
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès
[Fortsetzung]

Autor: Gunten, F. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762205

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762205
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La notion de relation dans la Trinité
d'après Alexandre de Halès

Par F. von GUNTEN O. P.

Le P. de Régnon a souligné avec insistance l'influence exercée

par les Pères grecs sur la doctrine trinitaire d'Alexandre de Halès L

Latins et Grecs, pense cet auteur, avaient de la Trinité deux visées

opposées 2. Les premiers fondent leur théorie sur l'unité de la nature
divine. « Leur labeur est donc d'épanouir cette unité de substance en

triplicité de subsistences... Tout au contraire, si la visée tombe sur la

personne avant d'atteindre la nature », et telle est la conception des

Grecs, « l'intelligence se trouve d'abord en présence des trois adorables

hypostases, et le labeur est de réduire cette triplicité de personnes à

l'unité de substance 3 ». Par voie de conséquence, la relation jouera
un rôle différent dans ces deux conceptions. « Une relation contient
à la fois une opposition et une liaison entre deux termes 4. » Les Latins
exploitent surtout le caractère d'opposition pour retrouver la
multiplicité des personnes, alors que « c'est au caractère de 'liaison' entre
les deux termes de la relation que les Pères Grecs s'adressent pour
démontrer la consubstantialité des trois personnes5 ». Or, selon le

P. de Régnon, Alexandre de Halès — comme d'ailleurs Richard de

St-Victor profondément influencé par les Grecs6—, ne fait jamais
ou presque jamais appel au principe d'opposition, et ne parle que
d'« union, de liaison, de connexion, d'affinité et de parenté, germanitas.

1 Etudes de théologie positive sur la Sainte Trinité. Paris 1892-1898, t. II,
pp. 355 sqq. Cf. Summa theologica Alexandri de Haies. Quaracchi, 1948, t. IV,
Prolegomena, p. lxxxix. Toutes les citations d'Alexandre de Halès, sans indication

du tome, se rapportent au tome premier de cette édition. Nous ne mentionnons

que le numéro.
2 En particulier op. cit., t. I, pp. 428 sqq., t. II, pp. 358 sqq.
3 Op. cit., t. II, p. 359.
4 Ibid., pp. 358 sq.
5 Ibid., p. 359.
6 « En effet, lorsqu'on lit avec attention son traité De la Trinité, on constate

presque à chaque page l'influence grecque. » Ibid., p. 240.



172 La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

N'est-ce pas la preuve la plus claire que [sa] manière de concevoir la

personne est celle des Grecs1 »

Sans nier cette manière de voir, on peut trouver une autre
explication de ce problème. Les théologiens du XIIIe siècle et déjà ceux
de la seconde partie du XIIe ont établi — en partie du moins —
leur doctrine des relations trinitaires en fonction des erreurs de Gilbert
de la Porrée 2. Avant d'aborder la pensée d'Alexandre de Halès il sera
utile de résumer la doctrine de l'Evêque de Poitiers et les réactions

qu'elle a suscitées.

I. Doctrine de Gilbert de la Porrée sur Dieu et la Trinité 3

Au concile de Reims (1148), l'Evêque de Poitiers fut accusé d'enseigner

que la forme de Dieu ou la divinité — qua est Deus — n'est pas
Dieu lui-même 4. Tel était le point central duquel découlaient toutes
ses erreurs, comme le proclama Geoffroy de Clairvaux, secrétaire de

saint Bernard : « Initium malorum hoc erat. Forma ponebatur in Deo,

qua Deus esset, et quae non esset Deus 5. » Pendant le procès, invité
par saint Bernard à déclarer si son sentiment était que « l'essence ou
la nature divine, sa divinité, sa sagesse, sa bonté, sa grandeur » était
« Dieu lui-même », ou « seulement la forme par laquelle il était Dieu »,

1 Ibid., p. 359.
2 S. Thomas par exemple, dans sa Somme théologique, a composé quatre

articles en fonction de ces erreurs. En Dieu la relation est-elle identique à
l'essence (I. q. 28, a. 2). Touchant les notions est-il permis d'avoir une opinion
contraire (q. 32, a. 4). En Dieu l'essence est-elle identique à la personne
(q. 39, a. _1.) En Dieu, la relation est-elle identique à la personne (q. 40, a. 1.)

3 Sur la doctrine trinitaire de Gilbert de la Porrée, cf. l'étude de A. Hayen
S. I., Le concile de Reims et l'erreur théologiqùe de Gilbert de la Porrée, dans
les Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen âge, t. X-XI (1935, 1936),
pp. 23 et sqq., bibliographie, pp. 32-33.

4 En réalité, Gilbert ne fut pas condamné dans la décision conciliaire. D'après
le témoignage concordant de l'Historia Pontificalis et des Gesta : « La discussion
de la théologie de Gilbert ne fut abordée qu'après la clôture du concile et la
proclamation de ses décrets. D'après Jean de Salisbury, la soumission de Gilbert ne
revêtit aucun caractère d'abjuration. Il s'engagea à corriger quelques passages
de son commentaire sur Boëce. Quant à la profession de foi en quatre articles
rédigée contre lui par saint Bernard, elle fut promulguée devant les évêques encore
présents. Mais elle n'en acquit point l'autorité d'un document authentique du
magistère ecclésiastique, nous apprend Othon de Freisingen, car les cardinaux,
favorables à l'évêque de Poitiers, obtinrent du Pape cette concession. » Hayen,
op. cit., pp. 39-40.

6 Libellus contra capitula Gilberti Pictaviensis episcopi. PL 185. 597 C.



La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 173

Gilbert répondit : « La forme de Dieu, ou la divinité qua est Deus, n'est

pas Dieu lui-même. » 1

« La distinction entre Deus et divinitas, dans les œuvres de Gilbert
ressort à l'évidence du parallèle établi à plusieurs reprises entre la
distinction de Dieu et de son essence simple, et celle des êtres créés

et de leurs formes composées 2. » On pourrait aussi apporter un témoignage

plus direct : « Quod dicitur illorum quilibet esse homo, vel illo-
rum quilibet esse Deus, refertur ad substantiam non quae est, sed qua
est, id est, non ad subsistentem, sed ad subsistentiams. »

De cette erreur fondamentale en est résultée une seconde qui
constitue un autre chef d'accusation porté contre l'Evêque de Poitiers
à Reims. Elle concerne directement la Trinité. Bien que cette assertion

ne soit pas exprimée explicitement dans les œuvres de Gilbert,
il ressort des documents historiques 4 et de certains indices probants,
dispersés dans ses œuvres, que le Porrétain a enseigné que les personnes
divines ne sont pas leurs propriétés. Cela est rapporté, entre autres,

par Othon de Freisingen, ami de Gilbert, et la troisième des propositions
approuvées par l'Evêque de Poitiers8 témoigne dans ce sens.

Dans les œuvres du Porrétain, la distinction réelle entre les

propriétés et les personnes de la Trinité « résulte du parallélisme qu'affirme
Gilbert entre ces propriétés et l'essence divine, comme de nombreux
textes soulignant la distinction universelle du concret et de l'abstrait
[qualitas et quale ; relatio et ad aliquid 6) ». De même que la substance
divine est l'essence par laquelle les personnes sont une, ainsi les rela-

1 Hefele-Leclerc, Histoire des Conciles. Paris 1912, t. V, 1, p. 835.
« A la demande de saint Bernard, cette déclaration fut insérée dans le procès-

verbal. Pendant qu'on l'écrivait, Gilbert dit à saint Bernard : « Oseriez-vous à
votre tour, signer cette proposition : Divinitas est Deus » Saint Bernard répondit :

« Oui, certainement, c'est avec une plume d'airain qu'il faut écrire que l'essence
divine, la forme, la nature, la divinité, la bonté, la sagesse, la puissance, etc., est
réellement Dieu. » Ibid. On peut lire la profession de foi, opposée par saint Bernard
à Gilbert à la page 837 et Denzinger, Enchiridion, n. 389.

2 Hayen, op. cit., p. 58 qui s'appuie sur les textes des commentaires de
Gilbert sur le « De Trinitate » de Boëce. PL 64,1266 et 1283 B. Tous les textes
de Gilbert sont pris du t. 64 de la Patrologie latine de Migne.

3 Gilbert, Ibid. 1290 B.
4

« quod proprietates non essent ipsae personae. » Othon de Freisingen,
Gesta Frederici. I, p. 379, cité par Landgraf, Untersuchungen zu den Eigenlehren

Gilberts de la Porrée, Zeitschrift für Katolische Theologie, t. 54 (1930),
p. 184. Cf. Hefele-Leclerc, op. cit., p. 813 et la Somme du cod. Patr. lat. 136
de la bibliothèque d'Etat de Bamberg, cité par Landgraf, ibid., pp. 186 sq.

6 Hefele-Leclerc, op. cit. p. 838 ; cf. Denzinger, n. 391.
6 Hayen, op. cit., pp. 62, 63.



174 La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

tions sont les propriétés par lesquelles elles sont multiples. Les
relations sont un quo qui distingue, comme la substance est le principe
d'unité1. Or, entre la divinité (quo) et Dieu (quod), nous l'avons vu,
il y a distinction réelle. Ainsi entre la relation (quo) et la personne
(quod) existera cette distinction.

Cette séparation est basée sur la notion de relation conçue par
l'Evêque de Poitiers, et sur une interprétation exagérée du principe
de Boëce : « diversum est esse et id quod est 2

», que Gilbert glose
ainsi : « diversum est esse, id est subsistentia quae est in subsistente,
et id quod est, id est subsistens, in quo est subsistentia3. » A la
lumière de ce double sens de 'substantia' : substantia qua est, ou subsistentia

et substantia quae est, ou subsistens, il interprète ou corrige maint
texte de Boëce.

Le prédicat substance convient à chacune des trois personnes divines

individuellement, à condition qu'il soit entendu concrètement « ut quod ».

« Si interrogem an ille qui dicitur Pater sit secundum oücnav seu
substantia, id est essens sive subsistens, respondetur catholicae
fidei auctoritate, quod vere est substantia. 4

Mais prise abstraitement « ut qua est », la substance est attribuée

aux trois personnes « collectim ».

« Nec modo divisim de singulis, sed et collectim de Tribus eadem
praedicatur substantia. Cum enim rursus colligo, simul supponens
Patrem et Filium et Spiritum Sanctum, eadem fide, non plures
numéro essentiarum, sed essentiae unius singularitate et omnino
sine numéro una occurrit, qua ipsi dicuntur esse substantia, ideo-
que vere est una substantia. 5

Par la 'substantia qua', on explique que les trois personnes ne
sont qu'un seul Dieu. Mais la pluralité vient des relations ou propriétés 6.

1
« Quamvis in eo quo sunt, id est essentia, quae de illis praedicatur, sit

eorum indifferentia, est tamen ipsorum per quaedam, quae de uno dici non
possunt, ideoque quae de diversis dici necesse est, differentia.» Gilbert. Ibid.,
1280 D. Cf. 1278 C. 1280 A-C. D. 1281, 1377 D„ etc.

2 Quomodo substantiae sunt bonae. PL 64, 1311 B.
3 In opusculum Quomodo substantiae sunt bonae. 1318 C. « Non enim

subsistens tantum, sed etiam subsistentia, appellatur substantia. » In librum De
Trinitate, 1290 B.

4 In librum De praedicatione trium personarum. 1304 D.
6 Ibid.
6 a Quilibet eorum (i. e. Patris, Filii et Spiritus sancti) ab alio sua proprie-

tate per se unum, id est alia persona est. Unitas vero eorumdem consistit in
substantiae, id est oùataç, quae de ipsis praedicatur, simplicitate », 1309. Cette pensée
est développée plus en détail dans les col. 1309, 1310.



La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 175

Unité et pluralité ne s'excluent pas en Dieu puisque l'une appartient
à l'ordre de la substance et l'autre à celui de la relation. 'Trinité' ne sera
donc pas un prédicament substantiel1 et ne pourra être attribuée à

chaque personne 2.

De même que la 'substantia qua', par laquelle les trois personnes
ne sont qu'un seul Dieu, est distincte réellement de la substance
concrète, les propriétés qui multiplient les personnes seront aussi distinctes
de celles-ci. Gilbert vient d'exclure que les propriétés appartiennent
à l'ordre substantiel 3

; c'est ici qu'il fait intervenir la notion de relation.
Le Porrétain distribue les prédicaments en deux groupes : ceux qui
déterminent la chose selon les éléments qui la constituent intrinsèquement,

et ceux qui ne désignent pas la chose en elle-même ni ses

principes constitutifs, mais ses 'circonstances'4. En Dieu, tout prédicament
de la première série (secundum rem) se dit substantiellement •— puisque

tout accident est exclu — et il ne pourra donc pas rendre compte
de la pluralité. Mais cette diversité est explicable par la relation,
prédicament extrinsèque. « Appliquée à Dieu, la relation ne lui sera pas
attribuée substantiellement, mais seulement ad aliquid, ou extrinsecus,

puisqu'elle n'ajoute ni ne retranche rien à l'objet qu'elle affecte ; elle

n'entrera donc point en composition avec l'essence divine 5. » Ainsi, grâce
à la relation on peut rendre compte de la diversité des personnes divines6.

La doctrine de Gilbert ne présente pas un cas absolument isolé
dans l'enseignement de son époque, comme en témoigne un passage
d'Abélard 7. Mais si l'on peut douter que Pierre Lombard vise spécialement

le Porrétain 8, la doctrine de ce dernier fit certainement l'objet
d'attaques violentes à Reims, en 1148, et déjà à Paris l'année précédente

9. Au XIIIe siècle, la théorie de la distinction réelle entre les

1
« Quo fit ut nec Trinitas quidem de Deo substantial]ter praedicetur », 1309.

2
« Pater... non est Trinitas », ibid., cf. 1310.

3
« Quoniam illae proprietates non sunt substantiae, quod ex eo maxime

certum est, quia non singulariter dicuntur de omnibus divisim et collectim
supposais. » 1310.

4 In librum De Trinitate, 1291 A. Cf. Hayen, op. cit., p. 61.
5 Hayen, op. cit., pp. 61, 2. Texte de Gilbert, 1292.
6 Sur le sens et le fondement philosophique de cette distinction réelle entre

sujet et forme dans la Trinité, voir Hayen, op. cit., pp. 65 sqq.
7

« Alter quoque totidem erroribus involutus, très in Deo proprietates, secundum

quas très distinguuntur personae, très essentias diversas ab ipsis personis, et
ab ipsa divinitatis natura constituit.» Introductio ad theologiam, PL 178, 1056 D.

8 Sententiae I. I, d 33 ed. Quaracchi, nn. 295 sqq. Cf. Hayen, op. cit., p. 50.
9 Cf. Hefele-Leclercq, op. cit., pp. 812 sqq.



176 La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

relations et les personnes divines sera explicitement attribuée à l'Evêque
de Poitiers. Richard de St-Victor déjà, devait avoir devant les yeux les

erreurs de Gilbert lorsqu'il composa son traité sur la Trinité h C'est même

pour détruire à la racine cet enseignement hétérodoxe, qu'il substituera
le terme 'existentia' à 'substantia' dans la définition de la personne.
Le premier mot présentait le danger de concevoir la personne comme
un sujet recevant une forme. La condamnation de 1148 n'avait
d'ailleurs pas étouffé la doctrine erronée de Gilbert. Ces théories
restaient pertinaces chez les disciples, comme le témoigne un passage
de saint Bernard.

« Sed haec minime jam contra ipsum (Gilbertum) loquimur ;

quippe qui in eodem conventu sententiae episcoporum humiliter
acquiescens, tarn haec quam caetera digna reprehensione inventa
proprio ore damnavit ; sed propter eos qui adhuc librum illum
(commentaria in librum de Trinitate Boetii), contra apostolicum
utique promulgatum ibidem interdictum, transcribere et lectitare
feruntur, contentiosius persistentes sequi episcopum, in quo ipse non
stetit, et erroris quam correctionis magistrum habere malentes 2. »

Au XIIIe siècle, les maîtres reprendront la question sous la forme
suivante : faut-il poser des notions en Dieu 3 En théologie trinitaire,
le terme 'notion' possède un sens technique bien précis. « Dès là qu'il
y a en Dieu trois personnes, il faut aussi qu'il y ait des propriétés
caractéristiques de chaque personne, nous permettant de connaître chacune
d'elles distinctement : ce sont les relations d'origine. Si l'on considère

ces propriétés dans leur fonction logique qui est de nous notifier
distinctement les Personnes, on les appelle notions. Les notions des Personnes

sont donc les caractères ou notes distinctives qui donnent une idée propre
de chaque personne divine 4 » :

1 Cf. A. M. Ethier O.P., Le «De Trinitate» de Richard de St-Victor. Paris,
Ottawa. Publications de l'Institut d'études médiévales d'Ottawa IX, 1939, p. 25.

2 In Cantica, sermo 80, n. 9, PL 183, 1170-1171. Sur les disciples de Gilbert
cf. Hayen, op. cit., p. 36, n. 6 ; M.-H. Vicaire. Les Porrétains et l'Avicennisme
avant 1215, Revue des sciences philosophiques et théologiques, t. XXVI (1937),
pp. 449 sq., n.

3 Cf. M. Schmaus. Der Liber Propugnatorius des Thomas Anglicus und
die Lehrunterschiede zwischen Thomas von Aquin und Duns Scotus, II. Teil,
Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters. Münster

1930, Band XXIX, 1, pp. 391 sqq.
4 H. F. Dondaine, O. P., La Trinité, traduction française de la Somme

théologique de saint Thomas d'Aquin. Paris 1943, t. I, p. 202, n. 87. Saint Thomas
définit la notion ainsi : « quod est propria ratio cognoscendi divinam personam. »

Sum. theol. I, q. 32, a 3.



La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 177

Gilbert de la Porrée avait déjà aperçu nettement la nécessité

des « notions », mais tout son système philosophique l'avait conduit
à établir une séparation entre personne et propriété : la paternité n'est

pas le Père. Le Porrétain la conçoit comme une forme par laquelle
le Père est Père.

Par réaction contre ce réalisme exagéré, on a vu Richard de Saint-
Victor élaborer une définition de la personne dans laquelle le rôle de

la notion est minimisé. C'est dans cette ligne que se place Prévôtin.
Pour lui, les notions ne sont que des façons de parler, des artifices de

langage : « modi loquendi. » Il ne prétend nullement avoir découvert
cette opinion1. Il ne fait que se mettre à l'école d'Yves de Chartres:

« Quidam, nullam (in Deo constituunt proprietatem). In qua
sententia dicitur fuisse Magister Yvo carnotensis. Et huic opi-
nioni consentimus 2. »

Prévôtin défend résolument cette opinion :

« Dicimus ergo quod cum dicitur paternitas est in Pâtre vel Pater
paternitate distinguitur a Filio, modi loquendi sunt, et est sensus :

paternitas est in Pâtre scilicet Pater est Pater sicut cum dico :

rogo dilectionem tuam, id est te dilectum et in similibus simile 3. »

Selon cet auteur, chaque personne se distingue des autres par elle-

même, parce qu'elle possède son mode propre d'exister.
« Quaelibet persona proprium existendi modum possidet, id est :

quaelibet persona ita est una substantia, quod non alia... Pater
seipso distinguitur a Filio et Spiritu Sancto4. »

Il faut se garder de donner une interprétation trop rigide à la théorie
de Prévôtin. Lorsqu'il rejette les « notions », il ne veut pas écarter tout
principe de distinction en Dieu — ce qui reviendrait à nier la Trinité —.
Aussi, comme le note saint Albert, tout catholique doit poser des

« notions » en Dieu, explicitement ou implicitement5. Prévôtin entend

1 Un passage de Pierre de Poitiers y fait déjà allusion. Sententiarum
libri quinque, lib. I cap. 25. PL 211, 885. C-P. Or, la Somme de Prévôtin fut
composée entre 1206-1210 (cf. Lacombe G. Prévôtin de Crémone, sa vie et ses œuvres.
Kain 1927, pp. 180-181), après la mort de Pierre de Poitiers ("f 1205).

2 Stegmüeler Fr. Die Summa des Praepositinus in der Universitätsbibliotek
zu Uppsala, in Rech. Theol. Anc. et Med., t. 15 (1948), pp. 178 sq.

3 Ibid., p. 179. 4 Ibid., p. 180.
6 « Dicendum, quod licet notiones aliqui dicant non esse, hoc referunt ad

hoc secundum quod abstractiva significantur ; sed si dicerent nihil distinguere
personas divinas, hoc non esset catholicum ; et ideo oportet quod notiones aliquo
modo ponantur vel implicite vel explicite. », in I Sent., d. 26, a 12, ad 4.

Divus Thomas 12



178 La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

combattre l'opinion qui attribuait aux « notions » une signification
abstraite et les distinguait du sujet concret.

Dans la « Scholastique » de l'âge d'or — Alexandre de Halès, saint
Albert le Grand, saint Bonaventure, saint Thomas —, la théorie des

notions est désormais fixée. Elle prend place parmi les opinions enseignées
communément par les maîtres qui s'accordent pour affirmer l'existence
de cinq « notions » : l'innascibilité, la paternité, la spiration active, la
filiation et la spiration passive h

Afin d'éviter l'erreur dans laquelle était tombé Gilbert, sans
toutefois rejeter en bloc les « notions », les maîtres de Prévôtin avaient
introduit une précision dans les propriétés personnelles, principe de

distinction des personnes. Pour écarter le caractère purement extatique
de la relation, ils attribuèrent à la propriété une double fonction :

constituer telle personne dans son être propre, distinct de ceux des autres

personnes, et référer une personne à une autre. Sous cette théorie gît
toujours l'idée que la relation est purement assistante et qu'il faut chercher

ailleurs la raison de distinction des suppôts. L'erreur des Porrétains
fut de considérer les propriétés uniquement dans leur rôle de référence.

Par la distinction apportée ci-dessus cessent les objections contre l'existence

des « notions ».

Sous l'aspect du vocabulaire, cette distinction n'est pas à négliger

pour comprendre la pensée des théologiens postérieurs. On voit qu'il
existe un sens précis du mot « relation » qui n'est pas synonyme de

propriété personnelle, non seulement parce que le concept de relation
s'étend aussi à la spiration active commune à deux personnes, mais
surtout parce que la propriété personnelle a une compréhension plus
riche que la relation.

II. Alexandre de Halès

Le maître franciscain, à son tour, mettra à profit cette distinction
entre propriété et relation :

« Proprietas dicitur quod uni soli convenit, hune ab illo distinguens,
ut socratitas solo Socrati convenit et ipsum a Platone distinguit.

1 Alexandre de Halès, « Secundum communem Magistrorum opinionem
ponuntur notiones in divinis personis, non vane, sed vere », t. I, n. 462. S.

Bonaventure. I. Sent. d. 26 a. 1, q. 1. S. Albert, « patet secundum communiorem
opinionem, quae fere ab omnibus defenditur hoc, quod quinque sunt notiones »,

I Sent. d. 26 a 9. S. Thomas ne fait que reprendre une opinion admise. Guillaume
d'Auxerre la connaissait déjà.



La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 179

Relatio vero est hune ad illum referens, ut paternitas est referens
Sortem ad Platonem 1. »

Mais en Dieu, à la différence des créatures, propriété et relation

ne constituent pas deux réalités différentes, mais deux fonctions d'une
même réalité :

« Relatio et proprietas unum sunt in Deo... sed illud unum in
persona habet duplex officium, scilicet distinguendi et referendi2. »

Ces deux conditions sont inséparables. Au contraire, Socrate peut
cesser d'être père, sans pour autant perdre sa propriété (socratitas).
Bien qu'il n'y ait pas de distinction, ni de priorité dans la Trinité,
entre être distinct et être référé à une autre personne, notre esprit
cependant atteint les personnes divines comme distinctes, avant de

les saisir dans leurs relations mutuelles :

« In Trinitate sic non est quod Pater prius sit distinctus quam
Pater ad Filium relatus. Unde in Trinitate forte idem est esse

distinctum et esse Patrem secundum rem 3. Prius est intelligere
distinctas personas quam ad invicem relatas 4. »

Telle est aussi l'opinion de l'auteur anonyme du manuscrit Vat.
Lat. 6915.

C'est donc à la propriété qu'il appartient de distinguer les hypostases.

Mais la pensée d'Alexandre suscite des difficultés qui inciteront
le maître à préciser sa position au sujet de la personne du Père.

La Personne du Père

L'objection est tirée de saint Anselme :

« Non ex relationibus quae plures sunt, sed ex substantia sua,
Pater et Filius spirant Spiritum Sanctum 6. »

1 n. 464 (Respondeo).
2 Ibid., ad 5, cf. n. 407, ad 1. 3 Ibid. 4 n. 467 ad 3.
6 Le texte de l'anonyme se trouve presque littéralement dans la Somme

d'Alexandre.
« Quidam dicunt quod paternitas relatio est et proprietas. Proprietas dicitur

per relationem ad id cuius est, relatio dicitur in quantum per ipsum refertur
persona Patris ad alium : et secundum hoc non est distinctiva personae, sed inquantum
proprietas ; paternitas ergo, ut relatio est, secundum rationem intelligentiae sequitur
generationem, sed ut proprietas, praecedit. Secundum hoc ergo dicendum quod
generare convenit Patri quia Pater, sed non notatur paternitas ratio generationis
ut est relatio, sed ut est proprietas », n. 407. Manuscrit Vat. Lat. 691 (f 31 va) ;
cf. infra p. 193.

6 Monologion, cap. 54, PL 158, 202.



180 La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

On peut donc conclure « a pari » :

« Pater ex sua relatione non générât Filium, sed ex sua
substantia \ »

Il s'agit donc d'établir la raison sous laquelle le Père est principe
de la génération. Engendre-t-il parce qu'il est Père, ou est-il Père parce
qu'il engendre Dans ce dernier cas, retenu par saint Bonaventure 2,

il resterait à indiquer une propriété capable de constituer la première

personne.
La réponse d'Alexandre est nette : la paternité comme propriété,

précède la génération. Elle ne constitue cependant pas dans toute sa

latitude le principe de la génération qui est « Deus Pater ».

« Pater inquantum Deus Pater générât : habes totam rationem
per se generationis 3. »

En effet, comme la génération, selon le philosophe i, est la
production d'un être de nature semblable à soi, l'acte d'engendrer regarde
principalement la nature de l'engendrant et ensuite la production même
de l'être semblable ou conforme. Ainsi, le Père, comme Dieu, engendre,
si on veut parler de l'attribution en vertu de la nature. D'autre part,
le Père, en tant que Père engendre, et dans ce cas, c'est la propriété
de la production qui lui vaut cet attribut5. La propriété précède en
effet la génération parce qu'elle donne au Père d'en être le principe
déterminé. De même le Fils est terme de la génération, non pas en tant
que la filiation est relation, mais précisément parce qu'elle est propriété 6.

Mais comme cette propriété est aussi relative il arrive que l'auteur
l'appelle « relation ».

« Relatio tribus modis significatur : significatur enim relatio per-
sonaliter per nomina fixa, concreta ut 'Pater' 'Filius' cum
accipiuntur substantive ; significatur etiam quasi essentialiter per
nomina abstracta 'paternitas', 'filiatio'; significatur tertio relative
per nomina adiectiva 'generans', 'genitus' vel 'Pater' et 'Filius',
cum accipiuntur adiective 8. »

1 Summa, n. 407.
2 I Sent. d. 27, P. I, a. unie., q. 2. et II Sent. Praeloc.
3 n. 407 (Resp.).
4 Métaphysiques, lib. 2, 1033 b. 30 sqq.
6 Summa n. 407 (Resp.).
6 Ibid., cf. supra p. 179 note 5.
7

« persona enim est hypostasis proprietate distincta, quae quidam proprietas
est relativa », n. 462 ad. 5

8 n. 462 ad 5 : cf. n. 406.



La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 181

Dans le premier cas le Père, pris 'substantive', signifie l'hypostase,
et précède la génération. Si nous l'entendons 'adiective' c'est l'inverse :

il est Père parce qu'il engendre.
« Hoc nomen 'Pater' potest sumi adiective vel substantive. Adiective

sumptum non dicit hypostasim, sed substantive sumptum,
quia dicit ens non ab alio. Si ergo sumatur adiective : sic non eo

quod est Pater, générât, sed eo quod générât, est Pater. Si substantive

: sic stat pro persona, et sic eo quod est Pater, générât1. »

L'auteur lui-même indique ce qu'il entend par Père pris 'substantive'

: « quia dicit ens non ab alio. »

Nous retombons ainsi dans la théorie du Victorin : la distinction
des personnes provient de la différence d'origine.

« Et haec differentia modi existendi est secundum rationem ori-
ginis, secundum quod dicimus 'iste habet naturam non ab alio
a quo alius ; iste habet naturam ab alio per generationem, iste
per processionem'. Hie enim ostenditur differentia secundum
rationem originis naturae, quae est in habendo naturam ab alio ;

haec autem differentia necessario facit alium et alium.... et ideo
haec differentia facit differentiam personarum in divino esse 2. »

Dans la Somme, le vocabulaire n'est pas toujours constant. L'auteur
fait intervenir aussi l'expression « ordo naturae », au lieu de propriété
ou relation.

L'ensemble dans lequel se trouvent ces termes 3 ne revêt certainement

pas un caractère halésien bien marqué. En raison des formules

propres à Jean de la Rochelle, les auteurs des « Prolegomena » inclinent
à désigner ce dernier comme l'auteur de cette partie, soit directement,
soit comme une source, encore inconnue aujourd'hui, où aurait puisé
le rédacteur. D'autre part, on ne trouve que peu de ressemblance entre
cette partie et les œuvres authentiques d'Alexandre 4. Les correspondances

« ad verbum » sont rares (deux courts passages). Le sens de quelques

autres textes se trouve aussi dans la « Somme ». Mais la
comparaison avec les lieux parallèles dénote surtout une différence de

doctrine. C'est le cas, en particulier, pour les passages que nous avons
sous les yeux 5.

1 n. 312 ad 8 ; cf. n. 354 ad 2.
2 n. 312 ad 1. Cf. ibid. ad 3m ; nn. 315 (sol.) ; 316 II ad 1 ; 391 (Resp.) ; 467

(Resp.), pp. 668a (bas.) 6686.
3 nn. 312-332.
4 Cf. Prolegomena, p. cclvii.
5 « Num 327 : prae oculis Jorte habentur dictae QQ. 71, 73 (« De notifia et

amore in divinis » et « De differentia notionum et relationum) neenon Q. 85 De



182 La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

L'expression « ordo naturae » n'indique pas que la nature divine soit
susceptible d'un « ordre », ce qui poserait une distinction substantielle
en Dieu. Elle est employée, plutôt qu' « ordre des personnes » (ordo
personarum), parce qu'elle désigne mieux la raison de l'ordre établi
entre les personnes divines. Dans le terme « nature » en effet, est connoté
le principe des distinctions personnelles : la puissance de produire un
semblable. C'est que le terme « nature » signifie l'essence à laquelle est

ajoutée cette puissance.
« Alio modo dicitur natura, alio modo essentia, quia essentia dicit
absolute, natura vero dicit essentiam cum additione, quia dicit
essentiam cum virtute productionis similis »

La nature est donc conçue comme raison de principe et par
conséquent de distinction 2. L'ordre de nature est donc la relation d'origine
entre les personnes 3.

Reprenant la question traditionnelle, sous une forme nouvelle :

an abstracto ordine naturae sit intelligere hypostases in Trinitate,
l'auteur répond par l'affirmative :

« Dicendum quod, abstracto ordine naturali vel naturae a divinis
per intellectum, adhuc possunt intelligi hypostases 4. »

Pour expliquer sa thèse, il distingue un double état de l'hypos-
tase. Celle-ci peut d'abord contenir dans sa définition la substance

atteinte par l'intelligence sous un mode indéterminé, comme l'individu

indéterminé (vagum). Le pronom indéfini vérifierait ce cas :

« aliquis, unus ». L'autre aspect provient de la substance nominale,
singulière. Dans ce cas, il est requis que les notes qui constituent la
définition de la substance soient définies et désignent un sujet déterminé,

auquel réponde un nom précis : Socrate. Si cette hypostase ainsi
constituée est de nature rationnelle, nous aurons la personne 5. Nous

Hypostasi, tamen verba diversa sunt, partim et doctrina ». Prolegomena, p. cclvii ;

cf., p. CLXV.
1 n. 321 ad 1-3.
2 « Unde in intellectu naturae habetur ratio ordinis, quoniam ubi intelligitur

haec virtus (productionis similis), intelligitur ratio ordinis et principii. », ibid.
3 n. 320 (sol.).
4 n. 327 (sol.).
6 « Unde notandum quod hypostasis, cum sit substantia, aliquando dicit

pro modum pronominalis, hoc est sub qualitate indeterminata sicut substantia
pronominalis ; aliquando dicit per modum substantiae nominalis singularis, ut
Sortes, et tunc dicit sub qualitate determinata et definita, et tunc, si sit circa
rem rationalis naturae singularem, dicetur esse persona. » Ibid.



La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 183

retrouvons ici les deux notes que le rédacteur de la « Somme » assignait
à la personne pour la distinguer de l'hypostase :

« Cogitamus distinctum, cum determinata proprietate et in
rationali natura, et hoc modo dicemus personam \ »

La parfaite concordance de doctrine et de formule entre ces deux

passages est une nouvelle raison d'attribuer la rédaction des nn. 312-332

à une main différente de celle d'Alexandre comme nous l'avons montré
plus haut pour le n. 396 2.

Dans la Trinité, les personnes reçoivent de l'ordre de nature leurs
notes propres. Abstraction faite de cet ordre, il ne reste dans la
considération de l'intelligence que des sujets indéterminés : 'unus' et 'unus'.

« Ad modum ergo substantiae pronominalis possent ibi hypostases
intelligi, non nominalis, ordine naturae subtracto3. »

Dans ce cas, d'où vient leur distinction L'auteur n'en parle pas.

Il se contente ici d'assigner l'ordre de nature pour celle des hypostases
déterminées. Nous voudrions préciser, d'après le contexte, la pensée
de l'auteur sur ce dernier point.

Pour montrer qu'en Dieu il y a trois personnes distinctes réellement

4, l'auteur reprend fidèlement l'élaboration du Victorin. Pour
être une personne divine il est requis de posséder la nature divine par
(ex) une propriété incommunicable :

« Nihil aliud est esse personae quam habere esse rationalis naturae
ex incommunicabili proprietate 5. »

Or, en Dieu, tel est le cas pour les « Trois » : le Père ne possède
la nature divine d'aucun autre, mais il la communique ou par génération

ou par procession. Le Saint-Esprit la reçoit mais il ne la communique

pas, alors que le Fils la reçoit et la communique.
Ces modes divers de recevoir et de communiquer la nature, en un

1 n. 396 (sol.).
2 Cf. Divus Thomas, t. 28 (1950), pp. 44, 45.
3 n. 327 (sol.) « unde potest adhuc ibi intelligi unus et unus, tamen indistincte...

Abstracto ergo ordine naturae a divinis, qui est secundum istas proprietates
'non ab alio, a quo alius', etc., esset intelligere primo modo hypostases in divinis,
quia posset intelligi unus et unus, tamen indistincte, sicut substantia pronominalis

dat intelligere substantiam sine qua non possent ibi intelligi personae, quae
dicuntur ad modum substantiae singularis nominalis sub proprietate incommunicabili

discreta, sicut patet in Sorte. » Ibid.
4 «in divino esse est pluralitas personarum secundum veritatem», n. 312 (sol.).
5 Ibid.



184 La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

mot la différence d'origine 1, correspondent à ce que l'auteur appelle
les propriétés incommunicables. Puisque la nature est commune, elles
seules constitueront le principe de distinction :

« Haec autem differentia (secundum rationem originis naturae)
necessario facit alium et alium 2. »

Sur ce point, la pensée exprimée dans la « Somme » est claire 3.

En ce qui concerne le vocabulaire, on notera qu'à la différence de

Richard, qui avait complètement exclu le terme « relation » de la théologie

trinitaire, l'auteur établit une équivalence entre « origine » et
« relation ».

« est... ratio originis differens in iis (scilicet : Pâtre, Filio et
Spiritu Sancto), et quantum ad illam venit ibi numerus hyposta-
sum. Et quod sit ibi relatio, patet... 4

»

De plus, l'expression « relatio originis » est employée plusieurs fois 5.

Aussi peut-on dire que la distinction des hypostases tient de la
différence d'origine ou de relation.

« et ideo differentia illius relationis facit ibi differentiam hypos-
tasum 6. »

D'autre part, l'équivalence entre « ordre de nature » et « propriété »

est établie par l'auteur lui-même.

« abstracto ergo ordine naturae a divinis, qui est secundum istas
proprietates : « non ab alio, a quo alius... 7

»

Ces précisions du vocabulaire ont leur importance pour saisir le

sens de la question posée plus haut. Quand l'auteur affirme : « abstracto
ordine naturali vel naturae a divinis per intellectum, adhuc possunt
intelligi hypostases8 », dans l'abstraction il comprend aussi bien l'ordre
d'origine que la relation ou les propriétés. Sa question ne tend pas à

séparer la relation de l'origine, et à se demander si le Fils peut être
atteint sous la raison de « qui ab alio per generationem » et « a quo
alius », sans concevoir la propriété personnelle.

* * *

Alexandre de Halès exploite les deux caractères de la relation pour
construire sa théologie trinitaire. Mais son vocabulaire présente quelques

1 Cf. n. 312 ad 1.
4 n. 316, I, ad 3.
' n. 327.

2 Ibid.
5 Cf. ibid. ad 1.
8 Ibid.

3 Cf. ibid. ad 3.
6 Ibid.



La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 185

difficultés, accentuées par le caractère compilatoire de la 'Somme'.
La relation prise dans son sens précis, en tant qu'elle se distingue de la

propriété, réfère les personnes l'une à l'autre. Elle suppose la distinction
des hypostases déjà établie, et revêt donc une postériorité conceptuelle

par rapport à celles-ci1. C'est la fonction propre de la relation, 'ad ali-
quid', qui est mise en valeur, la seule qu'avait concédée Gilbert de la
Porrée. On peut expliquer ainsi que le rôle de la relation soit de lier une

personne à une autre. En Dieu cependant cette fonction est beaucoup
plus accentuée que dans les créatures.

« in Trinitate est habitudo personarum in invicem, sed in crea-
turis est relatio personarum ad invicem 2. »

Si Alexandre s'appuie sur Jean de Damas 3, la pensée qu'il propose
n'est pas étrangère à la théologie latine. Elle est d'ailleurs exprimée dans

l'Ecriture elle-même, comme l'indique le maître franciscain 4. La relation
doit cette inhérence (insistens) à son identité réelle avec la propriété.

« Relationes enim in creaturis sunt rerum comparatarum ad se

invicem, et ideo sunt advenientes. In divinis autem sunt rerum, id
est personarum, relatarum et in invicem existentium et ideo in-
sistentes... et quia in divinis relationes sunt insistentes et ideo
sunt proprietates et relationes idem. Unde paternitas et proprie-
tas est et relatio 5. »

L'erreur du Porrétain fut de ne considérer que le caractère extrinsèque

et adjacent de la relation, en Dieu comme dans les créatures 6.

D'autre part, les propriétés —• appelées aussi ordo naturae —,
à qui il appartient de distinguer les hypostases, ne doivent pas être

conçues comme des absolues ; elles revêtent à leur tour un caractère

relatif. Aussi Alexandre les nomme-t-il relations. Le terme est pris
ici dans une acception plus large.

L'auteur englobe dans son système l'existence de propriétés,
principes de distinction des personnes, dans lesquelles elles sont inhérentes

(insistentes). Les relations proprement dites relient et unissent les

1 Cette pensée avait déjà été soulignée par Guillaume de Paris.
2 n. 464 (Respondeo). Cf. n. 407 ad 1.
3

« Deitatis hypostases in invicem sunt. » De Fide orthodoxa, I, cap. 8.

PG 94, 826.
4

« Ego in Pâtre et Pater in me est. » Io. 14 10, cité, nn. 407 ad 1 et 464
(Respondeo)

6 n. 407 ad 1 ; cf. Qu. disput., De notionibus et relationibus in divinis.
infr. p. 188.

6 Cf. n. 476 (Respondeo).



186 La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

personnes conçues 'déjà comme distinctes. Elles revêtent de ce fait
un caractère extatique et extrinsèque. Relation et propriété sont réellement

identiques en Dieu, et le rôle d'opposition, aussi bien que celui
de liaison, est sauvegardé dans la théologie trinitaire d'Alexandre de

Halès.

APPENDICE I
Alexander Halensis,

Questio Disputata : De notionibus et relationibus in divinis 1

Ms. Vat. Lat. 782 f. 16 vb-17 vb 2

(f. 16 vb) Queritur de differentia notionum vel relationum, et primo
utrum tantum très. Secundo queritur utrum omnes notiones determinentur
par 'ad aliquid' an etiam alique relationes possint determinari per abso-
lutum, et hoc est querere utrum abstractis relationibus contingat intelli-
gere très distinguibiles. Postea queritur, cum sint duo modi predicandi
in divinis, utrum 'ad aliquid' secundum quod est in divinis habeat tantum
comparationem secundum quam •(Ms. quod) ad aliquid dicitur ; an preter
hoc habeat comparationem secundum quam accidens dicitur in alio.

(17 rb) Queritur utrum preter esse quod est ad aliquid contingat prein-
telligere distinctionem de aliquo alio genere ut sint 'qui' vel 'quales' vel
hujusmodi.

Respondeo : très sunt ad aliquid et très hypostases et très proprietates.
Abstractis autem proprietatibus et relationibus non contingit (Ms.
contingat) intelligere très in genere substantiae preter intellectum proprie-
tatum. Dico ergo quod non contingit abstrahere a proprietatibus vel
relationibus ita quod intellectus dicat très substantias preter communem
respectum. Nota autem quod esse relationum dependet ab esse hyposta-
sum, esse autem hypostasis ab esse essentie ; sed esse pluralitatis est ex
alia parte, scilicet ex parte relationis. Substantia autem continet unitatem,
relatio multiplicat Trinitatem 3.

Item queritur utrum possit manere simplex essentia multiplicata quan-
titate vel qualitate vel quod sit alicujus alterius generis quam relationis.

Quod enim sint plures relationes non aufert essentie simplicitatem ;

unde queritur utrum similiter sit de rebus alterius generis.

1 Cf. Alexandre de Halès, Summa theologica, ed. Quaracchi t. IV
Prolegomena p. clxvii et F. Hençjuinet, O. F. M. De centum et Septem quaestionibus
halesianis codicis Tuterdinensis 121, in Antonianum t. XIII (1934), p. 343. Nous
publions ces quelques extraits pour illustrer notre étude en attendant l'édition
critique des questions disputées d'Alexandre de Halès, promise par le R. P. Hen-
quinet, O. F. M.

2 Signes d'abbréviations : mots ajoutés par l'éditeur. [] mots à supprimer.
3 Boece, De Trinitate, cap. 6, PL. 64, 1255. Cf. Alexandre de Halès, t. I,

n. 404 ob. 3.



La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 187

Respondeo aliter est in <(ad) aliquid, aliter in aliis generibus, quia
contingit mutationem fieri in {ad) aliquid nulla facta mutatione in sub-
jecto relationis ; unde aliquis potest desinere esse pater, nulla facta mutatione

in eo. In re autem alterius generis non est sic : ut in quantitate.
Quando enim de maiori fit minus, in partibus substantie fit variatio ;

eodem modo quando de albo fit nigrum. Sed in divinis totum est eternum,
unde Pater nunquam potest desinere esse Pater, quia eterne sunt rela-
tiones. Unde ex neutra parte accidit aliqua mutatio. Unde in hac via
magis elongatur relatio a substantia quam alia genera. Item dicit
Augustinus in libro de Trinitate 1, Filius non tantum habet nascendo ut sit
Filius, sed ut sit, et Spiritus Sanctus non tantum habet procedendo ut
sit Spiritus Sanctus, sed ut sit. Subtracta ergo generatione, non est intelli-
gere Filium ut est Filius nec ut est ; similiter substracta spiratione non
est intelligere Spiritum Sanctum ut est Spiritus Sanctus, nec ut est.

Contra aliter Damascenus ponit hanc distinctionem : 'qui a nullo, a

quo alius', 'qui ab aliquo, a quo alius', 'qui ab aliquo, a quo nullus'. Cum

ergo istis distinguantur hypostases et hec distinctio intelligatur preter
generationem et spirationem, contingit intelligere très preter intellectum
generationis et processionis.

Item : Esse absolutum est ante esse respectivum, super quod fundatur.
Ergo, cum super hypostasim fundantur iste relationes, erunt très hypostases.

Respondeo : Sicut dicit Augustinus distinctio est, in illis relationibus
que precedunt res quas distinguunt, et in illis que sequuntur.

<(17va). Verbi gratia, similitudo est relatio que sequitur res similes;
unde hac abstracta, contingit intelligere res quibus inest similitudo. Sic

autem, non est ubi res habet suum esse a relatione sive mediante relatione,
quia ibi relatio prior est quam res, sicut rem creatam sine creatore non
contingit intelligere, licet creatorem contingat intelligere. Similiter ubi
est ordo nature necesse est prius generationem [prius] intelligere quam
ilium qui generatur. Tarnen hypostasis a qua est generatio preintelligitur ;

sed que est ab ilia non intelligitur sine habitudine media. Similiter, Spiritus
Sanctus non intelligitur sine habitudine media, tarnen hypostasis a qua
est, intelligitur. Tolle ergo has duas habitudines, manet hypostasis que
est Pater, non tarnen sub habitudine qua est Pater. Unde ablatis relationibus

non removetur hypostasis sed pluralitas hypostasum.
Ad hoc quod objicitur quod contingat intelligere sub his relationibus ;

'a quo alius', 'qui ab alio', etc.

Respondeo : ubi est unitas in substantia in tribus, non contingit intelligere

'qui ab alio' et 'a quo alius', non intellecta generatione. Sed contra est.

1
« Quaeritur utrum quemadmodum Filius non hoc tantum habet nascendo

ut Filius sit, sed omnino ut sit ; sic et Spiritus Sanctus eo quod datur habeat
non tantum ut donum sit, sed omnino ut sit : utrum ergo ...» (lib. V, cap. 15,

n. 16, PL 42, 921.



188 La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

Sequitur : est 'ab alio per generationem', ergo est 'ab alio' et non conver-
titur ; ergo est prius secundum consequentiam, ergo contingit hoc intelli-
gere sine illo.

Respondeo. Si dico 'qui ab alio' et 'qui ab alio per generationem', licet
'qui ab alio per generationem' sit minus commune, tarnen in omni ordine
in quo unde ab alio est, necesse est quod primus sit ille ordo, quo unus ab
altero in unitate nature et hoc est per generationem. Ergo cum ponis aliquem
'ab alio' et 'a quo alius' in unitate substantie, necesse est preintelligere
generationem. Unde primum in ordine modorum essendi 'ab alio' est esse 'ab
alio per generationem', unde figitur super illo intellectus.

Ad hoc quod objicitur, quod esse absolutum est ante esse respectivum,
etc. dico quod verum est in illis absolutis ubi non cadit ordo essentialiter.
Ubi autem cadit ordo essentialiter, ibi non oportet, quia ibi habitudo
media prior est respectu posterions et posterior respectu prioris.

Consequenter queritur : relatio duo habet esse : secundum quod ad
alteram refertur, et secundum quod in alio. Queritur ergo utrum secundum
utrumque modum, transfertur in divina. Quod non videtur : quia ille modus
secundum quern relatio dicitur esse in alio, inest accidenti. Accidens autem
non est in divinis, ergo, etc. sed si hoc... Ergo relationes sunt tantum
assistentes et non insunt.

Respondeo. Dico quod relationes habent ibi modum essendi in. Sed esse

<pn^ dupliciter dicitur : quia vel per modum accidentis vel proprietatis,
et hoc est esse in altero mutabile vel immutabile. Unde esse in altero per
modum accidentis separabilis vel inseparabilis non est in divinis, quia
accidens inseparabile licet inseparabile sit a subjecto proximo, non tarnen
a remoto. Tarnen ut proprietas est in altero, et sic relatio habet modum
essendi in divinis. Tarnen non est in sicut in subjecto. Ibi enim tollitur
ratio subjecti et materiae. Unde non sunt inherentes ut accidentia sed ut
proprietates.

APPENDICE II
Alexander Halensis, Questio Disputata : De hypostasi

(Ms. Todi, 121, f. 4 ra-vb)

Queritur de hypostasi secundum quod in divinis sumitur. Dicit enim
Damascenus 1 quod Sancte Trinitatis très sunt hypostases. Quaeritur ergo
utrum supervacuum sit hoc nomen. Greci enim quattuor nomina posuerant :

ousiam, ousiosim, hypostasim, personam, ergo utrum hypostasis sit penitus
idem re et ratione cum persona Unde preter intellectum persone
oportet intellectum hypostasis <Ms, hypostasim)» apprehendere.

Causa huius Querebatur utrum contingat intelligere très hypostases,

1 De Fide Orthodoxa — Lib. I, cap. 8 PG 94. 823 B. Les éditeurs des œuvres
d'Alexandre de Halès citent par erreur la colonne 827 — t. I, p. 593, n. 4.)



La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 189

abstractis relationibus, ut sunt relationes et ut sunt proprietates. Proprietas
enim est secundum quam persona a persona distinguitur ; relatio vero,
secundum quam refertur. Videtur autem quod non contingat intelligere,
abstractis his. Boetius : substantia continet unitatem, relatio multiplicat
Trinitatem 1. Abstractis ergo relationibus, abstrahitur Trinitas. Et ita non
contingit intelligere très hypostases. Si dicatur quod sic, quia contingit
adhuc intelligere hos respectus « a quo est alius », « qui est ab <(Ms. in)>
alio » : ergo abstractis generatione et filiatione et spiratione, contingit adhuc
hos respectus intelligere et ita très hypostases. Sed cum iste sunt due
relationes : « qui est ab <(Ms. in)> alio », « a quo est alius » ; et secundum has
contingit eas intelligere. Sed his adhuc abstractis, contingitne adhuc intelligere

très hypostases Et dicunt quidam quod sic : quod scilicet abstractis
omnibus relationibus, manent adhuc très 'qui'. Contra hoc obiicitur : non
sunt nisi duo predicamenta in divinis 2

: substantia scilicet et 'ad aliquid'.
Et 'ad aliquid' est abstractum : ergo remanet iam substantia. Sed quod
substantiam dicit, ut dicit Boetius, unum et idem est. Ergo abstractis
relationibus, quod iam remanet, unum et idem est. Ergo non remanet ibi
dualitas, nec très hypostases. Si dicatur : hypostasis iam <pespectum)>
dicit et ille non est abstractus. Sed ille respectus est ad proprietatem vel
relationem distinguentem. Sed respectus ille, qui facit 'ad aliquid' est
secundum quod persona ad personam refertur vel distinguitur. Ergo ille
respectus est ex genere substantie et non 'ad aliquid'. Restât ergo quod
omni modo differentia est, si abstrahantur proprietates.

Consequenter queritur. Si abstrahantur proprietates personales et mane-
ant proprietates personae, queritur utrum hypostasis dicat respectum ad
proprietatem personalem vel persone. Videtur quod ad personales : quia
quod sunt très hypostases, hoc est a tribus proprietatibus personalibus.
Contra. Abstrahantur proprietates, remanebit innascibilitas. Et hec fundatur
supra hypostasim. Ergo hypostasis <(Ms. hypostases^ dicit respectum ad
proprietatem persone.

Item in divinis idem <?> est natura et res naturae, sed alter est modus
intelligendi : principium in divinis dicit relationem et quod a principio similiter.

Ergo si hec distinguunt et essentia non distinguit : ergo fundantur
supra rem nature : ergo contingit intelligere hypostases sine proprietate.

Respondeo ad hoc quod primo obiicitur : posse et esse non différant etc.,
intelligendum est quod non différant secundum rem, différant tamen secundum

rationem. Et nota quod amplior unitas secundum rationem est inter
hypostasim et personam quam inter hypostasim et essentiam.

Ad hoc quod opponitur quod omnia que attribuuntur un ietc., respondeo

: non sequitur quod propter hoc sint unum ratione. Quia cum dico :

persona habet proprietatem et hypostasis similiter habet proprietatem,
différant modis. Quia persona habet de intellectu suo essentialiter proprie-

1 De Trinitate — cap. 6 PL 64. 1255 A.
2 Cf. S. Augustin, V, De Trinitate, cap. 5 PL 42, 913 sq. — Boece, De

Trinitate, cap. 4 PL 64. 1252 A.



190 La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

tatem : Pater enim est hypostasis relata. Sed hypostasis habet proprietatem
de intellectu suo in obliquitate. Incommunicabile autem non venit in
intellectum hypostasis sicut persone. Quia sic esset abire in infinitum. Unde
in intellectu hypostasis non est incommunicabile nisi oblique. Quia hypostasis

dicit sub, unde respicit proprietatem : sed non quod sit de intellectu
nominis. Unde non sunt penitus eadem secundum rationem. Maiorem tarnen
convenientiam habent in ratione quam hypostasis et essentia.

Ad hoc quod obiicitur : utrum contingat abstrahere hypostases a pro-
prietatibus personalibus vel personae, etc.

Respondeo : très hypostases non est intelligere, nisi contingat intelligere
proprietates personales : quia abstractis his, non contingit intelligere très.
Nihilominus contingit intelligere rem nature. Et res autem nature, licet
in eo sint relationes vel proprietates, tarnen sub hac intentione non dicit
respectum ad naturam, sed ad proprietates vel relationes. Dico ergo quod
hypostasis, ut hypostasis, non contingit intelligere — sed contingit eam
intelligere ut est res nature — nisit sit relatio vel proprietas persone vel
personalis. Et hoc dicit Damascenus, 26 dist. I Sent. : differentia hypos-
taseos in tribus proprietatibus intelligitur 1. Item ibidem {Ms ad idem) :

different ab invicem hypostases {Ms hypostaseos) {non) secundum
substantial^ sed {Ms vel) secundum accidentia. Dico autem accidentia karac-
teristica ydiomata 2

: Item ibidem : hypostasim déterminât substantia
cum accidentibus {Ms accidentia). Unde preter proprietates, non est nisi
substantia.

(f. 4 va) Sublato ergo respectu qui est in hypostasi, manet res nature
tantum, stans autem a parte nature ; très autem a parte respectus ad
relationes. Unde, his ablatis, auferuntur très et manet stans tantum. Sed num-
quid hypostasis dicit substantiam vel 'ad aliquid ?' Dico quo ille respectus,
licet non intelligatur sine ilia relatione, non tarnen est ilia relatio. Et si
ille respectus abstrahatur, aufertur sub et manet tantum quod est stans.
Sed contra. Omne quod est 'ad aliquid' est {aliquid) preter id quod relatio
dicitur ; ergo aliquid est relatio preter id quod relatio dicitur 3. Quid ergo
est istud Si essentia, ergo essentia dicitur ad aliquid. Respondeo. Dico
quod istud est res nature.

Ad hoc quod obiicitur : quis respectivum {?) aut ad proprietatem
personalem vel persona sit prior Respondeo : aut quis secundum rationem
qua hypostasis est hypostasis 4. Dico quod secundum rationem intelligendi

1 De Fide orthodoxa, Lib. I, cap. 8 PG 94. 823 B. Cf. P. Lombard, ed.
Quaracchi, t. I, n. 239.

2 De Fide orthodoxa, Lib. Ill, cap. 6. PG 94. 1001 C. La traduction latine
serait : « Ideo non different ab invicem hypostases secundum essentiam, sed
secundum accidentia, quae sunt caracteristicae proprietates (ISuopaxa).

3 Cf. S. Augustin, VII, De Trinitate, cap. 1. PL 42, 935.
4 Ce texte inintelligible pourrait être reconstitué ainsi : « Quis est prior :

qui, secundum respectum ad proprietatem persone vel personalem ; an qui secundum

rationem qua hypostasis est hypostasis »



La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 191

primo refertur ad proprietates persone. Sed très hypostases ut sunt très,
hoc est a proprietatibus personalibus. Et nota quod innascibile secundum
suam <(rationerh> intelligendi, posterius est quam nascibilitas vel Pater-
nitas. Quia ad intelligendum innascibile, oportet preintelligere nascibile.

APPENDICE III
Codex Vat. Lat. 691

In Sententias, d. 26

f. 30 rb. Dubitatur occasione verborum Ieronimi \ quomodo différant

hypostasis et persona, sive nomen hypostasis et nomen persone.
Dicuntur enim très hypostases, sicut dicuntur très persone. Sed, sicut
dicit Boetius in libro De Trinitate 2, relationes multiplicant Trinitatem,
unitas vero est in unitate substantie vel simplicitate. Ergo non possunt
dici très hypostases nisi propter très personas. Et ita, hypostasis claudit
in suo intellectu relationem, et ita videtur quod hoc nomen hypostasis si-

gnificet rem nature sive ipsum suppositum cum aliqua proprietate. Cum
igitur idem sit intellectus persone, penitus non différant nomen hypostasis
et nomen persone.

(iy Item, abstractis relationibus, notionibus, proprietatibus remanet
tantummodo unitas substantie sive nature. Ergo non remanent aliqui très,
abstractis relationibus etc. Ergo non remanent très hypostases.

(ßy Item. Non idem significat hypostasis quod essentia vel natura, sive
nomen hypostasis quod nomen nature vel essentie. Habet ergo hypostasis
aliquid in suo intellectu preter rem nature sive naturam <(sed)> non nisi
proprietatem vel relationem. Ergo significat relationem et proprietatem.
Et ita non différant hypostasis et persona in significatione.

<^a]> Contra. Dicit Boetius 3 in Libro De duabus naturis quod quattuor

1
« Ab Arianorum praesule, hypostaseon novellum nomen a me, homine

Romano, exigitur. Interrogamus, quid très hypostases arbitrentur intelligi ; très
personas subsistentes, aiunt. Respondemus, nos ita credere. Non sufficit eis

sensus, ipsum nomen efflagitant, quia nescio quid veneni in syllabis latet.
Clamamus : Si quis très hypostases, id est, très subsistentes personas non confi-
tetur, anathema sit. Si quis autem, hypostasim usiam intelligens, non tribus
personis unam hypostasim indicit, alienus a Christo est, qui scilicet, très hypostases
dicens, sub nomine pietatis très naturas conatur asserere. Sufificiat nobis dicere
unam substantiam et très personas perfectas et aequales ; taceamus très hypostases,

si placet. Non bonae suspicionis est, cum in eodem verbo sensus dissen-
tiunt. Aut si rectum putatis, très hypostases cum interpretationibus suis debere
nos dicere, non negamus. Sed mihi crédité, venenum sub melle latet ; transfigurât

enim se angelus satanae in Angelum lucis. » De fide catholica ad Damasum
papam, epist. 15, nn. 3 et 4, PL 22, 356 sq.

2 Cap. 6. PL 64, 1255. Cf. Alexandre de Halès, t. I, n. 404 ob. 3.
3 Cap. 3. PL 64, 1344. Cf. Alexandre de Halès, t. II, n. 395.



192 La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

sunt nomina greca et similiter latina et assignat differentiam ad invicem.
Ergo différant.

<(b> Item, abstractis proprietatibus sive relationibus scilicet paterni-
tate, filiatione, processione, adhuc remanent ille relationes : « qui a nullo »,

« a quo alius », « a quo nullus » et « ab alio ». Quia, remota specie, non remo-
vetur genus. Igitur remanent très 'qui*.

<c> Item, entia respectiva non distinguuntur nisi per absolutam sub-
stantiam sive essentiam et ita distinctionem proprietatum precedit aliqua
distinctio entium absolutorum.

(d)> Item, accidentia numerantur per subiecta et non e converso. Ergo
cum proprietates in divinis secundum rationem intelligendi (se)> habeant
per modum accidentis et hypostases per modum subiecti, numerabuntur
proprietates per hypostases et non e converso et ita, circumscriptis
proprietatibus, erunt très hypostases.

Solutio. Différant, hypostases et persone in divinis secundum rationem
intelligendi sicut in creaturis subiectum et individuum. Quia individuum
constat ex proprietatibus, subiectum vero non : quia natum est substare
vel substat proprietatibus. Non enim est subiectum ex proprietatibus, sed

ex suis principiis. Unde circumscriptis proprietatibus, adhuc est distinctio
Petri et Pauli. Similiter in divinis. Persone sunt ex proprietatibus, hypostases
vero non, sed sunt nate stare sub eis. Unde de intellectu hypostasis non
sunt proprietates, sicut de intellectu persone sunt. Aliquo modo enim sunt
in intellectu hypostasis et aliquo in intellectu persone. Dicit enim Damasce-
nus 1 quod in divinis différant ratione hypostases, non secundum proprietates

et relationes. Et ideo necesse est in intellectu hypostasum esse intel-
lectum relationum. Sed non similiter sicut in personis. Differenter enim
est intellectus proprietatis et relationis in intellectu hypostasis et persone,
sicut albedo differenter intelligitur in albo et albabili : quia in altero intelli-
gitur essentialiter et recte, oblique in altero. Similiter est in persona et
hypostasi, quia proprietas intelligitur in persona essentialiter et recte, in
hypostasi oblique.

Ad illud quod obiicitur : utrum abstractis proprietatibus, remaneant
très hypostases, dicendum quod abstractis secundum modum unum possunt
remanere, sed abstractis universaliter, non. Unde abstractis relationibus,
nullo modo possunt remanere très hypostases, nisi secundum intelligentiam,
quoniam très hypostases non possunt separari a tribus relationibus. Patet
ergo quod circumscriptis proprietatibus et relationibus universaliter, non
remanent hypostases nisi secundum intelligentiam.

•(ad b)> Ad illud quod obiicitur quod circumscriptis personalibus
proprietatibus (personalibus), remanent 'qui a nullo' etc. Dicendum quod in
quibus est unitas substantie in Tribus, non contingit intelligere 'qui ab

1 De Fide orthodoxa, Lib. Ill, cap. 6 PG. 94. 1001 C. Le texte cité est
corrompu. Cf. supra, p. 190, n. 2.



La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 193

alio', 'a quo alius' etc., nisi intellecta generatione. Unde sic <(similiter
dicendum quod circumscriptis aliis, non illo remanent vel si hec manent
et alie quae intelliguntur.

<(ad c)> Ad illud quod obiicitur quod respectivum sequitur absolutum
et quod relativa non distinguuntur nisi penes entia absoluta, hoc intelli-
gendum est ubi non est relatio essentialiter, sed per modum accidentis.

<(ad d) Ad aliud quod debent distingui proprietates per hypostases
et non e converso, similiter respondendum est quod hoc habet locum in
proprietatibus accidentalibus. Dicendum est ergo quod hypostasis dependent
ab essentia et proprietates ab hypostasi. Tarnen hypostasis quantum ad
pluralitatem, dependet a proprietatibus.

In I Sententias, d. 27

(i. 31 va)> Dubitatur hie, cum generare Filium conveniat Patri, que-
ritur utrum conveniat ei quia Pater, aut secundum alteram rationem ;

et videtur quod non conveniat ei quia Pater. In creaturis enim pater quia
pater, sequitur generationem ; quoniam pater et filius, cum sint relativa,
simul sunt natura. Sed filius, in quantum filius, sequitur generationem natu-
raliter, quoniam genitum, secundum naturam, sequitur generationem.
Cum igitur in divinis ordinem habeant secundum ordinem intelligendi,
que in creaturis habent ordinem secundum naturam, patet quod in divinis
Pater sequitur generationem secundum modum intelligendi. Ergo gene-
rationis non est principium Pater : cum principium sit causa et prius eo
cuius est principium.

Contra. Pater générât, non in quantum Deus, quia qualibet persona
generaret : ergo quia Pater.

Item. Nichil seipsum generat : quia distinguitur generans a generato.
Sed Deus, in quantum Deus, non distinguitur a genito, sed in quantum
Pater. Ergo in quantum Pater generat.

Item. Cum dicitur : Deus generat. 'Deus' tenetur personaliter : quia
persone convenit generare ; nonnisi Patri, quia Pater, in quantum Pater
generat.

<Respondeoy Ad hoc potest dici quod paternitas et est relatio et est
proprietas. Proprietas dicitur per comparationem ad id quod distinguit,
relatio dicitur in quantum una persona refertur ad aliam. Sic non distinguit
personam, sed in quantum proprietas. Secundum hoc potest dici quod
persona 1, ut est relatio sequitur generationem, sed precedit ut est proprietas.
Secundum hoc, cum dicitur : Pater generat, dicendum est quod illud convenit
Patri, quia Pater ; sed non notatur quod ratio generationis sit Paternitas
ut est relatio, sed ut est proprietas. Similiter dicendum quod Filius, ut est
terminus generationis, non est hoc Filiatione, ut Filiatio se habet per modum

1 Intellige : paternitas. Cf. Alexandre de Halès, 1.1, n. 407.

Divus Thomas 13



194 La notion de relation dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

relationis ; sed prout se habet per modum proprietatis. Exemplum potest
patere, in causa et causato, que relative se habent ad invicem. Cum enim
eiïectus secundum rationem effectus sequatur actionem, secundum
et causa inquantum causa similiter consequeretur, tarnen causa secundum
quod causa {f. 31 vb> precedit actionem 1. Sed secundum aliud sequitur,
secundum aliud precedit. Sequitur vero, prout relative dicitur ad efiectum,
precedit vero prout dicit potentiam vel virtutem agentis, que est media
inter substantiam agentis et actionem. Aliter potest dici, distinguendo
relationes in relationes subsistentes, et adiacentes et sic in quantum
subsistentes sunt, precedunt generationem, in quantum vero relationes
adiacentes, intelligitur generatio prior.

1 Le texte de cette phrase doit être corrompu. Il semble que le sens en soit
le suivant : puisque l'effet en tant que tel suit l'action selon Tordre de nature,
il en sera de même de la cause, les deux termes étant corrélatifs. Cependant sous
une autre formalité la cause précède l'action. La suite du texte explique ces deux
aspects de priorité réciproque de la cause et de l'action.


	La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès [Fortsetzung]

