
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: Der aktive Anteil der Gläubigen an der Darbringung des eucharistischen
Opfers [Schluss]

Autor: Kolping, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762204

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762204
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der aktive Anteil der Gläubigen an der
Darbringung des eucharistischen Opfers

Dogmengeschichtliche Untersuchung
frühmittelalterlicher Meßerklärungen

Von Universitäts-Professor Dr. Adolf KOLPING (Münster / Westf.)

Schluß

e) Das Memento vivorum in der nachamalarischen Zeit.
Erstmals in einzelnen Handschriften der von Alkuin besorgten

Ausgabe des Gregorianischen Sakramentars, so in dem der 1. Hälfte
des 9. Jahrhunderts angehörenden Ottobonensis 1, findet sich der Ein-
schub : pro quibus tibi offerimus vel. Er setzte sich seit dem 10.

Jahrhundert rasch durch. Während Pseudo-Alkuin 2 noch den alten Text
hat, lesen wir in der auf Pseudo-Alkuin, wenn nicht auf Remigius
von Auxerre fußenden Notiz des Petrus Damiani um die Mitte des

11. Jahrhunderts den neuen Kanon-Text inmitten von Ausführungen,
die in den früheren Expositiones Missae gerade das offerunt erklären
sollten. Die späte Notiz des Bernold von Konstanz ist als der
Versuch des gelehrten Liturgiehistorikers und Rubrizisten zu werten, der
die alte Form aufrecht erhalten will, obwohl die Praxis längst in aller
Breite die mächtigere Stütze der neuen Form geworden war.

Welches war der Grund für den Einschub
Thalhofer-Eisenhofer 3 möchten das Schwinden der Natural-

oblation, die der Text offerunt voraussetzt, dafür verantwortlich machen.

Jungmann 4 weist dies ab, weil zur Zeit des Aufkommens dieses Zu-

1 Jungmann II, 204.
2 « Das Fehlen des Einschubs war eine allgemeine Eigentümlichkeit des

Zisterzienserritus bis 1618 » (Jungmann II, 204 Anm. 44).,
3 Eisenhofer, Liturgik II, 166 : « Als die Verlesung der Dyptichen und die

Oblation des Volkes verschwanden, blieb die alte Formel als Memento bestehen.
Jetzt ward auch, um den veränderten Umständen Rechnung zu tragen, im
.Memento vivorum' vor ,qui tibi offerunt', welches die Naturaloblation voraussetzt,

die Formel : ,pro quibus tibi offerimus' eingeschoben. »

4 II, 204.



148 Der aktive Anteil der Gläubigen

satzes die Oblation durchaus noch in Blüte stehe. Er sieht vielmehr
darin den Ausdruck, daß die alte Form für eine Zeit, in deren Meßfeier
der Priester sich durch Sprache und räumliche Stellung schon viel
stärker aus dem Volke gelöst habe, zu kühn schien. Doch läßt er auch
die Möglichkeit zu, daß in der Zeit des aufsteigenden Stiftungs- und
Stipendienwesens die Rücksicht mitgewirkt habe, daß der Priester selbst
Stellvertreter für die sein mußte, deren Namen am Altare zu nennen
waren, die aber nicht zugegen sind. M. Righetti faßt, wie auch schon

Autoren, die dem Papst Benedikt XIV. bekannt waren l, das vel, das

nach anderen 2 im Sprachgebrauch der Zeit schlicht für et stehen kann,
als rubrizistische Glosse — Benedikt XIV. kennt Missalien, die das vel
auch als solche kenntlich machen — die die beiden Formeln ursprünglich

je nach der Lage dem Zelebranten zur Verfügung stellen soll.
Praktische rituelle Notwendigkeiten müssen wohl die Doppelformel

hervorgebracht haben. In Hanc-igitur-Formeln finden wir eine
ähnliche Erscheinung. Dort wird die Oblation nicht immer 3 bezeichnet
als von dem dargebracht, dessen Gabe sie war, sondern manchmal
tritt anstelle der dritten Person Singularis oder Pluralis für den Offe-

rens die erste Person Pluralis4. Dieser Plural bezeichnet den Zele-

1 Mario Righetti, Storia Liturgica (Mailand), bislang 3 Bände (1945, 1946»
1949). Benedikt XIV., De ss. sacrificio Missae II, 13, 14.

8 Felix Rütten, Philologisches zum Canon Missae. Stimmen der Zeit,
Jg. 68 (1937), S. 50, übersetzt vel mit «und». Auch Jungmann II, 204 Anm. 46
scheint mit Berufung auf H. Ménard (PL 78, 275 D) dem zuzuneigen, ebenso
schon Benedikt XIV., De ss. sacrif. Missae II, 13, 13.

3 Heute heißt die Oblatio, die Gott gnädig annehmen soll, die des Klerus
und der ganzen Gottesfamilie (siehe unten II, 3). Früher wurde aber die Oblation
auch nach Einzelnen benannt (Einzelheiten bei Jungmann II, 222 ff.).

4 Noch im hadrian. Sacr. Gregorianum (Lietzmann 200, 4) liest man in der
Messe ad sponsas velandas : Hanc igitur oblationem famulorum tuorum, quam
tibi offerunt pro famula tua ilia, quam perducere dignatus es ad statum mensurae
et ad diem nuptiarum, pro qua maiestati tuae supplices fundimus preces, ut eam
propitius cum viro suo copulare digneris, quaesumus domine ut placatus. In dem
fränkischen Gelasianum, wie es uns in dem aus dem 10. Jahrh. stammenden Codex
Fuldensis (Ausg. Richter-Schönfelder, Fulda 1912) entgegentritt, lesen wir von
den Opfernden in der 3. P. Plur. (Nr. 2609) und 3. P. Sing. (Nr. 2628). Wo offenbar
der Klerus selbst Träger der Oblation ist, lesen wir 1. P. Plur., so in der Messe

super Episcopum defunctum (Lietzmann 224, 3), wo kein Zusatz zu oblatio steht :

Hanc igitur oblationem, quam tibi offerimus pro commemoratione depositionis
animae famuli et sacerdotis tui Uli episcopi, quaesumus domine ut placatus
accipias diesque nostros Obwohl die Formel gegen Ende den gregorianischen

Typ zeigt, hat sie aber nicht zu oblatio den doppelten Genetivus posses-
soris aufgenommen, den Gregor d. Gr. (Jungmann II, 225) eingefügt hat,
bezeichnet aber auch nicht sonst näher die Spender der Oblation, weil diese eben



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 149

brans mit seiner Assistenz oder ist von singularischer Bedeutung und
steht für den Zelebranten selbst (vgl. ministerio sacerdotalis officii).
H. Elfers 1 hat für die Hippolyt zugeschriebene 2 « Apostolische
Überlieferung» aufmerksam gemacht, daß das «Wir» des offerimus Bischof
und Klerus seien, die die Hände auf die Oblation legen. Das auf den

der Klerus oder die betreffende Kirche waren. Noch deutlicher weist auf den
Klerus als Oblationsträger das Hanc igitur ebenda (Nr. 199, 4) in Ordinatione
Presbyteri : Hanc igitur oblationem servitutis nostrae, quam tibi offerimus in die
hodiernae sollemnitatis, quo nobis indignis sacerdotalem infulam tribuisti, quae-
sumus domine ut placatus accipias : et tua pietate conserva, quod es operatus
in nobis. Diesque nostras in tua pace dispone. Eine Parallele zu diesem offerimus
des Klerus bietet das offerunt der Hausgemeinschaft Gottes in dem fränkischen
Sacramentarium Gelasianum in alemannischer Überlieferung des Cod. Sangall.
No. 348 (Lit.gesch. Qu. 1/2, ed. K. Mohlberg, 2. Aufl., Münster 1939) in der
I. Messe am Gründonnerstag (ad reconciliandum 93, 498) : Hanc igitur oblationem
domine cunctae familiae tuae, quam tibi offerunt ob diem ieiunii cenae dominicae,
in qua dominus noster Jesus Christus tradidit discipulis suis corporis et sanguinis
sui mysteria celebranda quaesumus domine placatus intende, ut per multa curricula

annorum salva et incolumis munera sua tibi domino mereatur offerre diesque
nostros in tua pace. In der nachfolgenden Missa Crismale (94, 506) lautet es so :

Hanc igitur oblationem famulorum famularumque tuarum, quam tibi offerunt
ob diem, in qua dominus noster Jesus Christus Endlich in der Missa sero
(95, 517) lautet es wie heute im Missale am Gründonnerstag : Hanc igitur
oblationem servitutis nostrae, sed et cunctae familiae tuae, quam tibi offerimus ob
diem in qua dominus noster Hier umfaßt das « Wir » Klerus und Volk ; das
Gebet ist bestimmt für den Gemeindegottesdienst, nicht für besondere Anliegen.
In der dort im Anhang beigegebenen Missa, quam sacerdos pro semetipso debet
canere (B 17) haben wir ebenfalls keinen näher bestimmenden Genetivus posses-
sivus bei oblatio, weil das schon genügend in der 1. Pers. Sing, ausgesprochen ist :

Hanc igitur oblationem, quam tibi offero omnipotens deus, ego inutilis servus
tuus pro fragilitate corporis mei Über die singularischen Formen im Leonianum
vgl. Jungmann II, 280 Anm. 65). In der Votivmesse pro Regibus (Cod. Fuld.
Richter - Schönfelder Nr. 1941) heißt es, das pro quibus tibi offerimus des
Memento vivorum gut beleuchtend : Hanc igitur oblationem famulorum tuorum
ILL., quam tibi ministerio sacerdotalis officii offerimus pro eo quod ipsis potes-
tatem regiam conferre dignatus es

1 H. Elfers, Die Kirchenordnung Hippolyts von Rom, S. 203 ff. (Paderborn

1938). Der Text bei Hippolyt lautet (ed. Quasten Flor. Patr. VII, I, S. 39) :

Memores igitur mortis et resurrectionis eius offerimus tibi panem et calicem
gratias tibi agentes, quia nos dignos habuisti adstare coram te et tibi ministrare.
Es ist der Bischof, der zusammen cum omni presbyterio (S. 29) die Hände auf
die oblatio, die, oblatio sanctae ecclesiae (S. 30) legt, und eben diese Amtspriesterschaft

spricht in dem Wir. Aus gleicher Anschauung heraus läßt Amalar den
Priester die Doxologie am Ende des Kanons so verstehen (III, 26. 1146 A) : Elevo
praesentia munera ad te, ego indignus sacerdos, et diaconus vice praepositorum
et auditorum, quia tibi ab omni Ecclesia tua omnia bona deputantur.

s Gegen Elfers' und anderer Verteidigung der Urheberschaft Hippolyts vgl.
neuerlich H. Engberding O. S. B. in den Miscellanea Liturgica in honorem
L. Cuniberti Mohlberg, vol. I (Rom 1948).



150 Der aktive Anteil der Gläubigen

Klerus gehende Nobis quoque peccatoribus 1 hält sich auch im Rahmen
dieser Vorstellungen, daß der Zelebrans mit der ihn umgebenden
Assistenz als die von Gott bestellten Liturgen Vertreter oder Sprecher der
Ecclesia sind. Sie konnten sich auch als Vertreter in der Gabendar-

bringung betrachten. Die ausdrückliche Erwähnung des Volkes als der

Opfernden ist zum mindesten beim Unde et memores nicht ursprünglich,

wie wir aus der « Apostolischen Überlieferung » und auch noch

aus Ambrosius De sacramentis IV, 6 2 entnehmen müssen. Sie erwuchs

aus der reicher werdenden persönlichen Teilnahme des Volkes an der
Meßfeier durch die Oblation. Wo die, in deren Namen oder für deren

Anliegen das Opfer dargebracht wurde und nach denen es deshalb
auch noch benannt ist 3, nicht persönlich anwesend sind, tritt als
Vollzieher des Oblationsaktes das Wir des Klerus ein, und so kommt die
Formel pro quibus tibi offerimus neben die qui tibi offerunt. Das
vel wäre dann rubrizistische Glosse.

Aber das ist jedenfalls auch richtig, daß im Memento vivorum in
der Folgezeit gerade dieses vorgesetzte pro quibus tibi offerimus
benutzt wird, um das Ministerium des Klerus und in weiterer Entwicklung

besonders die Konsekrationsgewalt des zelebrierenden Priesters
mit dem gebührenden Nachdruck von dem Opfern der Gläubigen
abzusetzen und hervorzuheben. Wir beobachten, daß die ursprüngliche
Formel auch sogar getilgt wird 4.

Für den Zeitabschnitt, auf den sich unser Bericht beschränkt, sind
in der Folge Äußerungen über das Memento vivorum ohnehin sehr
selten. Zu Beginn des 12. Jahrhunderts haben wir in der Expositio
in canonem Missae des Odo von Cambrai (f 1113) und in der Schrift
De sacramento altaris des von Odo abhängigen Stephan de Baugé,
Bischofs von Autun (j- 1136), im Unterschied zu der Masse der nur
allegorisch sich mit der Messe beschäftigenden Schriften wortexege-

x Jungmann II, 303.
2 De sacramentis IV, 6 (ed. Quasten Flor. Patr. VII, 3, S. 161) : Ergo memores

gloriosissimae eius passionis et ab inferis resurrectionis et in caelum adscensionis,
offerimus tibi hanc immaculatam hostiam, rationabilem hostiam, incruentam
hostiam, hunc panem sanctum et calicem vitae aeternae ; et petimus et precamur,
ut hanc oblationem suscipias

3 Siehe oben S. 149 in der Messe pro Regibus.
4 Jungmann II, 204 Anm. 46. Dieses Ausmerzen ist aber, wie dort ersichtlich,

spät überliefert ; es entstammt sicherlich dem Empfinden, daß das offerunt
zu kühn sei. Es zeigt aber auch, daß man damals nicht von der sprachlichen
Härte beeindruckt wurde, auf die Benedikt XIV., II, 13, 14 bei solcher Lesart
hinweist.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 151

tische Erklärungen, die beim Memento vivorum nun auch den Zusatz

pro quibus tibi offerimus vel in den Kreis der Darlegungen
einbeziehen. Odo und Stephan greifen auf die Gedanken zurück, die Floras

vorgebracht hatte, ohne daß sie seine Formel übernehmen. Aber wie
schon Petrus Damiani sich in die' Notwendigkeit versetzt sah, die

Gemeinschaftsform des Stundengebetes auch dort zu rechtfertigen, wo
das Stundengebet von dem Eremiten allein oder zu zweien und nicht
mehr im Chor der Kirche verrichtet wurde, so müssen diese beiden Dogma-
tiker der Liturgie sich Gedanken machen, wie bei den Missae solitariae 1

die Gemeinschaftsform berechtigt ist. Wie Damianis Worte, so haben
auch diese frühscholastischen Schriftsteller zu einschlägigen Problemen

heutiger liturgischer Reformwünsche ein beachtliches Votum zu geben 2.

Odo von Cambrai 3 nennt die Anwesenden adstipulatores et co-

operatores ; die körperlich Anwesenden heißen Mitarbeiter bei den

Mysterien. Bei der Konfinierung so großer Mysterien weiß er sich auf
die Mithilfe der versammelten Menge angewiesen ; das Orate fratres
hatte darum gebeten. Aber die solitären Messen, die zumal in den

Klöstern gehalten werden, erfordern noch eine weitere Erklärung. Offenbar

gibt Odo diese Erklärung nach den gewohnten Reden der Mönche

wieder, wenn er die Zelebranten dieser Messen sagen läßt, « sie grüßten
in der Kirche die Kirche und im Leibe redeten sie den ganzen Leib
an. In der Kraft der ganzen Gemeinschaft werden die heiligen Mysterien

in der Kirche durch die Gnade Gottes hergestellt »4. Unter den

1 Darunter verstand man Messen ohne jeden Ministranten (vgl. Jungmann I,
272 und 285 ; ferner unten S. 152 Anm. 5 die Bemerkung bei Stephan de Baugé :

quod si nulli sint praesentes, ut in missis solitariis).
2 Auch Petrus Damiani und sein Schriftchen Dominus vobiscum will bei

Verhandlung dieser Reformwünsche gehört werden (vgl. meine Ausgabe von
Dominus vobiscum).

3 Expositio in canonem Missae (PL 160, 1056 D) : Secunda (periodus)
pro praesentibus se accingit qui sunt sacrificii adstipulatores et cooperatores.

Memento quidem id est omnium catholicae fidei cultorum, tum mascu-
lorum quam feminarum, et omnium circumastantium, scilicet qui corporaliter
adsunt, sanctorum cooperatores mysteriorum. Neque enim tanta sufficio sacra-
menta conficere, nisi collectae multitudinis adjutus oratione, quam prius etiam
sum adhortatus ad orationes, dicendo : Orate, fratres.

4 Ebenda (1057 B). «Et omnium circumstantium. » Cum primitus missae
sine collecta non fierent, postea mos inolevit Ecclesiae, solitarias et maxime in
coenobiis fieri missas. Et cum non habeant quam pluraliter collectam salutent,
nec plurales mutare possunt salutationes, convertunt se ad Ecclesiam, dicentes
se Ecclesiam in Ecclesia salutare, et in corpore totum corpus alloqui, et virtute
totius communionis in Ecclesia confici sancta mysteria per gratiam Dei, secundum

quem sensum in hoc loco circumastantes accipiuntur omnes ubique fideles.



152 Der aktive Anteil der Gläubigen

Umstehenden werden nun, ähnlich wie schon in der Gegenschrift Dom.
vobisc.1, alle Gläubigen auf Erden verstanden. Wo Personalbezeichnungen

nicht mehr auf tatsächlich vorhandene Teilnehmer anzuwenden

sind, sehen wir, wie sich die Erklärung dann auf die virtuelle
Teilnahme der Gesamtkirche beruft. Nicht mehr die Teilnahme durch
Oblation, sondern bloß noch durch die Wünsche und Gebete ist der

Titel, auf den hin von den Laien ein Darbringen des eucharistischen

Opfers ausgesagt wird 2. Am Kommunizieren nehmen die Laien auch
nicht mehr real teil ; an Stelle dieser Besiegelung des im Opfer zwischen

Gott und den Menschen geschlossenen Bundes tritt der Friedenskuß,
der bereits bei Innozenz I. Ausdruck der Zustimmung des Volkes zur
heiligen Handlung war 3. Von einem Hinweis auf die Teilnahme an
Christi Priestertum hören wir bei Odo nichts mehr.

Stephan de Baugé, der auch eine allegorische Meßdeutung bringt4,
gibt c. 13 und 17 dogmatische und moralische Erläuterungen5. Er

1 Siehe oben S. 88 Anm. 1.
2 Ebenda (1057 D) : « Pro quibus tibi offerimus, vel qui tibi offerunt. » Non

solum sacerdotes et clerus, qui secundum diversos gradus divinis occupantur
officiis, offerunt, sed etiam audientes, qui votis et orationibus assistunt
coopérantes, et osculo pacis tanquam communicant, confirmantes quod actum est.

3 Innocentius I. an Dezentius, Ep. 25, 1 (PL 20, 553) : per quam constet
populum ad omnia praebuisse consensum ac finita esse pacis concludentis
signaculo demonstrentur. Über die Pax als eine Art Kommunionersatz vgl. Jungmann

II, 394 f.
4 De sacramento altaris c. 18, im Anschluß an Amalar und Ivo von Chartres.
6 C. 13 (PL 172, 1289 B) : Item sciendum est quod si unus tantum sit

praesens, vel nulli sint praesentes, ut in missis solitariis, non ideo mutantur quae
pluraliter soient fieri orationes. Primo enim non solebant missae celebrari sine
collecta fidelium multitudine. Postea mos inolevit, missas sicut monachos cele-
brare solitarias, quod eis concessum est ex indulgentia. Inde etiam saeculares
consueverunt missas cantare privatas. Tunc fiunt salutationes ad omnes fideles
qui assistunt, quasi praesentes fide et caritate sacramentis communicantes. Quot-
quot enim sunt de corpore Christi, quod est Ecclesia, salutantur : et eorum
suffragia postulantur, quorum fides per gratiam Dei adjuvat fieri tanta mysteria.
Nec est aliquis fidelium qui non sit particeps sacramentorum. Qui enim a corpore
praecisi sunt quod est vera vitis, qui sunt palmites et putrida membra, ab hoc
sacramento sunt alieni. A capite enim in totius corporis membra, a vite in palmites
effunditur humor salutaris totum corpus vivificante gratia Dei. Ita uno praesente
sacerdos plures alloquitur et salutat, quia praesens astat omnis Ecclesia. Singula
enim membra sibi invicem et capiti et corpori cohaerent quandiu vegetantur
Spiritu Dei. Inde est quod non solum sacerdotes et clerus, qui secundum dispen-
sationem ministrorum diversis officiis occupantur, aut divinis laudibus hoc sacri-
ficium offerunt : etiam ad audientes osculo pacis communicantes cooperantur, et
omnes ubicunque sint fideles, nulli separantur, nisi qui a corpore Christi praeci-
duntur (1289 D). Omnia enim membra huius corporis quandiu sibi cohaerent



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 153

setzt sich ausführlich mit den Privatmessen auseinander und begründet
deren Gemeinschaftscharakter mit der Verbundenheit, in der alle lebendigen

Glieder des Leibes Christi miteinander stehen. Der Eine alle

lebendigen Christen belebende Heilige Geist, der sich in ihnen durch
den Glauben und die Liebe äußert, ist das Wesen dieser Verbundenheit

x. Die Glieder der Kirche stellen gleichsam « eine Person » dar.

Gegenüber der seinsmäßigen Verbundenheit und Anteilnahme aller
Christgläubigen ist die auch bewußtseinsmäßig betätigte Teilnahme der
anwesenden Christen nur ein besonderer Ausdruck dieser grundsätzlichen

Verbundenheit.
Stephan, der das Memento vivorum ebenfalls mit den beiden

Formeln las, erklärt hierzu die verschiedene Art2, wie man von dem
zelebrierenden Klerus und den anwesenden Gläubigen das Opfern
aussagen müsse. Offerimus re : ipsi offerunt fide et devotione, lautet
seine Formel. Die einen stellen die Mysterien her, die anderen lösen

glutina caritatis, sunt quasi una persona : Qui dividuntur ab hac unitate, et
ejiciuntur a sacramentorum communione, alieni sunt a Christi regno et Ecclesia.

1 Vgl. aus derselben Zeit Rupert von Deutz, De divin. off. II, 6 (PL 170,
38 D) zum Te igitur : Illic inquam jam in prima actione commemoratio omnium
fit, quorum idem sacrificium, quique illi vera similitudine conveniunt in eo, quod
cum sint multi, sie per unam fidem unumque spiritum in unum corpus Ecclesiae
sunt conjuncti, quomodo panis ille de multis confectus est granis, et vinum illud
de multis confluxit acinis. Hi autem sunt non solum apostoli et martyres, sed
et omnes fideles, illorum meritis sperantes, hoc sibi proficere ad salutem, quibus
iam proficit ad honorem. Igitur quomodo [quoniam] et scriptum est : « Alienigena
non vescetur ex eis, quoniam saneta sunt » (Ex. 29) ; solum ilium assumimus
ad esum huius Agni qui nostrae conjunctus est domui (Lev. 22), seil, omnem
domesticum fidei (Gal. 6), a principe usque ad plebeium, ab apostolo usque ad
publicanum.

2 De sacramento altaris c. 13 (PL 172, 1288 D) : Pro eis omnibus supra
memoratis offerimus sacrificium laudis, et ipsi offerunt Deo : referendo gratiarum
actiones qui per Filium suum a nobis voluit laudari, benedici et glorificari.
Offerimus re : ipsi offerunt fide et devotione. Offerimus sacramenta conficiendo,
ipsi offerunt vota solvendo, immolant sacrificium laudis, et reddunt Altissimo
vota sua. Adjuti virtute sacramenti comprimunt ipsi vitia et peccata, in aedifi-
cando et Deo vovendo virtutes et bona opera. Offerimus vinum et oblatam, ipsi
offerunt mentem sanetam et devotam. Itaque offerimus pro nobis, et pro ipsis :

ipsi pro se et pro nobis. Unde superius postulavimus eorum orationibus adjuvari,
dicentes : « Orate pro nobis ». Sciendum autem est quod ubi oravimus pro tota
Ecclesia, rogavimus et pro istis. Specialiter tarnen familiäres absentes, et prae-
sentes et alios assistentes memoramus, ut circa eos augeatur nostrae devotionis
affectus. Unde quos cariores habemus, hoc loco nominare solemus. Potest autem
esse repetitio generalis orationis, ita : « Memento, Domine, famulorum famula-
rumque tuarum, omnium scilicet fidelium corporaliter absentium et hic assisten-
tium. Dann folgt die S. 152 Anm. 5 zitierte Stelle.



154 Der aktive Anteil der Gläubigen

ihre Gelübde ein und « schlachten » das Opfer des Lobes, indem sie

Gott danksagen durch Christus unsern Herrn. Gott will ja durch
Seinen Sohn von uns gelobt, gepriesen und verherrlicht werden.
Stephan gebraucht diese Formulierung wie auch Amalar von Metz, der
als der Anwesenden Opfer das Lob bestimmte, im Anschluß an die
Präfation. Sie ist Aufruf und Ausdruck, daß « das Volk seine

Gesinnungen des Lobes, der Bitte, Sühne und Danksagung mit den Gesinnungen

oder der inneren Absicht des Priesters, ja, des Hohenpriesters selbst,

zu dem Zwecke vereinigt, daß sie in der eigentlichen Darbringung des

Schlachtopfers auch durch den äußeren Ritus des Priesters Gott dem

Vater entboten werden »1. Ohne Erwähnung des Priestertums der
Getauften haben wir sachlich bei Stephan de Baugé genau wie in der

Liturgie-Enzyklika die Lehre über eben dieses sich auch kultisch
auswirkende Priestertum.

Hierzu versäumt Stephan nicht hervorzuheben, was Amalar so
sehr am Herzen lag, daß das äußere kultische Tun auch Ausdruck
der inneren Opfer sei. Nur so kann « jene Darbringung, durch die in
diesem Opfer die Christgläubigen dem Himmlischen Vater das Schlachtopfer

darbringen, ihren vollen Effekt erreichen » 2. « Unterstützt durch
die Kraft des Sakramentes, bezwingen sie ihre Leidenschaften und
Sünden, wenn sie Tugenden und gute Werke zustandebringen und Gott
geloben. » Dabei symbolisiert der Wein nicht mehr wie seit den Tagen
Cyprians und seines Briefes an Caecilian Christus, sondern « das heilige,
hingabebereite Gemüt » der Gläubigen 3.

1 MD 92. 2 MD 97.
3 Mit Berufung auf das Wir in offerimus, das als Ausdruck der kirchlichen

Gemeinschaft verstanden wurde, suchte man nachzuweisen, daß Exkommunizierte
und offenbare Häretiker nicht gültig die Eucharistie konfizieren, eine Ansicht,
die erst in der Hochscholastik ganz überwunden ist. Die Summa Sententiarum
(gegen Mitte des 12. Jahrh.) schreibt tr. VI c. 9 (PL 176, 146 BC) : Nullus enim
in ipsa consecratione dicit : « offero », sed « offerimus » ex persona totius Ecclesiae.
Cum autem alia sacramenta extra Ecclesiam possint fieri, haec numquam extra,
et istis magis videtur assentiendum. Aus der aktiven Teilnahme stellte man
auch die Frage, ob die schweren Sünder sündigen, wenn sie bei dem eucharistischen
Opfer zugegen sind. Giraldus Cambrensis (f ca. 1222), Gemma eccl. d. I c. 50

(ed. Brewer II, 140. London 1862) : Utrum vero peccent mortaliter qui sunt in
suburbio, nave videlicet et choro ecclesiae, qui cum ministris altaris tantum per
devotionem et consensum debent corpus Christi conficere, et spiritualiter etsi
non sacramentaliter sumere, non diffinio. Multum tarnen eis timendum est, qui
cum adhuc sint membra diaboli, quod intersunt confectioni corporis Domini,
cum cathecumensis etiam Sanctis non liceat interesse. Die Stelle verdanke ich
Holböck.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 155

Ehe wir jedoch mit Innozenz III. unseren Überblick beschließen,
seien aus der weitschichtigen Literatur der Meßerklärungen1 die Bemerkungen

hervorgehoben, die für unser Thema einschlägig sind und
zugleich in ihrer Dürftigkeit zeigen, daß das Schwergewicht der

Meßerwägungen in unserem Zeitraum dem Vorgänge Amalars entsprechend

offenbar nicht der priesterlichen Betätigung der Gläubigen
zugewandt war.

Honorius von Autun (f zwischen 1145 bis 1152), der noch genauere
Ausführungen über die Gabendarbringung des Volkes macht2, spricht
da, wo er die sieben Arten von Opfern im Mosaischen Gesetz bei dem

Opfer, das die Christen darbringen, wiederfinden will, die Darbringung
von Brot und Wein, offenbar zunächst beim Opfergang, nur den Priestern
und Altardienern zu3. Der bei Migne abgedruckte ftseudohildebertsche
Liber de expositione Missae 4 gibt die Leistung des Klerikerunterhaltes
als Grund für die Aussage des offerunt im Memento vivorum an 5.

Isaac a Stella (f um 1169) sieht in den hauptsächlichen Nahrungsmitteln

Brot und Wein die virtus vitae animalis geopfert6. Robert
Paululus (I 1184), der Isaak a Stella benutzt oder mit ihm eine ge-

1 Vgl. bei Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter, 5. Abschnitt. Die
Allegoriker bis zur Scholastik des 13. Jahrhundert, S. 407 ff.

2 Honorius von Augustodunum, Gemma animae I, 26 (PL 172, 553 A) :

Episcopo de pulpito descendenti (nach der Predigt) populi diversas oblationes
offerunt, pro quibus sacerdos et ministri sacrificium in altari cum cantu immola-
bunt. I, 27 (553 A) nennt als Gaben Gold, Silber, andere Dinge, während der
Priester und die Altardiener Brot und Wein mit Wasser opfern. I, 28 (553 C)

bringen zuerst die Männer, dann die Frauen, am Schluß die Priester und
Altardiener ihre Gaben. Vgl. auch das ihm zugeschriebene Sacramentarium (PL 172,
791 C). Eine andere Ordnung scheint das in Handschriften des 12. Jahrh.
vorliegende Speculum de Mysteriis Ecclesiae (PL 177, 361 C) vorauszusetzen, wenn
es schreibt : Unde sacerdos statim offert dona consecranda, et dehinc munera
sua populus, significans offerre seipsum.

3 Daß diese « Kompilation von Fragmenten aus Meßerklärungen und von
Auszügen aus Amalar von Metz » nicht von dem « die äußere Form stets mit Sorgfalt

behandelnden Hilderbert » von Tours (f 1134) stammen kann, hat Franz
a. a. O. 434 gezeigt.

4 Liber de expositione Missae (PL 171, 1163 A) : « Vel qui tibi offerunt hoc
sacrificium laudis », id est, qui per nos tibi offerunt, qui inopiam et necessitatem
carnis sustentant et ministris dant temporalia, ut metant spiritalia.

5 Gemma animae I, 30 (PL 172, 554 B) : Sacerdotes autem et ministri Christo
instituente panem et vinum offerunt.

• Isaac a Stella, Epist. de offic. Missae (PL 194, 1893 AB) : Quoniam ergo
in victualibus, sine quibus vita animalis non transigitur, principalia sunt panis
et vinum, apte per ea virtus vitae animalis dum offeruntur, offertur. Praecipua
quippe illius portio sunt, et totum figurant. Itaque quid amplius potest servus



156 Der aktive Anteil der Gläubigen

meinsame Quelle haben mag1, benutzt diese Symbolik, um, wie er
sagt, nicht unpassend die Präposition «pro» in dem offerunt-Satz zu
erklären : Sie opfern das Brot und den Wein, dieses Lobopfer, als
ihre Stellvertretung 2. Trotz dem Hauptgewicht, das Robert auf Wort-
und Sacherklärung legt 3, finden wir bei ihm keine Darlegung über
die Art, wie die Gläubigen im Unterschied von den Priestern opfern.
Die Meßerklärung ist für den Priester da, der durch die Privatmesse
und durch die Herausarbeitung seiner Aufgabe bei der Transsubstantiation

ganz im Mittelpunkt der Meßbetrachtung steht. Bei dem Pariser
Kanzler Beleth (f um 1165) ist der Meßkanon so sehr den Priestern
reserviert, daß der Meßtext und dessen Erklärung nur mehr ihnen
allein bekannt gemacht werden dürfen 4. Wie unbefangen anderseits
diese Zeit das Opfern auch den Laien zuspricht, ersieht man aus der
rhetorisch übertreibenden Predigt des Abtes Guerricus, mit der er den
Laien die gleichen Tugenden zu üben befiehlt, wie die Priester sie

üben müssen, indem er dies mit dem aktiven Teilnehmen der Laien

am Zustandekommen der Messe begründet : Non solus (scilicet Sacer-

dos) sacrificat, non solus consecrat, sed totus conventus fidelium qui
astat, cum illo consecrat, cum illo sacrificat5.

qui reconciliari appétit Domino suo, quam de penuria sua totum victum suum
offerre, et sie totam .vitam suam mactare Sic igitur in prima actione, dum in
pane et vino totum victum suum offert, totum quod animaliter vivit, occidit ;
vitam enim occidit qui victum ei subtrahit.

1 Franz 442.
2 Robert Paululus, De caeremoniis, sacramentis et officiis ecclesiasticis

(PL 177, 430 C) : « Qui tibi offerunt pro se suisque omnibus ». Ubi licet praepositio
« pro » eodem modo quo in ceteris clausulis possit aeeipi (nämlich als Ausdruck
für : zum Nutzen seiner und der Seinigen), hoc tarnen sensu non inconvenienter
aeeipitur, ut haec, scilicet panem et vinum quae in victu vitae animalis princi-
palia sunt, offerendo seipsos et sua omnia, id est totum victum suum offerre
dicantur. Praecipua quippe illius portio sunt, et totum figurant.

3 Eisenhofer, Liturgik I, 127.
4 Beleth, Rationale divinorum officiorum c. 46 (PL 202, 54 B) nach

Erwähnung des X bei Te igitur : Atque item alia quaedam sequuntur, quae nobis
explicare non licet, nisi forte solis sacerdotibus, et ideo de illis tacebimus. Unum
hoc tarnen addemus, nulli hic concessum esse aliquid vel detrahere vel addere,
nisi quandoque nomen illorum pro quibus specialiter aut nominatim ofiertur
sacrificium.

5 Sermo V, 16 (PL 185, 87 AB). Vgl. de la Taille 346 Anm. 3 als
Kommentar. D. Wilde, De beato Guerrico abbate Igniacensi eiusque doctrina de
formatione Christi in nobis (Westmalle 1935), spricht sermo 5 Guerricus ab (vgl.
Holböck, S. 78, der Anm. 12 auch das consecrare näher interpretiert mit Hinweis

auf PL 207, 364 D und 205, 184). J. Gatterer, Der selige Guerricus, Abt
v. Igny, und seine Sermones. ZkTh 19 (1895) 35.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 157

Innozenz III. (f 1216) in seiner Schrift De sacro altaris mysterio
bildet insofern einen Abschluß und eine Zusammenfassung der
bisherigen Entwicklung, als er die traditionellen Elemente ohne eigene
Zutaten vorlegt und kraft seiner Stellung für die Folgezeit eine

maßgebliche Autorität ist. Die Mehrzahl offerimus kann der einzelne Priester

deshalb gebrauchen, weil er non tantum in sua, sed in totius Eccle-
siae persona sacrificat. Daher wird auch die Messe, was ihr objektives

Zustandekommen angeht (opus operatum), nicht dadurch befleckt,
daß das Zustandebringen (opus operans) von einem unwürdigen Priester

getätigt wird h Das offerunt im Memento vivorum weiß Innozenz auf
zweifache Art zu erklären. Zunächst bezieht er es auf die Priester,
die an anderen Orten die heilige Messe feiern. Für seine Zeit war
dies offenbar die näherliegende Erklärung geworden. Deshalb steht sie

auch an erster Stelle. Dann kennt er auch die Beziehung auf die

Gläubigen und ihre Opfergesinnung.
Die Liturgie-Enzyklika hat sich die erste Art nicht zu eigen

gemacht, sondern folgt der älteren und sachlich ursprünglich beabsichtigten

Bezugnahme des offerunt. Man vergleiche den Text der Zitation
von Innozenz III. in Mediator Dei2 mit dem Zusammenhang bei dem
mittelalterlichen Liturgiedogmatiker, dessen Worte III, 63 unseren
Überblick beschließen mögen : « Pro quibus offerimus vel qui tibi
offerunt. » Quasi : Memento, Domine, eorum pro quibus offerimus, sed et
sacerdotum qui offerunt. Cum enim sacerdos offert pro populo, nihil-
ominus et pro se. Vel ideo dicit « pro quibus offerimus vel qui tibi
offerunt », quia non solum offerunt sacerdotes, sed et universi fideles.

Nam quod specialiter adimpletur ministerio sacerdotum, hoc univer-
saliter agitur voto fidelium.

3. Das Hanc igitur oblationem.

Es war ursprünglich ein Gebet, das « die Intention der jeweiligen
Meßfeier » aussprach. Es muß durch Gregor den Großen seine heutige

1 Innozenz III. (bei Abfassung kurz vor seiner Wahl 1198 noch Kardinal
Lothar), De sacro altaris mysterio III, 5 (PL 217, 844) : Licet autem unus tantum
offerat sacrificium, pluraliter tarnen dicit : « offerimus », quia sacerdos non tantum
in sua, sed in totius Ecclesiae persona sacrificat. Quapropter in sacramento
corporis Christi nihil a bono majus, nihil a malo minus perficitur sacerdote, dummodo
sacerdos cum ceteris in area consistât, et formam observet traditam a columba.

Quamvis igitur opus operans aliquando sit immundum, semper tarnen opus
operatum est mundum.

2 MD 85. 3 De sacro altaris mysterio III, 6 (PL 217, 845 D).



158 Der aktive Anteil der Gläubigen

Form erhalten haben, neben der, wie wir schon sahen, sich in den

Sakramentarhandschriften auch ältere Formen hielten. « Am Altar
wird nur mehr das Große und Allgemeine genannt : an Stelle der
verschiedenen Darbringer und Empfänger die große christliche Gemeinschaft,

bestehend aus Klerus und Volk, in der jede Sondergruppe
miteingeschlossen ist : Hanc igitur oblationem servitutis nostrae, sed et
cunctae familiae tuae. Alle opfern für alle. »1 Entgegen den ursprünglichen

Formeln, in denen, der individuellen Opferintention entsprechend,
Einzelne oder einzelne Gruppen als Opfernde auftreten, nennt das

Hanc-igitur-Gebet, wie es die Karolinger zu kommentieren hatten, mit
den allumfassenden Opferanliegen2 die Gesamtkirche in ihrer
allgemeinsten Gliederung, Klerus und Volk, als Opfernde. Vielleicht wurde
diese Aufzählung parallel der im Unde et memores gewählt.

In den Meßerklärungen der Karolingerzeit lesen wir den Hinweis,
daß Priester und Volk opfern. Aber deutlich tritt der Amtspriester
mit seiner mittlerischen Funktion hervor. Inc. Dom. vobisc. 3 läßt den

Priester im Hanc igitur das Opfer Gott empfehlen, das das seine und
das all derer ist, die Gott dienen. Inc. Primnm in ordine 4 faßt die

servitus schon nicht mehr konkret als Ausdruck für den Klerus (« deine

Diener ») 5, sondern abstrakt : die Gabe unserer Dienstleistung, und
erwähnt an dieser Stelle das werkzeugliche Amtspriestertum. « Was sich
auf den feiernden Vollzug dieses Mysteriums bezieht, wird durch die

Dienstleistung der Priester 6 vollzogen. » Im Sacramentarium Fuldense

1 Jungmann II, 225.
2 Über karolingische Versuche, hier wieder individuelle Intentionen

einzufügen, siehe Jungmann II, 226.
3 Ich zitiere in der Form, wie die Worte bei Rabanus Maurus, Liber de

sacr. ordinibus c. 19 (PL 112, 1184 D) stehen: «Hanc igitur... accipias ».

Sacerdos oblationem suam atque cunctorum qui Domino famulantur, id est,
serviunt, commendat ut Domino placeant, et ipse illis propitius fiat. Wir lesen
an dieser Stelle dann weiter, daß das Volk dafür, daß der Priester das Opfer
darbringt, beten muß, damit der Priester erhört werde und unser aller Tage im Frieden
geleitet werden und wir so von der ewigen Verdammnis befreit werden. Vgl. die
beckmesserische Kritik der Gegenschrift Dom. vobisc. (Gerbert, Monumenta II, 274).

4 Primum in ordine (PL 138, 1180 B) : Istam oblationem sacerdotes suae
servitutis dicunt, quia quidquid ad hujus pertinet mysterii celebrationem, per
eorum dispensatur ministrationem. Et non solum dicit servitutis nostrae, verum
cunctae familiae tuae ; quia quamvis per eorum ministerium celebretur, non
pro se, sed et cuncta Dei familia immolatur.

6 So Sinn des Kanontextes. Jungmann II, 225 Anm. 22.
8 Ihre Aufgabe ersehen wir aus der Definition des christlichen sacrificium-

Begriffes. Primum in ordine (PL 138, 1178) : Sacrificia, id est, sacra facta, quia
prece mystica consecrantur in memoriam pro nobis dominicae passionis.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 159

(Richter-Schönfelder Nr. 1941) hörten wir von der Oblatio famu-
lorum tuorum ILL., quam tibi ministerio sacerdotalis officii offerimus.
Dieses Opfer ist aber auch das der Gläubigen, weil es nicht (nur) für
die Priester, durch deren Dienst es feiernd vollzogen wird, sondern
auch für die ganze Hausgemeinschaft Gottes 1 geopfert wird (immola-
tur). Weil es zum Nutzen der Gläubigen dargebracht wird, heißt es

das Opfer auch der Gläubigen. Von einem aktiven Darbringen seitens

der Gläubigen ist nicht mehr die Rede.

Florus c. 58 2 wurde schon erwähnt. Er betont auch zum Hanc

igitur viel stärker die Gemeinsamkeit von Priester und Gläubigen. Die
beigeordneten Genetive servitutis nostrae, sed et cunctae familiae tuae
drücken für ihn die Einheit der opfernden Kirche aus. In jener
hochheiligen Opferdarbringung wird Gott der gemeinsame Dienst von den

Priestern wie der gesamten Familie des Hauses Gottes dargeboten.
Remigius von Auxerre 3, übernimmt diese Worte aus Florus. Mag es

Zufall sein, daß er das offerentis zu unitas Ecclesiae ausläßt Petrus
Damiani (f 1072) 4 sieht im Hanc igitur luce clarius seine These

ausgesprochen, daß die Menge der Gläubigen mit andächtiger Hingabe das

empfiehlt, was der Priester bei der Darbringung des Opfers an Gott
mit den Händen ausführt. Das eucharistische Opfer wird in einer
allumfassenden Weise von der ganzen Hausgemeinschaft Gottes
dargebracht.

Wir hören auch hier lange nichts mehr von einer Betonung, daß

die Gläubigen an der Opferdarbringung aktiv beteiligt sind. Odo von
Cambari (f 1113) 5 versteht unter servitus konkret den Klerus und

1 Vgl. Felix Rütten, Philologisches zum Canon Missae, S. 45.
3 C. 58 (PL 119, 50 D) : In his verbis unitas Ecclesiae offerentis ostenditur,

quando in illa sacrosancta oblatione communis servitus exhibetur Deo tarn a
sacerdotibus quam a cuncta familia domus Dei.

3 Pseudo-Alkuin, De divin, off. 40 (PL 101, 1259 CD).
4 Dominus vobiscum c. 8 (PL 145, 237 D s.) : Quod ille Deo offerendo manibus

tractat, hoc multitudo fidelium intenta mentium devotione commendat. Quod
illic quoque declaratur, ubi dicitur : « Hanc igitur oblationem accipias. »

Quibus verbis, luce clarius constat, quia sacrificium, quod a sacerdote sacris
altaribus superponitur, a cuncta Dei familia generaliter offeratur.

6 Odo von Cambrai, Exp. in can. Missae (PL 160, 1059 A) : «Servitutis»,
id est cleri, tibi (qui secundum acceptos gradus in hac oblatione sacrificii servimus).
« Sed et cunctae familiae tuae », id est totius assistentis collectae. Solitarii sie

intelligunt « servitutis nostrae », id est me cum meo ministro. Sed et cunctae
familiae tuae, id est cunctae Ecclesiae. Aus dieser Stelle geht übrigens hervor,
daß bei der Missa solitaria es sich nicht immer um Messen ohne jeden Ministranten
zu handeln braucht.



160 Der aktive Anteil der Gläubigen

versäumt nicht, an den verschiedenen Anteil der einzelnen Weihestufen
für das Zustandekommen des kultischen Opferritus zu erinnern. Die
gesamte Hausgemeinschaft Gottes ist die anwesende Gemeinde. Da,
wo wie in den Privatmessen (missae solitariae), nur Zelebrant und
Ministrant an dem Zustandekommen beteiligt sind, sind nach Odo
diese beiden mit der Dienerschaft gemeint, während die Familie Gottes
dann die Gesamtkirche ist. Stephan de Baugé (f 1136) gibt kürzer1
die gleiche Erklärung. Isaak a Stella (zwischen 1162 und 1169)2
faßt servitus allegorisch auf und meint darunter die knechtlich-materiellen

Gaben von Brot und Wein, während nach der Wandlung der

opfernde Priester angesichts des reinen heiligen und unbefleckten Opfers
von Leib und Blut Jesu Christi frohlockend nicht mehr wie vorher
furchtsam von einem knechtlichen Opfer spreche. Innozenz III. 3

versteht servitus abstrakt von der Dienstleistung. Er erörtert nur die
beiden verschiedenen Arten von Dienstleistungen, wie sie in der Latria
Gott gebührt und in der Dulia den Geschöpfen, denen man irgendwie
ergeben sein soll. Auch nicht mehr eine ferne Erinnerung an den

altchristlichen Gedanken, den Florus hier ausgesprochen fand

4. Das Unde et memores.

Gegenüber den bislang besprochenen Gebeten gehört es zu dem

ursprünglichen Bestand der Eucharistia, wenngleich es auch Wandlungen

durchgemacht hat. Sein Inhalt ist das Bekenntnis der
Anamnese und der Ausdruck des Opfers. « Wir stehen vor dem zentralen
Opfergebet der ganzen Meßliturgie, vor dem primären liturgischen Aus-

1 Stephan de Baugé, De sacramento altaris c. 13 (PL 172, 1290 D) : Haec
oblatio non tantum est sacerdotis, sed cunctae familiae, id est cleri et populi,
et non assistentis familiae, sed totius Ecclesiae.

2 Isaak a Stella, Epist. de off. Missae (PL 194, 1892 D) : Haec omnia
quasi adhuc foris aguntur (die sichtbaren Gaben Brot und Wein und die sichtbare
Bemühung des Priesters um sie), dum quae hunt, et quomodo fiunt, foris conspici-
untur : unde et ad servum, qui non manet in domo in aeternum, pertinere
noscuntur. Quamobrem et servitutis oblatio dicuntur, sicut dicitur : « Hanc
oblationem servitutis nostrae », et oblationem servitutis panem et vinum recte
nominat (1894 B/C). Nach der Wandlung hat sich alles geändert: Novus
cibus homini novo, non ut prius timide, neque hostiam servitutis, sed cum exsulta-
tione et laetitia : « Praeclarae majestati tuae hostiam puram ...»

3 Innozenz III., De sacro altaris mysterio III, 11 (PL 217, 849 D) : «Hanc
igitur oblationem servitutis nostrae »... Duae sunt species servitutis, una quae
debetur soli Deo creatori, et dicitur latria. Et altera quae creaturis impenditur,
et dicitur dulia. Utramque speciem déterminât Dominus dicens : « Reddite quae

Dei Deo » (Mt. 22).



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 161

druck der Tatsache, daß die Messe ein Opfer ist. Dabei ist
bemerkenswert, daß ausschließlich vom Opfer die Rede ist, das die Kirche
darbringt. Der principalis offerens, der hinter der Kirche steht, Christus,

der Hohepriester, bleibt völlig im Hintergrund. » Nach den

Wandlungsworten, bei denen Christus hervortritt, ist es wieder die Kirche,
die anwesende Gemeinde, die spricht und handelt, und zwar ganz
konkret und in ihrer Gliederung deutlich erkennbar, diese Gemeinde,
die aus den 'Dienern' Gottes und dem 'heiligen Volk', plebs sancta,
aufgebaut ist, und die ja schon als Trägerin auch des Gedenkens in
der Anamnese aufgetreten ist » h Jungmann erörtert nicht die für uns
wichtige Frage, wann und wie wohl die Erwähnung der Gliederung
der Kirche in das Unde et memores eingetreten ist. Bei Hippolyt
und bei Ambrosius De sacramentis fanden wir sie noch nicht. Wohl
kennen die orientalischen Liturgien, darunter auch die ägyptische, die
der römischen in manchem bekanntlich nahesteht, Rufe des Volkes,
die die Anamnese aufnehmen, und solche, die das opfernde Tun des

Priesters bestätigen 2. Die römische Liturgie kennt außer den
einleitenden Akklamationen, dem Sanctus und dem bereits von Justin
erwähnten Amen zum Eucharistiegebet keine Beteiligung des Volkes am
Kanon mittels Worten oder Gesang. Aber aus denselben Gründen,
denen die orientalischen Liturgien die Aufnahme der Anamnese und
der Darbringung durch das Volkswort verdanken, gefördert von der
aktiven Teilnahme des Volkes am eucharistischen Opfer durch die

gerade in der Römischen Liturgie feierliche Oblation, wird die
Zweiteilung, Dienerschaft und Volk Gottes, ihren Eingang in den Kanon
gefunden und von hier, da damals noch dieselben Gründe vorhanden

waren, auf das gregorianische Hanc igitur eingewirkt haben.
Aber in der Karolingerzeit sind die Erklärungen zu dem Unde et

memores äußerst dürftig. Die Kanonworte haben im liturgischen Denken

des Mittelalters und der Neuzeit bis in unsere Tage keine nennenswerte

Rolle gespielt.

1 Jungmann II, 270. Jungmann II, 274 Anm. 41 wendet sich gegen
H. Elfers, Die Kirchenordnung Hippolyts S. 203 ff., wenn dieser sage, daß « das
oflerimus und schließlich überhaupt das Dankgebet nur eine Leistung der Kleriker
sei» (Jungmann a.a.O.). Doch will auch Elfers nicht so verstanden sein, als
wolle er sagen, daß das Volk nicht in das offerre einbezogen sei. Die Eucharistia
sprechen bei Hippolyt die von Gott mit diesem Dienst (ministrare im Hippolyt-
Text beauftragten Liturgen des Volkes. In dem späteren heutigen Kanon werden

dann die beauftragten Vertreter und die Vertretenen nebeneinander gestellt.
* Jungmann II, 269 ff.

Divus Thomas 11



162 Der aktive Anteil der Gläubigen

Inc. Dom. vobisc. 1 begründet, weshalb die Priester und das Volk
des Herrn eingedenk sein sollen. In der Rezension 2, in der diese

Meßerklärung auch von Rabanus Maurus seinem Liber de sacris ordi-
nibus c. 19 3 eingefügt worden ist, lesen wir, daß die Priester deshalb

gläubig des Herrn eingedenk sein müssen, weil sie die Messe feiernd
vollziehen und das Opfer, von Christi Beispiel unterwiesen, darbringen.
Primum in ordine 4 begründet die Pflicht des Gedenkens ebenfalls mit
dem Hinweis auf den feiernden Vollzug des Opfers durch die Priester,
der ihnen zur Weihung anvertraut sei. Das « Volk Christi » hat die

Pflicht des Gedenkens, weil Christus für alle gestorben, auferstanden
und in den Himmel aufgefahren ist. Der soteriologische Gesichtspunkt
begründet also das Gedächtnis. Das Darbringen von Leib und Blut
des Herrn wird ausgesprochen, ohne daß auf den verschiedenen Anteil
von Priester und Volk eingegangen wird. Das « Wir » umfaßt ohne

besonderes Interesse an einer Behandlung des priesterlichen und des

Volksanteils bei der Darbringung alle.

Die Gegenschrift Dom. vobisc. 5 sieht in der getrennten Begründung

der Anamnese für Priester und Volk eine unnötige Komplizierung

1 Inc. Dom. vobisc. (PL 138, 1169 C) : Ideo Sacerdotes fideliter « memores »

esse debent, quia ipsi Missam celebrant, et sacrificium ofierunt Christi exemplo
instructi. Et scire debent, qui celebrant, quia stulta postulatio est, si nescit,
quod postulat. Plebs sancta ideo meminere debet, quia Christus non solum pro
Sacerdotibus passus est, sed et pro plebe. Sancta ideo dicitur, quia fide et bap-
tismo Christi percepto sanctificata est. Modo indicat, unde meminere debent,
id est « tarn beatae Passionis nec non sed et in caelos gloriosae Ascensionis
Christi Filii Dei. » « Offerimus perpetuae. » Domine, omnium memores
supradictarum bonitatum tuarum, offerimus tuae majestati hostiam puram. Tu
sanctifica hanc hostiam, ut nobis corpus tuum (die gallisch-fränkische Liturgie
betet zu Christus et sanguis tuus fiat

2 Die Rezension PL 83, 1148 ist fehlerhaft und dürftiger (vgl. Franz 344
Anm. 2).

3 Rabanus Maurus, L. de sacris ordinibus 19 (PL 112, 1184).
4 Primum in ordine (PL 138, 1182 A) : Hic Sacerdotes admonitione Christi

inbuti, memores illius se esse profitentur, quia ipsis celebratio sacrificii huius
commissa est ad consecrandum. Deinde subditur « sed et plebs tua », ut intelli-
gamus non solum Sacerdotibus dignum esse memoriam Christi venerari, sed et
generaliter omnibus « plebs Christi » vocatis, quia pro cunctis Christus mortuus
est et resurrexit et ad caelos victor ascendit. Ipsa etenim sancta dicitur, quia
per mysterium sacri baptismatis est abluta. Horum ergo omnium sumus
memores quia per haec nos credimus esse salvatos. Et idcirco « offerimus prae-
clarae majestati ».

5 Die Gegenschrift Dominus vobiscum (Gerbert, Monumenta II, 274) : Item
scribit (nämlich der Verfasser von Inc. Dom. vobisc.) : Ideo Sacerdotes fideliter
memores esse debent, qui ipsam missam celebrant et sacrificium offerunt ; et



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 163

und Verdunklung des an sich einfachen Gedankenganges, wie er im
Kanon vorliege. Priester und Volk kämen doch zur Feier derselben Sacra-

menta zusammen. Deshalb sei eine verschiedene Begründung unnötig.
Während wir in dieser Gegenschrift ähnlich, wie wir es ausführlicher

bei Floras finden, einer willigen Unterordnung unter den Wortlaut

des altchristlichen Kanongebetes begegnen, zeigte sich bei Amalar
von Metz gerade an dieser Stelle die veränderte Auffassung von dem

Mysteriencharakter der Messe. Selbstverständlich knüpft er zum Unde
et memores an die Aufforderung Christi an, die eucharistische Feier

zum Gedächtnis Christi zu begehen x, war doch diese Aufforderung für
ihn die Rechtfertigung seiner Art der Meßerklärung 1. « In dem Sakrament

von Brot und Wein, aber auch nicht weniger in meinem
Gedächtnis ist das Leiden Christi zur Hand. » Von dem Unde et memores

sagt er, daß der Priester es ex voce sua et plebis spreche.
Aber sein Blick ruht ja ganz auf der schauhaften Deutung dessen,

was gesehen wird. Dadurch ist für Amalar die Messe sacramentum
Dominicae passionis et redemptionis nostrae, daß darin die historischen
Einzelmomente des Leidensablaufes durch die verschiedenen Meßriten
und -gebete dargestellt werden. Die Gebete nach dem Einsetzungsbericht,

die III, 25 behandelt werden, tragen die bezeichnende
Überschrift : De ascensione Christi in crucem 2. Wenn Christus das Haupt

cetera, quae sequuntur in hanc praefationem. Nobis vero non Iibet planam viam
deserere et spatiosam atque rectam, et intrare in asperam et tortuosam et angu-
losam ; ideoque haec dicimus : quia sensum, quem planum potuit facere, valde
angulosum fecit ; hoc est « Unde et memores sumus Domine nos servi tui, sed
et plebs tua sancta Christi Filii tui Domini nostri. » Qui sensus valde planus
est, quoniam et servi Christi Sacerdotes videlicet in memoria retinent Christi
passionem et resurrectionem, et ascensionem in coelos ; et non solum Sacerdotes,
sed et plebs sancta, quae ad hoc venit ad sanctam ecclesiam, ut eadem Sacramenta
celebret. Dann folgt seine Kritik an den Worten, die die Konsekration als noch
nicht geschehen hinstellen. « Hoc est Corpus meum. » Ibi credimus de simplici
pane fieri Corpus Domini. Er vertritt die römische Auffassung (Geiselmann,
Eucharistielehre der Vorscholastik S. 82).

1 De eccl. off. III, 25 (PL 105, 1141 BC) : De ascensione Christi in crucem.
In sacramento panis et vini, necnon etiam in memoria mea, passio Christi in
promptu est. Dixit Ipse : « Haec quotiescumque feceritis, in mei memoriam
facietis » (1 Cor. 11, 24. 25. Formulierung des Meßkanons), id est, quotiescumque
hunc panem et calicem benedixeritis (nicht wie im biblischen Text bei dem Essen
und Trinken), recordamini meae nativitatis secundum humanitatem, passionis et
resurrectionis. Quare subdit sacerdos ex voce sua et plebis : « Unde et memores.
Domine, nos tui servi, sed et plebs tua »... folgt der Text des ersten Gebetes
bis hostiam immaculatam.

2 III, 24 und 25 ; Praef. altera.



164 Der aktive Anteil der Gläubigen

neigt und damit den Geist aushaucht, sieht Amalar das in dem Supplices

te rogamus nachgeahmt, das der Priester mit geneigtem Haupte
verrichtet1. « Heilig bestätigt ist das Leiden Christi für uns bis zu dieser

Stelle von jenem Orte ab, wo man spricht : Unde et memores. »

Diese Verschiebung des Blickpunktes, unter dem die Messe als im-
molatio Christi gesehen wurde, war dem Interesse für die aktive Anteilnahme

der Gläubigen an der Darbringung des heiligen Opfers nicht günstig.

Der Priester handelt bei Amalar vice Christi nicht bloß seinshaft,
sondern auch bildhaft bis in die kleinsten rituellen Einzelheiten hinein.
Da bleibt kein Platz für eine Darbringung seitens der Gläubigen2.
Dabei vergißt er nicht die ständige moralische Anwendung. Cordis
sacrificio intendit Deus3. So kommt Amalar noch weniger als die
übrigen Meßerklärungen zu einer Würdigung des kultischen Aktes der

Darbringung von Leib und Blut Jesu Christi durch die Gläubigen.
Florus 4 bleibt sich auch zum JJnde et memores getreu. Die

gesamte Kirche (universa Ecclesia) ist des Heilswerkes Christi eingedenk

; « sowohl die Priester wie das gläubige Volk opfern der hoch-

berühmten, d. h. der erhabenen und herrlichen Majestät Gottes ».

Remigius von Auxerre, bei Pseudo-Alkuin überliefert5, übernimmt

1 De eccl. öS. III, 25 (PL 105, 1142 C) zu dem Gebet Supplices te rogamus ;
Nempe Christus oravit in cruce, incipiens a psalmo : « Deus, Deus meus », usque
ad versum « In manus tuas commendo spiritum meum ». Postea inclinato capite,
emisit spiritum. Sacerdos inclinât se, et hoc quod vice Christi immolatum est,
Deo Patri commendat. Sancita est passio Christi pro nobis usque àd istum locum
ab eo loco, ubi dicitur : « Unde et memores ». Altare praesens altare est crucis.
In isto nos peccatores, qui ex gentibus venimus, reconciliati sumus Deo ad offe-
renda ei sacrificia. Sindon in isto humilitatem illam signât qua humiliatus est
Patri usque ad mortem.

2 Einen fernen Anklang könnte man in der Bemerkung zu dem Supra quae
(ebenda 1142 A) sehen: Rogat Sacerdos Deum Patrem, ut sicut illo tempore
respicere dignatus est super munera Abel et sacrificium patriarchae, necnon et
Melchisedech, ita super praesentia vota, quae initium acceperunt ab immolatione
Christi. Vota sind die versprochenen Opfergaben ; vota wurde auch zur Bezeichnung

der Opfergaben verwandt (P. Batiffol, Leçons sur la messe [Paris 1920,
7. Aufl.], S. 247).

3 De eccl. off. III, 25 (PL 105, 1141 C).
4 Florus, Opusc. 64 (PL 119, 55 D) ut, haec veneranda mysteria

frequentando, memores sint sacerdotes et populus, universa seil. Ecclesia, beatae
passionis eius col. 56 A : tum sacerdotes, quam plebs fidelis oflerunt
praeclarae, id est praecellenti et gloriosae majestati Dei

6 Pseudo-Alkuin, De divin. off. 40 (PL 101, 1261 D) : Memores igitur
horum tarn sacerdos, quam plebs fidelis offert praeclarae et praecellenti et
gloriosae majestati Dei, non de suo, sed de eius « donis ac datis » vere « hostiam
puram ».



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 165

auch diesen Passus. Petrus Damiani tut aber schon keine Erwähnung
der Stelle nach der Wandlung. Odo von Cambrai 1 erklärt zum Unde
et memores die beiden Gruppen, Priester und Volk, wie zum Hanc

igitur. Eine liebevolle, eingehende Beschäftigung mit dem Anteil der

Gläubigen suchen wir vergebens. Stephan de Baugé ist c. 17 2 etwas
ausführlicher. « Alle bringen dar, die durch Glauben und Werk in der
Einheit der Kirche leben. » Robert Paululus 3 spricht begeistert von
den geheiligten Händen des Priesters, gleichsam einen Kommentar zu
dem manibus tractare bei Petrus Damiani4 gebend. Nur an den

Amtspriester und seine Verrichtung des Kanons denkt er, wenn er zu
unserer Stelle sagt : « Eine so heilige Opfergabe auf den unsichtbaren
Altar des Glaubens darbringend, redet der Priester nicht mehr furchtsam

wie vorher und spricht nicht mehr von der Opfergabe der Knechtschaft,

sondern sagt mit Frohlocken und geistlicher Freude : Wir bringen

Deiner erhabenen Majestät von Deinen Gaben — wir weihen sie

nämlich durch Deine Macht in den Leib und das Blut Deines Sohnes

— eine reine Opfergabe dar. » Isaac a Stella 5 hatte bereits
den gleichen Gedanken. Innozenz III.8 beschließt auch hier den Überblick.

Er bekennt sich dazu, daß Priester und Volk das heilige Opfer
darbringen, und umschreibt die Verschiedenartigkeit dieses Anteils
mit den Worten : Quod populus agit voto, sacerdotes peragunt mysterio.

1 Expos, in can. Missae (PL 160, 1064 A).
2 De sacramento altaris c. 17 (PL 172, 1297 C) : Omnes offerunt, qui fide

et opere in unitate Ecclesiae consistunt. Es besteht angesichts der Privatmessen
das Bestreben, die moralische Anwesenheit der Gläubigen zu begründen. Hiermit
hängt auch dann die Begründung des Anteils der Gläubigen an den Früchten der
Messe zusammen, selbst da wo die Gläubigen physisch nicht anwesend sein können.

3 De caeremoniis etc. (PL 177, 431 D f.) : Haec (nämlich die verwandelten
eucharistischen Gestalten) operantur per manus sacerdotis, quae manibus suis
conformatae sunt maxime, quia ut haec operari cum Ipso et per Ipsum et in Ipso
possint, oleo sacro consignatae sunt. Tarn sacram igitur hostiam super invisibile
fidei altare offerens sacerdos, non jam ut prius timide loquitur, neque hostiam
nominat servitutis, sed cum exsultatione et laetitia spirituali dicit : « Praeclarae
majestati tuae offerimus de tuis donis »... Haec enim virtute tua in corpus
et sanguinem Filii tui consecramus, « hostiam puram »...

4 Siehe oben S. 101 Anm. 2) : Dominus vobiscum c. 8.
5 Epist. de offic. Missae (PL 194, 1894 B/C), oben S. 160 Anm. 2.
6 De sacro altaris mysterio V, 2 (PL 217, 888 B) : Signa (nämlich die Kreuze

nach der Konsekration) pertinent ad historiam recolendam. Sed verba non
pertinent ad eucharistiam consecrandam, imo pertinent ad eucharistiam conse-
cratam, hoc modo : « Nos tui servi », videlicet sacerdotes, « et plebs tua sancta »,

scilicet populus Christianus (nam quod populus agit voto, sacerdotes peragunt
mysterio), « offerimus majestati tuae », id est prae ceteris clarae



166 Der aktive Anteil der Gläubigen

Die an Florus sich anschließende Formulierung sagt im Grunde
dasselbe, was Mediator Dei mit dem Zeugnis des hl. Robert Bellarmin
ausdrücken will : Die Gläubigen nehmen an den heiligen Mysterien,
die von dem Amtspriester vollzogen werden, durch ihre gläubige
Zustimmung teil.

III. Zusammenfassung

1. Die gleichbleibende dogmatische Lehre vom aktiven Anteil der
Laien an der Darbringung des eucharistischen Opfers.

Bei aller Betonung, daß das eucharistische Opfer das Opfer der
Kirche, der ganzen Kirche sei, wird doch nie der wesensmäßige Unterschied

außer acht gelassen, in dem das Amtspriestertum und die
Gläubigen an dieser Darbringung beteiligt sind. Das Amtspriestertum stellt
das Opfer der Kirche, das das Opfer Christi ist, her. Der aktive Anteil
der Gläubigen liegt nicht auf der Ebene der gültigen Herstellung des

äußeren sakramentalen Ritus, sondern auf der des Anschlusses an die
im äußeren sakramentalen Ritus objektiv hingestellte Hingabe Christi.

Die Formel für den Anschluß an die « Intention des Priesters, ja,
des Hohenpriesters Christus selbst » wurde im Anschluß an die Worte
entwickelt, mit denen schon das Memento vivorum die innere Gesinnung

der Oblationsspender umschrieb 1.

1 Inc. Dom. vobisc. (oben S. 87 Anm. 2) hatte das entscheidende Moment
der Anteilnahme am eucharistischen Opfer daxin gesehen, daß « dem lebendigen
und wahren Gott der Glaube aller Umstehenden, der Offerenten und der Nicht-
offerenten, bekannt und ihre Opferhingabe kund sei. Sie alle lösen ihre Gelöbnisse
ein ». Florus c. 51 (oben S. 90 Anm. 2) hebt hervor, daß Gott am meisten auf
die Darbringung von Glaube und Hingabe bei seinen Verehrern sieht (in tuis
cultoribus magis oblationem fidei et devotionis requiris) ; darin besteht das im
wahren Sinne heilbringende Opfer. Er ist es dann auch, der durch seine Distink-
tion die Art und Weise auseinanderlegt, wie der Amtspriester und wie die
Gesamtheit der Gläubigen an dem von der « ganzen Kirche » dargebrachten
äusseren, kultischen Opfer beteiligt sind. Quod enim adimpletur proprie ministerio
sacerdotum (vgl. hierzu nun S. 148, Anm. 4 Cod. Fuld. Richter-Schönfelder,
Nr. 1941), hoc generaliter agitur fide et devotione cunctorum. Remigius von
Auxerre bei Pseudo-Alkuin, De div. off. c. 40 (PL 101, 1258 C) übernimmt
die Formel aufs Wort und regt Petrus Damiani, Dom. vobisc. c. 8 (oben S. 101
Anm. 2) zu der seinen an : A cunctis fidelibus, non solum viris, sed et mulieribus
sacrificium illud laudis offertur, licet ab uno specialiter offerri sacerdote videatur ;

quia quod ille Deo offerendo manibus tractat, hoc multitudo fidelium intenta
mentium devotione commendat. Die Gebetsaufforderung des Orate fratres,
erwachsen aus der altchristlichen Verbundenheit von Sacerdos und Ecclesia, will
nichts anderes, als daß die Menge der Gläubigen mit aufmerksamer Hingabe des
Gemütes das amtspriesterliche Tun Gott empfehle. Darauf weist Odo von Cambrai



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 167

Der Grund für die Möglichkeit zu aktivem Anteil wird in der lebendigen

Gliedschaft am Mystischen Leibe Christi gesehen 1. Nur wer von
Christi Heiligem Geiste lebt, kann das eucharistische Opfer als Laie

darbringen. Wenn also die Enzyklika MD den inneren Grund (intima
ratio), weshalb man auch von den Getauften ein Darbringen aussagen
kann, in einer zwiefachen Weise sich auswirken sieht, so erkennen wir,
daß der bewußtseinsmäßige Anschluß an den inneren Darbringungs-
willen Christi auf der seinsmäßigen Verbundenheit mit ihm als unserem

Haupte ruht.
Die Ausdrucksformen, in denen sich der innere Anschluß an Christi

Darbringung äußert, sind im Einzelnen zweitrangig, wenn nur sich in
ihnen der innere Anschluß ausspricht. Sacrificio cordis intendit Deus

(Amalar). Hanc fidem et devotionem Deo offerre (hoc est vere sacri-

ficium salutare), est attendere mandatis (Florus). Anders liegt der Fall
bei dem Amtspriestertum, das der mit den Zügen des Kreuzesopfers

(oben S. 151 Anm. 3). Bei Stephan von Baugê (oben S. 152 Anm. 5) tritt stark
hervor die Betonung, daß nur die in Glaube und Liebe lebendige Verbundenheit
mit dem mystischen Leib des Herrn Teilnahme an den Mysterien gewährt. Er
formuliert dann den Anteil von Klerus und Volk so (oben S. 153, Anm. 2) : Offeri-
mus re : ipsi offerunt fide et devotione. Offerimus sacramenta conficiendo : ipsi
ofïerunt vota solvendo, immolant sacrificium laudis, et reddunt Altissimo vota
sua. Aber dabei bezieht sich das offerre doch schon nicht mehr so deutlich auf
die realen eucharistischen Gaben. Innozenz III. gibt der Distinktion die Form,
deren geschichtlichem Werden wir nachgehen wollten : Quod specialiter adim-
pletur ministerio sacerdotum, hoc generaliter agitur voto fidelium. Noch kürzer
formuliert Innozenz zu dem Unde et memores (oben S. 165, Anm. 6) : Quod
populus agit voto, sacerdotes peragunt mysterio. Vgl. F. Holböck, S. 226.

1 Cat. Rom. p. II, cap. 7, c. 23 sagt : Quod igitur ad interius sacerdotium
attinet, omnes fideles, postquam salutari aqua abluti sunt, sacerdotes dicuntur ;

praecipue vero iusti, qui spiritum Dei habent, et divinae gratiae beneficio Jesu
Christi summi sacerdotis viva membra efïecti sunt ; hi enim fide, quae caritate
inflammatur, in altari mentis suae spirituales Deo hostias immolant ; quo in
genere bonae omnes et honestae actiones, quas ad Dei gloriam referunt, numerandae
sunt. Der Taufcharakter gibt nach Thomas die Potenz, alles aufzunehmen, was
sich auf die Gottesverehrung secundum ritum christianae religionis bezieht. Dazu
gehört auch die Hinordnung auf das aktive Eingehen in die Darbringung des

Opfers Christi durch die Kirche. Nicht verwechseln darf man mit der Notwendigkeit
des Gnadenbesitzes für die aktive Darbringung des eucharistischen Opfers

durch die Laien, die Tatsache, die Thomas in 4 Sent. d. 12 qu. 2 a 2 ausspricht :

Eucharistia inquantum est Sacrificium, habet effectum etiam pro aliis, pro
quibus offertur, in quibus non praeexigit vitam spiritalem in actu, sed in potentia
tantum : et ideo si eos dispositos inveniat, eis gratiam obtinet virtute illius veri
Sacrificii, a quo omnis gratia in nos influxit, et per consequens peccata mortalia
in eis delet, non sicut causa proxima, sed inquantum gratiam contritionis eis

impetrat.



168 Der aktive Anteil der Gläubigen

gezeichneten inneren Hingabe Christi den verleiblichenden äußeren
kultischen Ritus zu stellen hat. Als solche Ausdrucksformen des Anteils
der Laien fanden wir die Oblation, Gebet (vota), Gesang, Akklamation,
die Stipendien oder überhaupt die körperliche Anwesenheit im
gottesdienstlichen Raum. MD nannte die Ausdrucksformen die der Sache

gegenüber mehr äußerlichen Gründen, um derenthalben man von einem

Darbringen des eucharistischen Opfers seitens der Gläubigen sprechen
könne (rationes a re magis remotae).

2. Der aktive Anteil der Gläubigen in dem bewegten Leben der
Dogmengeschichte des Frühmittelalters.

Am vollkommensten fanden wir bei Florus den aktiven Anteil der
Laien dargestellt. « Die Einheit der opfernden Kirche » war für ihn
nicht bloß ein dogmatischer Lehrsatz, sondern liturgisch erlebte
Wirklichkeit. Hatte schon der Meßkanon, wie er uns heute noch
vorliegt, von dieser Einheit der Kirche in Klerus und Volk gesprochen,
konnte Florus, der sich mit wissenschaftlicher Genauigkeit in den Geist
der Väter und der Sakramentare eingelesen hatte, anknüpfen. Die
römische Wortgruppe, die sich christlich erstmals bei Laktanz findet,
fides et devotio, entnahm er dem Kanontext, um den aktiven Anteil
der Gläubigen zu bestimmen. Dabei wendet er den Petrus-Text von
dem Allgemeinen Priestertum, der von den pneumatisch gewirkten
inneren Akten der Gottesverehrung spricht, auf den besonderen Fall
des inneren Anschlusses an die kultische Gottesverehrung Christi und
seines Werkzeuges, des Amtspriesters, an. Er verankert die Lehre von
diesem praktisch betätigten nichtmittlerischen, aber kultischen Priestertum

der Gläubigen in der lebendigen Verbundenheit, die die Getauften
mit dem Hohenpriester Christus in dessen mystischem Leibe, der Kirche,
haben. Florus war auch sonst nicht ohne Einfluß auf die Nachwelt h

Auch Amalar lebt noch in einer Umgebung, in der das aktive
Tun der Gläubigen im Gottesdienst in lebendiger Kommunikation mi-
dem amtspriesterlichen Tun am Altare steht 2. Aber der Zusamment

1 Vgl. außer den von uns erwähnten Nachwirkungen Jos. Geiselmann,
Ps.-Alcuins Confessio fidei pars IV, eine antiberengarische Überarbeitung der
Expositio Missae des Florus von Lyon. Tüb. Th. Quart. 105 /1924) 272-295 und
neuerlich C. Charlier O. S. B., La compilation augustienne de Florus sur
l'Apôtre. Rev. bénéd. LVII (1947) 132-186.

2 Vgl. auch die Amalar nahestehenden Eclogae (PL 105, 1324 A) : Qui dedig-
nantur oblationes offerre, dedignantur, quamvis non viva voce, confiteri se Christi
passione non esse redemptos, et eandem passionem memoriae suae mandare, ita
tarnen, si non sit causa aliqua, quae forte ad tempus impediat.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 169

hang ist schon gelockert. Das Wort von der « Einheit der opfernden
Kirche » suchen wir bei ihm vergebens. Über den einheitlichen Gang
der eucharistischen Actio legt sich das nach ganz anderen Gesichtspunkten

geknüpfte Netz der rememorativen Ausdeutungen von Riten
und Gebeten. Sowohl von den Gesetzen der Allegorese her wie zumal
im weiteren Verlauf von der klarer herausgearbeiteten Transsubstan-
tiationslehre her wird der Priester, den die gallisch-fränkische Liturgie
ohnehin als den Mittler aus der Gemeinde der Gläubigen abgesondert
hatte, vornehmlich der Repräsentant Christi. Später werden nicht
mehr Erläuterungen der Kanonworte wie bei Florus mit der Formel

eingeführt : Sacerdos cum Ecclesia oder Ecclesia cum Sacerdote. Das

Wort vom Königlichen Priestertum der Getauften wird wie an seinem

Ursprungsort nur mehr auf die inneren, nichtkultischen Opfer und
Gebete angewandt. Mit fortschreitender Zeit scheut man sich, von
einem aktiven Anteil der Gläubigen an der Darbringung des

eucharistischen Opfers zu sprechen.
Wir beobachten eine Wechselwirkung von lebendig vollzogenem Ritus

und dogmatischer Besinnung. Die Oblation, wohl schon beim
Entstehen des heutigen Kanontextes die Erwähnung von Klerus und Volk
beeinflußend, ist der Ansatz, von dem aus der aktive Anteil an dem

Darbringen dieses Opfers des Lobes ins Auge gefaßt wird. Unser
Kommentar zum Memento vivorum nahm aus diesem Grunde den weitesten

Raum ein. Mit dem Zurücktreten der persönlichen Gabenoblation
entfiel für die Kanonbesprechung der rituelle Grund, der ein besonderes

Eingehen auf den aktiven Anteil der Gläubigen nahegelegt hätte.
Die Geldoblation wie die Stipendien standen dafür in zu losem und
zu unanschaulichem Zusammenhang mit den eucharistischen Gaben
selbst. Anderseits sehen wir, wie die Privatmessen zu ihrer Begründung

als Gemeinschaftsopfer auf die seinsmäßige Verbundenheit aller

lebendigen Christen im Mystischen Herrenleib zurückgreifen. Aber das

war nur ein theologisch-wissenschaftlicher Notbehelf, er führte nicht
zu einer Belebung der Gemeinschaftsîormen der christlichen Meßfeier.

Wir vermissen Ausführungen über das Opfer der konsekrierten

Gaben, das das Unde et memores dem « heiligen Volke » Gottes genau
wie dem Klerus zuspricht. In den ältesten Expositiones wird zwar
mehr oder weniger deutlich dieses Opfern kommentarlos zugestanden,
aber es zeigt sich kein besonderes Interesse zu genaueren Darlegungen,
weil schon zum Memento vivorum alles Notwendige über den aktiven
Anteil der Laien gesagt war. Florus ist auch hier wieder am deut-



170 Der aktive Anteil der Gläubigen

lichsten. Später, als durch Amalars Einfluß das Interesse von der

Deutung auf Christi letzte Stunden gefesselt war, für die man in den
einzelnen Riten und Gebeten Anhaltspunkte suchte 1, als die Größe

und Realität des Wandlungswunders das gläubige Gemüt des Mittelalters

in Bann hielt, als man die Eucharistie nach Isidors Erklärung
mehr als bona gratia, mehr als Gabe von Gott an die Menschen
ansah, war kein treibender Anlaß da, sich mit der aktiven Darbringung
seitens der Laien zu beschäftigen. So kam es, daß das Tridentinum
nicht von dieser Hinordnung der Laien auf die Darbringung des eucha-
ristischen Opfers sprach und der Catechismus Romanus 2 unter den
Funktionen des Allgemeinen Priestertums, das er interius sacerdotium,
inneres Priestertum 3, im Gegensatz zu dem externum sacerdotium,
dem Amtspriestertum, nennt, nicht eigens die kultische Auswirkung,
die Befähigung zur aktiven Teilnahme an der Darbringung des eucha-

ristischen Opfers, erwähnt. Neu erwachendes Gemeinschaftsbewußtsein

auch in der Kirche führte in unserer Zeit zu einer wertschätzenden

Beschäftigung mit dem liturgischen Gottesdienst der unter Christus
als ihrem Haupte erlösten und geeinten Kirche. In MD rief diese

Bewegung eine erste umfassende Darstellung des kirchlichen
Lehramtes hervor 4.

1 So führte man gegen Ende des Kanons, zu dem Per eundem Christum
Dominum nostrum des Memento defunctorum, eine Verneigung des Hauptes ein
zum Ausdruck dafür, daß Christus sein Haupt neigend starb (Jungmann II, 300).

2 A. a. O. oben S. 167.
3 Interius, zwar Komparativ, steht jedoch im Lateinischen für den Positiv.

Deshalb ist die Übersetzung von I. Backes (Trierer Th. Ztschr. 1947, S. 147) :

das Priestertum « mehr innerlicher Art » nicht zutreffend.
4 Während des Druckes erscheint die systematisch orientierte, sachlich mit

uns übereinstimmende gründliche Studie von Abt Bernhard Durst O. S. B.,
Wie sind die Gläubigen an der Feier der heiligen Messe beteiligt BenedMon 25

(1949) und 26 (1950).


	Der aktive Anteil der Gläubigen an der Darbringung des eucharistischen Opfers [Schluss]

