Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: Der aktive Anteil der Glaubigen an der Darbringung des eucharistischen
Opfers [Schluss]

Autor: Kolping, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762204

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762204
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der aktive Anteil der Glaubigen an der
Darbringung des eucharistischen Opfers

Dogmengeschichtliche Untersuchung
frithmittelalterlicher MeBerklarungen

Von Universitits- Professor Dr. Adolf KOLPING (Miinster /| Westf.)

(Schiup)

e) Das Memento vivorum in der nachamalarischen Zeit.
Erstmals in einzelnen Handschriften der von Alkuin besorgten
Ausgabe des Gregorianischen Sakramentars, so in dem der 1. Hilfte
des 9. Jahrhunderts angehérenden Ottobonensis !, findet sich der Ein-
schub : pro quibus tibi offerimus vel. Er setzte sich seit dem 10. Jahr-
hundert rasch durch. Wihrend PSEUDO-ALKUIN ? noch den alten Text
hat, lesen wir in der auf Pseudo-Alkuin, wenn nicht auf REMIGIUS
voN AUXERRE fuBenden Notiz des PETRUs DAMIANT um die Mitte des
11. Jahrhunderts den neuen Kanon-Text inmitten von Ausfithrungen,
die in den fritheren Expositiones Missae gerade das offerunt erkliren
sollten. Die spite Notiz des BERNOLD vON KONSTANZ ist als der Ver-
such des gelehrten Liturgiehistorikers und Rubrizisten zu werten, der
die alte Form aufrecht erhalten will, obwohl die Praxis lingst in aller
Breite die michtigere Stiitze der neuen Form geworden war.
Welches war der Grund fiir den Einschub ?
THALHOFER-EISENHOFER ® mdchten das Schwinden der Natural-
oblation, die der Text offerunt voraussetzt, dafiir verantwortlich machen.
JungmanN 4 weist dies ab, weil zur Zeit des Aufkommens dieses Zu-

1 JungMaNN II, 204.

2 « Das Fehlen des Einschubs war eine allgemeine Eigentiimlichkeit des
Zisterzienserritus bis 1618 » (JuNeMANN II, 204 Anm. 44).

* EISENHOFER, Liturgik II, 166 : « Als die Verlesung der Dyptichen und die
Oblation des Volkes verschwanden, blieb die alte Formel als Memento bestehen.
Jetzt ward auch, um den verdnderten Umstinden Rechnung zu tragen, im
,Memento vivorum’ vor ,qui tibi offerunt’, welches die Naturaloblation voraus-
setzt, die Formel: ,pro quibus tibi offerimus’ eingeschoben. »

4 11, 204.



148  Der aktive Anteil der Gliubigen

satzes die Oblation durchaus noch in Bliite stehe. Er sieht vielmehr
darin den Ausdruck, daB die alte Form fiir eine Zeit, in deren MeBfeier
der Priester sich durch Sprache und rdumliche Stellung schon viel
stirker aus dem Volke gelost habe, zu kithn schien. Doch 148t er auch
die Moglichkeit zu, daB in der Zeit des aufsteigenden Stiftungs- und
Stipendienwesens die Riicksicht mitgewirkt habe, daB der Priester selbst
Stellvertreter fiir die sein muf3te, deren Namen am Altare zu nennen
waren, die aber nicht zugegen sind. M. RIGHETTI faBt, wie auch schon
Autoren, die dem Papst BENEDIKT XIV. bekannt waren !, das vel, das
nach anderen 2 im Sprachgebrauch der Zeit schlicht fiir et stehen kann,
als rubrizistische Glosse — Benedikt XIV. kennt Missalien, die das vel
auch als solche kenntlich machen — die die beiden Formeln urspriing-
lich je nach der Lage dem Zelebranten zur Verfiigung stellen soll.

Praktische rituelle Notwendigkeiten miissen wohl die Doppelformel
hervorgebracht haben. In Hanc-igitur-Formeln finden wir eine #hn-
liche Erscheinung. Dort wird die Oblation nicht immer 3 bezeichnet
als von dem dargebracht, dessen Gabe sie war, sondern manchmal
tritt anstelle der dritten Person Singularis oder Pluralis fiir den Offe-
rens die erste Person Pluralis 4. Dieser Plural bezeichnet den Zele-

1 Mario RIGHETTI, Storia Liturgica (Mailand), bislang 3 Binde (1945, 1946,
1949). BeneDpIikT XIV., De ss. sacrificio Missae II, 13, 14.

? FELix RurTEN, Philologisches zum Canon Missae. Stimmen der Zeit,
Jg. 68 (1937), S. 50, iibersetzt vel mit « und ». Auch JuNeMANN II, 204 Anm. 46
scheint mit Berufung auf H. MtnarDp (PL 78, 275 D) dem zuzuneigen, ebenso
schon BENEDIKT XIV., De ss. sacrif. Missae II, 13, 13.

? Heute heiBt die Oblatio, die Gott gnidig annehmen soll, die des Klerus
und der ganzen Gottesfamilie (siehe unten II, 3). Frither wurde aber die Oblation
auch nach Einzelnen benannt (Einzelheiten bei JuNeMann II, 222 ff).

% Noch im hadrian. Sacr. Gregorianum (LIETZMANN 200, 4) liest man in der
Messe ad sponsas velandas: Hanc igitur oblationem famulorum tuorum, quam
tibi offerunt pro famula tua illa, quam perducere dignatus es ad statum mensurae
et ad diem nuptiarum, pro qua maiestati tuae supplices fundimus preces, ut eam
propitius cum viro suo copulare digneris, quaesumus domine ut placatus. In dem
frinkischen Gelasianum, wie es uns in dem aus dem 10. Jahrh. stammenden Codex
Fuldensis (Ausg. RICHTER-SCHONFELDER, Fulda 1912) entgegentritt, lesen wir von
den Opfernden in der 3. P. Plur. (Nr. 2609) und 3. P. Sing. (Nt. 2628). Wo offenbar
der Klerus selbst Triger der Oblation ist, lesen wir 1. P. Plur., so in der Messe
super Episcopum defunctum (LIETZMANN 224, 3), wo kein Zusatz zu oblatio steht :
Hanc igitur oblationem, quam tibi offerimus pro commemoratione depositionis
animae famuli et sacerdotis tui ¢/l episcopi, quaesumus domine ut placatus
accipias ... diesque nostros ... Obwohl die Formel gegen Ende den gregoria-
nischen Typ zeigt, hat sie aber nicht zu oblatio den doppelten Genetivus posses-
soris aufgenommen, den Gregor d. Gr. (Junemann II, 225) eingefiigt hat,
bezeichnet aber auch nicht sonst niaher die Spender der Oblation, weil diese eben



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 149

brans mit seiner Assistenz oder ist von singularischer Bedeutung und
steht fiir den Zelebranten selbst (vgl. ministerio sacerdotalis officii).
H. ELFERs ! hat fiir die HrpPoLYT zugeschriebene 2 « Apostolische Uber-
lieferung » aufmerksam gemacht, daBl das « Wir » des offerimus Bischof
und Klerus seien, die die Hinde auf die Oblation legen. Das auf den

der Klerus oder die betreffende Kirche waren. Noch deutlicher weist auf den
Klerus als Oblationstriger das Hanc igitur ebenda (Nr. 199, 4) in Ordinatione
Presbyteri : Hanc igitur oblationem servitutis nostrae, quam tibi offerimus in die
hodiernae sollemnitatis, quo nobis indignis sacerdotalem infulam tribuisti, quae-
sumus domine ut placatus accipias: et tua pietate conserva, quod es operatus
in nobis. Diesque nostros in tua pace dispone. Eine Parallele zu diesem offerimus
des Klerus bietet das offerunt der Hausgemeinschaft Gottes in dem friankischen
Sacramentarium Gelasianum in alemannischer Uberlieferung des Cod. Sangall.
No. 348 (Lit.gesch. Qu. 1/2, ed. K. MOHLBERG, 2. Aufl.,, Miinster 1939) in der
1. Messe am Griindonnerstag (ad reconciliandum 93, 498) : Hanc igitur oblationem
domine cunctae familiae tuae, quam tibi offerunt ob diem ieiunii cenae dominicae,
in qua dominus noster Jesus Christus tradidit discipulis suis corporis et sanguinis
sui mysteria celebranda quaesumus domine placatus intende, ut per multa curri-
cula annorum salva et incolumis munera sua tibi domino mereatur offerre diesque
nostros in tua pace. In der nachfolgenden Missa Crismale (94, 506) lautet es so:
Hanc igitur oblationem famulorum famularumque tuarum, quam tibi offerunt
ob diem, in qua dominus noster Jesus Christus ... Endlich in der Missa sero
(95, 517) lautet es wie heute im Missale am Griindonnerstag : Hanc igitur obla-
tionem servitutis nostrae, sed et cunctae familiae tuae, quam tibi offerimus ob
diem in qua dominus noster ... Hier umfat das « Wir» Klerus und Volk ; das
Gebet ist bestimmt fiir den Gemeindegottesdienst, nicht fiir besondere Anliegen.
In der dort im Anhang beigegebenen Missa, quam sacerdos pro semetipso debet
canere (B 17) haben wir ebenfalls keinen ndher bestimmenden Genetivus posses-
sivus bei oblatio, weil das schon gentigend in der 1. Pers. Sing. ausgesprochen ist :
Hanc igitur oblationem, quam tibi offero omnipotens deus, ego inutilis servus
tuus pro fragilitate corporis mei ... Uber die singularischen Formen im Leonianum
vgl. JungMANN II, 280 Anm. 65). In der Votivmesse pro Regibus (Cod. Fuld.
RICHTER - SCHONFELDER Nr. 1941) heit es, das pro quibus tibi offerimus des
Memento vivorum gut beleuchtend : Hanc igitur oblationem famulorum tuorum
ILL., quam tibi ministerio sacerdotalis officii offerimus pro eo quod ipsis potes-
tatem regiam conferre dignatus es ...

1 H. ErFERs, Die Kirchenordnung Hippolyts von Rom, S. 203 ff. (Pader-
born 1938). Der Text bei Hippolyt lautet (ed. Quasten Flor. Patr. VII, I, S. 39) :
Memores igitur mortis et resurrectionis eius offerimus tibi panem et calicem
gratias tibi agentes, quia nos dignos habuisti adstare coram te et tibi ministrare.
Es ist der Bischof, der zusammen cum omni presbyterio (S. 29) die Hinde auf
die oblatio, die oblatio sanctae ecclesiae (S. 30) legt, und eben diese Amtspriester-
schaft spricht in dem Wir. Aus gleicher Anschauung heraus laBt Amalar den
Priester die Doxologie am Ende des Kanons so verstehen (III, 26. 1146 A) : Elevo
praesentia munera ad te, ego indignus sacerdos, et diaconus vice praepositorum
et auditorum, quia tibi ab omni Ecclesia tua omnia bona deputantur.

? Gegen ELFERS’ und anderer Verteidigung der Urheberschaft Hippolyts vgl.
neuerlich H. ENGBERDING O.S.B. in den Miscellanea Liturgica in honorem
L. Cuniberti Mohlberg, vol. I (Rom 1948).



150 Der aktive Anteil der Glaubigen

Klerus gehende Nobis quoque peccatoribus ! hilt sich auch im Rahmen
dieser Vorstellungen, daB der Zelebrans mit der ihn umgebenden Assi-
stenz als die von Gott bestellten Liturgen Vertreter oder Sprecher der
Ecclesia sind. Sie konnten sich auch als Vertreter in der Gabendar-
bringung betrachten. Die ausdriickliche Erwihnung des Volkes als der
Opfernden ist zum mindesten beim Unde et memores nicht urspriing-
lich, wie wir aus der « Apostolischen Uberlieferung » und auch noch
aus AMBROSIUS De sacramentis IV, 6 2 entnehmen miissen. Sie erwuchs
aus der reicher werdenden personlichen Teilnahme des Volkes an der
MeBfeier durch die Oblation. Wo die, in deren Namen oder fiir deren
Anliegen das Opfer dargebracht wurde und nach denen es deshalb
auch noch benannt ist 2, nicht personlich anwesend sind, tritt als Voll-
zieher des Oblationsaktes das Wir des Klerus ein, und so kommt die
Formel pro quibus tibi offerimus neben die qui tibi offerunt. Das
vel wire dann rubrizistische Glosse.

Aber das ist jedenfalls auch richtig, daB im Memento vivorum in
der Folgezeit gerade dieses vorgesetzte pro quibus tibi offerimus be-
nutzt wird, um das Ministerium des Klerus und in weiterer Entwick-
lung besonders die Konsekrationsgewalt des zelebrierenden Priesters
mit dem gebithrenden Nachdruck von dem Opfern der Gliubigen ab-
zusetzen und hervorzuheben. Wir beobachten, dal die urspriingliche
Formel auch sogar getilgt wird 4.

Fiir den Zeitabschnitt, auf den sich unser Bericht beschrinkt, sind
in der Folge AuBerungen iiber das Memento vivorum ohnehin sehr
selten. Zu Beginn des 12. Jahrhunderts haben wir in der Expositio
in canonem Missae des Opo voN CAMBRAI (1 1113) und in der Schrift
De sacramento altaris des von Odo abhingigen STEPHAN DE BAUGE,
Bischofs von Autun (} 1136), im Unterschied zu der Masse der nur
allegorisch sich mit der Messe beschiftigenden Schriften wortexege-

! Jungmann II, 303.

2 De sacramentis IV, 6 (ed. Quasten Flor. Patr. VII, 3, S. 161) : Ergo memores
gloriosissimae eius passionis et ab inferis resurrectionis et in caelum adscensionis,
offerimus tibi hanc immaculatam hostiam, rationabilem hostiam, incruentam
hostiam, hunc panem sanctum et calicem vitae aeternae ; et petimus et precamur,
ut hanc oblationem suscipias ...

? Siehe oben S. 149 in der Messe pro Regibus.

4 JungMmANN II, 204 Anm. 46. Dieses Ausmerzen ist aber, wie dort ersicht-
lich, spit iiberliefert ; es entstammt sicherlich dem Empfinden, daB das offerunt
zu kithn sei. Es zeigt aber auch, daB man damals nicht von der sprachlichen
Hirte beeindruckt wurde, auf die BENEDIKT XIV., II, 13, 14 bei solcher Lesart
hinweist.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 151

tische Erklirungen, die beim Memento vivorum nun auch den Zusatz
pro quibus tibi offerimus vel in den Kreis der Darlegungen einbe-
ziehen. Odo und Stephan greifen auf die Gedanken zuriick, die Florus
vorgebracht hatte, ohne daB sie seine Formel iibernehmen. Aber wie
schon PETRUS Damiani sich in die' Notwendigkeit versetzt sah, die
Gemeinschaftsform des Stundengebetes auch dort zu rechtfertigen, wo
das Stundengebet von dem Eremiten allein oder zu zweien und nicht
mehr im Chor der Kirche verrichtet wurde, so miissen diese beiden Dogma-
tiker der Liturgie sich Gedanken machen, wie bei den Missae solitariae 1
die Gemeinschaftsform berechtigt ist. Wie Damianis Worte, so haben
auch diese frithscholastischen Schriftsteller zu einschligigen Problemen
heutiger liturgischer Reformwiinsche ein beachtliches Votum zu geben 2,

Opo voN CamBrAI ® nennt die Anwesenden adstipulatores et co-
operatores ; die korperlich Anwesenden heien Mitarbeiter bei den
Mysterien. Bei der Konfizierung so groSer Mysterien weil} er sich auf
die Mithilfe der versammelten Menge angewiesen ; das Orate fratres
hatte darum gebeten. Aber die solitiren Messen, die zumal in den
Kloéstern gehalten werden, erfordern noch eine weitere Erklarung. Offen-
bar gibt Odo diese Erklirung nach den gewohnten Reden der Ménche
wieder, wenn er die Zelebranten dieser Messen sagen 148t, «sie griilten
in der Kirche die Kirche und im Leibe redeten sie den ganzen Leib
an. In der Kraft der ganzen Gemeinschaft werden die heiligen Myste-
rien in der Kirche durch die Gnade Gottes hergestellt » 4. Unter den

! Darunter verstand man Messen ohne jeden Ministranten (vgl. JUNGMANN I,
272 und 285 ; ferner unten S. 152 Anm. 5 die Bemerkung bei STEPHAN DE BAUGE :
quod si ... nulli sint praesentes, ut in missis solitariis).

? Auch Petrus Damiani und sein Schriftchen Dominus vobiscum will bei
Verhandlung dieser Reformwiinsche gehort werden (vgl. meine Ausgabe von
Dominus vobiscum).

® Expositio in canonem Missae (PL 160, 1056 D) : Secunda (periodus) ...
pro praesentibus se accingit qui sunt sacrificii adstipulatores et cooperatores.
... Memento quidem ... id est omnium catholicae fidei cultorum, tum mascu-
lorum quam feminarum, et omnium circumastantium, scilicet qui corporaliter
adsunt, sanctorum cooperatores mysteriorum. Neque enim tanta sufficio sacra-
menta conficere, nisi collectae multitudinis adjutus oratione, quam prius etiam
sum adhortatus ad orationes, dicendo : Orate, fratres.

* Ebenda (1057 B). « Et omnium circumstantium.» Cum primitus missae
sine collecta non fierent, postea mos inolevit Ecclesiae, solitarias et maxime in
coenobiis fieri missas. Et cum non habeant quam pluraliter collectam salutent,
nec plurales mutare possunt salutationes, convertunt se ad Ecclesiam, dicentes
se Ecclesiam in Ecclesia salutare, et in corpore totum corpus alloqui, et virtute
totius communionis in Ecclesia confici sancta mysteria per gratiam Dei, ... secun-
dum quem sensum in hoc loco circumastantes accipiuntur omnes ubique fideles.



152 Der aktive Anteil der Gliubigen

Umstehenden werden nun, dhnlich wie schon in der Gegenschrift Dom.
vobisc. 1, alle Gliubigen auf Erden verstanden. Wo Personalbezeich-
nungen nicht mehr auf tatsichlich vorhandene Teilnehmer anzuwenden
sind, sehen wir, wie sich die Erklirung dann auf die virtuelle Teil-
nahme der Gesamtkirche beruft. Nicht mehr die Teilnahme durch
Oblation, sondern bloB noch durch die Wiinsche und Gebete ist der
Titel, auf den hin von den Laien ein Darbringen des eucharistischen
Opfers ausgesagt wird 2. Am Kommunizieren nehmen die Laien auch
nicht mehr real teil ; an Stelle dieser Besiegelung des im Opfer zwischen
Gott und den Menschen geschlossenen Bundes tritt der FriedenskuB,
der bereits bei Innozenz I. Ausdruck der Zustimmung des Volkes zur
heiligen Handlung war 3. Von einem Hinweis auf die Teilnahme an
Christi Priestertum horen wir bei Odo nichts mebhr.

STEPHAN DE BAUGE, der auch eine allegorische MeBdeutung bringt 4,
gibt c.13 und 17 dogmatische und moralische Erliuterungen5. Er

1 Siehe oben S. 88 Anm. 1.

2 Ebenda (1057 D) : « Pro quibus tibi offerimus, vel qui tibi offerunt. » Non
solum sacerdotes et clerus, qui secundum diversos gradus divinis occupantur
officiis, offerunt, sed etiam audientes, qui votis et orationibus assistunt coope-
rantes, et osculo pacis tanquam communicant, confirmantes quod actum est.

3 InNoceNTIUS 1. an Dezentius, Ep. 25,1 (PL 20, 553) : per quam constet
populum ad omnia ... praebuisse consensum ac finita esse pacis concludentis
signaculo demonstrentur. Uber die Pax als eine Art Kommunionersatz vgl. Junc-
MANN II, 394 f.

* De sacramento altaris c. 18, im AnschluB an Amalar und Ivo von Chartres.

8 C. 13 (PL 172, 1289 B) : Item sciendum est quod si unus tantum sit
praesens, vel nulli sint praesentes, ut in missis solitariis, non ideo mutantur quae
pluraliter solent fieri orationes. Primo enim non solebant missae celebrari sine
collecta fidelium multitudine. Postea mos inolevit, missas sicut monachos cele-
brare solitarias, quod eis concessum est ex indulgentia. Inde etiam saeculares
consueverunt missas cantare privatas. Tunc fiunt salutationes ad omnes fideles
qui assistunt, quasi praesentes fide et caritate sacramentis communicantes. Quot-
quot enim sunt de corpore Christi, quod est Ecclesia, salutantur: et eorum
suffragia postulantur, quorum fides per gratiam Dei adjuvat fieri tanta mysteria.
Nec est aliquis fidelium qui non sit particeps sacramentorum. Qui enim a corpore
praecisi sunt quod est vera vitis, qui sunt palmites et putrida membra, ab hoc
sacramento sunt alieni. A capite enim in totius corporis membra, a vite in palmites
effunditur humor salutaris totum corpus vivificante gratia Dei. Ita uno praesente
sacerdos plures alloquitur et salutat, quia praesens astat omnis Ecclesia. Singula
enim membra sibi invicem et capiti et corpori cohaerent quandiu vegetantur
Spiritu Dei. Inde est quod non solum sacerdotes et clerus, qui secundum dispen-
sationem ministrorum diversis officiis occupantur, aut divinis laudibus hoc sacri-
ficium offerunt : etiam ad audientes osculo pacis communicantes cooperantur, et
omnes ubicunque sint fideles, nulli separantur, nisi qui a corpore Christi praeci-
duntur (1289 D). Omnia enim membra huius corporis quandiu sibi cohaerent



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 153

setzt sich ausfithrlich mit den Privatmessen auseinander und begriindet
deren Gemeinschaftscharakter mit der Verbundenheit, in der alle leben-
digen Glieder des Leibes Christi miteinander stehen. Der Eine alle
lebendigen Christen belebende Heilige Geist, der sich in ihnen durch
den Glauben und die Liebe duBert, ist das Wesen dieser Verbunden-
heit 1. Die Glieder der Kirche stellen gleichsam «eine Person» dar.
Gegeniiber der seinsmifligen Verbundenheit und Anteilnahme aller
Christgldubigen ist die auch bewuBtseinsmilig betitigte Teilnahme der
anwesenden Christen nur ein besonderer Ausdruck dieser grundsitz-
lichen Verbundenheit.

Stephan, der das Memento vivorum ebenfalls mit den beiden For-
meln las, erklirt hierzu die verschiedene Art 2, wie man von dem
zelebrierenden Klerus und den anwesenden Gliubigen das Opfern aus-
sagen miisse. Offerimus re: ipsi offerunt fide et devotione, lautet
seine Formel. Die einen stellen die Mysterien her, die anderen lésen

glutina caritatis, sunt quasi una persona: Qui dividuntur ab hac unitate, et
ejiciuntur a sacramentorum communione, alieni sunt a Christi regno et Ecclesia.

1 Vgl. aus derselben Zeit RuPeErT voN DEuTz, De divin. off. IT, 6 (PL 170,
38 D) zum Te igitur : Illic inquam jam in prima actione commemoratio omnium
fit, quorum idem sacrificium, quique illi vera similitudine conveniunt in eo, quod
cum sint multi, sic per unam fidem unumque spiritum in unum corpus Ecclesiae
sunt conjuncti, quomodo panis ille de multis confectus est granis, et vinum illud
de multis confluxit acinis. Hi autem sunt non solum apostoli et martyres, sed
et omnes fideles, illorum meritis sperantes, hoc sibi proficere ad salutem, quibus
iam proficit ad honorem. Igitur quomodo [quoniam] et scriptum est : « Alienigena
non vescetur ex eis, quoniam sancta sunt» (Ex. 29); solum illum assumimus
ad esum huius Agni qui nostrae conjunctus est domui (Lev. 22), scil. omnem
domesticum fidei (Gal. 6), a principe usque ad plebeium, ab apostolo usque ad
publicanum.

? De sacramento altaris c. 13 (PL 172, 1288 D) : Pro eis omnibus supra
memoratis offerimus sacrificium laudis, et ipsi offerunt Deo : referendo gratiarum
actiones qui per Filium suum a nobis voluit laudari, benedici et glorificari.
Offerimus re : ipsi offerunt fide et devotione. Offerimus sacramenta conficiendo,
ipsi offerunt vota solvendo, immolant sacrificium laudis, et reddunt Altissimo
vota sua. Adjuti virtute sacramenti comprimunt ipsi vitia et peccata, in aedifi-
cando et Deo vovendo virtutes et bona opera. Offerimus vinum et oblatam, ipsi
offerunt mentem sanctam et devotam. Itaque offerimus pro nobis, et pro ipsis:
ipsi pro se et pro nobis. Unde superius postulavimus eorum orationibus adjuvari,
dicentes : « Orate pro nobis». Sciendum autem est quod ubi oravimus pro tota
Ecclesia, rogavimus et pro istis. Specialiter tamen familiares absentes, et prae-
sentes et alios assistentes memoramus, ut circa eos augeatur nostrae devotionis
affectus. Unde quos cariores habemus, hoc loco nominare solemus. Potest autem
esse repetitio generalis orationis, ita: « Memento, Domine, famulorum famula-
rumque tuarum, omnium scilicet fidelium corporaliter absentium et hic assisten-
tium. ... Dann folgt die S. 152 Anm. 5 zitierte Stelle.



154 Der aktive Anteil der Glaubigen

ihre Geliibde ein und «schlachten » das Opfer des Lobes, indem sie
Gott danksagen durch Christus unsern Herrn. Gott will ja durch
Seinen Sohn von uns gelobt, gepriesen und verherrlicht werden. Ste-
phan gebraucht diese Formulierung wie auch Amalar von Metz, der
als der Anwesenden Opfer das Lob bestimmte, im AnschluB an die
Prifation. Sie ist Aufruf und Ausdruck, daB «das Volk seine Gesin-
nungen des Lobes, der Bitte, Stthne und Danksagung mit den Gesinnun-
gen oder der inneren Absicht des Priesters, ja, des Hohenpriesters selbst,
zu dem Zwecke vereinigt, daB sie in der eigentlichen Darbringung des
Schlachtopfers auch durch den #uBeren Ritus des Priesters Gott dem
Vater entboten werden»!. Ohne Erwihnung des Priestertums der
Getauften haben wir sachlich bei Stephan de Baugé genau wie in der
Liturgie-Enzyklika die Lehre iiber eben dieses sich auch kultisch aus-
wirkende Priestertum.

Hierzu versiumt Stephan nicht hervorzuheben, was Amalar so
sehr am Herzen lag, daBl das duBere kultische Tun auch Ausdruck
der inneren Opfer sei. Nur so kann «jene Darbringung, durch die in
diesem Opfer die Christgliubigen dem Himmlischen Vater das Schlacht-
opfer darbringen, ihren vollen Effekt erreichen » 2. « Unterstiitzt durch
die Kraft des Sakramentes, bezwingen sie ihre Leidenschaften und
Siinden, wenn sie Tugenden und gute Werke zustandebringen und Gott
geloben. » Dabei symbolisiert der Wein nicht mehr wie seit den Tagen
Cyprians und seines Briefes an Caecilian Christus, sondern « das heilige,
hingabebereite Gemiit » der Gliubigen 3.

1 MD 92. * MD 97.

3 Mit Berufung auf das Wir in offerimus, das als Ausdruck der kirchlichen
Gemeinschaft verstanden wurde, suchte man nachzuweisen, dal Exkommunizierte
und offenbare Héiretiker nicht giiltig die Eucharistie konfizieren, eine Ansicht,
die erst in der Hochscholastik ganz tiberwunden ist. Die Swumina Sententiarvum
(gegen Mitte des 12. Jahrh.) schreibt tr. VI ¢. 9 (PL 176, 146 BC) : Nullus enim
in ipsa consecratione dicit : « offero », sed « offerimus » ex persona totius Ecclesiae.
Cum autem alia sacramenta extra Ecclesiam possint fieri, haec numquam extra,
et istis magis videtur assentiendum. Aus der aktiven Teilnahme stellte man
auch die Frage, ob die schweren Siinder siindigen, wenn sie bei dem eucharistischen
Opfer zugegen sind. GIRALDUS CAMBRENSIS (f ca. 1222), Gemma eccl. d. I c. 50
(ed. Brewer II, 140. London 1862) : Utrum vero peccent mortaliter qui sunt in
suburbio, nave videlicet et choro ecclesiae, qui cum ministris altaris tantum per
devotionem et consensum debent corpus Christi conficere, et spiritualiter etsi
non sacramentaliter sumere, non diffinio. Multum tamen eis timendum est, qui
cum adhuc sint membra diaboli, quod intersunt confectioni corporis Domini,
cum cathecumensis etiam sanctis non liceat interesse. Die Stelle verdanke ich
HoLBG6CK.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 155

Ehe wir jedoch mit Innozenz III. unseren Uberblick beschlieBen,
seien aus der weitschichtigen Literatur der MeBerklirungen ! die Bemer-
kungen hervorgehoben, die fiir unser Thema einschligig sind und zu-
gleich in ihrer Diirftigkeit zeigen, daBl das Schwergewicht der MeB-
erwigungen in unserem Zeitraum dem Vorgange Amalars entspre-
chend offenbar nicht der priesterlichen Betitigung der Gliubigen zu-
gewandt war.

Honor1ius voN AUTUN (1 zwischen 1145 bis 1152), der noch genauere
Ausfithrungen iiber die Gabendarbringung des Volkes macht 2, spricht
da, wo er die sieben Arten von Opfern im Mosaischen Gesetz bei dem
Opfer, das die Christen darbringen, wiederfinden will, die Darbringung
von Brot und Wein, offenbar zunichst beim Opfergang, nur den Priestern
und Altardienern zu ®. Der bei Migne abgedruckte pseudohildebertsche
Liber de expositione Missae 4 gibt die Leistung des Klerikerunterhaltes
als Grund fiir die Aussage des offerunt im Memento vivorum an 5.
Isaac A STELLA (1 um 1169) sieht in den hauptsichlichen Nahrungs-
mitteln Brot und Wein die virtus vitae animalis geopfert & ROBERT
PavLurus (+ 1184), der Isaak a Stella benutzt oder mit ihm eine ge-

1 Vgl. bei Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter, 5. Abschnitt. Die
Allegoriker bis zur Scholastik des 13. Jahrhundert, S. 407 ff.

2 HONORIUS VON AUGUSTODUNUM, Gemma animae I, 26 (PL 172, 553 A) :
Episcopo de pulpito descendenti (nach der Predigt) populi diversas oblationes
offerunt, pro quibus sacerdos et ministri sacrificium in altari cum cantu immola-
bunt. I, 27 (553 A) nennt als Gaben Gold, Silber, andere Dinge, wahrend der
Priester und die Altardiener Brot und Wein mit Wasser opfern. I, 28 (553 C)
bringen zuerst die Manner, dann die Frauen, am SchluB die Priester und Altar-
diener ihre Gaben. Vgl. auch das ihm zugeschriebene Sacramentarium (PL 172,
791 C). Eine andere Ordnung scheint das in Handschriften des 12. Jahrh. vor-
liegende Speculum de Mysteriis Ecclesiae (PL 177, 361 C) vorauszusetzen, wenn
es schreibt: Unde sacerdos statim offert dona consecranda, et dehinc munera
sua populus, significans offerre seipsum.

3 DaB diese « Kompilation von Fragmenten aus MeBerklirungen und von
Ausziigen aus Amalar von Metz » nicht von dem « die 4uBere Form stets mit Sorg-
falt behandelnden HILDERBERT » VON TouRrs (} 1134) stammen kann, hat FRANZ
a.a. 0. 434 gezeigt.

4 Liber de expositione Missae (PL 171, 1163 A) : « Vel qui tibi offerunt hoc
sacrificium laudis», id est, qui per nos tibi offerunt, qui inopiam et necessitatem
carnis sustentant et ministris dant temporalia, ut metant spiritalia.

5 Gemma animae I, 30 (PL 172, 554 B) : Sacerdotes autem et ministri Christo
instituente panem et vinum offerunt.

* Isaac A StELLA, Epist. de offic. Missae (PL 194, 1893 AB) : Quoniam ergo
in victualibus, sine quibus vita animalis non transigitur, principalia sunt panis
et vinum, apte per ea virtus vitae animalis dum offeruntur, offertur. Praecipua
quippe illius portio sunt, et totum figurant. Itaque quid amplius potest servus



156 Der aktive Anteil der Gliubigen

meinsame Quelle haben mag?!, benutzt diese Symbolik, um, wie er
sagt, nicht unpassend die Priposition « pro» in dem offerunt-Satz zu
erkliren : Sie opfern das Brot und den Wein, dieses Lobopfer, als
ihre Stellvertretung 2. Trotz dem Hauptgewicht, das Robert auf Wort-
und Sacherklirung legt ®, finden wir bei ihm keine Darlegung iiber
die Art, wie die Gliubigen im Unterschied von den Priestern opfern.
Die MeBerklirung ist fiir den Priester da, der durch die Privatmesse
und durch die Herausarbeitung seiner Aufgabe bei der Transsubstan-
tiation ganz im Mittelpunkt der MeBbetrachtung steht. Bei dem Pariser
Kanzler Beleth (1 um 1165) ist der MeBkanon so sehr den Priestern
reserviert, daB der Meftext und dessen Erklirung nur mehr ihnen
allein bekannt gemacht werden diirfen . Wie unbefangen anderseits
diese Zeit das Opfern auch den Laien zuspricht, ersieht man aus der
rhetorisch iibertreibenden Predigt des Abtes Guerricus, mit der er den
Laien die gleichen Tugenden zu iiben befiehlt, wie die Priester sie
iiben miissen, indem er dies mit dem aktiven Teilnehmen der Laien
am Zustandekommen der Messe begriindet : Non solus (scilicet Sacer-
dos) sacrificat, non solus consecrat, sed totus conventus fidelium qui
astat, cum illo consecrat, cum illo sacrificat 5.

qui reconciliari appetit Domino suo, quam de penuria sua totum victum suum
offerre, et sic totam vitam suam mactare ? Sic igitur in prima actione, dum in
pane et vino totum victum suum offert, totum quod animaliter vivit, occidit;
vitam enim occidit qui victum ei subtrahit.

1 FraNz 442,

? RoBERT PauLurus, De caeremoniis, sacramentis et officiis ecclesiasticis
(PL 177, 430 C) : « Qui tibi offerunt pro se suisque omnibus ». Ubi licet praepositio
« pro» eodem modo quo in ceteris clausulis possit accipi (nimlich als Ausdruck
fiir : zum Nutzen seiner und der Seinigen), hoc tamen sensu non inconvenienter
accipitur, ut haec, scilicet panem et vinum quae in victu vitae animalis princi-
palia sunt, offerendo seipsos et sua omnia, id est totum victum suum offerre
dicantur. Praecipua quippe illius portio sunt, et totum figurant.

3 EISENHOFER, Liturgik I, 127.

* BeLETH, Rationale divinorum officiorum c¢. 46 (PL 202, 54 B) nach Er-
wihnung des T bei Te igitur : Atque item alia quaedam sequuntur, quae nobis
explicare non licet, nisi forte solis sacerdotibus, et ideo de illis tacebimus. Unum
hoc tamen addemus, nulli hic concessum esse aliquid vel detrahere vel addere,
nisi quandoque nomen illorum pro quibus specialiter aut nominatim offertur
sacrificium.

8 Sermo V, 16 (PL 185, 87 AB). Vgl. bE 1A TAILLE 346 Anm. 3 als Kom-
mentar. D. WiLpe, De beato Guerrico abbate Igniacensi eiusque doctrina de
formatione Christi in nobis (Westmalle 1935), spricht sermo 5 Guerricus ab (vgl.
HorBé6ck, S. 78, der Anm. 12 auch das consecrare niher interpretiert mit Hin-
weis auf PL 207, 364 D und 205, 184). J. GATTERER, Der selige Guerricus, Abt
v. Igny, und seine Sermones. ZkTh 19 (1895) 35.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 157

Innozenz IT1. (1 1216) in seiner Schrift De sacro altaris mysterio
bildet insofern einen Abschlufl und eine Zusammenfassung der bis-
herigen Entwicklung, als er die traditionellen Elemente ohne eigene
Zutaten vorlegt und kraft seiner Stellung fiir die Folgezeit eine maB-
gebliche Autoritat ist. Die Mehrzahl offerimus kann der einzelne Prie-
ster deshalb gebrauchen, weil er non tantum in sua, sed in totius Eccle-
siae persona sacrificat. Daher wird auch die Messe, was ihr objek-
tives Zustandekommen angeht (opus operatum), nicht dadurch befleckt,
daB das Zustandebringen (opus operans) von einem unwiirdigen Priester
getitigt wird 1. Das offerunt im Memento vivorum weill Innozenz auf
zweifache Art zu erkliren. Zunichst bezieht er es auf die Priester,
die an anderen Orten die heilige Messe feiern. Fiir seine Zeit war
dies offenbar die nidherliegende Erklirung geworden. Deshalb steht sie
auch an erster Stelle. Dann kennt er auch die Beziehung auf die
Gldubigen und ihre Opfergesinnung.

Die Liturgie-Enzyklika hat sich die erste Art nicht zu eigen ge-
macht, sondern folgt der #lteren und sachlich urspriinglich beabsich-
tigten Bezugnahme des offerunt. Man vergleiche den Text der Zitation
von Innozenz III. in Mediator Dei 2 mit dem Zusammenhang bei dem
mittelalterlichen Liturgiedogmatiker, dessen Worte III, 6% unseren
Uberblick beschlieBen mdgen : « Pro quibus offerimus vel qui tibi offe-
runt. » Quasi: Memento, Domine, eorum pro quibus offerimus, sed et
sacerdotum qui offerunt. Cum enim sacerdos offert pro populo, nihil-
ominus et pro se. Vel ideo dicit « pro quibus offerimus vel qui tibi
offerunt », quia non solum offerunt sacerdotes, sed et universi fideles.
Nam quod specialiter adimpletur ministerio sacerdotum, hoc univer-
saliter agitur voto fidelium.

3. Das Hanc igitur oblationem.

Es war urspriinglich ein Gebet, das «die Intention der jeweiligen
MeBfeier » aussprach. Es mull durch Gregor den Grofen seine heutige

1 InnozeNz III. (bei Abfassung kurz vor seiner Wahl 1198 noch Kardinal
Lothar), De sacro altaris mysterio III, 5 (PL 217, 844) : Licet autem unus tantum
offerat sacrificium, pluraliter tamen dicit : « offerimus », quia sacerdos non tantum
in sua, sed in totius Ecclesiae persona sacrificat. Quapropter in sacramento cor-
poris Christi nihil a bono majus, nihil a malo minus perficitur sacerdote, dummodo
sacerdos cum ceteris in arca consistat, et formam observet traditam a columba.
... Quamvis igitur opus operans aliquando sit immundum, semper tamen opus
operatum est mundum.

? MD 85. 8 De sacro altaris mysterio III, 6 (PL 217, 845 D).



158 Der aktive Anteil der Gliubigen

Form erhalten haben, neben der, wie wir schon sahen, sich in den
Sakramentarhandschriften auch #ltere Formen hielten. « Am Altar
wird nur mehr das GroBe und Allgemeine genannt : an Stelle der ver-
schiedenen Darbringer und Empfinger die groBe christliche Gemein-
schaft, bestehend aus Klerus und Volk, in der jede Sondergruppe mit-
eingeschlossen ist : Hanc igitur oblationem servitutis nostrae, sed et
cunctae familiae tuae. Alle opfern fiir alle. »* Entgegen den urspriing-
lichen Formeln, in denen, der individuellen Opferintention entsprechend,
Einzelne oder einzelne Gruppen als Opfernde auftreten, nennt das
Hanc-igitur-Gebet, wie es die Karolinger zu kommentieren hatten, mit
den allumfassenden Opferanliegen ? die Gesamtkirche in ihrer allge-
meinsten Gliederung, Klerus und Volk, als Opfernde. Vielleicht wurde
diese Aufzihlung parallel der im Unde et memores gewihlt.

In den MeBerklirungen der Karolingerzeit lesen wir den Hinweis,
daB Priester und Volk opfern. Aber deutlich tritt der Amtspriester
mit seiner muttlerischen Funktion hervor. Inc. Dom. vobisc. ® 1iBt den
Priester im Hanc igitur das Opfer Gott empfehlen, das das seine und
das all derer ist, die Gott dienen. Inc. Primum in ordine * fal3t die
servitus schon nicht mehr konkret als Ausdruck fiir den Klerus (« deine
Diener ») %, sondern abstrakt : die Gabe unserer Dienstleistung, und er-
wahnt an dieser Stelle das werkzeugliche Amtspriestertum. « Was sich
auf den feiernden Vollzug dieses Mysteriums bezieht, wird durch die
Dienstleistung der Priester ¢ vollzogen. » Im Sacramentarium Fuldense

1 JungmaNN II, 225.

2 Uber karolingische Versuche, hier wieder individuelle Intentionen einzu-
fiigen, siehe JunemannN II, 226.

# Ich zitiere in der Form, wie die Worte bei RABANUS MauRrus, Liber de
sacr. ordinibus c. 19 (PL 112, 1184 D) stehen: «Hanc igitur ... accipias».
Sacerdos oblationem suam atque cunctorum qui Domino famulantur, id est,
serviunt, commendat ut Domino placeant, et ipse illis propitius fiat. Wir lesen
an dieser Stelle dann weiter, daB das Volk dafiir, daB der Priester das Opfer dar-
bringt, beten muB, damit der Priester erhért werde und unser aller Tage im Frieden
geleitet werden und wir so von der ewigen Verdammnis befreit werden. Vgl. die
beckmesserische Kritik der Gegenschrift Dom. vobisc. (GERBERT, Monumenta II, 274).

4 Primum in ordine (PL 138, 1180 B) : Istam oblationem sacerdotes suae
servitutis dicunt, quia quidquid ad hujus pertinet mysterii celebrationem, per
eorum dispensatur ministrationem. Et non solum dicit servitutis nostrae, verum
cunctae familiae tuae; quia quamvis per eorum ministerium celebretur, non
pro se, sed et cuncta Dei familia immolatur.

5 So Sinn des Kanontextes. JUNGMANN II, 225 Anm. 22.

6 Thre Aufgabe ersehen wir aus der Definition des christlichen sacrificium-
Begriffes. Primum in ordine (PL 138, 1178): Sacrificia, id est, sacra facta, quia
prece mystica consecrantur in memoriam pro nobis dominicae passionis.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 159

(RICHTER-SCHONFELDER Nr. 1941) horten wir von der Oblatio famu-
lorum tuorum ILL., quam tibi ministerio sacerdotalis officii offerimus.
Dieses Opfer ist aber auch das der Gliubigen, weil es nicht (nur) fiir
die Priester, durch deren Dienst es feiernd vollzogen wird, sondern
auch fiir die ganze Hausgemeinschaft Gottes ! geopfert wird (immola-
tur). Weil es zum Nutzen der Gliubigen dargebracht wird, heiBt es
das Opfer auch der Gliubigen. Von einem aktiven Darbringen seitens
der Gldubigen ist nicht mehr die Rede.

FLorus c. 58 2 wurde schon erwihnt. Er betont auch zum Hanc
igitur viel stirker die Gemeinsamkeit von Priester und Glaubigen. Die
beigeordneten Genetive servitutis nostrae, sed et cunctae familiae tuae
driicken fiir ihn die Einheit der opfernden Kirche aus. In jener hoch-
heiligen Opferdarbringung wird Gott der gemesnsame Dienst von den
Priestern wie der gesamten Familie des Hauses Gottes dargeboten.
ReEMIGIUS VON AUXERRE 3, iibernimmt diese Worte aus Florus. Mag es
Zufall sein, daB er das offerentis zu unitas Ecclesiae auslit ? PETRUS
Damiant (+ 1072) 4 sieht im Hanc igitur luce clarius seine These aus-
gesprochen, daB die Menge der Gliubigen mit andichtiger Hingabe das
empfiehlt, was der Priester bei der Darbringung des Opfers an Gott
mit den Hinden ausfithrt. Das eucharistische Opfer wird in einer
allumfassenden Weise von der ganzen Hausgemeinschaft Gottes dar-
gebracht.

Wir horen auch hier lange nichts mehr von einer Betonung, daB
die Gliubigen an der Opferdarbringung aktiv beteiligt sind. Opo voN
CamBARI (1 1113) 5 versteht unter servitus konkret den Klerus und

1 Vgl. FerLix RitTEN, Philologisches zum Canon Missae, S. 45.

2 C. 58 (PL 119, 50 D) : In his verbis unitas Ecclesiae offerentis ostenditur,
quando in illa sacrosancta oblatione communis servitus exhibetur Deo tam a
sacerdotibus quam a cuncta familia domus Dei.

3 Pseupo-ALKUIN, De divin. off. 40 (PL 101, 1259 CD).

¢ Dominus vobiscum c. 8 (PL 145, 237 D s.) : Quod ille Deo offerendo manibus
tractat, hoc multitudo fidelium intenta mentium devotione commendat. Quod
illic quoque declaratur, ubi dicitur: «Hanc igitur oblationem ... accipias.»
Quibus verbis, luce clarius constat, quia sacrificium, quod a sacerdote sacris
altaribus superponitur, a cuncta Dei familia generaliter offeratur.

8 Opo voN CamBRrAI, Exp. in can. Missae (PL 160, 1059 A) : « Servitutis »,
id est cleri, tibi (qui secundum acceptos gradus in hac oblatione sacrificii servimus).
« Sed et cunctae familiae tuae», id est totius assistentis collectae. Solitarii sic
intelligunt « servitutis nostrae», id est me cum meo ministro. Sed et cunctae
familiae tuae, id est cunctae Ecclesiae. Aus dieser Stelle geht iibrigens hervor,
daB bei der Missa solitaria es sich nicht immer um Messen ohne jeden Ministranten
zu handeln braucht.



160 Der aktive Anteil der Glaubigen

versiumt nicht, an den verschiedenen Anteil der einzelnen Weihestufen
fiir das Zustandekommen des kultischen Opferritus zu erinnern. Die
gesamte Hausgemeinschaft Gottes ist die anwesende Gemeinde. Da,
wo wie in den Privatmessen (missae solitariae), nur Zelebrant und
Ministrant an dem Zustandekommen beteiligt sind, sind nach Odo
diese beiden mit der Dienerschaft gemeint, wihrend die Familie Gottes
dann die Gesamtkirche ist. STEPHAN DE BAUGE (1 1136) gibt kiirzer !
die gleiche Erklirung. IsaAK A STELLA (zwischen 1162 und 1169) 2
faBt servitus allegorisch auf und meint darunter die knechtlich-mate-
riellen Gaben von Brot und Wein, wihrend nach der Wandlung der
opfernde Priester angesichts des reinen heiligen und unbefleckten Opfers
von Leib und Blut Jesu Christi frohlockend nicht mehr wie vorher
furchtsam von einem knechtlichen Opfer spreche. Innozenz III.* ver-
steht servitus abstrakt von der Dienstleistung. Er erdrtert nur die
beiden verschiedenen Arten von Dienstleistungen, wie sie in der Latria
Gott gebiihrt und in der Dulia den Geschépfen, denen man irgendwie
ergeben sein soll. Auch nicht mehr eine ferne Erinnerung an den
altchristlichen Gedanken, den Florus hier ausgesprochen fand!

4. Das Unde el memoves.

Gegeniiber den bislang besprochenen Gebeten gehért es zu dem
urspriinglichen Bestand der Eucharistia, wenngleich es auch Wand-
lungen durchgemacht hat. Sein Inhalt ist das Bekenntnis der Ana-
mnese und der Ausdruck des Opfers. « Wir stehen vor dem zentralen
Opfergebet der ganzen MeBliturgie, vor dem priméiren liturgischen Aus-

! StepHAN DE BAuGE, De sacramento altaris c. 13 (PL 172, 1290 D) : Haec
oblatio non tantum est sacerdotis, sed cunctae familiae, id est cleri et populi,
et non assistentis familiae, sed totius Ecclesiae.

? Isaak A STELLA, Epist. de off. Missae (PL 194, 1892 D) : Haec omnia
quasi adhuc foris aguntur (die sichtbaren Gaben Brot und Wein und die sichtbare
Bemiihung des Priesters um sie), dum quae fiunt, et quomodo fiunt, foris conspici-
untur : unde et ad servum, qui non manet in domo in aeternum, pertinere
noscuntur. Quamobrem et servitutis oblatio dicuntur, sicut dicitur: « Hanc
oblationem servitutis nostrae», et oblationem servitutis panem et vinum recte
nominat ... (1894 B/C). Nach der Wandlung hat sich alles geindert: Novus
cibus homini novo, non ut prius timide, neque hostiam servitutis, sed cum exsulta-
tione et laetitia: « Praeclarae majestati tuae hostiam puram ...»

3 InnozeNz III., De sacro altaris mysterio III, 11 (PL 217, 849 D) : « Hanc
igitur oblationem servitutis nostrae» ... Duae sunt species servitutis, una quae
debetur soli Deo creatori, et dicitur latria. Et altera quae creaturis impenditur,
et dicitur dulia. Utramque speciem determinat Dominus dicens : « Reddite quae
... Dei Deo» (Mt. 22).



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 161

druck der Tatsache, daB die Messe ein Opfer ist. Dabei ist bemer-
kenswert, daB3 ausschlieBlich vom Opfer die Rede ist, das die Kirche
darbringt. Der principalis offerens, der hinter der Kirche steht, Chri-
stus, der Hohepriester, bleibt véllig im Hintergrund. » Nach den Wand-
lungsworten, bei denen Christus hervortritt, ist es wieder die Kirche,
die anwesende Gemeinde, die spricht und handelt, und zwar ganz
konkret und in ihrer Gliederung deutlich erkennbar, diese Gemeinde,
die aus den ‘Dienern’ Gottes und dem ‘heiligen Volk’, plebs sancta,
aufgebaut ist, und die ja schon als Trigerin auch des Gedenkens in
der Anamnese aufgetreten ist » . JUNGMANN erértert nicht die fiir uns
wichtige Frage, wann und wie wohl die Erwdhnung der Gliederung
der Kirche in das Unde et memores eingetreten ist. Bei Hippolyt
und bei Ambrosius De sacramentis fanden wir sie noch nicht. Wohl
kennen die orientalischen Liturgien, darunter auch die dgyptische, die
der rémischen in manchem bekanntlich nahesteht, Rufe des Volkes,
die die Anamnese aufnehmen, und solche, die das opfernde Tun des
Priesters bestitigen 2. Die romische Liturgie kennt auBer den einlei-
tenden Akklamationen, dem Sanctus und dem bereits von Justin er-
wihnten Amen zum Eucharistiegebet keine Beteiligung des Volkes am
Kanon mittels Worten oder Gesang. Aber aus denselben Griinden,
denen die orientalischen Liturgien die Aufnahme der Anamnese und
der Darbringung durch das Volkswort verdanken, geférdert von der
aktiven Teilnahme des Volkes am eucharistischen Opfer durch die
gerade in der Romischen Liturgie feierliche Oblation, wird die Zwei-
teilung, Dienerschaft und Volk Gottes, ihren Eingang in den Kanon
gefunden und von hier, da damals noch dieselben Griinde vorhanden
waren, auf das gregorianische Hanc igitur eingewirkt haben.

Aber in der Karolingerzeit sind die Erklirungen zu dem Unde et
memores duBerst diirftig. Die Kanonworte haben im liturgischen Den-
ken des Mittelalters und der Neuzeit bis in unsere Tage keine nennens-
werte Rolle gespielt.

1 Junemann II, 270. JunNeMmMaANN II, 274 Anm. 41 wendet sich gegen
H. Evrrers, Die Kirchenordnung Hippolyts S. 203 ff., wenn dieser sage, daB « das
offerimus und schlieBlich iiberhaupt das Dankgebet nur eine Leistung der Kleriker
sei» (JUNGMANN a.a. O.). Doch will auch Elfers nicht so verstanden sein, als
wolle er sagen, da3 das Volk nicht in das offerre einbezogen sei. Die Eucharistia
sprechen bei Hippolyt die von Gott mit diesem Dienst (ministrare im Hippolyt-
Text !) beauftragten Liturgen des Volkes. In dem spiteren heutigen Kanon wer-
den dann die beauftragten Vertreter und die Vertretenen nebeneinander gestellt.

* JungMmann II, 269 ff.

Divus Thomas 11



162 Der aktive Anteil der Glaubigen

Inc. Dom. vobisc. * begriindet, weshalb die Priester und das Volk
des Herrn eingedenk sein sollen. In der Rezension 2, in der diese MeB-
erklirung auch von RABANUS MAURUS seinem Liber de sacris ordi-
nibus c. 19 3 eingefiigt worden ist, lesen wir, daBl die Priester deshalb
gliubig des Herrn eingedenk sein miissen, weil sie die Messe feiernd
vollziehen und das Opfer, von Christi Beispiel unterwiesen, darbringen.
Primum in ordine * begriindet die Pflicht des Gedenkens ebenfalls mit
dem Hinweis auf den feiernden Vollzug des Opfers durch die Priester,
der ihnen zur Weihung anvertraut sei. Das « Volk Christi» hat die
Pflicht des Gedenkens, weil Christus fiir alle gestorben, auferstanden
und in den Himmel aufgefahren ist. Der soteriologische Gesichtspunkt
begriindet also das Gedichtnis. Das Darbringen von Leib und Blut
des Herrn wird ausgesprochen, ohne daB3 auf den verschiedenen Anteil
von Priester und Volk eingegangen wird. Das « Wir » umfaBt ohne
besonderes Interesse an einer Behandlung des priesterlichen und des
Volksanteils bei der Darbringung alle.

Die Gegenschrift Dom. vobisc.® sieht in der getrennten Begriin-
dung der Anamnese fiir Priester und Volk eine unnétige Komplizierung

Y Inc. Dom. vobisc. (PL 138, 1169 C) : Ideo Sacerdotes fideliter « memores »
esse debent, quia ipsi Missam celebrant, et sacrificium offerunt Christi exemplo
instructi. Et scire debent, qui celebrant, quia stulta postulatio est, si nescit,
quod postulat. Plebs sancta ideo meminere debet, quia Christus non solum pro
Sacerdotibus passus est, sed et pro plebe. Sancta ideo dicitur, quia fide et bap-
tismo Christi percepto sanctificata est. Modo indicat, unde meminere debent,
id est « tam beatae Passionis nec non ... sed et in caelos gloriosae Ascensionis
Christi Filii Dei.» ... «Offerimus ... perpetuae.» Domine, omnium memores
supradictarum bonitatum tuarum, offerimus tuae majestati hostiam puram. ... Tu
sanctifica hanc hostiam, ut nobis corpus tuum (die gallisch-frinkische Liturgie
betet zu Christus!) et sanguis tuus fiat !

* Die Rezension PL 83, 1148 ist fehlerhaft und diirftiger (vgl. Franz 344
Anm. 2).

3 RaBaNUs MAURUS, L. de sacris ordinibus 19 (PL 112, 1184).

4 Primum in ovdine (PL 138, 1182 A) : Hic Sacerdotes admonitione Christi
inbuti, memores illius se esse profitentur, quia ipsis celebratio sacrificii huius
commissa est ad consecrandum. Deinde subditur « sed et plebs tua», ut intelli-
gamus non solum Sacerdotibus dignum esse memoriam Christi venerari, sed et
generaliter omnibus « plebs Christi» vocatis, quia pro cunctis Christus mortuus
est et resurrexit et ad caelos victor ascendit. Ipsa etenim sancta dicitur, quia
per mysterium sacri baptismatis est abluta. ... Horum ergo omnium sumus
memores quia per haec nos credimus esse salvatos. Et idcirco « offerimus prae-
clarae majestati ... ».

5 Die Gegenschrift Dominus vobiscum (GERBERT, Monumenta II, 274) : Item
scribit (ndmlich der Verfasser von Inc. Dom. vobisc.) : Ideo Sacerdotes fideliter
memores esse debent, qui ipsam missam celebrant et sacrificium offerunt; et



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 163

und Verdunklung des an sich einfachen Gedankenganges, wie er im
Kanon vorliege. Priester und Volk kimen doch zur Feier derselben Sacra-
menta zusammen. Deshalb sei eine verschiedene Begriindung unnétig.

Wiihrend wir in dieser Gegenschrift dhnlich, wie wir es ausfiihr-
licher bei Florus finden, einer willigen Unterordnung unter den Wort-
laut des altchristlichen Kanongebetes begegnen, zeigte sich bei AMALAR
voN METZ gerade an dieser Stelle die verinderte Auffassung von dem
Mysteriencharakter der Messe. Selbstverstindlich kniipft er zum Unde
et memores an die Aufforderung Christi an, die eucharistische Feier
zum Geddchtnis Christi zu begehen !, war doch diese Aufforderung fiir
ihn die Rechtfertigung seiner Art der MeBerklirung !. «In dem Sakra-
ment von Brot und Wein, aber auch nicht weniger in meinem Ge-
déchtnis ist das Leiden Christi zur Hand. » Von dem Unde et memores
sagt er, daB der Priester es ex voce sua et plebis spreche.

Aber sein Blick ruht ja ganz auf der schauhaften Deutung dessen,
was gesehen wird. Dadurch ist fiir Amalar die Messe sacramentum
Dominicae passionis et redemptionis nostrae, dal darin die historischen
Einzelmomente des Leidensablaufes durch die verschiedenen MeBriten
und -gebete dargestellt werden. Die Gebete nach dem Einsetzungs-
bericht, die III, 25 behandelt werden, tragen die bezeichnende Uber-
schrift : De ascensione Christi in crucem 2. Wenn Christus das Haupt

cetera, quae sequuntur in hanc praefationem. Nobis vero non libet planam viam
deserere et spatiosam atque rectam, et intrare in asperam et tortuosam et angu-
losam ; ideoque haec dicimus : quia sensum, quem planum potuit facere, valde
angulosum fecit ; hoc est « Unde et memores sumus Domine nos servi tui, sed
et plebs tua sancta Christi Filii tui Domini nostri.» Qui sensus valde planus
est, quoniam et servi Christi Sacerdotes videlicet in memoria retinent Christi
passionem et resurrectionem, et ascensionem in coelos ; et non solum Sacerdotes,
sed et plebs sancta, quae ad hoc venit ad sanctam ecclesiam, ut eadem Sacramenta
celebret. Dann folgt seine Kritik an den Worten, die die Konsekration als noch
nicht geschehen hinstellen. « Hoc est Corpus meum. » Ibi credimus de simplici
pane fieri Corpus Domini. Er vertritt die rémische Auffassung (GEISELMANN,
Eucharistielehre der Vorscholastik S. 82).

! De eccl. off. III, 25 (PL 105, 1141 BC) : De ascensione Christi in crucem.
In sacramento panis et vini, necnon etiam in memoria mea, passio Christi in
promptu est. Dixit Ipse: « Haec quotiescumque feceritis, in mei memoriam
facietis » (1 Cor. 11, 24. 25. Formulierung des MeBkanons), id est, quotiescumque
hunc panem et calicem benedixeritis (nicht wie im biblischen Text bei dem Essen
und Trinken), recordamini meae nativitatis secundum humanitatem, passionis et
resurrectionis. Quare subdit sacerdos ex voce sua et plebis : « Unde et memores,
Domine, nos tui servi, sed et plebs tua» ... folgt der Text des ersten Gebetes
bis hostiam immaculatam.

2 TII, 24 und 25; Praef. altera.



164 Der aktive Anteil der Gliubigen

neigt und damit den Geist aushaucht, sieht Amalar das in dem Suppli-
ces te rogamus nachgeahmt, das der Priester mit geneigtem Haupte
verrichtet 1. « Heilig bestdtigt ist das Leiden Christi fiir uns bis zu die-
ser Stelle von jenem Orte ab, wo man spricht : Unde et memores. »

Diese Verschiebung des Blickpunktes, unter dem die Messe als im-
molatio Christi gesehen wurde, war dem Interesse {iir die aktive Anteil-
nahme der Glaubigen an der Darbringung des heiligen Opfers nicht giin-
stig. Der Priester handelt bei Amalar vice Christi nicht blo3 seinshaft,
sondern auch bildhaft bis in die kleinsten rituellen Einzelheiten hinein.
Da bleibt kein Platz fiir eine Darbringung seitens der Glaubigen 2.
Dabei vergiBt er nicht die stindige moralische Anwendung. Cordis
sacrificio intendit Deus® So kommt Amalar noch weniger als die
iibrigen MeBerklirungen zu einer Wiirdigung des kultischen Aktes der
Darbringung von Leib und Blut Jesu Christi durch die Glaubigen.

FrLorus 4 bleibt sich auch zum Unde et memores getreu. Die
gesamte Kirche (universa Ecclesia) ist des Heilswerkes Christi einge-
denk ; «sowohl die Priester wie das gliubige Volk opfern der hoch-
beriihmten, d.h. der erhabenen und herrlichen Majestit Gottes ».
REeEMIGIUS VON AUXERRE, bei Pseudo-Alkuin iiberliefert 5, {ibernimmt

1 De eccl. off. II1, 25 (PL 105, 1142 C) zu dem Gebet Supplices te rogamus :
Nempe Christus oravit in cruce, incipiens a psalmo : « Deus, Deus meus », usque
ad versum « In manus tuas commendo spiritum meum ». Postea inclinato capite,
emisit spiritum. Sacerdos inclinat se, et hoc quod vice Christi immolatum est,
Deo Patri commendat. Sancita est passio Christi pro nobis usque ad istum locum
ab eo loco, ubi dicitur: « Unde et memores». Altare praesens altare est crucis.
In isto nos peccatores, qui ex gentibus venimus, reconciliati sumus Deo ad offe-
renda ei sacrificia. Sindon in isto humilitatem illam signat qua humiliatus est
Patri usque ad mortem.

? Einen fernen Anklang konnte man in der Bemerkung zu dem Supra quae
(ebenda 1142 A) sehen: Rogat Sacerdos Deum Patrem, ut sicut illo tempore
respicere dignatus est super munera Abel et sacrificium patriarchae, necnon et
Melchisedech, ita super praesentia vota, quae initium acceperunt ab immolatione
Christi. Vota sind die versprochenen Opfergaben ; vota wurde auch zur Bezeich-
nung der Opfergaben verwandt (P. BATIFFOL, Legons sur la messe [Paris 1920,
7. Aufll], S. 247).

3 De eccl. off. II1I, 25 (PL 105, 1141 C).

4 Frorus, Opusc. 64 (PL 119, 55D) ... ut, haec veneranda mysteria
frequentando, memores sint sacerdotes et populus, universa scil. Ecclesia, beatae
passionis eius ... col. 56 A: ... tum sacerdotes, quam plebs fidelis offerunt

praeclarae, id est praecellenti et gloriosae majestati Dei ...

5 Pseupo-ALKUIN, De divin. off. 40 (PL 101, 1261 D): Memores igitur
horum tam sacerdos, quam plebs fidelis offert praeclarae et praecellenti et
gloriosae majestati Dei, non de suo, sed de eius « donis ac datis» vere « hostiam
puram ... »



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 165

auch diesen Passus. Pefrus Damiani tut aber schon keine Erwihnung
der Stelle nach der Wandlung. Opo voN CamBRAI ! erklirt zum Unde
et memores die beiden Gruppen, Priester und Volk, wie zum Hanc
igitur. Eine liebevolle, eingehende Beschiftigung mit dem Anteil der
Gldubigen suchen wir vergebens.  STEPHAN DE BAUGE ist c. 17 2 etwas
ausfiihrlicher. «Alle bringen dar, die durch Glauben und Werk in der
Einheit der Kirche leben. » RoBERT PAurLuLus ? spricht begeistert von
den geheiligten Hénden des Priesters, gleichsam einen Kommentar zu
dem manibus tractare bei Petrus Damiani 4 gebend. Nur an den Amts-
priester und seine Verrichtung des Kanons denkt er, wenn er zu
unserer Stelle sagt : « Eine so heilige Opfergabe auf den unsichtbaren
Altar des Glaubens darbringend, redet der Priester nicht mehr furcht-
sam wie vorher und spricht nicht mehr von der Opfergabe der Knecht-
schaft, sondern sagt mit Frohlocken und geistlicher Freude : Wir brin-
gen Deiner erhabenen Majestit von Deinen Gaben — wir weihen sie
namlich durch Deine Macht in den Leib und das Blut Deines Sohnes
— eine reine Opfergabe ... dar.» IsAAC A STELLAS hatte bereits
den gleichen Gedanken. Innozenz I11.% beschlieft auch hier den Uber-
blick. Er bekennt sich dazu, daB Priester und Volk das heilige Opfer
darbringen, und umschreibt die Verschiedenartigkeit dieses Anteils
mit den Worten : Quod populus agit voto, sacerdotes peragunt mysterio.

1 Expos. in can. Missae (PL 160, 1064 A).

? De sacramento altaris ¢. 17 (PL 172, 1297 C) : Omnes offerunt, qui fide
et opere in unitate Ecclesiae consistunt. Es besteht angesichts der Privatmessen
das Bestreben, die moralische Anwesenheit der Gliubigen zu begriinden. Hiermit
hingt auch dann die Begriindung des Anteils der Glaubigen an den Friichten der
Messe zusammen, selbst da wo die Gliubigen physisch nicht anwesend sein konnen.

# De caeremoniis etc. (PL 177, 431 D {.) : Haec (ndmlich die verwandelten
eucharistischen Gestalten) operantur per manus sacerdotis, quae manibus suis
conformatae sunt maxime, quia ut haec operari cum Ipso et per Ipsum et in Ipso
possint, oleo sacro consignatae sunt. Tam sacram igitur hostiam super invisibile
fidei altare offerens sacerdos, non jam ut prius timide loquitur, neque hostiam
nominat servitutis, sed cum exsultatione et laetitia spirituali dicit: « Praeclarae
majestati tuae offerimus de tuis donis» ... Haec enim virtute tua in corpus
et sanguinem Filii tui consecramus, « hostiam puram» ...

4 Siehe oben S. 101 Anm. 2) : Dominus vobiscum c. 8.

5 Epist. de offic. Missae (PL 194, 1894 B/C), oben S. 160 Anm. 2.

¢ De sacro altaris mysterio V, 2 (PL 217, 888 B) : Signa (nidmlich die Kreuze
nach der Konsekration) pertinent ad historiam recolendam. Sed verba non
pertinent ad eucharistiam consecrandam, imo pertinent ad eucharistiam conse-
cratam, hoc modo : « Nos tui servi», videlicet sacerdotes, « et plebs tua sancta »,
scilicet populus Christianus (nam quod populus agit voto, sacerdotes peragunt
mysterio), « offerimus majestati tuae», id est prae ceteris clarae ...



166 Der aktive Anteil der Gliubigen

Die an Florus sich anschlieBende Formulierung sagt im Grunde das-
selbe, was Mediator Dei mit dem Zeugnis des hl. Robert Bellarmin
ausdriicken will : Die Glaubigen nehmen an den heiligen Mysterien,
die von dem Amtspriester vollzogen werden, durch ihre gliubige Zu-
stimmung teil.

ITII. Zusammenfassung

1. Die gleichbleibende dogmatische Lehre vom aktiven Anteil der
Laien an der Darbringung des eucharistischen Opfers.

Bei aller Betonung, daBl das eucharistische Opfer das Opfer der
Kirche, der ganzen Kirche sei, wird doch nie der wesensmiBige Unter-
schied auBer acht gelassen, in dem das Amtspriestertum und die Gliu-
bigen an dieser Darbringung beteiligt sind. Das Amtspriestertum stellt
das Opfer der Kirche, das das Opfer Christi ist, her. Der aktive Anieil
der Gliubigen liegt nicht auf der Ebene der giiltigen Herstellung des
AuBeren sakramentalen Ritus, sondern auf der des Anschlusses an die
im dulleren sakramentalen Ritus objektiv hingestellte Hingabe Christi.

Die Formel fiir den Anschlul an die « Intention des Priesters, ja,
des Hohenpriesters Christus selbst » wurde im AnschluB3 an die Worte
entwickelt, mit denen schon das Memento vivorum die innere Gesin-
nung der Oblationsspender umschrieb 1.

! Inc. Dom. vobisc. (oben S. 87 Anm. 2) hatte das entscheidende Moment
der Anteilnahme am eucharistischen Opfer darin gesehen, daB « dem lebendigen
und wahren Gott der Glaube aller Umstehenden, der Offerenten und der Nicht-
offerenten, bekannt und ihre Opferhingabe kund sei. Sie alle 16sen ihre Gelobnisse
ein ». FLORUS c. 51 (oben S. 90 Anm. 2) hebt hervor, da8 Gott am meisten auf
die Darbringung von Glaube und Hingabe bei seinen Verehrern sieht (in tuis
cultoribus magis oblationem fidei et devotionis requiris) ; darin besteht das im
wahren Sinne heilbringende Opfer. Er ist es dann auch, der durch seine Distink-
tion die Art und Weise auseinanderlegt, wie der Amtspriester und wie die
Gesamtheit der Gliubigen an dem von der « ganzen Kirche » dargebrachten dus-
seren, kultischen Opfer beteiligt sind. Quod enim adimpletur proprie ministerio
sacerdotum (vgl. hierzu nun S. 148, Anm. 4 Cod. Fuld. RICHTER-SCHONFELDER,
Nr. 1941), bhoc generaliter agitur fide et devotione cunctorum. REMIGIUS VON
AUXERRE bei Pseupo-ALKUIN, De div. off. c. 40 (PL 101, 1258 C) iibernimmt
die Formel aufs Wort und regt PETRUS DAMIANI, Dom. vobisc. c. 8 (oben S. 101
Anm. 2) zu der seinen an: A cunctis fidelibus, non solum viris, sed et mulieribus
sacrificium illud laudis offertur, licet ab uno specialiter offerri sacerdote videatur ;
quia quod ille Deo offerendo manibus tractat, hoc multitudo fidelium intenta
mentium devotione commendat. Die Gebetsaufforderung des Orate fratres, er-
wachsen aus der altchristlichen Verbundenheit von Sacerdos und Ecclesia, will
nichts anderes, als daB die Menge der Gliubigen mit aufmerksamer Hingabe des
Gemiites das amtspriesterliche Tun Gott empfehle. Darauf weist Opo voN CAMBRAI



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 167

Der Grund fiir die Moglichkeit zu aktivem Amteil wird in der leben-
digen Gliedschaft am Mystischen Leibe Christi gesehen . Nur wer von
Christi Heiligem Geiste lebt, kann das eucharistische Opfer als Laie
darbringen. Wenn also die Enzyklika MD den inneren Grund (intima
ratio), weshalb man auch von den Getauften ein Darbringen aussagen
kann, in einer zwiefachen Weise sich auswirken sieht, so erkennen wir,
dal der bewuBtseinsmidfBige Anschlul an den inneren Darbringungs-
willen Christi auf der seinsméBigen Verbundenheit mit ihm als unserem
Haupte ruht.

Die Ausdrucksformen, in denen sich der innere AnschluB3 an Christi
Darbringung duflert, sind im Einzelnen zweitrangig, wenn nur sich in
ihnen der innere Anschlul ausspricht. Sacrificio cordis intendit Deus
(Amalar). Hanc fidem et devotionem Deo offerre (hoc est vere sacri-
ficium salutare), est attendere mandatis (Florus). Anders liegt der Fall
bei dem Amtspriestertum, das der mit den Ziigen des Kreuzesopfers

(oben S. 151 Anm. 3). Bei STEPHAN VON BAUGE (oben S. 152 Anm. 5) tritt stark
hervor die Betonung, daB nur die in Glaube und Liebe lebendige Verbundenheit
mit dem mystischen Leib des Herrn Teilnahme an den Mysterien gewédhrt. Er
formuliert dann den Anteil von Klerus und Volk so (oben S. 153, Anm. 2) : Offeri-
mus re : ipsi offerunt fide et devotione. Offerimus sacramenta conficiendo : ipsi
offerunt vota solvendo, immolant sacrificium laudis, et reddunt Altissimo vota
sua. Aber dabei bezicht sich das offerre doch schon nicht mehr so deutlich auf
die realen eucharistischen Gaben. INNozeENz III. gibt der Distinktion die Form,
deren geschichtlichem Werden wir nachgehen wollten: Quod specialiter adim-
pletur ministerio sacerdotum, hoc generaliter agitur voto fidelium. Noch kiirzer
formuliert Innozenz zu dem Unde et memores (oben S. 165, Anm. 6) : Quod
populus agit voto, sacerdotes peragunt mysterio. Vgl. F. HoLBOCK, S. 226.

1 Cat. Rom. p. II, cap. 7, c. 28 sagt: Quod igitur ad interius sacerdotium
attinet, omnes fideles, postquam salutari aqua abluti sunt, sacerdotes dicuntur ;
praecipue vero iusti, qui spiritum Dei habent, et divinae gratiae beneficio Jesu
Christi summi sacerdotis viva membra effecti sunt; hi enim fide, quae caritate
inflammatur, in altari mentis suae spirituales Deo hostias immolant; quo in
genere bonae omnes et honestae actiones, quas ad Dei gloriam referunt, numerandae
sunt. Der Taufcharakter gibt nach Thomas die Potenz, alles aufzunehmen, was
sich auf die Gottesverehrung secundum ritum christianae religionis bezieht. Dazu
gehort auch die Hinordnung auf das aktive Eingehen in die Darbringung des
Opfers Christi durch die Kirche. Nicht verwechseln darf man mit der Notwendig-
keit des Gnadenbesitzes fiir die aktive Darbringung des eucharistischen Opfers
durch die Laien, die Tatsache, die Thomas in & Sent. d. 12 qu. 2 a 2 ausspricht :
Eucharistia ... inquantum est Sacrificium, habet effectum etiam pro aliis, pro
quibus offertur, in quibus non praeexigit vitam spiritalem in actu, sed in potentia
tantum : et ideo si eos dispositos inveniat, eis gratiam obtinet virtute illius veri
Sacrificii, a quo omnis gratia in nos influxit, et per consequens peccata mortalia
in eis delet, non sicut causa proxima, sed inquantum gratiam contritionis eis
impetrat.



168 Der aktive Anteil der Gliubigen

gezeichneten inneren Hingabe Christi den verleiblichenden duBeren kul-
tischen Ritus zu stellen hat. Als solche Ausdrucksformen des Anteils
der Laien fanden wir die Oblation, Gebet (vota), Gesang, Akklamation,
die Stipendien oder iiberhaupt die korperliche Anwesenheit im gottes-
dienstlichen Raum. MD nannte die Ausdrucksformen die der Sache
gegeniiber mehr duBerlichen Griinden, um derenthalben man von einem
Darbringen des eucharistischen Opfers seitens der Glaubigen sprechen
konne (rationes a re magis remotae).

2. Der aktive Anteil der Gliubigen in dem bewegten Leben der
Dogmengeschichte des Frithmittelalters.

Am vollkommensten fanden wir bei Florus den aktiven Anteil der
Laien dargestellt. « Die Einheit der opfernden Kirche » war fiir ihn
nicht bloB ein dogmatischer Lehrsatz, sondern liturgisch erlebte Wirk-
lichkeit. Hatte schon der MeBkanon, wie er uns heute noch vor-
liegt, von dieser Einheit der Kirche in Klerus und Volk gesprochen,
konnte Florus, der sich mit wissenschaftlicher Genauigkeit in den Geist
der Viter und der Sakramentare eingelesen hatte, ankniipfen. Die
romische Wortgruppe, die sich christlich erstmals bei Laktanz findet,
fides et devotio, entnahm er dem Kanontext, um den aktiven Anteil
der Gldaubigen zu bestimmen. Dabei wendet er den Petrus-Text von
dem Allgemeinen Priestertum, der von den pneumatisch gewirkten
inneren Akten der Gottesverehrung spricht, auf den besonderen Fall
des inneren Anschlusses an die kultische Gottesverehrung Christi und
seines Werkzeuges, des Amtspriesters, an. Er verankert die Lehre von
diesem praktisch betitigten nichtmittlerischen, aber kultischen Priester-
tum der Gliubigen in der lebendigen Verbundenheit, die die Getauften
mit dem Hohenpriester Christus in dessen mystischem Leibe, der Kirche,
haben. Florus war auch sonst nicht ohne Einflu auf die Nachwelt 1.

Auch AMALAR lebt noch in einer Umgebung, in der das aktive
Tun der Glaubigen im Gottesdienst in lebendiger Kommunikation mi-
dem amtspriesterlichen Tun am Altare steht 2. Aber der Zusamment

! Vgl. auBer den von uns erwihnten Nachwirkungen Jos. GEISELMANN,
Ps.-Alcuins Confessio fidei pars IV, eine antiberengarische Uberarbeitung der
Expositio Missae des Florus von Lyon. Tiib. Th. Quart. 105 /1924) 272-295 und
neuerlich C. CHARLIER O. S. B., La compilation augustienne de Florus sur
I’Apbtre. Rev. bénéd. LVII (1947) 132-186.

2 Vgl. auch die Amalar nahestehenden Eclogae (PL 105, 1324 A) : Qui dedig-
nantur oblationes offerre, dedignantur, quamvis non viva voce, confiteri se Christi
passione non esse redemptos, et eandem passionem memoriae suae mandare, ita
tamen, si non sit causa aliqua, quae forte ad tempus impediat.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 169

hang ist schon gelockert. Das Wort von der « Einheit der opfernden
Kirche » suchen wir bei ihm vergebens. Uber den einheitlichen Gang
der eucharistischen Actio legt sich das nach ganz anderen Gesichts-
punkten gekniipfte Netz der rememorativen Ausdeutungen von Riten
und Gebeten. Sowohl von den Gesetzen der Allegorese her wie zumal
im weiteren Verlauf von der klarer herausgearbeiteten Transsubstan-
tiationslehre her wird der Priester, den die gallisch-frinkische Liturgie
ohnehin als den Mittler aus der Gemeinde der Glaubigen abgesondert
hatte, vornehmlich der Repriasentant Christi. Spiter werden nicht
mehr Erlduterungen der Kanonworte wie bei Florus mit der Formel
eingefiihrt : Sacerdos cum Ecclesia oder Ecclesia cum Sacerdote. Das
Wort vom Kéniglichen Priestertum der Getauften wird wie an seinem
Ursprungsort nur mehr auf die inneren, nichtkultischen Opfer und
Gebete angewandt. Mit fortschreitender Zeit scheut man sich, von
einem aktiven Anteil der Glaubigen an der Darbringung des eucha-
ristischen Opfers zu sprechen.

Wir beobachten eine Wechselwirkung von lebendig vollzogenem Ritus
und dogmatischer Besinnung. Die Oblation, wohl schon beim Ent-
stehen des heutigen Kanontextes die Erwiahnung von Klerus #nd Volk
beeinfluBend, ist der Ansatz, von dem aus der aktive Anteil an dem
Darbringen dieses Opfers des Lobes ins Auge gefalit wird. Unser Kom-
mentar zum Memento vivorum nahm aus diesem Grunde den weite-
sten Raum ein. Mit dem Zuriicktreten der personlichen Gabenoblation
entfiel fiir die Kanonbesprechung der rituelle Grund, der ein beson-
deres Eingehen auf den aktiven Anteil der Glaubigen nahegelegt hitte.
Die Geldoblation wie die Stipendien standen dafiir in zu losem und
zu unanschaulichem Zusammenhang mit den eucharistischen Gaben
selbst. Anderseits sehen wir, wie die Privatmessen zu ihrer Begriin-
dung als Gemeinschaftsopfer auf die seinsmidBige Verbundenheit aller
lebendigen Christen im Mystischen Herrenleib zuriickgreifen. Aber das
war nur ein theologisch-wissenschaftlicher Notbehelf, er fiithrte nicht
zu einer Belebung der Gemeinschaftsformen der christlichen MeBfeier.

Wir vermissen Ausfithrungen iiber das Opfer der konsekrierten
Gaben, das das Unde et memores dem « heiligen Volke » Gottes genau
wie dem Klerus zuspricht. In den &ltesten Expositiones wird zwar
mehr oder weniger deutlich dieses Opfern kommentarlos zugestanden,
aber es zeigt sich kein besonderes Interesse zu genaueren Darlegungen,
weil schon zum Memento vivorum alles Notwendige iiber den aktiven
Anteil der Laien gesagt war. Florus ist auch hier wieder am deut-



170 Der aktive Anteil der Glaubigen

lichsten. Spiter, als durch Amalars Einflul das Interesse von der
Deutung auf Christi letzte Stunden gefesselt war, fiir die man in den
einzelnen Riten und Gebeten Anhaltspunkte suchte !, als die GroBe
und Realitit des Wandlungswunders das gliubige Gemiit des Mittel-
alters in Bann hielt, als man die Eucharistie nach Isidors Erklirung
mehr als bona gratia, mehr als Gabe von Gott an die Menschen an-
sah, war kein treibender AnlaB3 da, sich mit der aktiven Darbringung
seitens der Laien zu beschiaftigen. So kam es, dal das Tridentinum
nicht von dieser Hinordnung der Laien auf die Darbringung des eucha-
ristischen Opfers sprach und der Catechismus Romanus ? unter den
Funktionen des Allgemeinen Priestertums, das er interius sacerdotium,
inneres Priestertum 3, im Gegensatz zu dem externum sacerdotium,
dem Amtspriestertum, nennt, nicht eigens die kultische Auswirkung,
die Befihigung zur aktiven Teilnahme an der Darbringung des eucha-
ristischen Opfers, erwahnt. New erwachendes Gemeinschaftsbewufisein
auch in der Kirche fiihrte in unserer Zeit zu einer wertschitzenden
Beschiftigung mit dem liturgischen Gottesdienst der unter Christus
als ihrem Haupte erlosten und geeinten Kirche. In MD rief diese
Bewegung eine erste umfassende Darstellung des kirchlichen Lehr-
amtes hervor 4.

1 So fithrte man gegen Ende des Kanons, zu dem Per eundem Christum
Dominum nostrum des Memento defunctorum, eine Verneigung des Hauptes ein
zum Ausdruck dafiir, daB Christus sein Haupt neigend starb (JuneMaNN II, 300).

2 A.a. 0. oben S. 167.

? Interius, zwar Komparativ, steht jedoch im Lateinischen fiir den Positiv.
Deshalb ist die Ubersetzung von I. Backgs (Trierer Th. Ztschr. 1947, S. 147) :
das Priestertum «mehr innerlicher Art» nicht zutreffend.

* Wihrend des Druckes erscheint die systematisch orientierte, sachlich mit
uns ibereinstimmende griindliche Studie von Abt BErRNHARD Durst O.S. B.,
Wie sind die Glaubigen an der Feier der heiligen Messe beteiligt ? BenedMon 25
(1949) und 26 (1950).



	Der aktive Anteil der Gläubigen an der Darbringung des eucharistischen Opfers [Schluss]

