Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie [Fortsetzung]
Autor: Horvéath, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762203

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762203
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie

Von Dr. Alexander M. HORVATH O. P.

{ Fortsetzung)

3. Die Ubernatur

Die Reichweite der iibernatiirlichen Ordnung kénnen wir in groBen
Ziigen skizzieren.

Um zum Problem des Ubernatiirlichen Stellung nehmen zu kénnen,
miissen wir vor Augen halten, daB es ebenso dreifach betrachtet werden
kann, wie das Sein im allgemeinen : a) als reines Sein, b) als dessen stell-
vertretender Gegenwert, als Wahrheit, und c¢) als Geltungswert (Prinzip
der Dynamik), als Gutes. Als Sein wird das Ubernatiirliche durch
die Freiheit vom Gesetz der Potenz und des Aktes charakterisiert.
Dies kann Gott allein zu eigen sein. Das Ubernatiirliche durch Teil-
nahme aber ist aus Potenz und Akt zusammengesetzt und infolgedessen
in die Natur hineingebaut. Der Seinswert desselben ist darnach zu
bestimmen, inwiefern die Natur in seine innere Beschaffenheit auf-
genommen wird. Je mehr sie daselbst eine Rolle spielt, desto geringer
ist der iibernatiirliche Seinswert, ja, wenn sie dabei selbstindig auf-
tritt, kann die Ubernatiirlichkeit sehr verringert werden. Kurz: die
Erhabenheit iiber das Fatum, iiber die rationes seminales naturae ist das
Kriterium des idibernatiirlichen Seins.

Betrachten wir das Ubernatiirliche als Gegenstand der Erkemninis,
so ist sein Wert je nach der Erhabenheit iiber die Erkenntnismittel
der Natur zu bestimmen. Als darstellender Gegenwert eines solchen
Seins ist dasjenige iibernatiirlich, was durch natiirliche Erkenntnis-
mittel nicht angeeignet werden kann. In diesem Namen ist der ganze
ProzeB der Vergegenstindlichung einbegriffen. Die Gegenstidndlich-
keit ist im Seinsgehalt enthalten, die Vergegenstindlichung aber ist
verschieden je nach der Reichweite und Leistungskraft der Erkenntnis-
fahigkeit. Da aber letztere innerhalb der Natur in den mannigfachsten
Formen vorkommt, so wird einfachhin iibernatiirlich genannt, was

Divus Thomas 9



130 Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie

iiber alle geschaffenen Erkenntnismittel erhaben ist. Alles iibrige ist
bloB der Teilnahme nach und in so vielen Abstufungen iibernatiirlich,
wie dies die Erkenntnismittel der einzelnen Arten von Fihigkeiten
erheischen. In unserer Tabelle haben wir den menschlichen Verstand
und dessen Forderungen vor Augen und wollen das esse supernaturale
quoad cognoscibilitatem dementsprechend bestimmen.

Unter dem Gesichtspunkt des Guten erscheint das Ubernatiirliche
als begehrenswert, als Geltungsprinzip : fdhig, sich selbst zu halten und
andere an sich zu ziehen, also die Dynamik zu regeln, ist in dieser Hin-
sicht der Wesenszug des Ubernatiirlichen (wie des Seins im allgemeinen).
Wenn man die Wirkkraft in sich betrachtet, so ist sie iiber das Gesetz
der Potentialitit einfachhin erhaben. In dieser Beziehung kann sie
nicht verschiedene Gestaltungen aufweisen : sie bleibt in sich rein,
unvermischt, iiber alles erhaben, von jeder Gegebenheit unabhingig.
Sie kann aber andere Wirkkrifte beniitzen, ihre Tatigkeit gleichsam
nach denselben richten. Wie dies in sich geschieht, ist uns unbekannt.
Wir konnen es nur indirekt, aus den Wirkungen ermitteln. Ist in den-
selben, sei es nach ihrer inneren Beschaffenheit, sei es in der Weise ihrer
Hervorbringung, nichts von der Natur, als von einem selbstindigen Prin-
zip, vorhanden, so kommt der héchste Grad des tibernatiirlichen Werdens
und Geschehens zur Geltung. Tritt aber die Natur in die Ereignisse
ein, werden letztere in dieselbe eingebaut, so ist die Ubernatiirlichkeit
gemindert, und zwar umso stirker, je mehr die Natur in den Erschei-
nungen hervortritt, je mehr also die an sich iibernatiirliche Wirkkraft
sich der Naturkrifte (aktive und passive Potenz der Natur) bedient.

Nach diesen Prinzipien ist also die Ubernatiirlichkeit zu bewerten,
die Einteilungen und iibersichtlichen Darstellungen der Tabelle zu
beurteilen. (Siehe folgende Seite.)

Das Ubernatiirliche durch Teilnahme kann in verschiedenen Formen
und Abstufungen auftreten. In der ersten Gruppe (supernaturale
quoad rem) stehen solche Gegebenheiten und Erscheinungen, die irgend-
wie in die Natur eingebaut werden. Je nach der Art, in der die Natur
hiebei beniitzt wird, unterscheiden wir das supernaturale quoad sub-
stantiam et quoad subiectum. Wenn die Natur véllig umgewandelt,
gleichsam neu geschaffen wird, so da sie zur neuen Gestaltung in
irgendeiner Weise bloB ihr Sein hergibt, so haben wir Gegebenheiten
vor uns, die supernaturale quoad substantiam genannt werden. Bleibt
aber die Natur innerlich unverindert, ist sie hochstens die Materie,
um die etwas besonderes geschieht (materia circa quam), so da8 bloB



Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie

131

Conspectus diversorum modorum, quibus supernaturale dicitur

Super-
naturale

§

quoad esse:
in ordine
statico

quoad
operari :

in ordine dy-
namico

9

absolute : esse per se subsistens ; natura naturans ;

sec. esse essentiae deificatae per gra-
tiam : imago recreationis et gloriae

substantialiter :
unio hyposta-
tica
physi- ) accidentale : dig-
cum nitas ex charac-

tere sacramen-
tali et ex aliis
consecrationibus

morale : dignitas ex ordi-
natione ad finem excel-
lentem : maternitas B. M.
Viginis

quoad vem (substantiam) :
quod medio naturali per
modum causae principalis
agente nullo modo cog-
nosci potest

quoad modum : quod ab-
solute loquendo medio
naturali cognosci potest,
ex adiunctis tamen cog-
noscitur medio superna-
turali

ex parte subiecti : ad quod cognoscen-
dum subiectum non habet capacita-
tem seu virtutem sufficientem

ex parte virtutis : quando
in natura non est virtus
seu capacitas sufficiens ad
effectum producendum

ex parte effectus : quod ad
vires naturae reduci non
potest

quoad agibilia : actiones humanae men-
suratae per rationes (leges) altioris

Deus.
comparative :
sec. partici-
pationem
sec. esse
subsisten-
tiae vel
personae
ex parte me- )
di obiectivi
in ordine
(veri) cogni-<
tronis
quoad fac-
tibilia
in ordine )
operabilitatis
ordinis et finis

auBere tibernatiirliche Prinzipien um sie titig sind, so haben wir das
supernaturale quoad modum.

1. Das entitativ Ubernatiirliche (supernaturale quoad rem) wird
nach den inneren konstitutiven Prinzipien bestimmt und benannt. Wir
verstehen darunter alles, was in den Naturkriften (rationes seminales)
nicht enthalten ist, d. h. aus solchen Prinzipien besteht, die ihr Sein



132 Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie

nicht der Natur verdanken. In der Natur finden wir als Seinsprinzipien
Materie und Form, in den Kriften aber ganz bestimmte Angemessen-
heit zur Hervorbringung gewisser Wirkungen. Wie und in welchem
Grade also etwa eine Gegebenheit seinshaft iibernatiirlich ist, muf3 mit
Riicksicht auf die genannten konstitutiven Prinzipien bestimmt werden.
Man muB infolgedessen sowohl die seinsgebende Form, als auch die
Materie beachten, in welcher ein Sein ist, oder aus welcher es hervor-
gebracht wird. Ebenso geniigt es in bezug auf die Dynamik nicht,
die Wirkkraft in sich allein zu bestimmen, sondern man wird den Seins-
wert auch darnach bemessen, in welchem und wie geartetem Subjekt
die Titigkeit vor sich geht. Aus diesen Uberlegungen geht die Ein-
teilung des seinshaft Ubernatiirlichen in zwei Glieder hervor : super-
naturale quoad substantiam et quoad subiectum.

a) Dem ganzen Sein nach iibernatiirlich (supernaturale gquoad sub-
stantiam) ist dasjenige, in dessen Vollendung von den Naturgegeben-
heiten nichts aufgenommen wird, also was in der Natur samenhaft !
in keiner Weise begriindet ist. Eine solche Seinsgegebenheit ist z. B.
Christus, d.h. die substanzielle (subsistenziale) Vergottlichung (dei-
ficatio) einer individuell bestimmten menschlichen Natur. Hierzu
gehort die Verherrlichung des Kdérpers in Christus und Maria und im
allgemeinen in den Gerechten nach der Auferstehung. Eine solche Ge-
gebenheit stellt das in den Leib und das Blut Christi verwandelte Brot
und der Wein (spectes Eucharisticae) dar, wie auch das vernunftbegabte
Geschopf in der seligen Anschauung Gottes. In der dynamischen Ord-
nung kénnen wir jene Titigkeiten zu dieser Gattung des Ubernatiir-
lichen rechnen, durch welche die genannten Seinsformen hervorgebracht
werden 2. Kraft der inneren Beschaffenheit der Tatigkeit werden aus
ihr die Naturenergien ausgeschlossen. Die Verwirklichung dieser Ge-
gebenheiten erfordert nicht nur eine Unabhdngigkeit von den Natur-

1 Darunter verstehen wir eine in der Potentialitit der Natur positiv ent-
haltene Begriindung. Denn eine negative, blo8 neigungshafte Begriindung, die
in der widerstandslosen, willigen Unterwerfung unter den EinfluB Gottes besteht
(potentia obedientialis), wird vorausgesetzt. Zum Begriff der potentia obedien-
tialis wird die Wirklichkeit eines Geschopfes erfordert, aber ohne jede positive
Anlage oder Forderung des Seins, welches Gott in ihm verwirklicht. Jedes Ein-
greifen Gottes, welches auf der potentia obedientialis beruht, geht nicht bloB
aus der Erhabenheit iiber die Naturgesetze, sondern tber alle Méglichkeiten und
Forderungen der Natur hervor. Es ist in keiner Weise ein AusfluB der Gerechtig-
keit, sondern blo der gnadenvollen Herablassung.

? Als solche sind bekannt : assumptio in esse personale, glorificatio animae
et corporis, transsubstantiatio.



Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie 133

kraften, sondern eine Erhabenheit iiber sie, nach welcher dieselben bis
ins Unendliche unter der Wirkkraft stehen. Man kénnte nicht einmal
daran denken, die Naturkrifte zu solchen Wirkungen zu beniitzen.
Wenn wir also vor einem Sein oder vor eimer Tdtigkeit stehen, welche in
threr inneren Beschaffenheit nichts von den Naturprinzipien, -Kriften und
-Forderungen aufweisen, so scheinen aus dem ganzen Sein noch iibernatiir-
liche Gegebenheiten auf. Sie sind solche kraft der inneren Wesensziige
des Seins oder der Tatigkeit, die so rein sind, dafl ihnen von der Natur
nichts beigemischt ist. Deshalb sind sie die reinsten, erhabensten Werke
Gottes, die von dem veridnderlichen Schicksal einfachhin befreit sind.

b) Es kann etwas dem Sein nach eine iibernatiirliche Beschaffen-
heit besitzen, aber so, daB bei seiner Wertung die Natur eine Rolle
spielt. Dies ist die weitere Unterabteilung des seinsmiBig Ubernatiir-
lichen, das supernaturale quod subiectum. Wir verstehen darunter ein
Seiendes, das zwar von der Natur als Subjekt getragen wird, ohne aber
seinen Seinsgehalt von thr erhalten zu haben. Es ist weder in seiner
inneren Beschaffenheit, noch in seiner Verwirklichung etwas von der
Natur beigemischt ; letztere ist aber in der Eigenschaft einer realen
Trigerin (per modum subiecti et causae materialis) zu dessen Bestand
notwendig 1. Bei der unio hypostatica ist die menschliche Natur kein
Subjekt der iibernatiiriichen Persénlichkeit ; sie behalt in dieser Hin-
sicht (des esse suppositale) kein eigenes Sein, sondern besteht nur im
einzigen Sein des Sohnes Gottes. Nach der Menschwerdung ist die
Person des Wortes eine persona composita, worin aber die Natur nicht
ein selbstindiges Glied bildet, sondern nur beziehungsweise (sec. rela-
tionem) die Subsistenz kennzeichnet. Es leiht infolgedessen die Natur
zur neuen zusammengesetzten Persénlichkeit nicht ihr eigenes sub-
sistenziales Sein, wie wenn dieselbe aus zwei selbstindigen Komponenten
entstehen wiirde, sondern erleidet nur die Aufnahme in dieselbe und
das vollstindige Aufgehen in ihr. Es ist somit das neue Sein ein voll-
stindig iibernatiirliches, von der Natur unbeeinflufter Bestand. Das-
selbe ist von der Verherrlichung des Leibes zu sagen. Es wird derselbe
ganz umgebildet und tritt in das neue Sein keineswegs nach seiner
natiirlichen Beschaffenheit ein. Nur seine Individualitit wird bei-
behalten, die unter einer neuen Seinsweise erscheint : eine Neuschaffung
des individuell gleichen Koérpers. Noch auffallender ist dies bei dem

1 Man kann es beschreiben : esse dependens a natura, tamquam a subiecto,
independens tamen eamque superans in seipso, quoad suam entitatem.



134 Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie

sakramentalen Sein des Brotes und des Weines. Thre Substanz ist nicht
Tragerin desselben, sondern durch deren Verwandlung entsteht dasselbe.
Wir haben wieder ein iibernatiirliches Sein vor uns, in welches, und
zu dessen Bestand die Natur nichts beitridgt. Aus diesem Grunde
miissen auch die Tédtigkeiten, die diese Bestinde hervorbringen, ganz
iibernatiirlich sein.

Wie wir schon bemerkt haben, die Unterscheidung von Natur und
Ubernatur ist nicht von seiten Gottes, sondern von seiten der hervor-
gebrachten Werke begriindet. Sind in ihnen die Naturprinzipien herr-
schend, so wirkt Gott als auctor naturae und seine Tatigkeit ist ein-
fachhin natiirlich, im Rahmen der Natur bleibend. Werden aber die
Naturprinzipien ausgeschaltet, so ist die Wirksamkeit Gottes iiber-
natiirlich. Und weil in den aufgezdhlten Fillen Letzteres der Fall ist,
deshalb nennen wir Gottes Tétigkeit einfachhin (quoad substantiam)
iibernatiirlich.

Ganz anders steht es um die Ubernatiirlichkeit gewisser anderer
Bestinde und Erscheinungen : die Natur wird in sie als selbstindige
Komponente aufgenommen. Es kommen hierbei nicht ihre aktiven Wirk-
krifte in Betracht, sondern ihre passive Potentialitit, und diese auch
in ihrer Eigenschaft als Trigerin von hoheren Seinsweisen oder als
Stellvertreterin einer Tragheit, die die Natur nicht zu iiberwinden im-
stande ist. Das neue Sein oder die Wirkweise ist in der Natur samenhaft
nicht begriindet, kann aber im Entstehen und Bestehen ohne die sub-
jektméBige Mitwirkung der Natur nicht erklirt werden. Aus diesem
Grunde haben wir nicht einen rein iibernatiirlichen Bestand vor uns,
sondern einen gemischten, in dem die Natur in ihrer Eigenschaft als
Subjekt unvermindert besteht und diese Mitwirkung solange behilt,
als die iibernatiirliche Gegebenheit im Sein verbleibt. Deshalb ist der
Bestand nicht dem ganzen Sein nach iibernatiirlich, sondern aus Natur
und Ubernatur gemischt. Die Rolle der Natur ist allerdings eine ganz
untergeordnete. Sie bildet bloB die Unterlage, das Subjekt der Uber-
natur, aber dieser EinfluB ist real, ohne welchen die Eigenart dieses
Ubernatiirlichen nicht zu erkliren wire. Mit Recht nennen wir diese
Gruppe der Ubernatiirlichkeit supernaturale quoad subiectum, d. h. auf
Grund des Subjektes, welches zum Tragen solcher Seinsweisen oder als
Potenz zur Verwirklichung solcher Evscheinungen an sich mnicht geeignet
ist. Bei der Mitwirkung bleibt es aber in seiner Eigenschaft als Subjekt
unverindert und als solches tritt es in die Ganzheit der neuen Seins-
weise ein.



Der Moéglichkeitsbeweis in der Theologie 135

Beispiele solcher Ubernatiirlichkeit sind das lumen gloriae, die
heiligmachende Gnade, die theologischen Tugenden und die Gaben des
Heiligen Geistes. Bei allen diesen Gegebenheiten wird als entferntes
Subjekt die Substanz der Seele, als nichstes aber ihre Fahigkeiten vor-
ausgesetzt und in der Ganzheit des Seins miteingerechnet. Die Seele
und ihre Fahigkeiten bleiben in sich, ihrem Wesen nach unveridndert
und der iibernatiirliche Bestand bezeichnet eine in ihre Natur ein-
gebaute und an dieselbe gebundene hohere Seins- und Wirkweise. Das
Subjekt-Sein ist indessen nicht etwa eine von auBlen her stammende
Inanspruchnahme und ein blo8 leidendes Tragen, sondern eine innige
Vereinigung, gleichsam ein werkzeugliches Mittel, um die formende
Gestaltung der hoheren Seinsweise, oder den EinfluB der Wirkkraft
in die Natur einzubauen und zu ihrem Eigentum zu machen. Hier-
durch wird erreicht, daB diese iibernatiirlichen Gegebenheiten dem
Subjekt nicht fremd sind, nicht seine Verkiimmerung mit sich bringen
oder es gar unnatiirlicherweise vergewaltigen, sondern als Objekte seines
verborgensten, positiv gar nicht begriindeten desiderium naturale mit
ihm eine neue Ganzheit bilden 1. |

Es wird auch in der Wirksphire ein reales Subjekt vorausgesetzt,
welches den EinfluB der iibernatiirlichen Ursache aufnimmt, aber weder
mit seiner aktiven, noch mit seiner positiv begriindeten passiven Poten-

! DaB wir hier mit Recht von einem desiderium naturale sprechen kdnnen,
erhellt aus der Entwicklung des Grundsatzes, da3 die Seinsvollkommenheit eines
Dinges von der Vereinigung mit seinen Prinzipien abhingt. Die Quelle alles
Guten ist aber Gott. Daher ist das natiirliche Verlangen jedes Geschopfes darauf
eingestellt, von Gott so viel zu empfangen, als es seine Tragfihigkeit gestattet.
Soweit die Reichweite derselben positiv umschrieben ist, sprechen wir von dem
desiderium naturale einfachhin. Die Erfilllung desselben ist in sich moglich.
Wenn aber die Anlage bloB negativ als eine Nicht-Unmoglichkeit vorhanden
ist, so ist das Verlangen nach einem Gut nur in einem beschrinkten Sinne natiir-
lich zu nennen. Sein Auftreten kann durch die Naturkrafte allein nicht wirklich
und wirksam gestaltet werden ; wenn es aber geschieht, so tritt es als eine Fort-
setzung und Ausdehnung der Natur auf. Die hinzugefiigten Prinzipien, auf die
das Auftreten zuriickzufithren ist, wirken naturgemiB auf die negative Anlage
ein, bereichern sie mit positiven Wirkkriften, die mit ihr ein Prinzip des Auf-
tretens bilden. So ist es auch im vorliegenden Fall. Das vernunftbegabte Geschopf
verlangt nach der héchstmoglichen Vereinigung mit Gott. Diese ist in der Teil-
nahme am gotteigenen Sein und Leben erreicht. Positiv ist es auf diese Teilnahme
nicht eingestellt, da sein ganzes Sein und Wirken im Rahmen der Natur ablduft
und nur solche Proportionen aufweist. Eine Erweiterung ist indessen auf Grund
der geistigen Wirklichkeit nicht ausgeschlossen. Daher sagen wir, daB in dem
Geistig-Sein das desiderium naturale begriindet und daher aus ihm zum Vor-
schein gebracht werden kann.



136 Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie

tialitdit zum Entstehen der Wirkung beitrigt. Es handelt sich indessen
hier nicht um einen bloBen Durchgangs-, sondern um einen Aufnahme-
Ort des hoheren Einflusses, der in die untersten Tiefen der Natur ein-
dringt, die in den rationes seminales nicht gegebenen Maoglichkeiten
aufsucht und verwirklicht. Es ist dies die Einwirkung auf die potentia
obedientialis und die Seinsvervollkommnung derselben der Natur nach.
In ihr miissen wir Anlagen erblicken, zu deren Auffindung ein Einblick
in die tiefsten, verborgensten Wesensziige der Natur notwendig ist,
der aber trotzdem nicht ausreicht, um diesen Bereich fiir sich zu iiber-
blicken. Um die logische Nicht-Unmoglichkeit der Seinsvollendung
nach dieser Potentialitit behaupten zu kénnen, muBl die Macht Gottes
in Betracht gezogen werden. Die reale Moglichkeit kann nur auf Grund
eines Beschlusses Gottes aufleuchten. Es wird indessen immer die Natur
vervollkommnet und nach ihrer neigungshaften Unterwerfung unter
Gott beniitzt. Deshalb wird der EinfluB der hoéheren Ursache in der
Natur, als Subjekt, potenzmiBig aufgenommen und durch dieselbe auf
ein bestimmtes Ereignis eingeschrankt, welches die Ziige der subjekt-
maBig werkzeuglich mitwirkenden Natur an sich triagt. Solche Wir-
kungen sind keineswegs positiv natiirlich, aber auch nicht unnatiirlich,
sondern naturgemal, negativ natiirlich, da sie den neigungshaften An-
lagen und einem darausfolgenden Verlangen der Natur entsprechen !.
Zum Wesenszug des von seiten des Subjektes Ubernatiirlichen in der
Wirksphire gehort also, daB3 die Natur fiir die Aufnahme solcher Ein-
fliisse oder zur Verwirklichung gewisser Erscheinungen an sich positiv
keine Eignung, ja manchmal direkt gegenteilige Anlagen besitzt, aber
subjektmiBig werkzeuglich trotzdem real mitwirkt 2. Man kann auch

1 Kraft dieser subjektmidBig werkzeuglichen Mitwirkung unterscheidet sich
der aktive und passive EinfluB Gottes von der Schopfung. Bei dieser geht die
Tatigkeit (creatio activa) einfachhin, von jeder vorausgehenden passiven Potenz
unabhingig vor sich, und die Wirkung (creatio passiva) richtet sich blo8 nach
den Ideen Gottes. Deshalb ist bei der Schépfung jede, auch die instrumentale
Mitwirkung ausgeschlossen. Die besprochene iibernatiirliche Beeinflussung hin-
gegen setzt ein Subjekt als materia in qua oder circa quam der Titigkeit voraus
und bleibt im Rahmen der Anlagen desselben. So wird z. B. die jungfriuliche
Empfingnis und Geburt nicht durch jedes Subjekt, sondern in einer Jungfrau
verwirklicht. In diesem Sinne sprechen wir von der subjektmiBig modifizierenden
Werkzeuglichkeit bei diesen Erscheinungen.

? Man koénnte das supernaturale quoad subiectum folgendermafBen be-
schreiben : est virtus independens a potentia reali passiva positive in natura
praeexistente, vel est effectus b.bsque tali praeexistentia productus, natura per
modum subiecti instrumentaliter cooperante et modificante.



Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie 137

sagen, dall dies deshalb supernaturale quoad subiectum genannt wird,
weil die Natur, als Trigerin der hioheren Wirkkraft, in eine iiber-
natiirliche Seinsweise erhoben wird. Die Benennung wire in diesem
Fall von der erhéhten Lage (conditio intrinseca) des Subjektes genom-
men, zu deren Erreichung in ihm keine angemessene Potentialitit
vorhanden ist.

Beispiele dieser Ubernatiirlichkeit sind : a) Von seiten Gottes die
Annahme an Kindes Stalt oder die Erhebung der menschlichen Natur
in die tibernatiirliche Ordnung durch den Besitz der Gnade. Man denke
daran, was wir soeben von der Qualifizierung der Téatigkeit Gottes
gesagt haben. Diese assumptio bedeutet nicht ein Aufgehen im iiber-
natiirlichen Sein, sondern den Besitz von hoéheren Prinzipien im unver-
dndertem natiirlichen Sein. Dementsprechend ist auch die Tatigkeit
Gottes nicht rein iibernatiirlich, sondern beriihrt die Natur, um sie zur
Trigerin der Ubernatur zu gestalten. Desgleichen die Rechtfertigung
des Siinders, die Hervorbringung der Gnade und im allgemeinen die
Wirksamkeit der Sakramente bei der Bewerkstelligung ihrer zuerst
beabsichtigten Wirkungen. &) Die Belebung eines Leichnams gehort
auch hierher. Die Ubernatiirlichkeit von seiten des Subjektes ist hier
ganz auffallend. Das Subjekt hat zum neuen Sein, richtiger zur Wieder-
herstellung des frither besessenen Seins nicht nur keine Anlage, sondern
ist ihm gegeniiber privativ-kontrir disponiert. Deshalb tritt es in den
Besitz des fritheren Lebens nicht kraft seiner natiirlichen Lebensfihig-
keit, sondern auf Grund des belebenden Einflusses einer duBleren Wirk-
kraft, die die natiirlichen Subjekts-Gegebenheiten des Korpers beniitzt,
um die Seele mit dem Leibe zu vereinigen. ¢) Die jungfriuliche Emp-
faingnis und Geburt. Diese Wirkungen konnen nur unter dem Einflufl
einer Kraft hervorgebracht werden, die iiber die zweiten, geschaffenen
Ursachen volle Macht besitzt, so dal} sie deren Leistungen in denselben,
aber ohne ihr Zutun bewerkstelligen kann. d) Weitere Beispiele wiren
die Offenbarung der Geheimnisse, in deren Bestand die Natur werk-
zeuglich aufgenommen wird (mysteria sec. quid), wie wir dies friiher
ausgefiihrt haben ; das EingieBen von Wissen, welches in seiner ganzen
Ausdehnung natiirlicherweise nicht erworben werden kann ; die Annihe-
rung oder Vergegenwirtigung des Zukiinftigen vor einem Verstand, der
dazu nicht eingestellt ist, ist ebenfalls eine so geartete iibernatiirliche
Wirksamkeit. ¢) Man wird endlich die Dogmen hierher rechnen, sofern
sie zur formalen Erkenntnis der Geheimnisse fiihren. Dies vermdgen
sie nicht in eigener Kraft, sondern nur als Werkzeuge des goéttlichen



138 Der Méglichkeitsbeweis in der Theologie

Lichtes, da sie ihrem eigenen Gehalte nach nicht medium in quo dieser
Erkenntnis sein kénnen.

2. Es gibt endlich Erscheinungen, die nur thren Modalititen nach
in eine hohere, iibernatiirliche Ordnung hineinragen. An sich sind sie
natiirlich und auch bei ihrem Entstehen und Bestehen kann der Natur
eine statistikmiBige Rolle zugestanden werden. Sie vermag in ihrer
Eigenschaft als Natur in die Gestaltung solcher Bestinde einzutreten,
sie kann auch solche Erscheinungen hervorbringen, aber nicht in der
Weise, wie dies unter dem EinfluB einer héheren Wirkkraft geschieht.
In der Natur ist also eine reale passive Potenz zu einem solchen Sein
oder zu einer solchen Titigkeit vorhanden, nur wird sie in der Ver-
wirklichung desselben durch die Naturgesetze, die ihr Sein und ihre
Dynamik regeln, gehindert. Die Ubernatiirlichkeit solcher Erschei-
nungen besteht daher in der Ervhabenheit iiber die Naturgesetze. Nach
der inneren Beschaffenheit des Seins und der Wirkkraft bleiben sie im
Rahmen der Natur; der tatsichlich iiber die Naturgesetze hinauswirken-
den und ordnenden Kraft und der Zielstrebigkeit nach reichen sie in
die tibernatiirliche Ordnung : supernaturale quoad modum, ibernatiirlich
von seiten der Wirkkraft oder der Zielstrebigkeit. Als solche Gegeben-
heiten haben wir frither die Gaben der Imtegritit kennen gelernt, die
nur daraus entstehen, daB der Mensch von dem Zwang gewisser Natur-
gesetze befreit wird. Deshalb wird zu ihrer Verwirklichung eine von
denselben unabhingige Wirkkraft und die Hinordnung zum Ziel eines
ibernatiirlichen Lebens erheischt. Hierher gehdéren auch die sog.
gratiae gratis datae, die in einem gewissen Grad auch als parapsy-
chische Erscheinungen auftreten kénnen. In ihrem vollkommenen Sein
jedoch und im Dienste der Ubernatur sind sie der Modalitiat nach iiber-
natiirlich. Man kann auch einige sekunddre Wirkungen der Sakramente
hierher rechnen, wie z.B. die Seelenruhe nach der Beichte, oder die
Erlangung der Gesundheit nach dem Empfang der letzten Olung. Die
Offenbarung der natiirlicherkennbaren Wahrheiten, die Schriftinspiration
(ohne Beimischung von Offenbarung), die Definitionen der Kirche, die
locutio ex cathedra gehoren auch zu dieser Gattung. Die EingieBung
des Wissens, welches natiirlich erworben werden kann, die Vergegen-
wirtigung lokal entfernter Objekte und endlich die Dogmen, sofern sie
bei der formalen Erkenntnis der Geheimnisse medium quo et ex quo
sind, stellen weitere Beispiele dieser Ubernatiirlichkeit dar.

Wir kénnen das Gesagte schematisch folgendermaBen darstellen.



Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie

139

Generalis divisio esse supernaturalis

quoad substantiam : ex parte formae
vel actus superantis potentiam wvel
exigentias naturae sive in essendo,
sive in operando ; ex principiis intrin-
secis rei, in quibus nihil invenitur ex
natura : supernaturale simpliciter vel
purum

quoad vem : ab intrinseco : ex partea tggtafaent;i%i pa}cs_—
RO RGH: ERTCNEIUE JE ;lgsz}fi\ggl non C(,mtin:r?tilg
rationibus seminalibus -
quoad sub-|asse vel effectum produ-
naturae tectum; ex
dition; cendum, ea tamen per
condruoni- | moqum subiecti susten-
bus intrin-},ptig vel ad illa instru-
Skeld ril' si-{ mentaliter concurrentis :
Ve antece-|gypernaturale mixtum,
dentibus, sec. quid
SIve SONSC | ex parte potentiae pas
Super- quentibus | ¥ Parte a pas
sivae privative contrarie
naturale dispositae respectu vi-
rium naturalium

quoad modum :@ ab extrin-
seco; per aliud; ex ad-
iunctione alicuius princi-
pii supernaturalis : quod
continetur in rationibus
seminalibus naturae, ex
eis tamen solum per
agens a legibus naturae
independens educi potest

ex connexione cum aliquo principio
supernaturali sec. cognoscibilitatem
vel finalitatem

ex praeeminentia supra leges naturae
esse et activitatem entis participati
regulantis

Unseres Erachtens muf3 die gleiche Einteilung der Ubernatiirlich-
keit in bezug auf Terminologie und Wesenszug auf allen Gebieten bei-
behalten werden. Es liegt kein Grund vor, davon abzugehen oder den
Sinn irgendwo zu dndern. Wir geben unsere Einteilung in zwei Tabellen
a) fir die Erkemntmisordnung, und b) fir den wrsdchlichen Einflup.
In beiden Fillen handelt es sich um einen Vorgang. Bei der Beurteiiung
desselben sind die Gesetze der actio-passio zu beachten. Man wird daher
den iibernatiirlichen Bestand von beiden Seiten annehmen und bewerten
miissen. Von seiten der Tatigkeit (processio activa) kommt hierbei die
Qualitit des Prinzips und seiner ganzen Ausriistung in Betracht. Wenn
derselben von der Natur nichts beigemischt ist, oder sie rein werkzeug-
lich beniitzt wird, haben wir einen in sich iibernatiirlichen Vorgang von
seiten der Téitigkeitsprinzipien (supernaturale quoad rem mit seinen
beiden Unterabteilungen quoad substantiam vel quoad subiectum) vor



140 Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie

uns. Ist aber die Wirkkraft nur Stellvertreterin der Naturenergien und
beniitzt sie dieselben zu einer iiber die Naturgesetze erhabenen Tatig-
keitsweise, so ist sie nur nach den Modalitdten ihres Einflusses iiber-
natiirlich (supernaturale quoad modum). Von seiten des Produktes (pro-
cessio passiva) ist das nimliche zu sagen. In der Erkenntnisordnung
ist die Seinsvollendung des Verstandes das Ergebnis. Man wird dessen
Wert je nach den Erkenntnismitteln beurteilen, die diese Seinsvoll-
endung verwirklicht haben. Ihre Beweiskraft und bindender EinfluB3
(captivatio intellectus) wird im Satzband (copula) niedergelegt. Durch
dasselbe erhilt der Begriffskomplex seine Gestaltung und seinen gegen-
stindlichen Seinswert. Weist es also den Verstand auf keine natiir-
lichen Erkenntnisquellen hin, so daB die verbundenen Begriffe bloBe
Hilfsmittel zur Wahrnehmung des Gegenstandes sind, so ist die Seins-
vollendung, die Verbindung des Verstandes mit dem Gegenstand an
sich iibernatiirlich (quoad rem, vel quoad substantiam vel quoad sub-
iectum). Weist aber das Satzband auf natiirliche Erkenntnismittel hin,
so daB3 die Seinsvollendung des Verstandes und die Verbindung mit dem
Gegenstande durch dieselben moéglich ist, tatsichlich aber ganz oder
teilweise aus hoheren Kraftquellen flieBt, so stehen wir vor den relativ
iibernatiirlichen Gegebenheiten der Erkenntnisordnung. Ahnlich miissen
wir auch die Titigkeitsweise anderer Krifte z. B. des Willens, beurteilen,
soweit es sich bloB um eine actio immanens handelt.

In der Ordnung der actio transiens ist das Produkt nicht die
Seinsvollendung der Fihigkeit, sondern ein Bestand, dessen Sein mit
dem der Ursache gar nicht zusammenfillt. Um den Grad seiner Uber-
natiirlichkeit bestimmen zu kénnen, muB es in sich betrachtet und
analysiert werden . Ist in seinen inneren Bestandteilen aus der Natur
nichts zu finden, oder tritt sie in dieselben bloB als werkzeuglich ver-

1 Bei dieser Analyse miissen die aktiven und passiven Naturkrifte (potentia
activa et passiva) in Betracht gezogen werden. Sie werden unter dem Namen
rationes seminales universae naturae zusammengefaBt (im Gegensatz zu den
rationes seminales materiae.

Sie konnen im folgenden Schema dargestellt werden :

ex proportione (per modum causae principalis).

JaCtiva {ex elevatione (per modum superadditionis vel causalitatis

Potentia instrumentalis).

naturae naturalis : subiectum proportionatum formae vel actus.
ut subiectum modificans esse supernaturale.

obedientialis { ut pura materia circa quam esse vel produc-
tionis supernaturalis.

l passiva



Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie 141

wendetes Subjekt ein, so ist die Gegebenheit in sich {iibernatiirlich
(supernat. quoad rem, vel quoad substantiam vel quoad subiectum).
Ist es aber den inneren Bestandteilen nach wie ein Naturprodukt, oder
bewahrt darin die Natur ganz oder teilweise ihre Eigenart, so dal3 das
Produkt nur in gewissen Modalititen in eine héhere Ordnung hinein-
ragt, so ist es relativ, auf Grund von Beziehung zu duBeren Prinzipien
(causa efficiens vel finalis) tibernatiirlich (supernaturale quoad modum).

4. Das Wunder

Alles, was dem Sein oder der Wirkweise nach scheinbar oder wirk-
lich iiber die Natur erhaben, von ihr unabhingig ist, kann im weifesien
Sinme Wunder (miraculum) genannt werden. In dieser Fassung gehort
unter diesen Begriff alles. was zur Bewunderung anregt!. Ein Gegen-
stand, der die Fassungskraft des Verstandes iibersteigt, ist undurch-
dringlich, vom Schein der Heiligkeit iiberstrahlt, bewunderungswiirdig.
Sobald diese Beziehung gelost wird, oder wenn sie iiberhaupt nicht vor-
handen ist, wenn also der Gegenstand auf der Hohe der natiirlichen
Proportionen des Verstandes steht, hort die Bewunderung auf und der
Gegenstand ist alltdglich, profan 2 und durchsichtig. Im engeren Sinne
bezeichnet Wunder die Ordnung der Ursdichlichkeit, in welcher die Gesetze
des esse per se subsistens mafigebend sind. In dieser Beziehung umfaBt der
Begriff die gesamte dynamische iibernatiirliche Ordnung, die Erhaben-
heit tiber die Dynamik der Natur. Die Produkte selbst sind Wirkungen
der ureigenen Kraft Gottes; sie sind, sei es in sich, sei es in ihren
Modalititen, nur auf dieselbe zuriickzufithren. In diesem Sinne zahlt
Thomas die Schépfung zu den Wundern mit der Bemerkung, daB sie nicht
in eigentlicher, uniibertragbarer Bedeutung so genannt werden kann 3.

1 T 405, 7.

? Die Etymologie des Wortes « Profan » kann zweifach bestimmt werden.
Man nimmt Riicksicht auf die Durchsichtigkeit des Gegenstandes, der in seinen
inneren Griinden und auch den duBeren Ursachen nach dem Verstand aufleuchtet.
Diese Ableitung haben wir in unserem Buche « Heiligkeit und Siinde ...» S. 10
versucht. Tatsédchlich aber ist die Bedeutung vom Heiligtum (phanum) genommen,
dessen Vorriume und Umgebung prophanum genannt wurden.

3 1105, 7 und 3. Er folgt hierin dem hl. Augustin, der Tract. 24 in Joannem
(im Brevier als Homilie fir den 4. Fastensonntag) sagt: Maius miraculum est
gubernatio totius mundi, quam saturatio quinque millium hominum de quinque
panibus : et tamen hoc nemo miratur. Illud mirantur homines, non quia maius
est, sed quia rarum est.



142 Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie

Desgleichen die Rechtfertigung des Siinders . Sie gehort zu den groB-
ten Werken Gottes, geschieht aber nach einer Eigengesetzlichkeit, die
in die Natur gar nicht hineinreicht. Diese Eigengesetzlichkeit und
die Macht Gottes, die auch das strafwiirdige, von Gott abgewendete
Geschopf begnadigen kann, erregen im gliubigen Gemiit die hochste
Bewunderung 2. Weil sie aber nicht augenfillig, in die sinnenhaft
gegebene Weltordnung eingebaut erscheint, gehért sie nicht zu den
Wundern, die wir im eigentlichen Sinne so nennen. Im allgemeinen
wird man sagen, daB die Wirksamkeit Gottes nach auBen und ihre
Produkte, sofern sie nur Gegenstinde des Glaubens sind und sinnen-
fillig nicht aufscheinen, Wunder im weiteren Sinne genannt werden
koénnen. Sie kénnen von seiten der Angaben der Natur nicht als auBer-
ordentliche Erscheinungen kontrolliert und beurteilt werden 2.

Ein unerliBlicher Wesenszug des Wunders ist demnach die Ver-
gleichbarkeit der Evscheinung mit den Naturkriften. Denn, wie Thomas
bemerkt ¢, jedes Ereignis ist im Vergleich zur Allmacht Gottes winzig,
so daB wir auf diese Weise zum Begriff des Aullerordentlichen, Bewun-
derungerregenden nicht gelangen koénnen. Dies ist nur dann mdglich,
wenn die Erscheinung so hervorragend ist, daB sie die Proportionen der
Natur iibersteigt. Die Ursache mufB in ihrem Seins- und Kraftgehalt
iiber die Wirkung erhaben, oder ihr mindestens gleichgestellt sein. Ist
also die Wirkung iiber die Naturkrifte erhaben, so mufl ihre Ursache
in einer héheren Ordnung gesucht werden. Uber der Natur steht aber
Gott allein, so daB die Hervorbringung durch Gottes Kraft ein Wesens-
zug des Wunders sein muB. Gottes Macht in ihrer allgemeinen seins-
verleihenden Eigenschaft geniigt hierbei nicht. Die Artbestimmung
selbst mul3 goéttlichen Ursprungs sein. Dies nicht in dem Sinne, als
wenn die Erscheinung eine Teilnahme am gotteigenen Sein darstellen
wiirde. Es gentigt hierzu, wenn ein Abbild der géttlichen Schopferkunst

1 1-IT 113, 10.

2 I-II 113, 9. Wunderbar schén wird dies in der Kollekte des 10. Sonntags
nach Pfingsten ausgedriickt : Deus, qui omnipotentiam tuam parcendo maxime
et miserando manifestas.

3 So ist beispielsweise die transsubstantiatio nicht kontrollierbar. Keine
naturwissenschaftliche Analyse vermag die Spuren einer Wesensverwandlung zu
entdecken, geschweige denn dieselbe in sich festzustellen. Deshalb gehort dieser
Vorgang einer Ordnung an, die mit der Natur nichts gemein hat. Demgegeniiber
ist die jungfriuliche Empfangnis und Geburt der Naturkontrolle unterworfen und,
wenn auch, als eigentliches Geheimnis, Gegenstand des Glaubens, doch als Er-
scheinung in bezug auf die Erkennbarkeit nur der Modalitit nach iibernatiirlich.

1105, 8.



Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie 143

aufleuchtet. Man darf hierunter keinen bloBen duBeren Einflul Gottes
verstehen. An die innere Gestaltung der Wirkung mull man vor allem
denken, an eine Wirkung, welche die Natur entweder einfachhin, oder
von seiten des Subjektes und nach den Modalititen nicht zu stande
zu bringen vermag. Diese innere Gestaltung ist in der Kunst der Natur
nicht vorgebildet, weil sie zu deren Verwirklichung nicht die Macht
besitzt. Aus diesem Grunde kann man sagen, daB das Wunder ein
Ereignis ist, welches in der Natur samenhaft nicht begriindet, in deren
rationes seminales nicht enthalten ist. Die Einteilung und die ver-
schiedenen Grade des Wunders miissen sich demnach nicht nach der
Wirkkraft Gottes, sondern nach der inneren Beschaffenheit der Er-
scheinung richten.

Es diirfte kaum zulissig sein die Ubernatiirlichkeit des Wunders
einfachhin in den Bereich des supernaturale quoad modum zu verweisen
und darauf zu beschrinken. Es gehort zweifelsohne dorthin in bezug
auf die Erkennbarkeit. Aus dem Beweis, daB ein Ereignis nicht auf
die Naturkrifte zuriickzufithren ist, folgt indirekt dessen Ubernatiir-
lichkeit in sich und in bezug auf seine duBeren Ursachen. Denn, unbe-
kiimmert um den (metaphysischen, physischen, moralischen) Sicher-
heitsgrad, 1iBt sich wissenschaftlich ein Zweifaches ermitteln :

a) Die Ursache ist iiber die Natur erhaben, von ihr, von thren
Gesetzen unabhingig, da das Ereignis ganz anders auftritt, als die
Naturerscheinungen. Wie sie in sich beschaffen ist, kann man nicht
bestimmen, da die Wirkung nur ein ungewohnliches Ereignis darstellt,
sonst aber innerhalb der Grenzen der Natur verbleibt. Die herrliche
Erscheinung Christi auf Tabor zeigte einen neuen, ungewdhnlichen
Zustand seines Korpers. Sein Wandeln tiber dem Meer, die Sittigung
der Fiinftausend, die Heilung der Kranken usw. waren auBerordent-
liche Ereignisse ; aber ihrem Sein nach gingen sie iiber die Grenzen
der Natur nicht hinaus. Deshalb bleibt die Ursache in sich wissen-
schaftlich unerkannt und Gegenstand einer anderen Erkenntnisordnung.
In dieser Hinsicht kénnen wir sagen, daBl das Wunder als sinnenhaftes,
in die Natur eingebautes Ereignis, wenn auch nicht direkt, wohl aber
auf einem Umweg (indirekt) zur Anerkennung einer iibernatiirlichen
Ursache zwingt und somit ein supernaturale quoad modum i ordine
cognoscibilitatis ist.

b) Die Ursache erweist sich aber nicht einfachhin iiber die Natur
erhaben. So viel 148t sich aus der Analyse der auBerordentlichen Er-
scheinung ermitteln, dafl sie positiv von der Natur nichts zu Leihe



144 Der Méglichkeitsbeweis in der Theologie

nimmt, weder an aktiver, noch an passiver Potenz. Das allgemeinste
Naturgesetz des an die Potenz gebundenen Aktes, sowie auch die Be-
herrschung der ganzen Dynamik durch die Notwendigkeit der regel-
miBigen, kontinuierlich aufeinander folgenden Verwirklichung treten
hier ganz in den Hintergrund, ja die Freiheit von dieser Art des Werdens
ist der meist charakteristische Zug des aullerordentlichen Geschehens.
Wir miissen direkt sagen, daB die ganze Kraft unserer wissenschaft-
lichen Beweise gerade davon abhingt, daBl wir die Unterdriickung dieses
Gesetzes feststellen. Aber dabei miissen wir mit der gleichen wissen-
schaftlichen Sicherheit feststellen, da die in sich unerkannte Wirkkraft
sich an die Natur anlehnt und deren Gegebenheiten nicht als selb-
stindige, sondern als werkzeugliche Bestinde beniitzt. Man kénnte
sagen, daB sie sich den Naturgegebenheiten anpaft und somit ihre un-
endliche Energie auf die Hervorbringung jener Erscheinungen einschrinkt,
die im Rahmen der enisprechenden Naturgegebenheiten maoglich sind. In
dieser Form erscheint die Ursache als die Wirkkraft eines Kiinstlers,
der iiber die Natur Anordnungen treffen kann, die diese selbst zu treffen
oder zu verwirklichen nicht imstande wire. Das Wesen, die Ubernatiir-
lichkeit und die Grade der letzteren koénnen infolgedessen nicht nach
der Wirkkraft des Wunders bestimmt werden. Hierbei kann nur deren
konkrete Erscheinung malBgebend sein, insofern sie ndmlich die Natur-
bestinde zur Hervorbringung der auBerordentlichen Erscheinungen
beniitzt. Somit sind wir bei der allgemeinen Einteilung des Ubernatiir-
lichen angelangt, die auch auf das Wunder unverindert anzuwenden
ist. Ist also das Wunder fiir die Erkenntnisordnung seinem Wesen
nach nur der Modalitit nach iibernatiirlich, so ist es in Anbetracht der
inneren Beschaffenheit der Erscheinung und infolgedessen der von ihr
gleichsam artbestimmten Wirkkraft (in dem Sinne, wie wir dies oben
von der Tatigkeit Gottes im allgemeinen gesagt haben) dreifach: quoad
substantiam, quoad subiectum, quoad modum.

Den Sinn dieser Ausdriicke haben wir hinlinglich erklirt, so daB
wir uns mit der schematischen Daystellung der iibernatiirlichen Dyna-
mik begniigen kénnen. Wir wollen zundchst die Wirkkraft Gottes (actio
Dei active accepta) in den verschiedenen Formen betrachten, sofern
sie sich an die Natur anlehnt oder sich von derselben unabhingig be-
titigt. Dann werden wir von den Wirkungen diejenigen iibersichtlich
darstellen, die Wunder im eigentiichen Sinne sind.



Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie

145

Conspectus modorum, sec. quos actio Dei ad extra exercetur

Actio
Divina
active
accepta

3

prout excludit omnem cooperationem naturae : creatio

prout inclu-
dit coopera-
tionem na-
turae

Divus Thomas

operando
extraambi-
tum ratio-
num semi-
nalium :
Deus ut
auctor gra-

| tiae

quoad
rem

accommodando se ad rationes seminales naturae :
conservatio, gubernatio: Deus ut auctor naturae

quoad substantiam : elevando vel
transformando naturam in alium
statum vel modum essendi vel ge-
neraliter : agendo ea, quae tota
natura sec. suas potentias acti-
vas et passivas producere non
potest : beatificatio animae (in
visione beata); glorificatio cor-
poris; transsubstantiatio; raptus;
prophetia futurorum contingen-
tium, revelatio mysteriorum sim-
pliciter; positio duorum corporum
in eodem loco; mutatio motus
univerversalis

quoad subiectum :@ utens natura,
ut subiecto, educendo de eius po-
tentialitate actum in eadem non
contentum vel ad quem privative
contrarie est disposita : gratifica-
tio viae (per gratiam habitualem)
vel gloriae (per lumen gloriae) ;
obumbratio ad conceptum virgi-
nalem ; resuscitatio mortui ; illn-
minatio caeci nati ; revelatio my-
steriorum sec. quid

quoad modum @ utendo viribus naturae
praeter vel contra ordinem legum natu-
rae : inspiratio hagiographica ; revelatio
mysteriorum in sensu lato; subitanea

lcuratio morborum.

10



146

Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie

Conspectus miraculi quantum ad gradum supernaturalitatis

Miraculum :
supernaturale

quoad rem:
ex princi-
piis intrin-
secis even-
tus

quoad substantiam : cuius actus vel forma non
continetur in rationibus seminalibus naturae ;
eventus, in cuius principiis intrinsecis natura
non invenitur, nisi per modum materiae circa
quam vel in qua; quaecumque ad naturam
pertinent in alio omnino statu vel modo essendi
inveniuntur in eventu; ad quod efficiendum
nulla virtus inveniturin tota natura : glorificatio
corporis ; duo corpora esse simul in eodem loco ;
partus virginalis ; resurrectio ex mortuis propria
virtute

quoad subiectum : cuius potentia passiva non
est nata, vel contrarie disposita ad educendum
vel portandum talem actum ; eventus, in quo
natura invenitur per modum subiecti, quin
tamen ad actum vel formam producendam ex
sua nativa potentialitate aliquid conferat : con-
ceptus virginalis ; resuscitatio mortui ; illumina-
tio caeci nati

quoad modum : eventus, cuius principia intrinseca naturalia
sunt, produci tamen non potest, nisi per agens independens
a legibus naturae; quod continetur in rationibus seminali-
bus naturae quoad substantiam, sed non quoad modum

producendi,
actuationis :

i. e. sec. elevationem supra legem successivae
curatio subitanea morborum ; saturatio quinque

millium hominum paucis panibus; ambulare supra mare.

(SchiuB folgt.)



	Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie [Fortsetzung]

