
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie [Fortsetzung]

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762203

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762203
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie
Von Dr. Alexander M. HORVATH O. P.

Fortsetzung

3. Die Übernatur

Die Reichweite der übernatürlichen Ordnung können wir in großen

Zügen skizzieren.
Um zum Problem des Übernatürlichen Stellung nehmen zu können,

müssen wir vor Augen halten, daß es ebenso dreifach betrachtet werden

kann, wie das Sein im allgemeinen : a) als reines Sein, b) als dessen

stellvertretender Gegenwert, als Wahrheit, und c) als Geltungswert (Prinzip
der Dynamik), als Gutes. Als Sein wird das Übernatürliche durch
die Freiheit vom Gesetz der Potenz und des Aktes charakterisiert.
Dies kann Gott allein zu eigen sein. Das Übernatürliche durch
Teilnahme aber ist aus Potenz und Akt zusammengesetzt und infolgedessen
in die Natur hineingebaut. Der Seinswert desselben ist darnach zu
bestimmen, inwiefern die Natur in seine innere Beschaffenheit

aufgenommen wird. Je mehr sie daselbst eine Rolle spielt, desto geringer
ist der übernatürliche Seinswert, ja, wenn sie dabei selbständig
auftritt, kann die Übernatürlichkeit sehr verringert werden. Kurz : die

Erhabenheit über das Fatum, über die rationes seminales naturae ist das

Kriterium des übernatürlichen Seins.

Betrachten wir das Übernatürliche als Gegenstand der Erkenntnis,
so ist sein Wert je nach der Erhabenheit über die Erkenntnismittel
der Natur zu bestimmen. Als darstellender Gegenwert eines solchen
Seins ist dasjenige übernatürlich, was durch natürliche Erkenntnismittel

nicht angeeignet werden kann. In diesem Namen ist der ganze
Prozeß der Vergegenständlichung einbegriffen. Die Gegenständlichkeit

ist im Seinsgehalt enthalten, die Vergegenständlichung aber ist
verschieden je nach der Reichweite und Leistungskraft der Erkenntnisfähigkeit.

Da aber letztere innerhalb der Natur in den mannigfachsten
Formen vorkommt, so wird einfachhin übernatürlich genannt, was

Divus Thomas 9



130 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

über alle geschaffenen Erkenntnismittel erhaben ist. Alles übrige ist
bloß der Teilnahme nach und in so vielen Abstufungen übernatürlich,
wie dies die Erkenntnismittel der einzelnen Arten von Fähigkeiten
erheischen. In unserer Tabelle haben wir den menschlichen Verstand
und dessen Forderungen vor Augen und wollen das esse supernaturale
quoad cognoscibilitatem dementsprechend bestimmen.

Unter dem Gesichtspunkt des Guten erscheint das Übernatürliche
als begehrenswert, als Geltungsprinzip : fähig, sich selbst zu halten und
andere an sich zu ziehen, also die Dynamik zu regeln, ist in dieser
Hinsicht der Wesenszug des Übernatürlichen (wie des Seins im allgemeinen).
Wenn man die Wirkkraft in sich betrachtet, so ist sie über das Gesetz

der Potentialität einfachhin erhaben. In dieser Beziehung kann sie

nicht verschiedene Gestaltungen aufweisen : sie bleibt in sich rein,
unvermischt, über alles erhaben, von jeder Gegebenheit unabhängig.
Sie kann aber andere Wirkkräfte benützen, ihre Tätigkeit gleichsam
nach denselben richten. Wie dies in sich geschieht, ist uns unbekannt.
Wir können es nur indirekt, aus den Wirkungen ermitteln. Ist in
denselben, sei es nach ihrer inneren Beschaffenheit, sei es in der Weise ihrer
Hervorbringung, nichts von der Natur, als von einem selbständigen Prinzip,

vorhanden, so kommt der höchste Grad des übernatürlichen Werdens
und Geschehens zur Geltung. Tritt aber die Natur in die Ereignisse
ein, werden letztere in dieselbe eingebaut, so ist die Übernatürlichkeit
gemindert, und zwar umso stärker, je mehr die Natur in den Erscheinungen

hervortritt, je mehr also die an sich übernatürliche Wirkkraft
sich der Naturkräfte (aktive und passive Potenz der Natur) bedient.

Nach diesen Prinzipien ist also die Übernatürlichkeit zu bewerten,
die Einteilungen und übersichtlichen Darstellungen der Tabelle zu
beurteilen. (Siehe folgende Seite.)

Das Übernatürliche durch Teilnahme kann in verschiedenen Formen
und Abstufungen auftreten. In der ersten Gruppe (supernaturale
quoad rem) stehen solche Gegebenheiten und Erscheinungen, die irgendwie

in die Natur eingebaut werden. Je nach der Art, in der die Natur
hiebei benützt wird, unterscheiden wir das supernaturale quoad sub-
stantiam et quoad subiectum. Wenn die Natur völlig umgewandelt,
gleichsam neu geschaffen wird, so daß sie zur neuen Gestaltung in
irgendeiner Weise bloß ihr Sein hergibt, so haben wir Gegebenheiten

vor uns, die supernaturale quoad substantiam genannt werden. Bleibt
aber die Natur innerlich unverändert, ist sie höchstens die Materie,
um die etwas besonderes geschieht (materia circa quam), so daß bloß



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 131

Conspectus diversorum modorum, quibus supernaturale dicitur

Supernatural^

quoad esse :
in ordine
statico

comparative :
sec. partici-.:
pationem

sec. esse
subsisten-
tiae vel
personae

quoad
operari :
in ordine dy-
namico

absolute : esse per se subsistens ; natura naturans ;
Deus.

sec. esse essentiae deificatae per gra-
tiam : imago recreationis et gloriae

substantialiter :
unio hyposta-
tica

physi- J accidentale : dig-
cum nitas ex charac-

tere sacramen-
tali et ex aliis
consecrationibus

morale : dignitas ex ordi-
natione ad finem excel-
lentem : maternitas B. M.
Viginis
quoad rem (substantiam) :

quod medio naturali per
modum causae principalis
agente nullo modo cog-
nosci potest
quoad modum : quod
absolute loquendo medio
naturali cognosci potest,
ex adiunctis tarnen cog-
noscitur medio superna-
turali

ex parte subiecti : ad quod cognoscen-
dum subiectum non habet capacita-
tem seu virtutem sufficientem

ex parte virtutis : quando
in natura non est virtus
seu capacitas sufficiens ad

quoad fac- effectum producendumtibilia
ex parte efjectus : quod ad
vires naturae reduci non
potest

quoad agibilia : actiones humanae men-
suratae per rationes (leges) altioris
ordinis et finis

in ordine
(veri) cogni-<
tionis

ex parte me-,
dii obiectivi

in ordine
operabilitatis

äußere übernatürliche Prinzipien um sie tätig sind, so haben wir das

supernaturale quoad modum.

1. Das entitativ Übernatürliche (supernaturale quoad rem) wird
nach den inneren konstitutiven Prinzipien bestimmt und benannt. Wir
verstehen darunter alles, was in den Naturkräften (rationes seminales)
nicht enthalten ist, d. h. aus solchen Prinzipien besteht, die ihr Sein



132 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

nicht der Natur verdanken. In der Natur finden wir als Seinsprinzipien
Materie und Form, in den Kräften aber ganz bestimmte Angemessenheit

zur Hervorbringung gewisser Wirkungen. Wie und in welchem
Grade also etwa eine Gegebenheit seinshaft übernatürlich ist, muß mit
Rücksicht auf die genannten konstitutiven Prinzipien bestimmt werden.
Man muß infolgedessen sowohl die seinsgebende Form, als auch die
Materie beachten, in welcher ein Sein ist, oder aus welcher es

hervorgebracht wird. Ebenso genügt es in bezug auf die Dynamik nicht,
die Wirkkraft in sich allein zu bestimmen, sondern man wird den Seinswert

auch darnach bemessen, in welchem und wie geartetem Subjekt
die Tätigkeit vor sich geht. Aus diesen Überlegungen geht die

Einteilung des seinshaft Übernatürlichen in zwei Glieder hervor :

supernaturale quoad substantiam et quoad subiectum.

a) Dem ganzen Sein nach übernatürlich (supernaturale quoad,

substantiam) ist dasjenige, in dessen Vollendung von den Naturgegebenheiten

nichts aufgenommen wird, also was in der Natur samenhaft1
in keiner Weise begründet ist. Eine solche Seinsgegebenheit ist z. B.
Christus, d. h. die substanzielle (subsistenziale) Vergöttlichung (dei-

ficatio) einer individuell bestimmten menschlichen Natur. Hierzu
gehört die Verherrlichung des Körpers in Christus und Maria und im
allgemeinen in den Gerechten nach der Auferstehung. Eine solche

Gegebenheit stellt das in den Leib und das Blut Christi verwandelte Brot
und der Wein (species Eucharisticae) dar, wie auch das vernunftbegabte
Geschöpf in der seligen Anschauung Gottes. In der dynamischen
Ordnung können wir jene Tätigkeiten zu dieser Gattung des Übernatürlichen

rechnen, durch welche die genannten Seinsformen hervorgebracht
werden 2. Kraft der inneren Beschaffenheit der Tätigkeit werden aus
ihr die Naturenergien ausgeschlossen. Die Verwirklichung dieser

Gegebenheiten erfordert nicht nur eine Unabhängigkeit von den Natur-

1 Darunter verstehen wir eine in der Potentialität der Natur positiv
enthaltene Begründung. Denn eine negative, bloß neigungshafte Begründung, die
in der widerstandslosen, willigen Unterwerfung unter den Einfluß Gottes besteht
(potentia obedientialis), wird vorausgesetzt. Zum Begriff der potentia obedien-
tialis wird die Wirklichkeit eines Geschöpfes erfordert, aber ohne jede positive
Anlage oder Forderung des Seins, welches Gott in ihm verwirklicht. Jedes
Eingreifen Gottes, welches auf der potentia obedientialis beruht, geht nicht bloß
aus der Erhabenheit über die Naturgesetze, sondern über alle Möglichkeiten und
Forderungen der Natur hervor. Es ist in keiner Weise ein Ausfluß der Gerechtigkeit,

sondern bloß der gnadenvollen Herablassung.
2 Als solche sind bekannt : assumptio in esse personale, glorificatio animae

et corporis, transsubstantiatio.



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 133

kräften, sondern eine Erhabenheit über sie, nach welcher dieselben bis
ins Unendliche unter der Wirkkraft stehen. Man könnte nicht einmal
daran denken, die Naturkräfte zu solchen Wirkungen zu benützen.
Wenn wir also vor einem Sein oder vor einer Tätigkeit stehen, welche in
ihrer inneren Beschaffenheit nichts von den Naturprinzipien, -Kräften und

-Forderungen aufweisen, so scheinen aus dem ganzen Sein noch übernatürliche

Gegebenheiten auf. Sie sind solche kraft der inneren Wesenszüge
des Seins oder der Tätigkeit, die so rein sind, daß ihnen von der Natur
nichts beigemischt ist. Deshalb sind sie die reinsten, erhabensten Werke
Gottes, die von dem veränderlichen Schicksal einfachhin befreit sind.

b) Es kann etwas dem Sein nach eine übernatürliche Beschaffenheit

besitzen, aber so, daß bei seiner Wertung die Natur eine Rolle

spielt. Dies ist die weitere Unterabteilung des seinsmäßig Übernatürlichen,

das supernaturale quod subiectum. Wir verstehen darunter ein

Seiendes, das zwar von der Natur als Subjekt getragen wird, ohne aber
seinen Seinsgehalt von ihr erhalten zu haben. Es ist weder in seiner
inneren Beschaffenheit, noch in seiner Verwirklichung etwas von der
Natur beigemischt ; letztere ist aber in der Eigenschaft einer realen

Trägerin (per modum subiecti et causae materialis) zu dessen Bestand

notwendig x. Bei der unio hypostatica ist die menschliche Natur kein
Subjekt der übernatürlichen Persönlichkeit ; sie behält in dieser
Hinsicht (des esse suppositale) kein eigenes Sein, sondern besteht nur im
einzigen Sein des Sohnes Gottes. Nach der Menschwerdung ist die
Person des Wortes eine persona composita, worin aber die Natur nicht
ein selbständiges Glied bildet, sondern nur beziehungsweise (sec. rela-
tionem) die Subsistenz kennzeichnet. Es leiht infolgedessen die Natur
zur neuen zusammengesetzten Persönlichkeit nicht ihr eigenes sub-
sistenziales Sein, wie wenn dieselbe aus zwei selbständigen Komponenten
entstehen würde, sondern erleidet nur die Aufnahme in dieselbe und
das vollständige Aufgehen in ihr. Es ist somit das neue Sein ein
vollständig übernatürliches, von der Natur unbeeinflußter Bestand.
Dasselbe ist von der Verherrlichung des Leibes zu sagen. Es wird derselbe

ganz umgebildet und tritt in das neue Sein keineswegs nach seiner

natürlichen Beschaffenheit ein. Nur seine Individualität wird
beibehalten, die unter einer neuen Seinsweise erscheint : eine Neuschaffung
des individuell gleichen Körpers. Noch auffallender ist dies bei dem

1 Man kann es beschreiben : esse dependens a natura, tamquam a subiecto,
independens tarnen eamque superans in seipso, quoad suam entitatem.



134 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

sakramentalen Sein des Brotes und des Weines. Ihre Substanz ist nicht
Trägerin desselben, sondern durch deren Verwandlung entsteht dasselbe.

Wir haben wieder ein übernatürliches Sein vor uns, in welches, und
zu dessen Bestand die Natur nichts beiträgt. Aus diesem Grunde
müssen auch die Tätigkeiten, die diese Bestände hervorbringen, ganz
übernatürlich sein.

Wie wir schon bemerkt haben, die Unterscheidung von Natur und
Übernatur ist nicht von Seiten Gottes, sondern von Seiten der
hervorgebrachten Werke begründet. Sind in ihnen die Naturprinzipien
herrschend, so wirkt Gott als auctor naturae und seine Tätigkeit ist ein-
fachhin natürlich, im Rahmen der Natur bleibend. Werden aber die

Naturprinzipien ausgeschaltet, so ist die Wirksamkeit Gottes
übernatürlich. Und weil in den aufgezählten Fällen Letzteres der Fall ist,
deshalb nennen wir Gottes Tätigkeit einfachhin (quoad substantiam)
übernatürlich.

Ganz anders steht es um die Übernatürlichkeit gewisser anderer
Bestände und Erscheinungen : die Natur wird in sie als selbständige

Komponente aufgenommen. Es kommen hierbei nicht ihre aktiven
Wirkkräfte in Betracht, sondern ihre passive Potentialität, und diese auch

in ihrer Eigenschaft als Trägerin von höheren Seinsweisen oder als

Stellvertreterin einer Trägheit, die die Natur nicht zu überwinden
imstande ist. Das neue Sein oder die Wirkweise ist in der Natur samenhaft
nicht begründet, kann aber im Entstehen und Bestehen ohne die

subjektmäßige Mitwirkung der Natur nicht erklärt werden. Aus diesem

Grunde haben wir nicht einen rein übernatürlichen Bestand vor uns,
sondern einen gemischten, in dem die Natur in ihrer Eigenschaft als

Subjekt unvermindert besteht und diese Mitwirkung solange behält,
als die übernatürliche Gegebenheit im Sein verbleibt. Deshalb ist der
Bestand nicht dem ganzen Sein nach übernatürlich, sondern aus Natur
und Übernatur gemischt. Die Rolle der Natur ist allerdings eine ganz
untergeordnete. Sie bildet bloß die Unterlage, das Subjekt der
Übernatur, aber dieser Einfluß ist real, ohne welchen die Eigenart dieses

Übernatürlichen nicht zu erklären wäre. Mit Recht nennen wir diese

Gruppe der Übernatürlichkeit supernaturale quoad subiectum, d. h. auf
Grund des Subjektes, welches zum Tragen solcher Seinsweisen oder als

Potenz zur Verwirklichung solcher Erscheinungen an sich nicht geeignet

ist. Bei der Mitwirkung bleibt es aber in seiner Eigenschaft als Subjekt
unverändert und als solches tritt es in die Ganzheit der neuen Seinsweise

ein.



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 135

Beispiele solcher Übernatürlichkeit sind das lumen gloriae, die

heiligmachende Gnade, die theologischen Tugenden und die Gaben des

Heiligen Geistes. Bei allen diesen Gegebenheiten wird als entferntes

Subjekt die Substanz der Seele, als nächstes aber ihre Fähigkeiten
vorausgesetzt und in der Ganzheit des Seins miteingerechnet. Die Seele

und ihre Fähigkeiten bleiben in sich, ihrem Wesen nach unverändert
und der übernatürliche Bestand bezeichnet eine in ihre Natur
eingebaute und an dieselbe gebundene höhere Seins- und Wirkweise. Das

Subjekt-Sein ist indessen nicht etwa eine von außen her stammende

Inanspruchnahme und ein bloß leidendes Tragen, sondern eine innige
Vereinigung, gleichsam ein werkzeugliches Mittel, um die formende

Gestaltung der höheren Seinsweise, oder den Einfluß der Wirkkraft
in die Natur einzubauen und zu ihrem Eigentum zu machen.
Hierdurch wird erreicht, daß diese übernatürlichen Gegebenheiten dem

Subjekt nicht fremd sind, nicht seine Verkümmerung mit sich bringen
oder es gar unnatürlicherweise vergewaltigen, sondern als Objekte seines

verborgensten, positiv gar nicht begründeten desiderium naturale mit
ihm eine neue Ganzheit bilden x.

Es wird auch in der Wirksphäre ein reales Subjekt vorausgesetzt,
welches den Einfluß der übernatürlichen Ursache aufnimmt, aber weder

mit seiner aktiven, noch mit seiner positiv begründeten passiven Poten-

1 Daß wir hier mit Recht von einem desiderium naturale sprechen können,
erhellt aus der Entwicklung des Grundsatzes, daß die Seinsvollkommenheit eines
Dinges von der Vereinigung mit seinen Prinzipien abhängt. Die Quelle alles
Guten ist aber Gott. Daher ist das natürliche Verlangen jedes Geschöpfes darauf
eingestellt, von Gott so viel zu empfangen, als es seine Tragfähigkeit gestattet.
Soweit die Reichweite derselben positiv umschrieben ist, sprechen wir von dem
desiderium naturale einfachhin. Die Erfüllung desselben ist in sich möglich.
Wenn aber die Anlage bloß negativ als eine Nicht-Unmöglichkeit vorhanden
ist, so ist das Verlangen nach einem Gut nur in einem beschränkten Sinne natürlich

zu nennen. Sein Auftreten kann durch die Naturkräfte allein nicht wirklich
und wirksam gestaltet werden ; wenn es aber geschieht, so tritt es als eine
Fortsetzung und Ausdehnung der Natur auf. Die hinzugefügten Prinzipien, auf die
das Auftreten zurückzuführen ist, wirken naturgemäß auf die negative Anlage
ein, bereichern sie mit positiven Wirkkräften, die mit ihr ein Prinzip des
Auftretens bilden. So ist es auch im vorliegenden Fall. Das vernunftbegabte Geschöpf
verlangt nach der höchstmöglichen Vereinigung mit Gott. Diese ist in der
Teilnahme am gotteigenen Sein und Leben erreicht. Positiv ist es auf diese Teilnahme
nicht eingestellt, da sein ganzes Sein und Wirken im Rahmen der Natur abläuft
und nur solche Proportionen aufweist. Eine Erweiterung ist indessen auf Grund
der geistigen Wirklichkeit nicht ausgeschlossen. Daher sagen wir, daß in dem
Geistig-Sein das desiderium naturale begründet und daher aus ihm zum
Vorschein gebracht werden kann.



136 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

tialität zum Entstehen der Wirkung beiträgt. Es handelt sich indessen
hier nicht um einen bloßen Durchgangs-, sondern um einen Aufnahme-
Ort des höheren Einflusses, der in die untersten Tiefen der Natur
eindringt, die in den rationes seminales nicht gegebenen Möglichkeiten
aufsucht und verwirklicht. Es ist dies die Einwirkung auf die potentia
obedientialis und die Seinsvervollkommnung derselben der Natur nach.

In ihr müssen wir Anlagen erblicken, zu deren Auffindung ein Einblick
in die tiefsten, verborgensten Wesenszüge der Natur notwendig ist,
der aber trotzdem nicht ausreicht, um diesen Bereich für sich zu
überblicken. Um die logische Nicht-Unmöglichkeit der Seinsvollendung
nach dieser Potentialität behaupten zu können, muß die Macht Gottes
in Betracht gezogen werden. Die reale Möglichkeit kann nur auf Grund
eines Beschlusses Gottes aufleuchten. Es wird indessen immer die Natur
vervollkommnet und nach ihrer neigungshaften Unterwerfung unter
Gott benützt. Deshalb wird der Einfluß der höheren Ursache in der
Natur, als Subjekt, potenzmäßig aufgenommen und durch dieselbe auf
ein bestimmtes Ereignis eingeschränkt, welches die Züge der subjektmäßig

werkzeuglich mitwirkenden Natur an sich trägt. Solche

Wirkungen sind keineswegs positiv natürlich, aber auch nicht unnatürlich,
sondern naturgemäß, negativ natürlich, da sie den neigungshaften
Anlagen und einem darausfolgenden Verlangen der Natur entsprechen1.
Zum Wesenszug des von Seiten des Subjektes Übernatürlichen in der

Wirksphäre gehört also, daß die Natur für die Aufnahme solcher
Einflüsse oder zur Verwirklichung gewisser Erscheinungen an sich positiv
keine Eignung, ja manchmal direkt gegenteilige Anlagen besitzt, aber

subjektmäßig werkzeuglich trotzdem real mitwirkt 2. Man kann auch

1 Kraft dieser subjektmäßig werkzeuglichen Mitwirkung unterscheidet sich
der aktive und passive Einfluß Gottes von der Schöpfung. Bei dieser geht die
Tätigkeit (creatio activa) einfachhin, von jeder vorausgehenden passiven Potenz
unabhängig vor sich, und die Wirkung (creatio passiva) richtet sich bloß nach
den Ideen Gottes. Deshalb ist bei der Schöpfung jede, auch die instrumentale
Mitwirkung ausgeschlossen. Die besprochene übernatürliche Beeinflussung
hingegen setzt ein Subjekt als materia in qua oder circa quam der Tätigkeit voraus
und bleibt im Rahmen der Anlagen desselben. So wird z. B. die jungfräuliche
Empfängnis und Geburt nicht durch jedes Subjekt, sondern in einer Jungfrau
verwirklicht. In diesem Sinne sprechen wir von der subjektmäßig modifizierenden
Werkzeuglichkeit bei diesen Erscheinungen.

2 Man könnte das supernaturale quoad subiectum folgendermaßen
beschreiben : est virtus independens a potentia reali passiva positive in natura
praeexistente, vel est effectus "absque tali praeexistentia productus, natura per
modum subiecti instrumentaliter coopérante et modificante.



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 137

sagen, daß dies deshalb supernaturale quoad subiectum genannt wird,
weil die Natur, als Trägerin der höheren Wirkkraft, in eine
übernatürliche Seinsweise erhoben wird. Die Benennung wäre in diesem

Fall von der erhöhten Lage (conditio intrinseca) des Subjektes genommen,

zu deren Erreichung in ihm keine angemessene Potentialität
vorhanden ist.

Beispiele dieser Übernatürlichkeit sind : a) Von Seiten Gottes die
Annahme an Kindes Statt oder die Erhebung der menschlichen Natur
in die übernatürliche Ordnung durch den Besitz der Gnade. Man denke

daran, was wir soeben von der Qualifizierung der Tätigkeit Gottes

gesagt haben. Diese assumptio bedeutet nicht ein Aufgehen im
übernatürlichen Sein, sondern den Besitz von höheren Prinzipien im
unverändertem natürlichen Sein. Dementsprechend ist auch die Tätigkeit
Gottes nicht rein übernatürlich, sondern berührt die Natur, um sie zur
Trägerin der Übernatur zu gestalten. Desgleichen die Rechtfertigung
des Sünders, die Hervorbringung der Gnade und im allgemeinen die
Wirksamkeit der Sakramente bei der Bewerkstelligung ihrer zuerst
beabsichtigten Wirkungen, b) Die Belebung eines Leichnams gehört
auch hierher. Die Übernatürlichkeit von Seiten des Subjektes ist hier

ganz auffallend. Das Subjekt hat zum neuen Sein, richtiger zur
Wiederherstellung des früher besessenen Seins nicht nur keine Anlage, sondern
ist ihm gegenüber privativ-konträr disponiert. Deshalb tritt es in den

Besitz des früheren Lebens nicht kraft seiner natürlichen Lebensfähigkeit,

sondern auf Grund des belebenden Einflusses einer äußeren Wirkkraft,

die die natürlichen Subjekts-Gegebenheiten des Körpers benützt,
um die Seele mit dem Leibe zu vereinigen, c) Die jungfräuliche
Empfängnis und Geburt. Diese Wirkungen können nur unter dem Einfluß
einer Kraft hervorgebracht werden, die über die zweiten, geschaffenen
Ursachen volle Macht besitzt, so daß sie deren Leistungen in denselben,
aber ohne ihr Zutun bewerkstelligen kann, d) Weitere Beispiele wären
die Offenbarung der Geheimnisse, in deren Bestand die Natur
werkzeuglich aufgenommen wird (mysteria sec. quid), wie wir dies früher
ausgeführt haben ; das Eingießen von Wissen, welches in seiner ganzen
Ausdehnung natürlicherweise nicht erworben werden kann ; die Annäherung

oder Vergegenwärtigung des Zukünftigen vor einem Verstand, der
dazu nicht eingestellt ist, ist ebenfalls eine so geartete übernatürliche
Wirksamkeit, e) Man wird endlich die Dogmen hierher rechnen, sofern
sie zur formalen Erkenntnis der Geheimnisse führen. Dies vermögen
sie nicht in eigener Kraft, sondern nur als Werkzeuge des göttlichen



138 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

Lichtes, da sie ihrem eigenen Gehalte nach nicht medium in quo dieser

Erkenntnis sein können.

2. Es gibt endlich Erscheinungen, die nur ihren Modalitäten nach

in eine höhere, übernatürliche Ordnung hineinragen. An sich sind sie

natürlich und auch bei ihrem Entstehen und Bestehen kann der Natur
eine statistikmäßige Rolle zugestanden werden. Sie vermag in ihrer
Eigenschaft als Natur in die Gestaltung solcher Bestände einzutreten,
sie kann auch solche Erscheinungen hervorbringen, aber nicht in der
Weise, wie dies unter dem Einfluß einer höheren Wirkkraft geschieht.
In der Natur ist also eine reale passive Potenz zu einem solchen Sein

oder zu einer solchen Tätigkeit vorhanden, nur wird sie in der
Verwirklichung desselben durch die Naturgesetze, die ihr Sein und ihre

Dynamik regeln, gehindert. Die Übernatürlichkeit solcher Erscheinungen

besteht daher in der Erhabenheit über die Naturgesetze. Nach
der inneren Beschaffenheit des Seins und der Wirkkraft bleiben sie im
Rahmen der Natur; der tatsächlich über die Naturgesetze hinauswirkenden

und ordnenden Kraft und der Zielstrebigkeit nach reichen sie in
die übernatürliche Ordnung : supernaturale quoad modum, übernatürlich
von Seiten der Wirkkraft oder der Zielstrebigkeit. Als solche Gegebenheiten

haben wir früher die Gaben der Integrität kennen gelernt, die

nur daraus entstehen, daß der Mensch von dem Zwang gewisser
Naturgesetze befreit wird. Deshalb wird zu ihrer Verwirklichung eine von
denselben unabhängige Wirkkraft und die Hinordnung zum Ziel eines

übernatürlichen Lebens erheischt. Hierher gehören auch die sog.
gratiae gratis datae, die in einem gewissen Grad auch als parapsychische

Erscheinungen auftreten können. In ihrem vollkommenen Sein

jedoch und im Dienste der Übernatur sind sie der Modalität nach
übernatürlich. Man kann auch einige sekundäre Wirkungen der Sakramente
hierher rechnen, wie z.B. die Seelenruhe nach der Beichte, oder die

Erlangung der Gesundheit nach dem Empfang der letzten Ölung. Die
Offenbarung der natürlicherkennbaren Wahrheiten, die Schriftinspiration
(ohne Beimischung von Offenbarung), die Definitionen der Kirche, die
locutio ex cathedra gehören auch zu dieser Gattung. Die Eingießung
des Wissens, welches natürlich erworben werden kann, die
Vergegenwärtigung lokal entfernter Objekte und endlich die Dogmen, sofern sie

bei der formalen Erkenntnis der Geheimnisse medium quo et ex quo
sind, stellen weitere Beispiele dieser Übernatürlichkeit dar.

Wir können das Gesagte schematisch folgendermaßen darstellen.



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 139

Generalis divisio esse supernaturalis

quoad rem : ab intrinseco :

quod non continetur in.
rationibus seminalibus
naturae

quoad modum : ab extrin-
seco ; per aliud ; ex ad-
iunctione alicuius princi-
pii supernaturalis : quod
continetur in rationibus
seminalibus naturae, ex
eis tarnen solum per
agens a legibus naturae
independens educi potest

quoad substantiam : ex parte formae
vel actus superantis potentiam vel
exigentias naturae sive in essendo,
sive in operando ; ex principiis intrin-
secis rei, in quibus nihil invenitur ex
natura : supernaturale simpliciter vel
purum

ex parte potentiae pas-
sivae (materiae, subiecti)
positive non continentis
esse vel effectum produ-
cendum, ea tarnen per
modum subiecti susten-
tantis vel ad illa instru-
mentaliter concurrentis :

supernaturale mixtum,
sec. quid
ex parte potentiae pas-
sivae privative contrarie
dispositae respectu vi-
rium naturalium

ex connexione cum aliquo principio
supernaturali sec. cognoscibilitatem
vel finalitatem

ex praeeminentia supra leges naturae
esse et activitatem entis participati
regulantis

quoad sub-
iectum ; ex
conditioni-
bus intrin-
secis rei, si-<

ve antece-
dentibus,
sive conse-
quentibus

Unseres Erachtens muß die gleiche Einteilung der Übernatürlichkeit

in bezug auf Terminologie und Wesenszug auf allen Gebieten
beibehalten werden. Es liegt kein Grund vor, davon abzugehen oder den

Sinn irgendwo zu ändern. Wir geben unsere Einteilung in zwei Tabellen
a) für die Erkenntnisordnung, und b) für den ursächlichen Einfluß.
In beiden Fällen handelt es sich um einen Vorgang. Bei der Beurteilung
desselben sind die Gesetze der actio-passio zu beachten. Man wird daher
den übernatürlichen Bestand von beiden Seiten annehmen und bewerten
müssen. Von seiten der Tätigkeit (processio activa) kommt hierbei die

Qualität des Prinzips und seiner ganzen Ausrüstung in Betracht. Wenn
derselben von der Natur nichts beigemischt ist, oder sie rein werkzeuglich

benützt wird, haben wir einen in sich übernatürlichen Vorgang von
seiten der Tätigkeitsprinzipien (supernaturale quoad rem mit seinen

beiden Unterabteilungen quoad substantiam vel quoad subiectum) vor



140 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

uns. Ist aber die Wirkkraft nur Stellvertreterin der Naturenergien und
benützt sie dieselben zu einer über die Naturgesetze erhabenen
Tätigkeitsweise, so ist sie nur nach den Modalitäten ihres Einflusses
übernatürlich (supernaturale quoad modum). Von Seiten des Produktes (pro-
cessio passiva) ist das nämliche zu sagen. In der Erkenntnisordnung
ist die Seinsvollendung des Verstandes das Ergebnis. Man wird dessen

Wert je nach den Erkenntnismitteln beurteilen, die diese Seinsvollendung

verwirklicht haben. Ihre Beweiskraft und bindender Einfluß
(captivatio intellectus) wird im Satzband (copula) niedergelegt. Durch
dasselbe erhält der Begriffskomplex seine Gestaltung und seinen
gegenständlichen Seinswert. Weist es also den Verstand auf keine natürlichen

Erkenntnisquellen hin, so daß die verbundenen Begriffe bloße

Hilfsmittel zur Wahrnehmung des Gegenstandes sind, so ist die

Seinsvollendung, die Verbindung des Verstandes mit dem Gegenstand an
sich übernatürlich (quoad rem, vel quoad substantiam vel quoad sub-

iectum). Weist aber das Satzband auf natürliche Erkenntnismittel hin,
so daß die Seinsvollendung des Verstandes und die Verbindung mit dem

Gegenstande durch dieselben möglich ist, tatsächlich aber ganz oder

teilweise aus höheren Kraftquellen fließt, so stehen wir vor den relativ
übernatürlichen Gegebenheiten der Erkenntnisordnung. Ähnlich müssen
wir auch die Tätigkeitsweise anderer Kräfte z. B. des Willens, beurteilen,
soweit es sich bloß um eine actio immanens handelt.

In der Ordnung der actio transiens ist das Produkt nicht die

Seinsvollendung der Fähigkeit, sondern ein Bestand, dessen Sein mit
dem der Ursache gar nicht zusammenfällt. Um den Grad seiner
Übernatürlichkeit bestimmen zu können, muß es in sich betrachtet und
analysiert werden 1. Ist in seinen inneren Bestandteilen aus der Natur
nichts zu finden, oder tritt sie in dieselben bloß als werkzeuglich ver-

1 Bei dieser Analyse müssen die aktiven und passiven Naturkräfte (potentia
activa et passiva) in Betracht gezogen werden. Sie werden unter dem Namen
rationes seminales universae naturae zusammengefaßt (im Gegensatz zu den
rationes seminales materiae.

Sie können im folgenden Schema dargestellt werden :

ex proportione (per modum causae principalis),
activa ex elevatione (per modum superadditionis vel causalitatis

instrumentalis).Potentia
naturae

passiva {naturalis
: subiectum proportionatum formae vel actus.

f ut subiectum modificans esse supernaturale,
obedientialis < ut pura materia circa quam esse vel produc-

[ tionis supernaturalis.



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 141

wendetes Subjekt ein, so ist die Gegebenheit in sich übernatürlich
(supernat. quoad rem, vel quoad substantiam vel quoad subiectum).
Ist es aber den inneren Bestandteilen nach wie ein Naturprodukt, oder
bewahrt darin die Natur ganz oder teilweise ihre Eigenart, so daß das

Produkt nur in gewissen Modalitäten in eine höhere Ordnung hineinragt,

so ist es relativ, auf Grund von Beziehung zu äußeren Prinzipien
(causa efficiens vel fmalis) übernatürlich (supernaturale quoad modum).

4. Das Wunder

Alles, was dem Sein oder der Wirkweise nach scheinbar oder wirklich

über die Natur erhaben, von ihr unabhängig ist, kann im weitesien

Sinne Wunder (miraculum) genannt werden. In dieser Fassung gehört
unter diesen Begriff alles was zur Bewunderung anregt1. Ein Gegenstand,

der die Fassungskraft des Verstandes übersteigt, ist
undurchdringlich, vom Schein der Heiligkeit überstrahlt, bewunderungswürdig.
Sobald diese Beziehung gelöst wird, oder wenn sie überhaupt nicht
vorhanden ist, wenn also der Gegenstand auf der Höhe der natürlichen
Proportionen des Verstandes steht, hört die Bewunderung auf und der

Gegenstand ist alltäglich, profan 2 und durchsichtig. Im engeren Sinne
bezeichnet Wunder die Ordnung der Ursächlichkeit, in welcher die Gesetze

des esse per se subsistens maßgebend sind. In dieser Beziehung umfaßt der

Begriff die gesamte dynamische übernatürliche Ordnung, die Erhabenheit

über die Dynamik der Natur. Die Produkte selbst sind Wirkungen
der ureigenen Kraft Gottes ; sie sind, sei es in sich, sei es in ihren
Modalitäten, nur auf dieselbe zurückzuführen. In diesem Sinne zählt
Thomas die Schöpfung zu den Wundern mit der Bemerkung, daß sie nicht
in eigentlicher, unübertragbarer Bedeutung so genannt werden kann 3.

1 I 105, 7.
2 Die Etymologie des Wortes « Profan » kann zweifach, bestimmt werden.

Man nimmt Rücksicht auf die Durchsichtigkeit des Gegenstandes, der in seinen
inneren Gründen und auch den äußeren Ursachen nach dem Verstand aufleuchtet.
Diese Ableitung haben wir in unserem Buche « Heiligkeit und Sünde » S. 10

versucht. Tatsächlich aber ist die Bedeutung vom Heiligtum (phanum) genommen,
dessen Vorräume und Umgebung prophanum genannt wurden.

3 I 105, 7 und 3. Er folgt hierin dem hl. Augustin, der Tract. 24 in Joannem
(im Brevier als Homilie für den 4. Fastensonntag) sagt : Maius miraculum est
gubernatio totius mundi, quam saturatio quinque millium hominum de quinque
panibus : et tarnen hoc nemo miratur. Illud mirantur homines, non quia maius
est, sed quia rarum est.



142 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

Desgleichen die Rechtfertigung des Sünders h Sie gehört zu den größten

Werken Gottes, geschieht aber nach einer Eigengesetzlichkeit, die

in die Natur gar nicht hineinreicht. Diese Eigengesetzlichkeit und
die Macht Gottes, die auch das strafwürdige, von Gott abgewendete
Geschöpf begnadigen kann, erregen im gläubigen Gemüt die höchste

Bewunderung2. Weil sie aber nicht augenfällig, in die sinnenhaft
gegebene Weltordnung eingebaut erscheint, gehört sie nicht zu den

Wundern, die wir im eigentlichen Sinne so nennen. Im allgemeinen
wird man sagen, daß die Wirksamkeit Gottes nach außen und ihre
Produkte, sofern sie nur Gegenstände des Glaubens sind und sinnenfällig

nicht aufscheinen, Wunder im weiteren Sinne genannt werden

können. Sie können von Seiten der Angaben der Natur nicht als
außerordentliche Erscheinungen kontrolliert und beurteilt werden 3.

Ein unerläßlicher Wesenszug des Wunders ist demnach die

Vergleichbarkeit der Erscheinung mit den Naturkräften. Denn, wie Thomas
bemerkt 4, jedes Ereignis ist im Vergleich zur Allmacht Gottes winzig,
so daß wir auf diese Weise zum Begriff des Außerordentlichen,
Bewunderungerregenden nicht gelangen können. Dies ist nur dann möglich,
wenn die Erscheinung so hervorragend ist, daß sie die Proportionen der

Natur übersteigt. Die Ursache muß in ihrem Seins- und Kraftgehalt
über die Wirkung erhaben, oder ihr mindestens gleichgestellt sein. Ist
also die Wirkung über die Naturkräfte erhaben, so muß ihre Ursache
in einer höheren Ordnung gesucht werden. Über der Natur steht aber
Gott allein, so daß die Hervorbringung durch Gottes Kraft ein Wesenszug

des Wunders sein muß. Gottes Macht in ihrer allgemeinen
seinsverleihenden Eigenschaft genügt hierbei nicht. Die Artbestimmung
selbst muß göttlichen Ursprungs sein. Dies nicht in dem Sinne, als

wenn die Erscheinung eine Teilnahme am gotteigenen Sein darstellen
würde. Es genügt hierzu, wenn ein Abbild der göttlichen Schöpferkunst

1 I-II 113, 10.
2 I-II 113, 9. Wunderbar schön wird dies in der Kollekte des 10. Sonntags

nach Pfingsten ausgedrückt : Deus, qui omnipotentiam tuam parcendo maxime
et miserando manifestas.

3 So ist beispielsweise die transsubstantiatio nicht kontrollierbar. Keine
naturwissenschaftliche Analyse vermag die Spuren einer Wesensverwandlung zu
entdecken, geschweige denn dieselbe in sich festzustellen. Deshalb gehört dieser
Vorgang einer Ordnung an, die mit der Natur nichts gemein hat. Demgegenüber
ist die jungfräuliche Empfängnis und Geburt der Naturkontrolle unterworfen und,
wenn auch, als eigentliches Geheimnis, Gegenstand des Glaubens, doch als
Erscheinung in bezug auf die Erkennbarkeit nur der Modalität nach übernatürlich.

4 I 105, 8.



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 143

aufleuchtet. Man darf hierunter keinen bloßen äußeren Einfluß Gottes
verstehen. An die innere Gestaltung der Wirkung muß man vor allem
denken, an eine Wirkung, welche die Natur entweder einfachhin, oder

von seiten des Subjektes und nach den Modalitäten nicht zu stände

zu bringen vermag. Diese innere Gestaltung ist in der Kunst der Natur
nicht vorgebildet, weil sie zu deren Verwirklichung nicht die Macht
besitzt. Aus diesem Grunde kann man sagen, daß das Wunder ein

Ereignis ist, welches in der Natur samenhaft nicht begründet, in deren

rationes seminales nicht enthalten ist. Die Einteilung und die
verschiedenen Grade des Wunders müssen sich demnach nicht nach der
Wirkkraft Gottes, sondern nach der inneren Beschaffenheit der

Erscheinung richten.
Es dürfte kaum zulässig sein die Übernatürlichkeit des Wunders

einfachhin in den Bereich des supernaturale quoad modum zu verweisen
und darauf zu beschränken. Es gehört zweifelsohne dorthin in bezug
auf die Erkennbarkeit. Aus dem Beweis, daß ein Ereignis nicht auf
die Naturkräfte zurückzuführen ist, folgt indirekt dessen Übernatürlichkeit

in sich und in bezug auf seine äußeren Ursachen. Denn,
unbekümmert um den (metaphysischen, physischen, moralischen)
Sicherheitsgrad, läßt sich wissenschaftlich ein Zweifaches ermitteln :

a) Die Ursache ist über die Natur erhaben, von ihr, von ihren
Gesetzen unabhängig, da das Ereignis ganz anders auftritt, als die

Naturerscheinungen. Wie sie in sich beschaffen ist, kann man nicht
bestimmen, da die Wirkung nur ein ungewöhnliches Ereignis darstellt,
sonst aber innerhalb der Grenzen der Natur verbleibt. Die herrliche
Erscheinung Christi auf Tabor zeigte einen neuen, ungewöhnlichen
Zustand seines Körpers. Sein Wandeln über dem Meer, die Sättigung
der Fünftausend, die Heilung der Kranken usw. waren außerordentliche

Ereignisse ; aber ihrem Sein nach gingen sie über die Grenzen
der Natur nicht hinaus. Deshalb bleibt die Ursache in sich
wissenschaftlich unerkannt und Gegenstand einer anderen Erkenntnisordnung.
In dieser Hinsicht können wir sagen, daß das Wunder als sinnenhaftes,
in die Natur eingebautes Ereignis, wenn auch nicht direkt, wohl aber
auf einem Umweg (indirekt) zur Anerkennung einer übernatürlichen
Ursache zwingt und somit ein supernaturale quoad modum in ordine

cognoscibilitatis ist.
b) Die Ursache erweist sich aber nicht einfachhin über die Natur

erhaben. So viel läßt sich aus der Analyse der außerordentlichen
Erscheinung ermitteln, daß sie positiv von der Natur nichts zu Leihe



144 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

nimmt, weder an aktiver, noch an passiver Potenz. Das allgemeinste
Naturgesetz des an die Potenz gebundenen Aktes, sowie auch die

Beherrschung der ganzen Dynamik durch die Notwendigkeit der
regelmäßigen, kontinuierlich aufeinander folgenden Verwirklichung treten
hier ganz in den Hintergrund, ja die Freiheit von dieser Art des Werdens
ist der meist charakteristische Zug des außerordentlichen Geschehens.

Wir müssen direkt sagen, daß die ganze Kraft unserer wissenschaftlichen

Beweise gerade davon abhängt, daß wir die Unterdrückung dieses

Gesetzes feststellen. Aber dabei müssen wir mit der gleichen
wissenschaftlichen Sicherheit feststellen, daß die in sich unerkannte Wirkkraft
sich an die Natur anlehnt und deren Gegebenheiten nicht als

selbständige, sondern als werkzeugliche Bestände benützt. Man könnte

sagen, daß sie sich den Naturgegebenheiten anpaßt und somit ihre
unendliche Energie auf die Hervorbringung jener Erscheinungen einschränkt,
die im Rahmen der entsprechenden Naturgegebenheiten möglich sind. In
dieser Form erscheint die Ursache als die Wirkkraft eines Künstlers,
der über die Natur Anordnungen treffen kann, die diese selbst zu treffen
oder zu verwirklichen nicht imstande wäre. Das Wesen, die Übernatürlichkeit

und die Grade der letzteren können infolgedessen nicht nach
der Wirkkraft des Wunders bestimmt werden. Hierbei kann nur deren

konkrete Erscheinung maßgebend sein, insofern sie nämlich die
Naturbestände zur Hervorbringung der außerordentlichen Erscheinungen
benützt. Somit sind wir bei der allgemeinen Einteilung des Übernatürlichen

angelangt, die auch auf das Wunder unverändert anzuwenden
ist. Ist also das Wunder für die Erkenntnisordnung seinem Wesen
nach nur der Modalität nach übernatürlich, so ist es in Anbetracht der
inneren Beschaffenheit der Erscheinung und infolgedessen der von ihr
gleichsam artbestimmten Wirkkraft (in dem Sinne, wie wir dies oben

von der Tätigkeit Gottes im allgemeinen gesagt haben) dreifach : quoad
substantiam, quoad subiectum, quoad modum.

Den Sinn dieser Ausdrücke haben wir hinlänglich erklärt, so daß

wir uns mit der schematischen Darstellung der übernatürlichen Dynamik

begnügen können. Wir wollen zunächst die Wirkkraft Gottes (actio
Dei active accepta) in den verschiedenen Formen betrachten, sofern
sie sich an die Natur anlehnt oder sich von derselben unabhängig
betätigt. Dann werden wir von den Wirkungen diejenigen übersichtlich
darstellen, die Wunder im eigentlichen Sinne sind.



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 145

Conspectus modorum, sec. quos actio Dei ad extra exercetur

Actio
Divina
active
accepta

prout excludit omnem cooperationem naturae : creatio
accommodando se ad rationes seminales naturae :

conservatio, gubernatio : Deus ut auctor naturae
quoad substantiam : elevando vel
transformando naturam in alium
statum vel modum essendi vel ge-
neraliter : agendo ea, quae tota
natura sec. suas potentias activas

et passivas producere non
potest : beatificatio animae (in
visione beata) ; glorificatio
corporis ; transsubstantiatio ; raptus ;

prophetia futurorum contingen-
tium, revelatio mysteriorum sim-
pliciter; positio duorum corporum

< in eodem loco ; mutatio motus
univerversalis

prout inclu-
dit Cooperationen!

naturae

operando
extra ambi-
tum ratio-
num semi-
nalium :

Deus ut
auctor gra-
tiae

quoad
rem

quoad subiectum : utens natura,
ut subiecto, educendo de eius po-
tentialitate actum in eadem non
contentum vel ad quem privative
contrarie est disposita : gratifica-
tio viae (per gratiam habitualem)
vel gloriae (per lumen gloriae) ;

obumbratio ad conceptum virgi-
nalem ; resuscitatio mortui ; illn-
minatio caeci nati ; revelatio
mysteriorum sec. quid

quoad modum : utendo viribus naturae
praeter vel contra ordinem legum naturae

: inspiratio hagiographica ; revelatio
mysteriorum in sensu lato ; subitanea
curatio morborum.

Divus Thomas 10



146 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

Conspectus miraculi quantum ad gradum supernaturalitatis

Miraculum :

supernaturale

quoad rem:
ex princi-
piis
secis even-
tus

quoad, substantiam : cuius actus vel forma non
continetur in rationibus seminalibus naturae ;

eventus, in cuius principiis intrinsecis natura
non invenitur, nisi per modum materiae circa
quam vel in qua ; quaecumque ad naturam
pertinent in alio omnino statu vel modo essendi
inveniuntur in eventu ; ad quod efificiendum
nulla virtus invenitur in tota natura : glorificatio
corporis ; duo corpora esse simul in eodem loco ;

intrin-"! Partus virginalis ; resurrectio ex mortuis propria
virtute
quoad, subiectum : cuius potentia passiva non
est nata, vel contrarie disposita ad educendum
vel portandum talem actum ; eventus, in quo
natura invenitur per modum subiecti, quin
tarnen ad actum vel formam producendam ex
sua nativa potentialitate aliquid conférât : con-
ceptus virginalis ; resuscitatio mortui ; illumina-
tio caeci nati

quoad modum : eventus, cuius principia intrinseca naturalia
sunt, produci tarnen non potest, nisi per agens independens
a legibus naturae ; quod continetur in rationibus seminalibus

naturae quoad substantiam, sed non quoad modum
producendi, i. e. sec. elevationem supra legem successivae
actuationis : curatio subitanea morborum ; saturatio quinque
millium hominum paucis panibus ; ambulare supra mare.

(Schluß folgt.)


	Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie [Fortsetzung]

