
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Lexikographie

A Lexicon of St. Thomas Aquinas based on the Summa Theologica
and selected passages of his other works by Roy J. Deferrari and Sr. M. Invio-
lata Barry with the technical collaboration of Ignatius McGuiness O. P.
Fase. I : A-C. — Washington, The Catholic University of America. 1948.
x-262 SS.

Mit dem vorliegenden ersten Faszikel beginnt die Veröffentlichung
eines neuen, auf fünf Lieferungen berechneten Hilfsmittels zum
Thomasstudium. Die Verfasser beabsichtigen, ein Spezialwörterbuch der Sprache
des hl. Thomas von Aquin zu liefern. Ausgehend von der Erwägung, daß
Thomas — wie übrigens alle Schriftsteller des Hochmittelalters — im
Wortgebrauch und Satzbau weit von den klassischen lateinischen Autoren
abweicht, wollen sie den angehenden Thomas-Studierenden ein Mittel in die
Hand geben, in das Latein des Aquinaten einzudringen, und zwar direkt
in seinen allgemeinen Sprachgebrauch, um dann erst sein philosophisches
und theologisches Gedankengut zu erfassen. Mindestens dreimal heben sie
ausdrücklich im Vorwort hervor, daß es nicht ihre erste Absicht war, ein
philosophisches Lexikon, das direkt und ausgiebig den gedanklichen Wortinhalt

behandelte, herzustellen. Da es aber nicht möglich ist, den
Wortschatz mit seinen verschiedenen Bedeutungen aufzuführen, ohne auch den
philosophischen Inhalt zu berühren, so ist doch faktisch ein philosophisches
Lexikon zustande gekommen. Es ist gut, daß die Verfasser dieses
tatsächliche Ergebnis wenigstens berücksichtigt haben, denn hierin liegt u. E.
der Wert eines Thomas-Lexikons. Der Anfänger, der mit mehr oder minder
defizitärer klassischer Ausbildung an den Text des hl. Thomas herantritt,
stößt gewiß auf Schwierigkeiten ; doch liegen diese nicht so sehr auf sprachlichem,

als vielmehr auf philosophischem Gebiet. Wörter wie habere oder
cavere wird er wohl kaum nachzuschlagen haben, gewiß aber Ausdrücke
wie causa oder habitus. Er benötigt eben eine Erklärung der Fachausdrücke
und wird diese in einem Thomas-Lexikon suchen. Aber auch der
Fortgeschrittene und selbst der Thomas-Forscher, dem die Sprache des Aquinaten
kaum eine Schwierigkeit bietet, wird immer wieder nach einem Thomas-
Lexikon greifen zur Klärung dieses oder jenes Ausdruckes und dankbar
sein für jeden Hinweis, den es ihm bietet.

Das Werk fußt hauptsächlich auf der Summa Theologiae. Alle Wörter
der S. Th. sollen als Stichworte alphabetisch aufgeführt werden ; die
verschiedenen Bedeutungen eines jeden werden englisch wiedergegeben und
erklärt und mit Texten aus Thomas reichlich belegt. Der Benutzer wird



112 Literarische Besprechungen

also auf den Text des hl. Thomas selbst hingewiesen, wo dieser entweder
das entsprechende Wort erklärt, oder doch im Zusammenhang zu erkennen
gibt, worum es sich handelt. Viele Verweise geben konkordanzartig
Parallelstellen an.

Nach Angabe des Titels fußt sodann das Werk auf ausgewählten
Stücken der andern Thomaswerke. Viele Belegtexte, sowie auch mehrere
Stichworte stammen in Wirklichkeit aus andern Werken des Aquinaten.
In welchem Umfang und nach welchen Regeln diese anderen Werke
herangezogen wurden, wird nicht angegeben. Ein eingehender Vergleich mit dem
Thomas-Lexikon von Schütz (2. Auflage, Paderborn 1895) ergab die Lösung
dieser Frage. Im Vorwort schreiben die Verfasser : « Es ist unsere Ansicht,
daß alle wertvollen lexikographischen Studien, die bisher auf diesem Gebiet
gemacht wurden, im Interesse einer fortschreitenden Erforschung voll
ausgenützt werden sollen. Deshalb wünschen wir hier unsere besondere
Verpflichtung dem Thomas-Lexikon von Dr. Ludwig Schütz gegenüber zu
erwähnen » (S. vu). Das « voll ausgenützt werden sollen » muß hier ganz
buchstäblich genommen werden, denn in Wirklichkeit übernehmen die
Verfasser Wort für Wort das gesamte Thomas-Lexikon von Schütz, indem sie
einfach die von Schütz deutsch gegebenen Erklärungen ins Englische
übertragen. Da Schütz sein Lexikon aus sämtlichen Werken des hl. Thomas
zusammenstellte, so übernehmen die Verfasser des neuen Lexikons aus
Schütz auch alle Stichworte und Zitate, die nicht der S. Th. entstammen.
Darüber hinaus bringen sie als Stichworte alle Wörter der S. Th., auch
die, deren Bedeutung keine besondere Schwierigkeit bereitet, und die
deshalb bei Schütz, der nur « Kunstausdrücke » bietet, fehlen. Diese neuen
Artikel werden ausschließlich mit Texten der S. Th. belegt.

Als Text der S. Th. wird laut Vorwort (S. vin) die Leonina gebraucht
(jedoch S. 164 a, Z. 31 steht « spatiosior » nach dem Textus receptus, wo
die Leonina « speciosior » hat) ; für die übrigen Werke wird die Ausgabe
von Vivès herangezogen. Es wäre jedenfalls zu wünschen gewesen, daß
alles bisher Erschienene nach der Leonina zitiert worden wäre, da schon
Schütz die Aristoteleskommentare nach dieser neuen Ausgabe benützte.
Gerade bei den Aristoteleskommentaren erlaubt dieselbe ja, mit den
hinzuzuziehenden Handausgaben von Cathala und Pirotta, eine viel genauere
Zitationsweise.

Die Zitationsweise der S. Th. ist ganz neu : PP Prima Pars,
PS Prima Secundae, SS Secunda Secundae, PT Pars Tertia,
PTS Partis Tertiae Suppl. ; dann Q. quaestio, Art. articulus. Ist
diese Art vorteilhafter als die allgemein gebräuchliche und verständliche,
klare und raumsparende traditionelle Zitationsweise Man vergleiche :

PP. Q. 2. Art. 3c I, 2, 3c. Jedenfalls sticht sie gegenüber der traditionellen

Zitationsweise ab, die bei den übrigen Thomaswerken aus Schütz
mitübernommen wurde. Schon im Interesse einer Editions-Ästhetik wäre
eine Vereinheitlichung angebracht gewesen.

Die Verfasser machen keine Anstrengung, das von Schütz gebotene
Material zu verbessern. So wird z. B. der Artikel Causa mit seinem
heillosen Durcheinander unverändert wiedergegeben (S. 138-143), mit bloß zwei



Literarische Besprechungen 113

Zusätzen : unter (2), (e5) causa sui esse, aus I, 61, 1, welcher Ausdruck
aber keinen neuen Begriff enthält, und unter (6), (a) causa afînitatis, aus
Suppl. 55, 2 ad 1 et 2, wo aber causa nicht den unter (6) gemeinten Sinn
einer Gerichtssache hat, sondern allgemein Ursache bedeutet : causa affin i-
tatis fuit matrimonium, d. h. die Ehe war die Ursache, daß eine Affinität
entstand.

Unter Cognitio werden mit Schütz an erster Stelle als Arten der
Erkenntnis im weiteren Sinn die cognitio coitus und cognitio notitiae
unterschieden. Cognitio im Sinne der Begattung hat mit Erkenntnis nichts zu
tun und wäre höchstens an letzter Stelle, als eine dem alttestamentlichen
Sprachgebrauch entlehnte Nebenbedeutung zu erwähnen.

Unter Abstraho wird als 5. und letzte Bedeutung angegeben : to grasp,
understand, also : erfassen, verstehen. Das ist ganz verfehlt ; abstrahere hat
nie diesen Sinn, der auch nicht auf die gegebenen Zitate zutrifft : « quantitas
mathematica non abstrahit a materia intelligibili, sed a materia sensibili »

III, 77, 2 ad 4 ; « scientia naturalis a materia abstrahit » Trin. 2, 1, 2 ad 1

(besser : Trin. 5, 2 ad 1) usw. Hier gibt übrigens Schütz (unter II, S. 5)

den Sinn ganz richtig wieder mit : absehen, Abstand nehmen.
Nicht glücklicher waren die Verfasser bei der Abfassung ihrer eigenen

Artikel. Zu Absum, abesse : Der Text « prima ergo cognitio rerum in Verbo
affuit angelis a principio suae creationis » I, 62, 1 ad 3, gehört unter adsum.

Zu Averroes: Dieser Name ist nicht indeclinable; cf. De unitate intel-
lectus, ed. Keeler, S. 1, Z. 7 : Averrois, S. 38, Z. 37 : cum Averroe. Ein
Verweis auf den Artikel Commentator, wo auch das Todesjahr (f 1198)
angegeben ist, wäre hier angebracht gewesen.

Zu Canis : Wenn auch schon III, 80, 6 ad 1, der Schrifttext « Nolite
sanctum dare canibus » metaphorisch von den öffentlichen Sündern gedeutet
wird, so kann man doch nicht behaupten, daß canis bei Thomas « öffentlicher

Sünder » heißt.
Zu Cupisco wird ein einziger Text aufgeführt, der aber nur das

Zusammengesetzte concupisco enthält und folglich unter dieses Wort gehört.
Der Druckfehlerteufel, der immer ein lästiger Geselle ist, spukt viel

zu häufig in diesem Lexikon herum, wo es, wie in jedem Nachschlagewerk,
auf äußerste Genauigkeit ankommt.

Erwähnen wir zum Schluß, was die Verfasser uns noch versprechen.
Sobald finanzielle Möglichkeit gegeben ist, soll eine vollständige
Wortkonkordanz der S. Th., die zur Herstellung dieses Lexikons angelegt wurde,
veröffentlicht werden. Sodann soll mit der Zeit das Lexikon systematisch
auf alle Werke des hl. Thomas ausgedehnt werden, bis ein absolut
vollständiges Thomas-Lexikon zustande kommen kann. Wir würden diesem
schönen Versprechen mit mehr Vertrauen entgegen sehen, wenn die
Verfasser uns in dieser ersten Lieferung ihres Unternehmens eine bessere Probe
ihres Könnens gegeben hätten.

Rom, Pontificio Istituto S. Anselmo. /. P. Müller O. S. B.

Divus Thomas 8



114 Literarische Besprechungen

Philosophie

Soeren Kierkegaard: Diario I (1834-1848). A cura di P.C.Fabro.
— Brescia 1948.

Im vorliegenden Band gibt uns P. Fabro als erstes großes Ergebnis
seiner Kierkegaard-Studien den ersten Teil einer sehr sorgfältig veranstalteten

Auswahl und Übersetzung der Tagebücher. Sie beruht auf der 1938
vollendeten 19bändigen kritischen Ausgabe der nachgelassenen Papiere
K. s von Heiberg, Kühr und Torsting und besitzt darum gegenüber der
Übersetzung Th. Haeckers, dem nur die ersten 11 Bände der neuen
Ausgabe zur Verfügung standen, den großen Vorteil einer vollständigeren und
textlich gesicherteren Vorlage. In der Auswahl der Texte richtet sich
P. Fabro vor allem nach dem Gesichtspunkt der doktrinellen und
religiösen Bedeutsamkeit der Einträge. Der Charakter von K.s Religiosität
und Reflexion bringt es indes von selbst mit sich, daß damit auch seine
intime Lebensgeschichte und innere Entwicklung zur Darstellung kommt,
auch wenn der Herausgeber sein Auswahlkriterium vor autobiographisch
aufschlußreichen Aufzeichnungen hätte weniger weitherzig zurücktreten
lassen. Man weiß, welche entscheidende Wichtigkeit die Tagebücher für
das Verständnis der letzten Antriebe und Anliegen der Denkarbeit K.s
besitzen und wie notwendig sie sind, um Sinn und Abzielung der
Pseudonymen Schriften, die sich in indirekter Kommunikation an den Leser
wenden, richtig zu verstehen. Die gewissenhafte Arbeitsweise und
ausgezeichnete Kennerschaft P. Fabros bieten sichere Gewähr dafür, daß der
Benutzer seiner Ausgabe die Texte, die geeignet sind, ihm die innerste
Sphäre von K.s Denken zugänglich zu machen, in einer umsichtig getroffenen

Auswahl und in sorgfältiger Übertragung zu Händen haben wird.
P. Fabro schickt dem Ganzen eine ausführliche und gehaltvolle

Einleitung voraus. Die Aufgabe, K. einem Leserkreis nahezubringen, dem der
große Däne bis jetzt verhältnismäßig wenig zugänglich gewesen ist, bringt
es zwar mit sich, daß der Herausgeber sich zum Teil den Zielsetzungen
einer ersten Einführung anpassen muß. Andererseits aber gewinnt seine
Einleitung gerade dadurch, daß sie die Gestalt K.s mit Rücksicht auf
die Bereitschaft des durchschnittlichen italienischen Lesers zeichnet, ihre
eigene Distanz und ihre eigenen Annäherungswege, durch die sie zu einer
sehr wertvollen und beachtenswerten Bereicherung unserer katholischen
K.-Darstellungen wird. P. Fabro sieht das Werk K.s sich entfalten zwischen
der denkerischen und seelischen Einstellung des Beginns, die uns vielleicht
nur durch den Ernst ihres Verantwortungsbewußtseins und die mutige
Eindringlichkeit und Ehrlichkeit ihrer Selbsterforschung anzuziehen vermag,
und der tiefen Religiosität und Innerlichkeit des reifen K., die aus dem
Pietismus seines Vaterhauses erwächst und ihn zu einer ungeahnten
geistigen Höhe und Weite emporbildet. Die religiöse Haltung, zu der K.
sich nach dem Zeugnis vor allem seiner Tagebücher durchringt, ihr lebendiger

Glaube an die Vorsehung Gottes, ihre demütige Aufnahmebereitschaft

gegenüber dem Wort des Herrn, bilden nach dem Übersetzer die



Literarische Besprechungen 115

endgültige Dimension von K.s Leben und Schallen. In ihnen erreicht
er auch de facto die schlichte Positivität gläubigen Vertrauens, die das

Gegengewicht bildet zu seiner Lehre von der im Paradox endenden
Dialektik des theologischen Denkens und der auf das Scheitern aller faßbaren
Ideale und Sinngebungen gegründeten religiösen Beziehung zu Gott. P. Fabro
ist keineswegs nachsichtig oder gar unkritisch gegenüber der unsicheren
Theologie und der fessellosen Zergliederungs- und Probiersucht K.s. Aber
er beurteilt die erstere vor allem als Folge der kulturellen und geschichtlichen

Lage, in der K. lebte, und die zweite als die negative Auswirkung
einer außergewöhnlichen Fähigkeit, Situationen und Möglichkeiten des
Lebens zu erhellen und auf ihre Implikationen hin durchzudenken. P. Fabro
glaubt, daß die Grundmotive des K. sehen Denkens unter Zugrundelegung
der philosophia perennis und der katholischen Theologie entwickelt und
in befriedigender und schlüssiger Weise zur Durchführung gebracht werden
könnten. Er sieht in ihnen den gegebenen Ausgangspunkt einer christlichen

Existenziallehre.
Wir möchten dieser Auffassung nicht direkt widersprechen. Aber es

scheint uns, daß sie trotz der Vorsicht und Kritik des Verfassers doch
in einer sehr prinzipiellen Hinsicht noch eine weitere Nachprüfung erfordert.

K.s Werk im Ganzen genommen liegt zwischen den bewegenden
Momenten einer schlichten, in gewissem Sinn unmittelbaren Religiosität
und Gläubigkeit und dem Bedürfnis, sich über diese Haltung nach
Maßstäben und Vergleichsgrößen Rechenschaft zu geben, die von der inneren
Motivierung und Begründung des Glaubens absehen. K. beschreibt, wo
er aufhört seine Religiosität in den Formen frommer Betrachtung und
Zwiesprache mit Gott auszudrücken, die christliche Existenz doch wieder
in einer Weise, die sie letztlich den Weisen der Sinngebung unterstellt,
nach denen die welthafte Existenz sich einen Halt zu schaffen suchen
muß. Daß er die bestehenden und herrschenden Ideale als dialektisch
nicht zu Ende gedachte und gelebte Daseinsformen erweist und daß er
ihnen die religiöse Innerlichkeit als transzendent und qualitativ überlegen
gegenüberstellt, hebt nicht auf, daß er die letztere, indem er sie als Wagnis
zum Paradox und zur leidenschaftsgetragenen Subjektivität bestimmt, als
eine höchste Steigerung heroischen Sich-zum-Einsatz-Bietens darstellt und
auf diese ihre Größe ihre Überlegenheit zu gründen sucht. Das christliche

Glaubensleben erscheint damit dennoch wieder humanisiert. Wenn
K. sich selbst als den Poeten des Religiösen versteht, bestätigt er eigentlich,
bei der Auffassung die er sich von der Stellung des Dichters macht, diese

Schwierigkeit aus seinem eigenen Munde. Es ist ohne genaue Prüfung
nicht zu entscheiden, ob die beschriebene Tendenz nicht schon die ersten
Ansätze von K.s Existenzialanalyse in einer Weise mitbestimmt, die auch
ihnen gegenüber eine kritische Abstandnahme nötig macht. Die Frage, ob
es möglich und richtig ist, den Aufbau einer christlichen Existenzial-
philosophie von K.s Grundmotiven aus zu unternehmen, scheint uns darum
noch eine weitere Erörterung zu verlangen.

Rom, S. Anselmo. B. Thum O. S. B.



116 Literarische Besprechungen

Th. Bovet : Die Angst vor dem lebendigen Gott. Eine allgemeine Pathologie

der Religion (Der Mensch und seine Ordnung, Bd. IV). — Bern,
P. Haupt. 1948. 166 SS.

Der belesene Autor, der bereits durch die drei ersten Bände der
Sammlung « Der Mensch und seine Ordnung » bekannt ist (vgl. Besprechung
im Div. Thom. 25 (1947) 225 ff.), versucht in diesem Bande, die Krankheit
der Religion darzustellen. Dabei geht es ihm nicht um den kranken
Menschen, sondern um die falsche Vorstellung von Religion, welche sich der
Mensch etwa machen könnte und auch tatsächlich macht. Es ist also dem
Verfasser, wie er (S. 17) eigens sagt, nicht um die Darstellung psychopatho-
logischer Erscheinungen an religiösen Persönlichkeiten zu tun, sondern um
« die Erkrankung des religiösen Lebens als solchem ». Den Ansatz, von
einer Pathologie der Religion sprechen zu können, sieht der Autor in einer
Unterscheidung im Glaubensakt : « Indessen muß man doch in jedem
Glaubensakt und erst recht jedem theologischen Denken zwei Elemente
unterscheiden : Den Anspruch Gottes, sein 'Wort' an uns, und die menschliche

Antwort darauf, unser 'Hören'. So klar es ist, daß Gottes Wort
nicht schwach oder krank sein kann, so klar ist es auch, daß unsere Antwort
entsprechend unserem Wesen schwach oder krank sein kann, ja, im tiefsten
Grunde immer schwach und krank ist. Dadurch wird aber eben unsere
Beziehung zu Gott gestört oder gefährdet. Hier ist der Ansatzpunkt der
Religionspathologie» (S. 18). Der Autor will darum das Menschliche im
religiösen Phänomen wiederum in die rechte Ordnung zum Worte Gottes
bringen. In dieser verhängnisvollen, der protestantischen Theologie, etwa
Karl Barth und Emil Brunner (wenn auch in verschiedener Auslegung)
geläufigen Unterscheidung liegt das grundsätzliche Mißverständnis und Übel
des ganzen Buches unseres Verfassers. Die Begegnung mit Gott soll immer
wirklicher werden, wie der Autor sagt, « indem Gottes Wort immer mehr
von allen menschlichen Worten gereinigt wird, die wir andauernd dazu
sprechen » (S. 21).

Natürlich weiß auch der katholische Theologe um das rein Menschliche,
das sich oft in das Glaubensleben einschleicht. Er weiß aber ebenfalls,
und er hält unerschütterlich daran fest, daß das Wort Gottes im Dogma
eine wesentliche Verbindung mit dem menschlichen Worte eingegangen hat.
Religion ist ihm darum nicht nur « ein kompliziertes Gefüge von Gefühlen,
Haltungen und Vorstellungen einem außerpersönlichen, 'jenseitigen' Wesen
gegenüber» (S. 15), sondern lebendige Verbundenheit mit Gott auf dem
glaubensmäßigen Grunde von in menschlichem Worte ausgesprochenen
göttlichen Wahrheiten. Unserem Verfasser muß aus seiner Verzerrung des
Glaubensaktes jede dogmatische Formulierung als eine Pathologie der
Religion erscheinen : « Ein weiteres irreführendes Gottesbild entsteht dann,
wenn man den Glauben mit der theologischen Reflexion verwechselt und
damit rein spekulative Begriffe als konkrete Glaubenswirklichkeit hyposta-
siert. Brunner zeigt das mit befreiender Klarheit am Beispiel der Trinitäts-
lehre, die wohl für die theologische Reflexion Zentrum ist, nicht aber
Gegenstand der Predigt sein soll. Ähnliches gilt von der Prädestinationslehre,

von der Lehre der unbefleckten Empfängnis und andern, die als



Literarische Besprechungen 117

theologische Hilfskonstruktionen ein Analogon zur physikalischen Hypothese

bilden mögen, welche fallen gelassen wird, sobald sich eine
befriedigende andere Anschauung findet. Manche Theologen streiteji sich aber
gerade um diese Hilfskonstruktionen am heftigsten, und ihr Kirchenvolk
meint, ihnen nacheifern zu müssen, statt im Alltagsleben Christus mit
Taten nachzufolgen. Auch das ist eine religiöse Krankheit» (S. 38).

Manch Schönes läßt sich in dem Buche lesen, so z. B. die Verzerrung
des Religiösen im Skrupulanten (S. 66 ff.), die tiefe Sicht des politischen
Kampfes zwischen Ost und West (S. 147). Und dennoch steht all das in
einem Rahmen, der in seiner ganzen Weite dem katholischen Denken
absolut widerspricht. Es ist gewiß wahr, daß wir Katholiken, überhaupt
wir Christen, uns wiederum auf die Wirklichkeit der Begegnung mit Gott
besinnen und dementsprechend im praktischen Leben um ein ausgeglichenes,
harmonisches Gottverbundensein bemühen und vor allem durch tätige
Liebe dieses Gottverbundensein beweisen müssen. Es ist gewiß wahr, daß
es im Grunde auf das augustinische « dilige et quod vis fac » ankommt.
Und dennoch bleibt die Wirklichkeit der in der Liebe sich vollziehenden
Gottverbundenheit an die im menschlichen Wort inkarnierte Gotteswahrheit
gebunden.

In keinem seiner Bücher hat unser Verfasser seine dem katholischen
Denken diametral entgegengesetzte Grundauffassung vom Religiösen so klar
und auch so schroff ausgedrückt wie in diesem. Das Buch ist für einen
katholischen Laien betörend und irreführend, weil es ihm die Klarheit der
Offenbarung raubt. Der katholische Theologe, der die dunkel verschwommenen

Wege dieses Buches mit hellem Auge übersieht, mag sich bei der
Lesung immerhin der alten katholischen Wahrheit erinnern, daß wir mit
der Klarheit des Glaubens die Glut der Gottesliebe verbinden müssen, der
forma omnium virtutum.

Freiburg (Schweiz). A.F. Utz O.P.

A. M. Horvâth 0. P. : Tractatus philosophici aristotelico - thomistici.
Vol. I. Quaestiones ad Logicam et ad cognitionem humanam referibiles. —
Budapestini 1949. 377 SS.

Dieses Werk soll kein Handbuch für Anfänger sein. Der Verfasser
will auch nicht einen großen Traktat vorlegen, in dem alle logischen
Fragen systematisch geordnet sind, vielmehr geht sein erstes Bemühen
dahin, zu zeigen, wie die ganze logische Ordnung im objektiven Sein
begründet und daher von ihm abhängig ist. Dieses Sein bildet dadurch,
daß es als erste Ursache Gott selbst und als Wirkung eine Anteilnahme
am göttlichen Sein ist, eine solche Einheit, daß alle Einzeldinge zu ihm
in einem Verhältnis von Teilen zum Ganzen stehen und daher ihre
Wesenheiten nur vom allgemeinen Sein aus recht verstanden werden
können. Daraus erklärt sich, warum unser menschlicher Verstand bei
allen seinen Wesenserkenntnissen mit dem allgemeinen Seinsbegriff anfängt.
Auf dem langen, stationsreichen Wege vom allgemeinen Seinsbegriff bis
zu einer einigermaßen befriedigenden Wesenserkenntnis muß er nicht nur



118 Literarische Besprechungen

mit analogen oder mehrdeutigen Begriffen anfangen, sondern auch immer
wieder auf solche zurückgreifen. Daher ist es zu bedauern, daß in
manchen Lehrbüchern der Logik der Analogie so wenig Aufmerksamkeit
geschenkt wird, und ist es ein Verdienst Horvâths, daß er ihre Bedeutung
für die Logik so gründlich herausgestellt hat. Mit Recht betont H. Seite 120,
daß die Dinge in ihrem physischen Sein weder eindeutig noch mehrdeutig
sind, daß sie aber den Dualismus von analogen und univoken Begriffen
in unserem menschlichen Verstände objektiv begründen, und daß unser
Verstand diese Unterscheidung braucht, um die Dinge recht zu verstehen.

Manser zeigt in seinem Buch « Das Wesen des Thomismus », daß der
reale Unterschied zwischen Akt und Potenz für die ganze thomistische
Philosophie grundlegend ist. Horvâths Buch liefert den Beweis, daß das
auch für die Logik zutrifft. Es sei hier nur auf seinen Traktat « De
privatione » hingewiesen, in dem gezeigt wird, wie ein Erkenntnisakt den
anderen vervollkommnet, sowie auf das, was H. über die virtualitas con-
ceptuum sagt.

Ein drittes Verdienst Horvâths scheint mir darin zu liegen, daß er
die gleichfalls vielfach verkannte, ja zuweilen geleugnete Bedeutung der
Universalienlehre für die logische Ordnung so fühlbar zum Bewußtsein
bringt. Gewiß, die Universalien haben auch einen psychologischen und
einen kriteriologischen Aspekt. Aber eine noch so gründliche Behandlung
dieser beiden Aspekte macht die logische nicht überflüssig.

H. nennt sein Werk « Tractatus philosophici », etc. Indem er auch
quaestiones ad cognitionem referibiles in den Untertitel aufgenommen hat,
wollte er sich offenbar das Recht wahren, gelegentlich über den Bereich
des Logischen hinauszugehen und in andere Gebiete Abstecher zu machen.
Das hat für die klare Linienführung der Gedanken Gefahren, deren sich
der Verfasser zwar bewußt (3) gewesen ist, über die er aber nicht immer
so Herr wurde, daß der Leser ihm leicht folgen kann.

Dieser erste Band behandelt nach einer allgemeinen Einführung in
die Logik nur Fragen, die die erste menschliche Denktätigkeit, die simplex
apprehensio betreffen. Den Stoff teilt er ein in fünf große Abschnitte,
von denen die beiden ersten « De referibilitate conceptuum (idearum)
mentis » und « De divisione idearum » sowie der letzte « De modis sciendi »

(definitio et divisio) weiter in mehrere Traktate oder Einzeluntersuchungen
aufgeteilt sind. Es würde zu weit führen, wollten wir den reichen Inhalt
dieser Untersuchungen auch nur summarisch wiedergeben. H. liebt es,
seine subtilen und bis an die Grenzen des Möglichen gehenden
Unterscheidungen durch Schemata abzuschließen, mittels derer er das Gesagte
übersichtlicher machen möchte. Bei seinen Begriffsbestimmungen kommt
dem Leser so recht zum Bewußtsein, wie unvollkommen auch die so oft
gerühmte Einheitlichkeit der scholastischen Terminologie ist. Typische
Beispiele sind die Begriffe conceptus obiectivus, idea, ratio und intentio.
Daher muß sich auch ein Scholastiker, um Horvâths Buch ganz zu
verstehen, fast wie bei einem modernen Philosophen, erst einen Index
anlegen von den Bedeutungen, in denen gewisse Ausdrücke genommen sind.
H. will es niemandem übelnehmen, daß er ihm hier nicht immer folgt.



Literarische Besprechungen 119

Als eine Eigentümlichkeit des Buches dürfte es wohl angesehen werden,
daß H. die Philosophie des hl. Thomas wiedergeben will, dabei aber schon
eine solche Kenntnis derselben voraussetzt, daß einer sie bereits tief erfaßt
haben muß, um ihn zu verstehen. Man kann bei der Darstellung dieser
Philosophie zuviel mit Zitaten arbeiten, man kann aber auch so wenig
zitieren, daß der Leser etwas mehr Belegstellen wünscht. Zuweilen würden
die Formulierungen der Gedanken bei H. durch einen Text aus dem
hl. Thomas leichter verständlich werden. Aber das soll nicht heißen, daß
man nicht umgekehrt durch dieses Buch auch die Lehre des Aquinaten
tiefer erfassen lerne.

Wie bereits bemerkt, behandelt dieser erste Band nur Fragen, die die
simplex apprehensio betreffen. Möge es dem Verfasser gelingen, auch die
beiden anderen Denktätigkeiten, das Urteil und den Schluß, mit gleicher
Gründlichkeit zu behandeln und so das begonnene Werk zu vollenden.

Rom, S. Anselmo. M. Thiel O. S. B.

Fr. Nuyens : L'évolution de la psychologie d'Aristote. Ouvrage traduit
du néerlandais. Préface par A. Mansion. — Louvain, Editions de l'Institut
Supérieur de Philosophie. 1948. xvi-353 SS.

Werner Jaeger hat in seinen beiden Werken, Studien zur Entstehungsgeschichte

der Metaphysik des Aristoteles (Berlin 1912) und Aristoteles Grundlegung

einer Geschichte seiner Entwicklung (Berlin 1923), die Aristotelesforschung

in ganz neue Bahnen gelenkt. Daß diese Werke auf starke
und berechtigte Kritik stießen, ändert nichts an dieser Tatsache. Als
erster machte er einen weitausgreifenden Versuch, die Entwicklung des
aristotelischen Gedankens vom platonischen Anfangsstadium bis zur
endgültigen Fassung zu verfolgen, um dadurch die chronologische Folge der
einzelnen Werke festzulegen.

Dasselbe Ziel, unter Vermeidung der von Jaeger begangenen
Fehltritte, steckte sich auch N. in seinem erstmals 1939 holländisch veröffentlichten

Buch Ontwikkelingsmomenten in de zielkunde van Aristoteles. Es ist
sehr zu begrüßen, daß Prof. A. Mansion von Löwen eine, weiteren Kreisen
zugängliche, französische Ubersetzung dieses wertvollen Werkes in die Wege
leitete.

Das Buch bietet viel mehr, als der Titel eigentlich andeutet. Das
Leib-Seele-Problem bietet das Mittel, das gesamte Corpus aristotelicum
auf seine Entwicklung hin zu untersuchen. Es bietet für diesen Zweck
eine feste Grundlage, da Aristoteles in fast allen Schriften auf dieses
Problem zu sprechen kommt. Dazu kommt noch, daß die zwei Schriften,
die als Ausgangs- und Endpunkt der Entwicklung dieser Lehre in Betracht
kommen, chronologisch ziemlich festliegen : der Eudemos, kurz nach 354
verfaßt, in dem eine durchaus platonische Psychologie dargestellt wird,
und De anima, aus den letzten Jahren des Aristoteles, in dem der Hylo-
morphismus eindeutig auf das Verhältnis von Leib und Seele angewandt
ist. Zwischen beiden extremen Thesen entdeckte N. eine Übergangslehre :

Leib und Seele werden nicht mehr als sich entgegengesetzt aufgefaßt ;



120 Literarische Besprechungen.

sie bilden ein natürliches Ganzes, aber beide Teile bewahren eine gewisse
Unabhängigkeit einer gegenüber dem andern.

Durch Anwendung dieses Kriteriums stellt N. die chronologische Folge
der Schriften neu auf, je nachdem diese mit der These des Eudemos, mit
der Übergangslehre oder mit der Lehre des De anima übereinstimmen.
Die Ergebnisse dieser Erörterung lassen vor allem das, was Jaeger von
der « geschichtlichen Entwicklungsnotwendigkeit » sagte, als hinfällig
erscheinen. Große Teile der Metaphysik (Z, H, 0 und A) setzen die hylo-
morphe Lehre im Leib-Seele-Verhältnis voraus und gehören folglich in
die letzte Lebensperiode des Stagiriten. Das zeigt, daß dieser sein ganzes
Leben lang Metaphysiker blieb, und daß er Wissenschaft und Philosophie
immer parallel betrieb.

Gleichzeitig mit dem psychologischen Problem erörtert N. auch das
noetische Problem, das Verhältnis des voûç zur menschlichen Seele, das
sich in umso schärferer Form stellt, je mehr Aristoteles von der
platonischen Lehre absteht und zur hylomorphen Interpretation sich hinwendet.
N. weist nach, daß dieses Verhältnis immer ein Problem blieb für Aristoteles,

in dem er auf eine definitive Lösung nicht kam. Im letzten Stadium
des Ringens nach einer Lösung wird der voûç als immateriell, ewig und
von der Seele getrennt dargestellt.

Das Buch legt eine überaus genaue und tiefe Kenntnis des
aristotelischen Schrifttums an den Tag. Aristoteles wird in dankenswerter Weise
ausgiebig, sei es im Text oder in den Noten, zitiert, so daß der Leser deu
Beweisgang genau überprüfen kann. Eine übersichtliche Zusammenstellung
der sich ergebenden Chronologie der Werke des Aristoteles wäre sehr
willkommen gewesen.

Rom, S. Anselmo. Johannes P. Müller O. S. B.

Fundamentaltheologie

A. M. Horvâth O.P. : Synthesis Theologiae Fundamentalis. In usum
studentium ad gradus academicos adspirantium. — Im Selbstverlag des
Verfassers, Budapest XIV, Szt. Domonkos u. 3 und Freiburg i. d. Schweiz,
Paulus-Verlag, 1948. 212 SS.

Der Verf. hat sich in einer stattlichen Reihe von Werken den Ruf
eines ausgesprochen spekulativ und systematisch gerichteten Fachmannes
sowohl auf philosophischem wie auf theologischem Gebiete erworben. Auch
das vorliegende Werk bestätigt diesen Ruf. Es sollte kein eigentliches
Lehrbuch der Apologetik entstehen. Die Absicht geht vielmehr dahin, Sinn
und Bedeutung der Apologetik, die mit Fundamentaltheologie identifiziert
wird, aufzuzeigen, ihre Stellung innerhalb der Gesamttheologie klarzulegen,
die Möglichkeit einer befriedigenden, sachgerechten Lösung ihrer Aufgabe
nachzuweisen. H. möchte vor Augen führen, daß es sich um eine systematisch

einheitliche Wissenschaft handelt, die nach geschlossen konsequentem,
zielstrebigem Plan gebaut ist, ein und denselben Hauptgegenstand erörtert



Literarische Besprechungen 121

und beleuchtet. Das wider den Vorwurf, Apologetik erscheine als ein aus
innerlich nicht recht verbundenen Teilstücken zusammengeflicktes Gebilde.
Wir brauchen nicht eigens zu betonen, daß H. immer wieder auf die Lehren
des hl. Thomas von Aquin zurückgeht und seinen Standpunkt ausnahmslos
mit dessen Texten belegt, denn der fortwährende, aber auch auffällig
exklusive Anschluß an Thomas kennzeichnet die Schriften von H. unter
allen. So bietet ihm hier die Bestimmung des « subiectum theologiae » zu
Beginn der Summa Theologica den entscheidenden Kerngedanken. Subjekt
der Theologie ist Gott, insofern er unter Einsatz seiner Autorität durch
eigentliche Offenbarung zu den Menschen redet und so im Glauben uns
übernatürlich erkennbar wird. Von da aus sucht H. zu zeigen, daß die
Apologetik eine in sich homogene Disziplin ist, wirklich zur Theologie
gehört, unter den theologischen Fächern eine grundlegende und
maßgebende Rolle beanspruchen kann. Sie nimmt unter ihnen die Stellung ein,
die der Metaphysik im Bereich der natürlichen Wissenschaften zukommt.
Sie zielt ab auf den Nachweis, daß menschliches Denken das Subjekt der
Theologie, vor allem die Tatsache der übernatürlichen Offenbarung
vernünftigerweise bejahen kann und soll. « Iure merito vocatur doctrina de
credibilitate subiecti Theologiae et consequenter revelationis et revela-
torum » (S. 19, n. 23).

Der von H. gebotene Aufriß der Fundamentaltheologie empfiehlt sich
durch seine Übersichtlichkeit und Folgerichtigkeit, er umfaßt alles Wesentliche.

Ohne jenen allgemeinen Grundsätzen zu widersprechen, die seit
Ausbildung einer eigenen apologetischen Disziplin den ihr zugehörigen
Fragenkomplex bestimmt haben, behandelt dieses Buch den Stoff doch mit großer
Selbständigkeit, es zeugt vom kritischen Urteil des Verf., der manche
originelle passende Begriffe zu schaffen versteht. Durch eine bei andern
Autoren kaum anzutreffende Gründlichkeit, einen gelegentlich subtilen
Scharfsinn der Unterscheidungen und Einteilungen ragen mehrere Abhandlungen

hervor : so die von der übernatürlichen Ordnung, der Prophétie
und Inspiration, vom Glauben, von dem Offenbarungsvorgang. Viele
sorgfältige synoptische Tabellen und einzelne prägnant klare Zusammenfassungen
tragen bei, aus dem Buch ein besonders geeignetes Mittel für Studium und
Repetition zu machen. Es entspricht durchaus seinem Untertitel : «

Conspectus obiectorum apologeticae scientificae secundum dependentiam a sub-
iecto theologiae et secundum ordinationem systematicam eorum inter se

per rectam rationem cognoscendi. » Am Schluß finden wir eine bis ins
Kleinste detaillierte « Synopsis tractatuum et quaestionum ad apologeticam
pertinentium, sec. relationem ad subiectum theologiae inter se ordinatorum
et ad obiectivationem eius confluentium ».

Beckenried-Schöneck. C. Zimara S. M. B.

W. Würbel : Religiöse Zeitfragen. — Wien, Herder. 1948. 428 SS.

Der Wert dieser Neuerscheinung soll nach dem Verfasser darin bestehen,
« in der Sprache des Volkes das zusammenzutragen, was den heutigen
Menschen in den religiösen Belangen beschäftigt und im Anschluß daran



122 Literarische Besprechungen

das Gerippe einer katholischen Glaubens- und Sittenlehre aufzuzeigen »

(Vorwort). — Unter dieser Voraussetzung muß also das Buch gewertet
werden. Dann wird man gerne zugeben, daß der Verfasser dieser eingangs
gezeichneten Linie treu blieb. Er kommt vom Leben des Volkes her und
will dem Leben des Volkes dienen. Darum die konkrete Darstellung. Darum
auch die relativ einfache philosophische und theologische Behandlung der
Einzelthemen. Manchmal wird dabei vielleicht etwas zu viel simplifiziert,
manchmal die schwere Problematik der einen oder andern aufgeworfenen
Frage zu sehr ins Bagatellenhafte umgebogen. Doch bietet das Buch dem
Volksapologeten trotz dieser, mit der Zielsetzung gegebenen immanenten
Schwächen wertvolles Material und reiche Anregung.

Freiburg. L. M. Simeon O. P.

Moraltheologie

A. Niedermeyer : Handbuch der speziellen Pastoralmedizin. Erster
Band : Das menschliche Sexualleben. — Herder, Wien. 1949. xn-508 SS.

Mit dem Handbuch der speziellen Pastoralmedizin « beabsichtigt der
Verfasser, einen Beitrag zu einer wissenschaftlichen Pastoralmedizin auf der
Grundlage neuzeitlicher biologischer und medizinischer Tatsachenerkenntnisse

zu liefern ». Das Werk ist auf sechs Bände berechnet. Im vorliegenden
ersten Band gelangt das menschliche Sexualleben zur Darstellung. Der
immens reiche Stoff wird in drei große Abschnitte gegliedert, deren erster
nach der Liniengebung des Verfassers das normale Sexualleben oder dessen
Physiologie behandeln soll, der aber faktisch über die gestellten Grenzen
hinausgeht und auch Fragen des Ehesakramentes in den Raum der
Diskussion einbezieht. — Der zweite Abschnitt stößt vor in die wissenschaftliche

Auseinandersetzung mit jenen brennenden Problemen, die das
normwidrige Sexualleben aufwirft. — Im letzten Abschnitt wird der großangelegte
Versuch einer systematischen Sexualhygiene und Sexualethik gewagt und
durchgeführt.

Zur Vervollständigung der Inhaltsangabe sei noch verwiesen auf die
in einen 60seitigen Anhang eingebauten, hochinteressanten thomistischen
Studien zur Biologie, Soziologie und Metaphysik der Geschlechter.

Dieses Buch ist wirklich eine Neuerscheinung. Und ich denke bei
diesem Prädikat nicht in der technischen Richtung, bei der die Jahreszahl
der Veröffentlichung entscheidet, sondern in der Richtung einer ganz
außerordentlichen Leistung, die turmhoch über so viele Publikationen ähnlicher
Signatur hinausgreift. Hier sind sich, vielleicht zum erstenmal im deutschen
Sprachgebiet, Medizin und Moraltheologie auf der Grenzlinie eines gemeinsamen,

großen Anliegens begegnet mit dem festen Entschluß, durch wechselseitige

Zusammenarbeit eine neue Wissenschaft zu begründen. Wie weit
Niedermeyer der Realisierung dieses Zieles näher kam, mögen andere
beurteilen. Hier genüge der eine oder andere Hinweis auf die Eigenart
seines Werkes.



Literarische Besprechungen 123

Es ist sicher, daß hier ein riesiges Material aus den beiden genannten
Disziplinen verarbeitet wurde. Zwar herrscht der medizinische Blickpunkt
vor. Aber der Theologe kann sich nur freuen, von einem Fachmann in
gründlicher Weise über die naturgegebenen Voraussetzungen so vieler Fragen,
die dunkel und hell in seiner Praxis aufstehen, orientiert zu werden. Und
überdies wird er die überraschende Entdeckung machen, daß er auch als
Theologe hier noch sehr viel Neues lernen kann. Denn die respektiven
Partieen des Buches sind nicht nur aus der Dringlichkeit des heutigen
Alltages herausgegriffen, sie sind überdies auf die Ebene der allerneuesten
kirchlichen Entscheidungen emporgehoben. Und auch sonst ist viel
moraltheologische Fachliteratur verarbeitet. Doch hätte man sich hier eine
größere Spannweite gewünscht. Denn im Gegensatz zum befreienden
Reichtum der medizinischen Autoren kommen von der andern Seite nur
wenige zu Wort, und man wäre dem Verfasser dankbar gewesen, wenn er
in seinem doch stark thomistisch orientierten Buch neben Noldin auch
Vertreter der eigentlich thomistischen Schule hätte zu Wort kommen lassen.

Es geht Niedermeyer nicht um ein direkt schöpferisches Anliegen.
Er bewegt sich in den Grundideen vielmehr bewußt auf der traditionellen
Linie. Wesenhaft neue Erkenntnisse darf man nicht erwarten. Besonders
deutlich wird dies auf jenen Seiten, wo von der Therapie die Rede ist,
und wo der Verfasser trotz aller Bejahung natürlicher Heilmittel deren
bloß relativen Wert klar unterstreicht. Doch schöpferische Originalität liegt
ja auch gar nicht in der Zielrichtung, die der Verfasser seinem Werke
gibt. Er will etwas anderes. Zunächst soll einmal das Material gesammelt
werden. Und dann will er das gesammelte Material in eine große
Ordnungseinheit bringen. Das aber hat er in klassischer Weise erreicht. Und
hier liegt die eigentliche Leistung dieses Buches. Scharf formulierte Begriffe,
organische Synthese der Forschungsresultate und klare didaktische Führung

sind seine hervorragenden Merkmale.
Endlich sei noch hingewiesen auf die feine, diskrete Art mit der der

Verfasser die delikaten Probleme aufrollt und zu lösen versucht, sowie
auf die kompromißlose Haltung, mit der er wider alle Konjunktur zu den
Prinzipien seiner Kirche steht. Es ist nur zu hoffen, daß sein Werk vielen
Theologen und Medizinern in die Hände gerate. Sie werden aus dessen
Studium reichen Gewinn ziehen.

Freiburg. L. M. Simeon O. P.

Kirchengeschichte

K. Eder : Die Geschichte der Kirche im Zeitalter des konfessionellen
Absolutismus (1555-1648). — Wien, Herder. 1949. xvm-460 SS.

Als Prälat Kirsch 1930 den ersten Band seiner großen Kirchengeschichte
herausgab, ahnte man wohl nicht, daß die Vollendung viele Jahre auf
sich warten lassen würde und auch heute noch nicht vollendet vorliegt.
Nun ist endlich wieder ein Teilstück erschienen. Eine kurze Zeit wird hier



124 Literarische Besprechungen

behandelt, nicht einmal ein ganzes Jahrhundert, allein eine äußerst wichtige
Zeit, in der einmal die Kirche im Trienter Konzil Dogma und Disziplin
klar herausstellt, anderseits die Grenzen der konfessionellen Gebiete in
Deutschland definitiv festgelegt werden.

Eder hat ein gewaltiges Material zusammengetragen und verarbeitet
und in zwei Hauptteilen zusammengefaßt : a) Die Selbstreform der
katholischen Kirche vom Augsburger Religionsfrieden bis zum Ende des
Dreißigjährigen Krieges (1555-1648) ; S. 1-290. b) Die Kirche im Kampfe der
Großmächte um die Vorherrschaft in Europa (S. 291-370). Die zwei Hauptteile

sind in zahlreiche Unterabteilungen und Kapitel zerlegt. Die
Inhaltsübersicht umfaßt acht enggedruckte Seiten (ix-xvn). Sie macht einen etwas
beängstigenden Eindruck, in der Ausführung selber geht man leichter
darüber hinweg ; bei der Übersicht über die neuen Orden (abgesehen von der
Gesellschaft Jesu) auf S. 81-93 hat man bisweilen den Eindruck einer bloßen
lexikalischen Aufzählung. Das fällt um so mehr auf, als der übrigens sehr
interessanten Darstellung der Gesellschaft Jesu nicht weniger als 40 Seiten
gewidmet sind. Keine Rede ist dabei von der Reform im Dominikanerorden,

namentlich in Spanien durch die Dominikaner von Salamanca und
den hl. Ludwig Bertrandus und seine Schüler, und in Italien durch den
Einfluß des hl. Dominikanerpapstes Pius V. (vgl. Pastor, Bd. VIII, S. 198).
J. Lortz hat bei der Besprechung des ersten Bandes von Kirsch, der
dieselbe Methode einhält, die Bemerkung gemacht : « Diese 'Materialmethode'
(d. h. Mitteilung möglichst vieler, solider Einzelheiten) führt berechtigter-,
ja notwendigerweise zur weitgetriebenen Teilung der Kapitel in kleine und
kleinste Partien. Ich halte diese Methode in der Darstellung der Geschichte
nicht für ein Ideal, weil sie die Vergangenheit nicht lebendig macht, sondern
ihre Bestandteile sammelt. Aber ...» (Theol. Revue 1933 Sp. 64).

Die Stärke des Verf. liegt trotzdem in der Synthese, in den allgemeinen
Darlegungen und Übersichten, z. B. um nur Einiges zu erwähnen, S. 1-8 :

Der Begriff « konfessioneller Absolutismus » ; S. 8-10 : Der Begriff «

Gegenreformation » (vgl. H. Jedin, Kath. Reformation oder Gegenreformation
Luzern 1946) ; S. 272-275 : Die Grundlegung des Katholizismus der Neuzeit.
Eder versteht zu schreiben, er bringt öfters treffende Urteile und glückliche

Formulierungen, z.B. S. 164: «Das Rom der Spätrenaissance und
die Kurie mit ihren verjährten Mißbräuchen bildeten gefährliche Gegner
(gegen die Ausführung des Tridentinums). Sittliche Unbekümmertheit und
unchristlicher Geist trieben noch immer bis in die Kreise der Kardinäle
ihr Wesen. Es schien ungeschriebenes Gesetz zu sein, daß sich die hohen
Kirchenfürsten vom christlichen Einmaleins dispensierten.» S. 176: «In
der Kennzeichnung 'Romanisierung' der Kirche seit Trient steckt ein
richtiger Kern » ; S. 218 : « In Venedig, der östlichsten Stadt des Westens
Wie der Markusdom ein Stück Byzanz im Abendland verkörperte und wie
an der venezianischen Hochschule in Padua der Averroismus blühte, so
streifte der Osten auch das Staatskirchenrecht der Republik » ; S. 350 :

« Nach Ranke muß nicht Gustav Adolf, sondern Richelieu als der eigentliche

Retter des Protestantismus bezeichnet werden. » Bei andern Urteilen
kann man wohl anderer Meinung sein, z. B. S. 253 : « der Fürst der neueren



Literarische Besprechungen 125

Scholastik, Franz de Suarez ». Martin Grabmann, Geschichte der
katholischen Theologie ; S. 169, meint : «wohl der größte Theologe der Gesellschaft

Jesu » ; S. 254 : « Spanien erlebte mit Ignatius von Loyola, Theresia
von Jesus und Johannes vom Kreuze auch die Blüte der Mystik » ; S. 190 :

Karl Borromäus gehört mit Loyola und Canisius zum geistlichen Triumvirat

der katholischen Reformation : Warum nicht Philipp Neri, der Reformator

der heiligen Stadt
S. 183 ff. werden die Päpste bis 1621 (Paul V.) geschildert. Es ist

schade, daß Eder nicht in gleicher Weise die spätem Päpste behandelt hat,
z. B. Urban VIII., über den wir jetzt die wertvolle Studie von J. Grisar S. J.
in den Xenia Piana (1943) besitzen. Gewiß wird Urban VIII. an mehreren
Stellen erwähnt, aber eine Gesamtschau wäre wertvoll. Eder hebt übrigens
S. 350 hervor, daß der Papst für Frankreich gegen Habsburg gearbeitet
habe. Gern hätte ich eine zusammenfassende Darstellung des geistlichen
Lebens in Frankreich in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts gesehen,
wie sie Bremond meisterhaft geboten hat. Wenn auch die heiligen Männer
und Frauen Frankreichs genannt und kurz geschildert werden, so möchte
man hier doch an das vorhin erwähnte Wort von J. Lortz denken.

Die neuere historische Literatur der Dominikaner scheint Eder größtenteils

entgangen zu sein, wenigstens erscheint sie nicht in der gewaltigen
Aufzählung von S. 371-436. So das Istituto storico Domenicano in Rom
mit dem Archivum Fratrum Praedicatorum (seit 1930) und den Disserta-
tiones historicae ; das Compendium Historiae Ord. Praedicatorum von
P. Angelus M. Walz (2. Aufl. Rom 1948) ; die Quellen und Forschungen
zur Geschichte des Dominikanerordens in Deutschland (39 Hefte bis 1941).
Mehr als einmal merkt man beim Studium des Ederschen Werkes, daß
bezüglich des Dominikanerordens hier eine Ergänzung gefunden werden
könnte. Das fiel mir schon auf beim Lesen von Eders anregendem Buche :

Deutsche Geisteswende zwischen Mittelalter und Neuzeit (Anm. 66/67). 1937.
Wir besitzen nunmehr für diese konfessionell sehr umstrittene Zeit

neben den vielen nichtkatholischen Darstellungen eine größere wissenschaftliche

katholische Darstellung. Dafür wollen wir dem Verfasser dankbar sein.

Freiburg. Gabriel M. Lohr O. P.

K. Esser O. F. M. : Das Testament des hl. Franziskus von Assisi. Eine
Untersuchung über seine Echtheit und seine Bedeutung. (Vorreformations-
geschichtliche Forschungen, begründet von Heinrich Finke, hrg. von Josef
Lortz. Bd. 15.) — Münster, Aschendorff. 1949. xx-212 SS.

Nach gut 10 Jahren wird die Reihe der Vorreformationsgeschichtlichen
Forschungen, die einst Heinrich Finke ins Leben gerufen hatte, wieder
aufgenommen. Leiter ist nunmehr Prof. J. Lortz (Münster).

Die Schrift Essers enthält, was der Untertitel verspricht. Daß diese
neue Untersuchung trotz der vielen bisher erschienenen Arbeiten berechtigt
ist, zeigt die Einleitung, die « Problemlage » : beide Fragen, die nach der
Echtheit des Testamentes und die nach seiner Bedeutung, haben keine
allseitig befriedigende Antwort gefunden. Und dabei hat das Testament neben



126 Literarische Besprechungen

der Regel die Geschichte des Ordens am stärksten beeinflußt. Beiden
Fragen geht P. Esser mit großer Gründlichkeit nach. Die Echtheit wird
nachgewiesen auf Grund der schriftlichen Zeugnisse, aber noch mehr — was
zu wenig beachtet wurde — auf Grund der mündlichen Überlieferung. Das
Testament, wie es heute vorliegt, ist nach Form und Inhalt im wesentlichen
das authentische Werk des hl. Franziskus.

Noch wichtiger, weil noch mehr umstritten, ist die im zweiten Teil
behandelte Frage nach der Bedeutung des Testamentes. Man hat darin u. a.
einen Protest des Heiligen gegen die Regel von 1228 finden wollen, eine
Auflehnung gegen die durch diese Regel sanktionierte Entwicklung des
Ordens usw. Man begreift, daß einem Sohne des hl. Franziskus eine solche

Interpretation nicht gleichgültig sein kann. Sein Resultat lautet nach einer
genauen Untersuchung des Testamentes als Ganzen wie auch der
einzelnen §§ : Weit entfernt davon, eine Reaktion gegen die Regula bullata
von 1223 zu sein, ist das Testament nach Franzens Absicht geschrieben,
den Geist derselben zu betonen und ihre reine Beobachtung sicherzustellen.
Das Testament will auch nicht Dinge, die bei der endgültigen Regelredaktion

aus der Regula non bullata nicht in die Regula bullata übernommen
wurden, nun ihrerseits zur Darstellung bringen (S. 200). Aber das Verbot,
an der Kurie um Privilegien einzukommen (§ 8), und das Verbot der «

Glossierung » der Regel (§ 12) Esser folgt hier der Anregung seines holländischen

Mitbruders van den Borne, das Testament müsse unbedingt psychologisch

erklärt werden. Das Privilegienverbot ist kein Protest gegen die
Kurie und ihr System (S. 181, 185) ; «Man kann die unbedingte und
allgemeine Form des Verbotes als eine der spontanen Reaktionen ansehen,
wie sie aus dem Leben des Heiligen allzu bekannt sind Mit großer
Wahrscheinlichkeit ist anzunehmen, daß er unter ruhigeren Verhältnissen,
als es die letzten Monate seines Lebens waren, und bei entsprechender
Überlegung die Form gefunden hätte, die seiner in seinem ganzen Leben
bezeugten Haltung entsprach» (S. 181). Auch ein stärkerer Einfluß rigo-
ristischer Kreise unter den Brüdern ist auf die endgültige Gestaltung des
Testamentes anzunehmen (S. 139). Der starke Stimmungswechsel, dem
Franziskus wie alle Südländer bei Reaktionen gegen die Regel unterworfen
war, spricht sich im Testament aus, er offenbart eine Begrenzung des
Menschen Franziskus, der die Wirklichkeiten des Lebens nicht mehr
vollständig begreift (S. 201, vgl. S. 197 Anm. 219).

In der Erklärung der einzelnen §§ des Testamentes bringt Esser
verschiedene wertvolle Darlegungen z. B. über die Haltung der Brüder gegen
den Pfarrklerus, über die Frage, ob Franziskus von Anfang an an eine
Ordensgründung gedacht habe (S. 166, 185). Wenn man Essers Ausführungen

etwa mit H. Holzapfel, Handbuch der Geschichte des Franziskanerordens,

vergleicht (S. 20), sieht man sofort, wie die Forschung über das
Testament vorangeschritten ist und nunmehr ein objektives Bild des großen
Heiligen geben kann.

Ein gutes Quellen-, Personen- und namentlich Sachregister ermöglicht
es, den Inhalt des gehaltvollen Werkes auszuschöpfen.

Freiburg. Gabriel M. Lohr O. P.



Literarische Besprechungen 127

Bischof H. Felder : Der Christusritter aus Assisi. — Zürich-Altstetten-
Götschmann. 1941. 165 SS.

Der Verfasser schreibt dieses neue Buch als Ergänzung zu seinem
früheren : Die Ideale des hl. Franziskus —• und stellt hier, im Gegensatz
zum genannten Werke, die spezifisch ritterlichen Züge im Bilde seines Ordensvaters

heraus. In zwei großen, ineinander kreisenden Gedankenreihen
verfolgt er zuerst das mehr natürliche Werden des Christusritters zurück in die
großen geschichtlichen Zusammenhänge seiner Zeit, um dann die übernatürliche

Bewährung des Christusritters im Dienste des Meisters aufzuzeigen.
Man ist dankbar für diese wertvolle Neuerscheinung. Sie berührt

ungemein sympathisch, einmal, weil darin der Wellenschlag einer großen Liebe
zu Franziskus spürbar wird, und dann, weil diese Liebe nicht einfach blind
überbordet, sondern im Strombett jener echten, gründlichen Wissenschaftlichkeit

fließt, die von jeher das Schaffen des verehrten Verfassers charakterisierte

und die uns die ruhige Sicherheit gibt, daß wir nicht im Raum
des Legendären landen. Der religiös interessierte gebildete Laie wird aus
der Lektüre reichen Gewinn mit ins Leben nehmen.

Freiburg. L. M. Simeon O. P.

Heilige Schrift

Th. Kard. Innitzer: Kommentar zur Leidens- und Verklärungsgeschichte
Jesu Christi. — Wien, Herder. 1948. xv-448 SS.

In der fünfbändigen Buchreihe des Kommentars zu den 4 Evangelien,
der von Dr. Fr. X. Pölzl begründet und von S. E. Dr. Theodor Innitzer
weitergeführt wurde, erscheint nach vielen Jahren endlich wieder die
langersehnte (4.) Neuauflage. Als ersten Band gibt Innitzer den Kommentar zur
Leidens- und Verklärungsgeschichte heraus. Der Verfasser will darin nach
eigener Aussage jene Korrekturen und Erweiterungen vornehmen, zu denen
die unterdessen erschienene neue Fachliteratur zwingt. Zwar gewinnt man
den Eindruck, daß bezüglich dieser berücksichtigten Fachliteratur der
Weltraum etwas einseitig auf das deutsche Sprachgebiet eingegrenzt wurde.
Doch mag dies durch die Schwierigkeiten der Nachkriegszeit, die im
Vorwort eigens namhaft gemacht werden, seine genügende Begründung
finden. Und auf keinen Fall hat sich dieser Mangel in der vorliegenden
Neuerscheinung wesentlich ausgewirkt ; denn wir haben hier eine Leistung vor
uns, die auch strengen wissenschaftlichen Forderungen genügt, ohne sich
dabei so im Fachlichen zu verlieren, daß der intellektuelle Laie vom Studium
abgeschreckt würde. Besonders wohltuend berührt diese Beobachtung in
der ewig und wild umstrittenen, mit den extremsten Hypothesen bis zur
Ballastfülle beladenen Fixierung der Chronologie.

Man darf der überzeugten Hoffnung Ausdruck verleihen, daß das Buch
seine Sendung bei Theologen und Laien erfüllen werde. Drei charakteristische
Merkmale prädestinieren es dazu : Kritische Haltung, didaktische Führung
und lebendige Zeitnähe.

Freiburg. L. M. Simeon O. P.



128 Literarische Besprechungen

C. Spicq O. P. : Saint Paul, Les Epîtres Pastorales. — Paris, Gabalda.
1947.

Die Sammlung der « Etudes Bibliques », die von dem unvergeßlichen
P. Lagrange gegründet und von ihm selbst mit wertvollen Beiträgen
ausgestattet wurde, hat durch den Kommentar von P. Spicq zu den Pastoralbriefen

des hl. Paulus eine bedeutsame Bereicherung erfahren. Diese Briefe
sind, obwohl sie nicht an die Bedeutung der großen Paulusbriefe und der
Gefangenschaftsbriefe heranreichen, dennoch von hohem Werte, weil sie

uns einen Einblick gewähren in die Entwicklung des kirchlichen Lebens
in der zweiten Hälfte des ersten Jahrhunderts. Der Verfasser ist vor allem
bemüht, dem Literalsinn nachzuspüren und darüberhinaus die Theologie
der Pastoralbriefe darzulegen, « qui constitue à notre sens l'originalité de
ces épîtres dans le canon des Livres saints ». Eine umfangreiche Einleitung
von 208 Seiten klärt die wichtigsten Vorfragen, behandelt die Adressaten,
die kirchliche Verfassung der Urkirche, die Zeit der Abfassung, die Echtheit,

die Beziehungen zur Umwelt, die Theologie und die Textkritik. Gegenüber

der Bestreitung der Echtheit durch die liberalen Kritiker wird der
Echtheitsbeweis mit großer Gründlichkeit und überzeugender Kraft
durchgeführt. « Wir stehen nicht an zu behaupten, daß die Echtheit der
Pastoralbriefe historisch sicher ist» (p. xcv). Doch wird zugestanden, daß
die innere Kritik einige Bedenken wachrufen könnte, die aber behoben
werden können. Auch die Verschiedenheit der Sprache, des Stiles und des
Wortschatzes findet eine einleuchtende Erklärung, legt aber dem Verfasser
den Gedanken nahe, daß ein Sekretär nicht ausgeschlossen sei, der wohl
der hl. Lukas sein konnte (p. cxix). — Der Kommentar selbst ist ebenso
philologisch genau wie theologisch reich und fruchtbar. Um die Tiefen des
Schriftwortes auszuschöpfen, läßt der Verfasser auch die Theologen der
Vergangenheit ausgiebig zu Wort kommen, die Väter, den hl. Thomas von
Aquin u. a. In 18 Exkursen werden wichtige Einzelfragen des Textes
ausführlicher behandelt und dabei auch Gegenstände berührt, die etwas mehr
am Rande liegen, aber doch geeignet sind, die Begriffswelt des Apostels
zu beleuchten, wie z. B. Sport und Moral.

Alles in allem, ein gediegenes Werk, das eine wirkliche Förderung
der paulinischen Exegese darstellt.

Freiburg i. Br. M. Schlumpp O. P.


	Literarische Besprechungen

