Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 28 (1950)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Lexikographie

A Lexicon of St. Thomas Aquinas based on the Summa Theologica
and selected passages of his other works by Roy J.Deferrari and Sr. M. Invio-
lata Barry with the technical collaboration of Ignatius McGuiness O. P.
Fasc. I: A-C. — Washington, The Catholic University of America. 1948.
x-262 SS.

Mit dem vorliegenden ersten Faszikel beginnt die Veroffentlichung
eines neuen, auf finf Lieferungen berechneten Hilfsmittels zum Thomas-
studium. Die Verfasser beabsichtigen, ein Spezialworterbuch der Sprache
des hl. Thomas von Aquin zu liefern. Ausgehend von der Erwigung, daQ
Thomas — wie tibrigens alle Schriftsteller des Hochmittelalters — im Wort-
gebrauch und Satzbau weit von den klassischen lateinischen Autoren ab-
weicht, wollen sie den angehenden Thomas-Studierenden ein Mittel in die
Hand geben, in das Latein des Aquinaten einzudringen, und zwar direkt
in seinen allgemeinen Sprachgebrauch, um dann erst sein philosophisches
und theologisches Gedankengut zu erfassen. Mindestens dreimal heben sie
ausdriicklich im Vorwort hervor, dafl es nicht ihre erste Absicht war, ein
philosophisches Lexikon, das direkt und ausgiebig den gedanklichen Wort-
inhalt behandelte, herzustellen. Da es aber nicht méglich ist, den Wort-
schatz mit seinen verschiedenen Bedeutungen aufzufiihren, ohne auch den
philosophischen Inhalt zu beriihren, so ist doch faktisch ein philosophisches
Lexikon zustande gekommen. Es ist gut, daBl die Verfasser dieses tat-
sachliche Ergebnis wenigstens beriicksichtigt haben, denn hierin liegt u. E.
der Wert eines Thomas-Lexikons. Der Anfinger, der mit mehr oder minder
defizitirer klassischer Ausbildung an den Text des hl. Thomas herantritt,
stoBt gewil auf Schwierigkeiten ; doch liegen diese nicht so sehr auf sprach-
lichem, als vielmehr auf philosophischem Gebiet. Worter wie habere oder
cavere wird er wohl kaum nachzuschlagen haben, gewi3 aber Ausdriicke
wie causa oder habitus. Er benottigt eben eine Erklarung der Fachausdriicke
und wird diese in einem Thomas-Lexikon suchen. Aber auch der Fort-
geschrittene und selbst der Thomas-Forscher, dem die Sprache des Aquinaten
kaum eine Schwierigkeit bietet, wird immer wieder nach einem Thomas-
Lexikon greifen zur Kliarung dieses oder jenes Ausdruckes und dankbar
sein fiir jeden Hinweis, den es ihm bietet.

Das Werk fuBt hauptsichlich auf der Summa Theologiae. Alle Worter
der S. Th. sollen als Stichworte alphabetisch aufgefithrt werden ; die ver-
schiedenen Bedeutungen eines jeden werden englisch wiedergegeben und
erklirt und mit Texten aus Thomas reichlich belegt. Der Benutzer wird



112 Literarische Besprechungen

also auf den Text des hl. Thomas selbst hingewiesen, wo dieser entweder
das entsprechende Wort erklart, oder doch im Zusammenhang zu erkennen
gibt, worum es sich handelt. Viele Verweise geben konkordanzartig
Parallelstellen an.

Nach Angabe des Titels fuBt sodann das Werk auf ausgewihlten
Stiicken der andern Thomaswerke. Viele Belegtexte, sowie auch mehrere
Stichworte stammen in Wirklichkeit aus andern Werken des Aquinaten.
In welchem Umfang und nach welchen Regeln diese anderen Werke heran-
gezogen wurden, wird nicht angegeben. Ein eingehender Vergleich mit dem
Thomas-Lexikon von Schiitz (2. Auflage, Paderborn 1895) ergab die Lésung
dieser Frage. Im Vorwort schreiben die Verfasser : « Es ist unsere Ansicht,
daf3 alle wertvollen lexikographischen Studien, die bisher auf diesem Gebiet
gemacht wurden, im Interesse einer fortschreitenden Erforschung voll aus-
geniitzt werden sollen. Deshalb wiinschen wir hier unsere besondere Ver-
pflichtung dem Thomas-Lexikon von Dr. Ludwig Schiitz gegeniiber zu
erwahnen » (S. vir). Das «voll ausgeniitzt werden sollen » muBl hier ganz
buchstiblich genommen werden, denn in Wirklichkeit iibernehmen die Ver-
fasser Wort fiir Wort das gesamte Thomas-Lexikon von Schiitz, indem sie
einfach die von Schiitz deutsch gegebenen Erkliarungen ins Englische iiber-
tragen. Da Schiitz sein Lexikon aus simtlichen Werken des hl. Thomas
zusammenstellte, so tibernehmen die Verfasser des neuen Lexikons aus
Schiitz auch alle Stichworte und Zitate, die nicht der S. Th. entstammen.
Dariiber hinaus bringen sie als Stichworte alle Woérter der S. Th., auch
die, deren Bedeutung keine besondere Schwierigkeit bereitet, und die des-
halb bei Schiitz, der nur « Kunstausdriicke » bietet, fehlen. Diese neuen
Artikel werden ausschlieBlich mit Texten der S. Th. belegt.

Als Text der S. Th. wird laut Vorwort (S. viir) die Leonina gebraucht
(jedoch S. 164a, Z. 31 steht « spatiosior » nach dem Textus receptus, wo
die Leonina «speciosior » hat) ; fiir die {ibrigen Werke wird die Ausgabe
von Vivés herangezogen. Es wire jedenfalls zu wiinschen gewesen, daB
alles bisher Erschienene nach der Leonina zitiert worden wire, da schon
Schiitz die Aristoteleskommentare nach dieser neuen Ausgabe beniitzte.
Gerade bei den Aristoteleskommentaren erlaubt dieselbe ja, mit den hinzu-
zuziehenden Handausgaben von Cathala und Pirotta, eine viel genauere
Zitationsweise.

Die Zitationsweise der S. Th. ist ganz neu: PP = Prima Pars,
PS = Prima Secundae, SS = Secunda Secundae, PT = Pars Tertia,
PTS = Partis Tertiae Suppl. ; dann Q. = quaestio, Art. = articulus. Ist
diese Art vorteilhafter als die allgemein gebriuchliche und verstindliche,
klare und raumsparende traditionelle Zitationsweise ? Man vergleiche :
PP. Q. 2. Art. 3c = I, 2, 3c. Jedenfalls sticht sie gegeniiber der traditio-
nellen Zitationsweise ab, die bei den iibrigen Thomaswerken aus Schiitz
mitiibernommen wurde. Schon im Interesse einer Editions-Asthetik wire
eine Vereinheitlichung angebracht gewesen.

Die Verfasser machen keine Anstrengung, das von Schiitz gebotene
Material zu verbessern. So wird z. B. der Artikel Causa mit seinem heil-
losen Durcheinander unverindert wiedergegeben (S. 138-143), mit bloB zwei



Literarische Besprechungen 113

Zusidtzen : unter (2), (e5) causa sui esse, aus I, 61, 1, welcher Ausdruck
aber keinen neuen Begriff enthilt, und unter (6), (a) causa affinitatis, aus
Suppl. 55, 2 ad 1 et 2, wo aber causa nicht den unter (6) gemeinten Sinn
einer Gerichtssache hat, sondern allgemein Ursache bedeutet : causa affini-
tatis fuit matrimonium, d. h. die Ehe war die Ursache, daf3 eine Affinitit
entstand.

Unter Cognitio werden mit Schiitz an erster Stelle als Arten der
Erkenntnis im weiteren Sinn die cognitio coitus und cognitio notitiae unter-
schieden. Cognitio im Sinne der Begattung hat mit Erkenntnis nichts zu
tun und wire hochstens an letzter Stelle, als eine dem alttestamentlichen
Sprachgebrauch entlehnte Nebenbedeutung zu erwihnen.

Unter Abstraho wird als 5. und letzte Bedeutung angegeben : fo grasp,
understand, also : erfassen, verstehen. Das ist ganz verfehlt ; abstrahere hat
nie diesen Sinn, der auch nicht auf die gegebenen Zitate zutrifft : « quantitas
mathematica non abstrahit a materia intelligibili, sed a materia sensibili »
III, 77, 2 ad 4 ; « scientia naturalis a materia abstrahit» Trin. 2, 1, 2 ad 1
(besser : Trin. 5, 2 ad 1) usw. Hier gibt iibrigens Schiitz (unter II, S. 5)
den Sinn ganz richtig wieder mit : absehen, Abstand nehmen.

Nicht gliicklicher waren die Verfasser bei der Abfassung ihrer eigenen
Artikel. Zu Absum, abesse : Der Text « prima ergo cognitio rerum in Verbo
affuit angelis a principio suae creationis» I, 62, 1 ad 3, gehort unter adsum.

Zu Averroes : Dieser Name ist nicht indeclinable ; cf. De unitate intel-
lectus, ed. Keeler, S. 1, Z. 7 : Averrois, S. 38, Z. 37 : cum Averroe. Ein
Verweis auf den Artikel Commentator, wo auch das Todesjahr (1 1198)
angegeben ist, wire hier angebracht gewesen.

Zu Canis: Wenn auch schon III, 80, 6 ad 1, der Schrifttext « Nolite
sanctum dare canibus » metaphorisch von den 6ffentlichen Siindern gedeutet
wird, so kann man doch nicht behaupten, daB3 canis bei Thomas « 6ffent-
licher Siinder » heil3t.

Zu Cupisco wird ein einziger Text aufgefithrt, der aber nur das Zu-
sammengesetzte concupisco enthidlt und folglich unter dieses Wort gehort.

Der Druckfehlerteufel, der immer ein lastiger Geselle ist, spukt viel
zu hdufig in diesem Lexikon herum, wo es, wie in jedem Nachschlagewerk,
auf duberste Genauigkeit ankommt.

Erwdahnen wir zum SchluB, was die Verfasser uns noch versprechen.
Sobald finanzielle Moglichkeit gegeben ist, soll eine vollstindige Wort-
konkordanz der S. Th., die zur Herstellung dieses Lexikons angelegt wurde,
veroffentlicht werden. Sodann soll mit der Zeit das Lexikon systematisch
auf alle Werke des hl. Thomas ausgedehnt werden, bis ein absolut voll-
standiges Thomas-Lexikon zustande kommen kann. Wir wiirden diesem
schonen Versprechen mit mehr Vertrauen entgegen sehen, wenn die Ver-
fasser uns in dieser ersten Lieferung ihres Unternehmens eine bessere Probe
ihres Konnens gegeben hitten.

Rom, Pontificio Istituto S. Anselmo. J. P. Miiller O.S. B.

Divus Thomas 8



114 Literarische Besprechungen

Philosophie

Soeren Kierkegaard : Diario I (1834-1848). A cura di P. C. Fabro.
— Brescia 1948.

Im vorliegenden Band gibt uns P. Fabro als erstes groBes Ergebnis
seiner Kierkegaard-Studien den ersten Teil einer sehr sorgfiltig veranstal-
teten Auswahl und Ubersetzung der Tagebiicher. Sie beruht auf der 1938
vollendeten 19bandigen kritischen Ausgabe der nachgelassenen Papiere
K.s von Heiberg, Kuhr und Torsting und besitzt darum gegeniiber der
Ubersetzung Th. Haeckers, dem nur die ersten 11 Bande der neuen Aus-
gabe zur Verfiigung standen, den groBen Vorteil einer vollstindigeren und
textlich gesicherteren Vorlage. In der Auswahl der Texte richtet sich
P. Fabro vor allem nach dem Gesichtspunkt der doktrinellen und reli-
giosen Bedeutsamkeit der Eintrige. Der Charakter von K.s Religiositit
und Reflexion bringt es indes von selbst mit sich, daB damit auch seine
intime Lebensgeschichte und innere Entwicklung zur Darstellung kommt,
auch wenn der Herausgeber sein Auswahlkriterium vor autobiographisch
aufschluBreichen Aufzeichnungen hitte weniger weitherzig zuriicktreten
lassen. Man wei3, welche entscheidende Wichtigkeit die Tagebiicher fir
das Verstindnis der letzten Antriebe und Anliegen der Denkarbeit K.s
besitzen und wie notwendig sie sind, um Sinn und Abzielung der pseu-
donymen Schriften, die sich in indirekter Kommunikation an den Leser
wenden, richtig zu verstehen. Die gewissenhafte Arbeitsweise und aus-
gezeichnete Kennerschaft P. Fabros bieten sichere Gewihr dafiir, dal der
Benutzer seiner Ausgabe die Texte, die geeignet sind, ihm die innerste
Sphiare von K.s Denken zuginglich zu machen, in einer umsichtig getrof-
fenen Auswahl und in sorgfaltiger Ubertragung zu Handen haben wird.

P. Fabro schickt dem Ganzen eine ausfiihrliche und gehaltvolle Ein-
leitung voraus. Die Aufgabe, K. einem Leserkreis nahezubringen, dem der
groBe Dine bis jetzt verhidltnismaBig wenig zuganglich gewesen ist, bringt
es zwar mit sich, daB der Herausgeber sich zum Teil den Zielsetzungen
einer ersten Einfiihrung anpassen mufl. Andererseits aber gewinnt seine
Einleitung gerade dadurch, daB sie die Gestalt K.s mit Riicksicht auf
die Bereitschaft des durchschnittlichen italienischen Lesers zeichnet, ihre
eigene Distanz und ihre eigenen Anniherungswege, durch die sie zu einer
sehr wertvollen und beachtenswerten Bereicherung unserer katholischen
K.-Darstellungen wird. P. Fabro sieht das Werk K.s sich entfalten zwischen
der denkerischen und seelischen Einstellung des Beginns, die uns vielleicht
nur durch den Ernst ihres VerantwortungsbewuBtseins und die mutige
Eindringlichkeit und Ehrlichkeit ihrer Selbsterforschung anzuziehen vermag,
und der tiefen Religiositit und Innerlichkeit des reifen K., die aus dem
Pietismus seines Vaterhauses erwidchst und ihn zu einer ungeahnten gei-
stigen Hohe und Weite emporbildet. Die religidse Haltung, zu der K.
sich nach dem Zeugnis vor allem seiner Tagebiicher durchringt, ihr leben-
diger Glaube an die Vorsehung Gottes, ihre demiitige Aufnahmebereit-
schaft gegeniiber dem Wort des Herrn, bilden nach dem Ubersetzer die



Literarische Besprechungen 115

endgiiltige Dimension von K.s Leben und Schaffen. In ihnen erreicht
er auch de facto die schlichte Positivitit gliubigen Vertrauens, die das
Gegengewicht bildet zu seiner Lehre von der im Paradox endenden Dia-
lektik des theologischen Denkens und der auf das Scheitern aller faBbaren
Ideale und Sinngebungen gegriindeten religiosen Beziehung zu Gott. P. Fabro
ist keineswegs nachsichtig oder gar unkritisch gegeniiber der unsicheren
Theologie und der fessellosen Zergliederungs- und Probiersucht K.s. Aber
er beurteilt die erstere vor allem als Folge der kulturellen und geschicht-
lichen Lage, in der K. lebte, und die zweite als die negative Auswirkung
einer auBergewOhnlichen Fihigkeit, Situationen und Moglichkeiten des
Lebens zu erhellen und auf ihre Implikationen hin durchzudenken. P. Fabro
glaubt, daB die Grundmotive des K. schen Denkens unter Zugrundelegung
der philosophia perennis und der katholischen Theologie entwickelt und
in befriedigender und schliissiger Weise zur Durchfithrung gebracht werden
konnten. Er sieht in ihnen den gegebenen Ausgangspunkt einer christ-
lichen Existenziallehre.

Wir méchten dieser Auffassung nicht direkt widersprechen. Aber es
scheint uns, daB sie trotz der Vorsicht und Kritik des Verfassers doch
in einer sehr prinzipiellen Hinsicht noch eine weitere Nachpriifung erfor-
dert. K.s Werk im Ganzen genommen liegt zwischen den bewegenden
Momenten einer schlichten, in gewissem Sian unmittelbaren Religiositit
und Gliubigkeit und dem Bediirfnis, sich iiber diese Haltung nach MagB-
stiben und VergleichsgroBen Rechenschaft zu geben, die von der inneren
Motivierung und Begriindung des Glaubens absehen. K. beschreibt, wo
er aufhort seine Religiositit in den Formen frommer Betrachtung und
Zwiesprache mit Gott auszudriicken, die christliche Existenz doch wieder
in einer Weise, die sie letztlich den Weisen der Sinngebung unterstellt,
nach denen die welthafte Existenz sich einen Halt zu schaffen suchen
mul8, DaB er die bestehenden und herrschenden Ideale als dialektisch
nicht zu Ende gedachte und gelebte Daseinsformen erweist und daB3 er
ihnen die religiése Innerlichkeit als transzendent und qualitativ {iberlegen
gegeniiberstellt, hebt nicht auf, dal er die letztere, indem er sie als Wagnis
zum Paradox und zur leidenschaftsgetragenen Subjektivitat bestimmt, als
eine hochste Steigerung heroischen Sich-zum-Einsatz-Bietens darstellt und
auf diese ihre GréBe ihre Uberlegenheit zu griinden sucht. Das christ-
liche Glaubensleben erscheint damit dennoch wieder humanisiert. Wenn
K. sich selbst als den Poeten des Religiosen versteht, bestdtigt er eigentlich,
bei der Auffassung die er sich von der Stellung des Dichters macht, diese
Schwierigkeit aus seinem eigenen Munde. Es ist ohne genaue Priifung
nicht zu entscheiden, ob die beschriebene Tendenz nicht schon die ersten
Ansitze von K.s Existenzialanalyse in einer Weise mitbestimmt, die auch
ihnen gegeniiber eine kritische Abstandnahme notig macht. Die Frage, ob
es moglich und richtig ist, den Aufbau einer christlichen Existenzial-
philosophie von K.s Grundmotiven aus zu unternehmen, scheint uns darum
noch eine weitere Erorterung zu verlangen.

Rom, S. Anselmo. B. Thum O. S. B.



116 Literarische Besprechungen

Th. Bovet : Die Angst vor dem lebendigen Gott. Eine allgemeine Patho-
logie der Religion (Der Mensch und seine Ordnung, Bd.IV). — Bern,
P. Haupt. 1948. 166 SS.

Der belesene Autor, der bereits durch die drei ersten Binde der
Sammlung « Der Mensch und seine Ordnung » bekannt ist (vgl. Besprechung
im Div. Thom. 25 (1947) 225 ff.), versucht in diesem Bande, die Krankheit
der Religion darzustellen. Dabei geht es ihm nicht um den kranken
Menschen, sondern um die falsche Vorstellung von Religion, welche sich der
Mensch etwa machen kénnte und auch tatsichlich macht. Es ist also dem
Verfasser, wie er (S. 17) eigens sagt, nicht um die Darstellung psychopatho-
logischer Erscheinungen an religiosen Personlichkeiten zu tun, sondern um
« die Erkrankung des religiésen Lebens als solchem ». Den Ansatz, von
einer Pathologie der Religion sprechen zu konnen, sieht der Autor in einer
Unterscheidung im Glaubensakt : « Indessen mu8 man doch in jedem
Glaubensakt und erst recht jedem theologischen Denken zwei Elemente
unterscheiden : Den Anspruch Gottes, sein “‘Wort’ an uns, und die mensch-
liche Antwort darauf, unser ‘Héren’. So klar es ist, dal Gottes Wort
nicht schwach oder krank sein kann, so klar ist es auch, dal unsere Antwort
entsprechend unserem Wesen schwach oder krank sein kann, ja, im tiefsten
Grunde immer schwach und krank ist. Dadurch wird aber eben unsere
Beziehung zu Gott gestort oder gefihrdet. Hier ist der Ansatzpunkt der
Religionspathologie » (S.18). Der Autor will darum das Menschliche im
religiosen Phénomen wiederum in die rechte Ordnung zum Worte Gottes
bringen. In dieser verhingnisvollen, der protestantischen Theologie, etwa
Karl Barth und Emil Brunner (wenn auch in verschiedener Auslegung)
geldufigen Unterscheidung liegt das grundsétzliche MiBverstindnis und Ubel
des ganzen Buches unseres Verfassers. Die Begegnung mit Gott soll immer
wirklicher werden, wie der Autor sagt, «indem Gottes Wort immer mehr
von allen menschlichen Worten gereinigt wird, die wir andauernd dazu
sprechen » (S. 21).

Natiirlich wei3 auch der katholische Theologe um das rein Menschliche,
das sich oft in das Glaubensleben einschleicht. Er wei aber ebenfalls,
und er hilt unerschiitterlich daran fest, daB das Wort Gottes im Dogma
eine wesentliche Verbindung mit dem menschlichen Worte eingegangen hat.
Religion ist ihm darum nicht nur « ein kompliziertes Gefiige von Gefiihlen,
Haltungen und Vorstellungen einem auBerpersénlichen, ‘jenseitigen’ Wesen
gegeniiber » (S. 15), sondern lebendige Verbundenheit mit Gott auf dem
glaubensmiBigen Grunde von in menschlichem Worte ausgesprochenen gott-
lichen Wahrheiten. Unserem Verfasser mull aus seiner Verzerrung des
Glaubensaktes jede dogmatische Formulierung als eine Pathologie der
Religion erscheinen : « Ein weiteres irrefiihrendes Gottesbild entsteht dann,
wenn man den Glauben mit der theologischen Reflexion verwechselt und
damit rein spekulative Begriffe als konkrete Glaubenswirklichkeit hyposta-
siert. Brunner zeigt das mit befreiender Klarheit am Beispiel der Trinitéits-
lehre, die wohl fiir die theologische Reflexion Zentrum ist, nicht aber
Gegenstand der Predigt sein soll. ... Ahnliches gilt von der Priadestinations-
lehre, von der Lehre der unbefleckten Empfingnis und andern, die als



Literarische Besprechungen 117

theologische Hilfskonstruktionen ein Analogon zur physikalischen Hypo-
these bilden moégen, welche fallen gelassen wird, sobald sich eine befrie-
digende andere Anschauung findet. Manche Theologen streiten sich aber
gerade um diese Hilfskonstruktionen am heftigsten, und ihr Kirchenvolk
meint, ihnen nacheifern zu miissen, statt im Alltagsleben Christus mit
Taten nachzufolgen. Auch das ist eine religiose Krankheit» (S. 38).

Manch Schénes laBt sich in dem Buche lesen, so z. B. die Verzerrung
des Religiésen im Skrupulanten (S. 66 ff.), die tiefe Sicht des politischen
Kampfes zwischen Ost und West (S. 147). Und dennoch steht all das in
einem Rahmen, der in seiner ganzen Weite dem katholischen Denken ab-
solut widerspricht. Es ist gewi wahr, daB wir Katholiken, iiberhaupt
wir Christen, uns wiederum auf die Wirklichkeit der Begegnung mit Gott
besinnen und dementsprechend im praktischen Leben um ein ausgeglichenes,
harmonisches Gottverbundensein bemiihen und vor allem durch tédtige
Liebe dieses Gottverbundensein beweisen miissen. Es ist gewill wahr, da
es im Grunde auf das augustinische «dilige et quod vis fac » ankommt.
Und dennoch bleibt die Wirklichkeit der in der Liebe sich vollziehenden
Gottverbundenheit an die im menschlichen Wort inkarnierte Gotteswahrheit
gebunden.

In keinem seiner Biicher hat unser Verfasser seine dem katholischen
Denken diametral entgegengesetzte Grundauffassung vom Religiosen so klar
und auch so schroff ausgedriickt wie in diesem. Das Buch ist fir einen
katholischen Laien betdérend und irrefithrend, weil es ihm die Klarheit der
Offenbarung raubt. Der katholische Theologe, der die dunkel verschwom-
menen Wege dieses Buches mit hellem Auge iibersieht, mag sich bei der
Lesung immerhin der alten katholischen Wahrheit erinnern, da wir mit
der Klarheit des Glaubens die Glut der Gottesliebe verbinden miissen, der
forma omnium virtutum.

Freiburg (Schweiz). A, F. Tte O. P.

A. M. Horvath O.P.: Tractatus philosophici aristotelico - thomistici.
Vol. I. Quaestiones ad LLogicam et ad cognitionem humanam referibiles. —
Budapestini 1949. 377 SS.

Dieses Werk soll kein Handbuch fiir Anfinger sein. Der Verfasser
will auch nicht einen groBen Traktat vorlegen, in dem alle logischen
Fragen systematisch geordnet sind, vielmehr geht sein erstes Bemiihen
dahin, zu zeigen, wie die ganze logische Ordnung im objektiven Sein
begriindet und daher von ihm abhingig ist. Dieses Sein bildet dadurch,
daB es als erste Ursache Gott selbst und als Wirkung eine Anteilnahme
am gottlichen Sein ist, eine solche Einheit, daB alle Einzeldinge zu ihm
in einem Verhiltnis von Teilen zum Ganzen stehen und daher ihre
Wesenheiten nur vom allgemeinen Sein aus recht verstanden werden
kéonnen. Daraus erklart sich, warum unser menschlicher Verstand bei
allen seinen Wesenserkenntnissen mit dem allgemeinen Seinsbegriff anfingt.
Auf dem langen, stationsreichen Wege vom allgemeinen Seinsbegriff bis
zu einer einigermaflen befriedigenden Wesenserkenntnis mufl er nicht nur



118 Literarische Besprechungen

mit analogen oder mehrdeutigen Begriffen anfangen, sondern auch immer
wieder auf solche zuriickgreifen. Daher ist es zu bedauern, daB in
manchen Lehrbiichern der Logik der Analogie so wenig Aufmerksamkeit
geschenkt wird, und ist es ein Verdienst Horvaths, da3 er ihre Bedeutung
fiir die Logik so griindlich herausgestellt hat. Mit Recht betont H. Seite 120,
daB die Dinge in ihrem physischen Sein weder eindeutig noch mehrdeutig
sind, daB sie aber den Dualismus von analogen und univoken Begriffen
in unserem menschlichen Verstande objektiv begriinden, und daB unser
Verstand diese Unterscheidung braucht, um die Dinge recht zu verstehen.

Manser zeigt in seinem Buch « Das Wesen des Thomismus», daB der
reale Unterschied zwischen Akt und Potenz fiir die ganze thomistische
Philosophie grundlegend ist. Horvaths Buch liefert den Beweis, daB das
auch fiir die Logik zutrifft. Es sei hier nur auf seinen Traktat « De
privatione » hingewiesen, in dem gezeigt wird, wie ein Erkenntnisakt den
anderen vervollkommnet, sowie auf das, was H. iiber die virtualitas con-
ceptuum sagt.

Ein drittes Verdienst Horvaths scheint mir darin zu liegen, daB er
die gleichfalls vielfach verkannte, ja zuweilen geleugnete Bedeutung der
Universalienlehre fiir die logische Ordnung so fithlbar zum BewuBtsein
bringt. Gewil, die Universalien haben auch einen psychologischen und
einen kriteriologischen Aspekt. Aber eine noch so griindliche Behandlung
dieser beiden Aspekte macht die logische nicht iiberfliissig.

H. nennt sein Werk « Tractatus philosophici», etc. Indem er auch
quaestiones ad cognitionem referibiles in den Untertitel aufgenommen hat,
wollte er sich offenbar das Recht wahren, gelegentlich iiber den Bereich
des Logischen hinauszugehen und in andere Gebiete Abstecher zu machen.
Das hat fiir die klare Linienfiihrung der Gedanken Gefahren, deren sich
der Verfasser zwar bewuBt (3) gewesen ist, iiber die er aber nicht immer
so Herr wurde, da8 der Leser ihm leicht folgen kann.

Dieser erste Band behandelt nach einer allgemeinen Einfithrung in
die Logik nur Fragen, die die erste menschliche Denktitigkeit, die simplex
apprehensio betreffen. Den Stoff teilt er ein in fiinf groBe Abschnitte,
von denen die beiden ersten «De referibilitate conceptuum (idearum)
mentis » und « De divisione idearum » sowie der letzte « De modis sciendi »
(definitio et divisio) weiter in mehrere Traktate oder Einzeluntersuchungen
aufgeteilt sind. Es wiirde zu weit fiihren, wollten wir den reichen Inhalt
dieser Untersuchungen auch nur summarisch wiedergeben. H. liebt es,
seine subtilen und bis an die Grenzen des Moglichen gehenden Unter-
scheidungen durch Schemata abzuschlieBen, mittels derer er das Gesagte
iibersichtlicher machen mochte. Bei seinen Begriffsbestimmungen kommt
dem Leser so recht zum BewuBtsein, wie unvollkommen auch die so oft
geriihmte Einheitlichkeit der scholastischen Terminologie ist. Typische
Beispiele sind die Begriffe conceptus obiectivus, idea, ratio und intentio.
Daher muf3 sich auch ein Scholastiker, um Horvaths Buch ganz zu
verstehen, fast wie bei einem modernen Philosophen, erst einen Index
anlegen von den Bedeutungen, in denen gewisse Ausdriicke genommen sind.
H. will es niemandem iibelnehmen, dal er ihm hier nicht immer folgt.



Literarische Besprechungen 119

Als eine Eigentiimlichkeit des Buches diirfte es wohl angesehen werden,
daB H. die Philosophie des hl. Thomas wiedergeben will, dabei aber schon
eine solche Kenntnis derselben voraussetzt, da3 einer sie bereits tief erfat
haben muB, um ihn zu verstehen. Man kann bei der Darstellung dieser
Philosophie zuviel mit Zitaten arbeiten, man kann aber auch so wenig
zitieren, dall der Leser etwas mehr Belegstellen wiinscht. Zuweilen wiirden
die Formulierungen der Gedanken bei H. durch einen Text aus dem
hl. Thomas leichter verstindlich werden. Aber das soll nicht heiBen, daf3
man nicht umgekehrt durch dieses Buch auch die Lehre des Aquinaten
tiefer erfassen lerne.

Wie bereits bemerkt, behandelt dieser erste Band nur Fragen, die die
simplex apprehensio betreffen. Moge es dem Verfasser gelingen, auch die
beiden anderen Denktatigkeiten, das Urteil und den SchluB, mit gleicher
Griindlichkeit zu behandeln und so das begonnene Werk zu vollenden.

Rom, S. Anselmo. M. Thiel O.S. B.

Fr. Nuyens : L’évolution de la psychologie d’Aristote. Ouvrage traduit
du néerlandais. Préface par A. Mansion. — Louvain, Editions de I'Institut
Supérieur de Philosophie. 1948. xvI-353 SS.

Werner Jaeger hat in seinen beiden Werken, Studien zur Entstehungs-
geschichte der Metaphysik des Aristoteles (Berlin 1912) und Avistoteles Grund-
legung einer Geschichte seimer Entwicklung (Berlin 1923), die Aristoteles-
forschung in ganz neue Bahnen gelenkt. DaB diese Werke auf starke
und berechtigte Kritik stieBen, adndert nichts an dieser Tatsache. Als
erster machte er einen weitausgreifenden Versuch, die Entwicklung des
aristotelischen Gedankens vom platonischen Anfangsstadium bis zur end-
gultigen Fassung zu verfolgen, um dadurch die chronologische Folge der
einzelnen Werke festzulegen.

Dasselbe Ziel, unter Vermeidung der von Jaeger begangenen Fehl-
tritte, steckte sich auch N, in seinem erstmals 1939 hollindisch verdffent-
lichten Buch Ontwikkelingsmomenten in de zielkunde van Avistoteles. Es ist
sehr zu begruflen, daB Prof. A. Mansion von Loéwen eine, weiteren Kreisen
zugangliche, franzésische Ubersetzung dieses wertvollen Werkes in die Wege
leitete.

Das Buch bietet viel mehr, als der Titel eigentlich andeutet. Das
Leib-Seele-Problem bietet das Mittel, das gesamte Corpus aristotelicum
auf seine Entwicklung hin zu untersuchen. Es bietet fiir diesen Zweck
eine feste Grundlage, da Aristoteles in fast allen Schriften auf dieses
Problem zu sprechen kommt. Dazu kommt noch, daB die zwei Schriften,
die als Ausgangs- und Endpunkt der Entwicklung dieser Lehre in Betracht
kommen, chronologisch ziemlich festliegen : der Eudemos, kurz nach 354
verfaBt, in dem eine durchaus platonische Psychologie dargestellt wird,
und De anima, aus den letzten Jahren des Aristoteles, in dem der Hylo-
morphismus eindeutig auf das Verhiltnis von Leib und Seele angewandt
ist. Zwischen beiden extremen Thesen entdeckte N. eine Ubergangslehre :
Leib und Seele werden nicht mehr als sich entgegengesetzt aufgefafBt ;



120 Literarische Besprechungen

sie bilden ein natiirliches Ganzes, aber beide Teile bewahren eine gewisse
Unabhingigkeit einer gegeniiber dem andern.

Durch Anwendung dieses Kriteriums stellt N. die chronologische Folge
der Schriften neu auf, je nachdem diese mit der These des Eudemos, mit
der Ubergangslehre oder mit der Lehre des De anima iibereinstimmen.
Die Ergebnisse dieser Erorterung lassen vor allem das, was Jaeger von
der « geschichtlichen Entwicklungsnotwendigkeit » sagte, als hinfillig er-
scheinen. GroBe Teile der Metaphysik (%, H, ® und A) setzen die hylo-
morphe Lehre im Leib-Seele-Verhiltnis voraus und gehéren folglich in
die letzte Lebensperiode des Stagiriten. Das zeigt, da dieser sein ganzes
Leben lang Metaphysiker blieb, und daB er Wissenschaft und Philosophie
immer parallel betrieb.

Gleichzeitig mit dem psychologischen Problem erdrtert N. auch das
noetische Problem, das Verhiltnis des vous zur menschlichen Seele, das
sich in umso scharferer Form stellt, je mehr Aristoteles von der plato-
nischen Lehre absteht und zur hylomorphen Interpretation sich hinwendet.
N. weist nach, daB dieses Verhiltnis immer ein Problem blieb fiir Aristo-
teles, in dem er auf eine definitive Losung nicht kam. Im letzten Stadium
des Ringens nach einer Losung wird der vous als immateriell, ewig und
von der Seele getrennt dargestellt.

Das Buch legt eine iiberaus genaue und tiefe Kenntnis des aristo-
telischen Schrifttums an den Tag. Aristoteles wird in dankenswerter Weise
ausgiebig, sei es im Text oder in den Noten, zitiert, so daB der Leser deu
Beweisgang genau uberpriifen kann. Eine iibersichtliche Zusammenstellung
der sich ergebenden Chronologie der Werke des Aristoteles wire sehr will-
kommen gewesen.

Rom, S. Anselmo. Johannes P. Miiller O. S. B.

Fundamentaltheologie

A. M. Horvath O.P. : Synthesis Theologiae Fundamentalis. In usum
studentium ad gradus academicos adspirantium. — Im Selbstverlag des
Verfassers, Budapest XIV, Szt. Domonkos u. 3 und Freiburg i. d. Schweiz,
Paulus-Verlag, 1948. 212 SS.

Der Verf. hat sich in einer stattlichen Reihe von Werken den Ruf
eines ausgesprochen spekulativ und systematisch gerichteten Fachmannes
sowohl auf philosophischem wie auf theologischem Gebiete erworben. Auch
das vorliegende Werk bestédtigt diesen Ruf. Es sollte kein eigentliches
Lehrbuch der Apologetik entstehen. Die Absicht geht vielmehr dahin, Sinn
und Bedeutung der Apologetik, die mit Fundamentaltheologie identifiziert
wird, aufzuzeigen, ihre Stellung innerhalb der Gesamttheologie klarzulegen,
die Moglichkeit einer befriedigenden, sachgerechten Lésung ihrer Aufgabe
nachzuweisen. H. mdéchte vor Augen fiihren, da3 es sich um eine systema-
tisch einheitliche Wissenschaft handelt, die nach geschlossen konsequentem,
zielstrebigem Plan gebaut ist, ein und denselben Hauptgegenstand erortert



Literarische Besprechungen 121

und beleuchtet. Das wider den Vorwurf, Apologetik erscheine als ein aus
innerlich nicht recht verbundenen Teilstiicken zusammengeflicktes Gebilde.
Wir brauchen nicht eigens zu betonen, daf§ H. immer wieder auf die Lehren
des hl. Thomas von Aquin zuriickgeht und seinen Standpunkt ausnahmslos
mit dessen Texten belegt, denn der fortwahrende, aber auch auffillig
exklusive Anschluff an Thomas kennzeichnet die Schriften von H. unter
allen. So bietet ihm hier die Bestimmung des « subiectum theologiae » zu
Beginn der Summa Theologica den entscheidenden Kerngedanken. Subjekt
der Theologie ist Gott, insofern er unter Einsatz seiner Autoritit durch
eigentliche Offenbarung zu den Menschen redet und so im Glauben uns
ibernatirlich erkennbar wird. Von da aus sucht H. zu zeigen, dafl die
Apologetik eine in sich homogene Disziplin ist, wirklich zur Theologie
gehort, unter den theologischen Fichern eine grundlegende und maB-
gebende Rolle beanspruchen kann. Sie nimmt unter ihnen die Stellung ein,
die der Metaphysik im Bereich der natiirlichen Wissenschaften zukommt.
Sie zielt ab auf den Nachweis, da8 menschliches Denken das Subjekt der
Theologie, vor allem die Tatsache der iibernatiirlichen Offenbarung ver-
niinftigerweise bejahen kann und soll. « Iure merito vocatur doctrina de
credibilitate subiecti Theologiae et consequenter revelationis et revela-
torum » (S. 19, n. 23).

Der von H. gebotene AufriB der Fundamentaltheologie empfiehlt sich
durch seine Ubersichtlichkeit und Folgerichtigkeit, er umfaBt alles Wesent-
liche. Ohne jenen allgemeinen Grundsiatzen zu widersprechen, die seit Aus-
bildung einer eigenen apologetischen Disziplin den ihr zugehorigen Fragen-
komplex bestimmt haben, behandelt dieses Buch den Stoff doch mit groB8er
Selbstindigkeit, es zeugt vom kritischen Urteil des Verf., der manche
originelle passende Begriffe zu schaffen versteht. Durch eine bei andern
Autoren kaum anzutreffende Griindlichkeit, einen gelegentlich subtilen
Scharfsinn der Unterscheidungen und Einteilungen ragen mehrere Abhand-
lungen hervor: so die von der iibernatiirlichen Ordnung, der Prophetie
und Inspiration, vom Glauben, von dem Offenbarungsvorgang. Viele sorg-
faltige synoptische Tabellen und einzelne pragnant klare Zusammenfassungen
tragen bei, aus dem Buch ein besonders geeignetes Mittel fiir Studium und
Repetition zu machen. Es entspricht durchaus seinem Untertitel : « Cons-
pectus obiectorum apologeticae scientificae secundum dependentiam a sub-
iecto theologiae et secundum ordinationem systematicam eorum inter se
per rectam rationem cognoscendi.» Am SchluB3 finden wir eine bis ins
Kleinste detaillierte « Synopsis tractatuum et quaestionum ad apologeticam
pertinentium, sec. relationem ad subiectum theologiae inter se ordinatorum
et ad obiectivationem eius confluentium ».

Beckenried-Schoéneck. C. Zimara S.M. B.

W. Wiirbel : Religiése Zeitfragen. — Wien, Herder. 1948. 428 SS.

Der Wert dieser Neuerscheinung soll nach dem Verfasser darin bestehen,
«in der Sprache des Volkes das zusammenzutragen, was den heutigen
Menschen in den religiésen Belangen beschiftigt und im AnschluB daran



122 Literarische Besprechungen

das Gerippe einer katholischen Glaubens- und Sittenlehre aufzuzeigen »
(Vorwort). — Unter dieser Voraussetzung muf} also das Buch gewertet
werden. Dann wird man gerne zugeben, dal3 der Verfasser dieser eingangs
gezeichneten Linie treu blieb. Er kommt vom Leben des Volkes her und
will dem Leben des Volkes dienen. Darum die konkrete Darstellung. Darum
auch die relativ einfache philosophische und theologische Behandlung der
Einzelthemen. Manchmal wird dabei vielleicht etwas zu viel simplifiziert,
manchmal die schwere Problematik der einen oder andern aufgeworfenen
Frage zu sehr ins Bagatellenhafte umgebogen. Doch bietet das Buch dem
Volksapologeten trotz dieser, mit der Zielsetzung gegebenen immanenten
Schwichen wertvolles Material und reiche Anregung.

Freiburg. L. M. Simeon O. P.

Moraltheologie

A. Niedermeyer : Handbuch der speziellen Pastoralmedizin. Erster
Band : Das menschliche Sexualleben. — Herder, Wien. 1949. x11-508 SS.

Mit dem Handbuch der speziellen Pastoralmedizin « beabsichtigt der
Verfasser, einen Beitrag zu einer wissenschaftlichen Pastoralmedizin auf der
Grundlage neuzeitlicher biologischer und medizinischer Tatsachenerkennt-
nisse zu liefern ». Das Werk ist auf sechs Binde berechnet. Im vorliegenden
ersten Band gelangt das menschliche Sexualleben zur Darstellung. Der
immens reiche Stoff wird in drei groe Abschnitte gegliedert, deren erster
nach der Liniengebung des Verfassers das normale Sexualleben oder dessen
Physiologie behandeln soll, der aber faktisch {iber die gestellten Grenzen
hinausgeht und auch Fragen des Ehesakramentes in den Raum der Dis-
kussion einbezieht. — Der zweite Abschnitt stéBt vor in die wissenschaft-
liche Auseinandersetzung mit jenen brennenden Problemen, die das norm-
widrige Sexualleben aufwirft. — Im letzten Abschnitt wird der groBangelegte
Versuch einer systematischen Sexualhygiene und Sexualethik gewagt und
durchgefiihrt.

Zur Vervollstindigung der Inhaltsangabe sei noch verwiesen auf die
in einen 60seitigen Anhang eingebauten, hochinteressanten thomistischen
Studien zur Biologie, Soziologie und Metaphysik der Geschlechter.

Dieses Buch ist wirklich eine Neuerscheinung. Und ich denke bei
diesem Pridikat nicht in der technischen Richtung, bei der die Jahreszahl
der Veroffentlichung entscheidet, sondern in der Richtung einer ganz auBer-
ordentlichen Leistung, die turmhoch iiber so viele Publikationen Adhnlicher
Signatur hinausgreift. Hier sind sich, vielleicht zum erstenmal im deutschen
Sprachgebiet, Medizin und Moraltheologie auf der Grenzlinie eines gemein-
samen, groBen Anliegens begegnet mit dem festen Entschlu3, durch wechsel-
seitige Zusammenarbeit eine neue Wissenschaft zu begriinden. Wie weit
Niedermeyer der Realisierung dieses Zieles niaher kam, mogen andere
beurteilen. Hier geniige der eine oder andere Hinweis auf die Eigenart
seines Werkes.



Literarische Besprechungen 123

Es ist sicher, daB hier ein riesiges Material aus den beiden genannten
Disziplinen verarbeitet wurde. Zwar herrscht der medizinische Blickpunkt
vor. Aber der Theologe kann sich nur freuen, von einem Fachmann in
griindlicher Weise iiber die naturgegebenen Voraussetzungen so vieler Fragen,
die dunkel und hell in seiner Praxis aufstehen, orientiert zu werden. Und
iiberdies wird er die iiberraschende Entdeckung machen, daB er auch als
Theologe hier noch sehr viel Neues lernen kann. Denn die respektiven
Partieen des Buches sind nicht nur aus der Dringlichkeit des heutigen All-
tages herausgegriffen, sie sind iiberdies auf die Ebene der allerneuesten
kirchlichen Entscheidungen emporgehoben. Und auch sonst ist viel moral-
theologische Fachliteratur verarbeitet. Doch hitte man sich hier eine
groBere Spannweite gewiinscht. Denn im Gegensatz zum befreienden
Reichtum der medizinischen Autoren kommen von der andern Seite nur
wenige zu Wort, und man wire dem Verfasser dankbar gewesen, wenn er
in seinem doch stark thomistisch orientierten Buch neben Noldin auch
Vertreter der eigentlich thomistischen Schule hatte zu Wort kommen lassen.

Es geht Niedermeyer nicht um ein direkt schopferisches Anliegen.
Er bewegt sich in den Grundideen vielmehr bewufBt auf der traditionellen
Linie. Wesenhaft neue Erkenntnisse darf man nicht erwarten. Besonders
deutlich wird dies auf jenen Seiten, wo von der Therapie die Rede ist,
und wo der Verfasser trotz aller Bejahung natiirlicher Heilmittel deren
bloB relativen Wert klar unterstreicht. Doch schopferische Originalitit liegt
ja auch gar nicht in der Zielrichtung, die der Verfasser seinem Werke
gibt. Er will etwas anderes. Zun#chst soll einmal das Material gesammelt
werden. Und dann will er das gesammelte Material in eine groe Ord-
nungseinheit bringen. Das aber hat er in klassischer Weise erreicht. Und
hier liegt die eigentliche Leistung dieses Buches. Scharf formulierte Begriffe,
organische Synthese der Forschungsresultate und klare didaktische Fiih-
rung sind seine hervorragenden Merkmale.

Endlich sei noch hingewiesen auf die feine, diskrete Art mit der der
Verfasser die delikaten Probleme aufrollt und zu losen versucht, sowie
auf die kompromifBlose Haltung, mit der er wider alle Konjunktur zu den
Prinzipien seiner Kirche steht. Es ist nur zu hoffen, daB sein Werk vielen
Theologen und Medizinern in die Hande gerate. Sie werden aus dessen
Studium reichen Gewinn ziehen.

Freiburg. L. M. Simeon O. P.

Kirchengeschichte

K. Eder : Die Geschichte der Kirche im Zeitalter des konfessionellen
Absolutismus (1555-1648). — Wien, Herder. 1949. xvIii-460 SS.

Als Prilat Kirsch 1930 den ersten Band seiner gro8en Kirchengeschichte
herausgab, ahnte man wohl nicht, daB die Vollendung viele Jahre auf
sich warten lassen wiirde und auch heute noch nicht vollendet vorliegt.
Nun ist endlich wieder ein Teilstiick erschienen. Eine kurze Zeit wird hier



124 Literarische Besprechungen

behandelt, nicht einmal ein ganzes Jahrhundert, allein eine duferst wichtige
Zeit, in der einmal die Kirche im Trienter Konzil Dogma und Disziplin
klar herausstellt, anderseits die Grenzen der konfessionellen Gebiete in
Deutschland definitiv festgelegt werden.

Eder hat ein gewaltiges Material zusammengetragen und verarbeitet
und in zwei Hauptteilen zusammengefaB3t : a) Die Selbstreform der katho-
lischen Kirche vom Augsburger Religionsfrieden bis zum Ende des DreiB3ig-
jihrigen Krieges (1555-1648) ; = S. 1-290. b) Die Kirche im Kampfe der
GroBmichte um die Vorherrschaft in Europa (S. 291-370). Die zwei Haupt-
teile sind in zahlreiche Unterabteilungen und Kapitel zerlegt. Die Inhalts-
iibersicht umfaBt acht enggedruckte Seiten (1x-xvIiI). Sie macht einen etwas
bedngstigenden Eindruck, in der Ausfithrung selber geht man leichter dar-
iber hinweg ; bei der Ubersicht iiber die neuen Orden (abgesehen von der
Gesellschaft Jesu) auf S. 81-93 hat man bisweilen den Eindruck einer blo8en
lexikalischen Aufzihlung. Das fallt um so mehr auf, als der iibrigens sehr
interessanten Darstellung der Gesellschaft Jesu nicht weniger als 40 Seiten
gewidmet sind. Keine Rede ist dabei von der Reform im Dominikaner-
orden, namentlich in Spanien durch die Dominikaner von Salamanca und
den hl. Ludwig Bertrandus und seine Schiiler, und in Italien durch den
EinfluB des hl. Dominikanerpapstes Pius V. (vgl. Pastor, Bd. VIII, S. 198).
J. Lortz hat bei der Besprechung des ersten Bandes von Kirsch, der die-
selbe Methode einhilt, die Bemerkung gemacht : « Diese ‘Materialmethode’
(d. h. Mitteilung moglichst vieler, solider Einzelheiten) fithrt berechtigter-,
ja notwendigerweise zur weitgetriebenen Teilung der Kapitel in kleine und
kleinste Partien. Ich halte diese Methode in der Darstellung der Geschichte
nicht fiir ein Ideal, weil sie die Vergangenheit nicht lebendig macht, sondern
ihre Bestandteile sammelt. Aber ... » (Theol. Revue 1933 Sp. 64).

Die Starke des Verf. liegt trotzdem in der Synthese, in den allgemeinen
Darlegungen und Ubersichten, z. B. um nur Einiges zu erwdhnen, S. 1-8 :
Der Begriff « konfessioneller Absolutismus»; S. 8-10 : Der Begriff « Gegen-
reformation » (vgl. H. JepiN, Kath. Reformation oder Gegenreformation ?
Luzern 1946) ; S. 272-275 : Die Grundlegung des Katholizismus der Neuzeit.
Eder versteht zu schreiben, er bringt ofters treffende Urteile und gliick-
liche Formulierungen, z. B. S. 164 : « Das Rom der Spitrenaissance und
die Kurie mit ihren verjdhrten MiBbrauchen bildeten gefihrliche Gegner
(gegen die Ausfithrung des Tridentinums). Sittliche Unbekiimmertheit und
unchristlicher Geist trieben noch immer bis in die Kreise der Kardinile
ihr Wesen. Es schien ungeschriebenes Gesetz zu sein, daB sich die hohen
Kirchenfiirsten vom christlichen Einmaleins dispensierten.» S. 176: « In
der Kennzeichnung ‘Romanisierung’ der Kirche seit Trient steckt ein rich-
tiger Kern»; S. 218 : « In Venedig, der ostlichsten Stadt des Westens ...
Wie der Markusdom ein Stiick Byzanz im Abendland verkérperte und wie
an der venezianischen Hochschule in Padua der Averroismus blithte, so
streifte der Osten auch das Staatskirchenrecht der Republik»; S. 350 :
« Nach Ranke muf3 nicht Gustav Adolf, sondern Richelieu als der eigent-
liche Retter des Protestantismus bezeichnet werden. » Bei andern Urteilen
kann man wohl anderer Meinung sein, z. B. S. 253 : « der Fiirst der neueren



Literarische Besprechungen 125

Scholastik, Franz de Suarez ». MARTIN GRABMANN, Geschichte der katho-
lischen Theologie; S. 169, meint : « wohl der gr6Bte Theologe der Gesell-
schaft Jesu»; S. 254 : « Spanien erlebte mit Ignatius von Loyola, Theresia
von Jesus und Johannes vom Kreuze auch die Bliite der Mystik » ; S. 190 :
Karl Borromdus gehort mit Loyola und Canisius zum geistlichen Trium-
virat der katholischen Reformation : Warum nicht Philipp Neri, der Refor-
mator der heiligen Stadt ?

S. 183 ff. werden die Papste bis 1621 (Paul V.) geschildert. Es ist
schade, daB3 Eder nicht in gleicher Weise die spitern Pipste behandelt hat,
z. B. Urban VIIIL., iiber den wir jetzt die wertvolle Studie von J. GRISAR S. ]J.
in den Xenia Piana (1943) besitzen. Gewi3 wird Urban VIIIL. an mehreren
Stellen erwihnt, aber eine Gesamtschau wire wertvoll. Eder hebt iibrigens
S. 350 hervor, daB der Papst fiir Frankreich gegen Habsburg gearbeitet
habe. Gern hitte ich eine zusammenfassende Darstellung des geistlichen
Lebens in Frankreich in der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts gesehen,
wie sie Bremond meisterhaft geboten hat. Wenn auch die heiligen Manner
und Frauen Frankreichs genannt und kurz geschildert werden, so mdochte
man hier doch an das vorhin erwihnte Wort von J. Lortz denken.

Die neuere historische Literatur der Dominikaner scheint Eder groBten-
teils entgangen zu sein, wenigstens erscheint sie nicht in der gewaltigen
Aufzahlung von S. 371-436. So das Istituto storico Domenicano in Rom
mit dem Archivum Fratrum Praedicatorum (seit 1930) und den Disserta-
tiones historicae ; das Compendium Historiae Ord. Praedicatorum von
P. ANGgeLus M. Warz (2. Aufl. Rom 1948) ; die Quellen und Forschungen
zur Geschichte des Dominikanerordens in Deutschland (39 Hefte bis 1941).
Mehr als einmal merkt man beim Studium des Ederschen Werkes, daB
beziiglich des Dominikanerordens hier eine Erginzung gefunden werden
konnte. Das fiel mir schon auf beim Lesen von Eders anregendem Buche :
Deutsche Geisteswende zwischen Mittelalter und Neuzeit (Anm. 66/67). 1937.

Wir besitzen nunmehr fiir diese konfessionell sehr umstrittene Zeit
neben den vielen nichtkatholischen Darstellungen eine groBere wissenschaft-
liche katholische Darstellung. Dafiir wollen wir dem Verfasser dankbar sein.

Freiburg. Gabriel M. Léhr O. P.

K. Esser O. F. M.: Das Testament des hl. Franziskus von Assisi. Eine
Untersuchung iiber seine Echtheit und seine Bedeutung. (Vorreformations-
geschichtliche Forschungen, begriindet von Heinrich Finke, hrg. von Josef
Lortz. Bd. 15.) — Miinster, Aschendorff. 1949. xx-212 SS.

Nach gut 10 Jahren wird die Reihe der Vorreformationsgeschichtlichen
Forschungen, die einst Heinrich Finke ins Leben gerufen hatte, wieder auf-
genommen. Leiter ist nunmehr Prof. J. Lortz (Minster).

Die Schrift Essers enthilt, was der Untertitel verspricht. Daf3 diese
neue Untersuchung trotz der vielen bisher erschienenen Arbeiten berechtigt
ist, zeigt die Einleitung, die « Problemlage » : beide Fragen, die nach der
Echtheit des Testamentes und die nach seiner Bedeutung, haben keine all-
seitig befriedigende Antwort gefunden. Und dabei hat das Testament neben



126 Literarische Besprechungen

der Regel die Geschichte des Ordens am starksten beeinfluBt. Beiden
Fragen geht P. Esser mit groBer Griindlichkeit nach. Die Echtheit wird
nachgewiesen auf Grund der schriftlichen Zeugnisse, aber noch mehr — was
zu wenig beachtet wurde — auf Grund der miindlichen Uberlieferung. Das
Testament, wie es heute vorliegt, ist nach Form und Inhalt im wesentlichen
das authentische Werk des hl. Franziskus.

Noch wichtiger, weil noch mehr umstritten, ist die im zweiten Teil
behandelte Frage nach der Bedeutung des Testamentes. Man hat darin u. a.
einen Protest des Heiligen gegen die Regel von 1223 finden wollen, eine
Auflehnung gegen die durch diese Regel sanktionierte Entwicklung des
Ordens usw. Man begreift, daB einem Sohne des hl. Franziskus eine solche
Interpretation nicht gleichgiiltig sein kann. Sein Resultat lautet nach einer
genauen Untersuchung des Testamentes als Ganzen wie auch der ein-
zelnen §§: Weit entfernt davon, eine Reaktion gegen die Regula bullata
von 1223 zu sein, ist das Testament nach Franzens Absicht geschrieben,
den Geist derselben zu betonen und ihre reine Beobachtung sicherzustellen.
Das Testament will auch nicht Dinge, die bei der endgiiltigen Regelredak-
tion aus der Regula non bullata nicht in die Regula bullata ibernommen
wurden, nun ihrerseits zur Darstellung bringen (S. 200). Aber das Verbot,
an der Kurie um Privilegien einzukommen (§ 8), und das Verbot der « Glos-
sierung » der Regel (§12) ? Esser folgt hier der Anregung seines hollindi-
schen Mitbruders vaAN DEN BornE, das Testament miisse unbedingt psycho-
logisch erklart werden. Das Privilegienverbot ist kein Protest gegen die
Kurie und ihr System (S. 181, 185) ; « Man kann die unbedingte und all-
gemeine Form des Verbotes als eine der spontanen Reaktionen ansehen,
wie sie aus dem Leben des Heiligen allzu bekannt sind ... Mit groBer
Wahrscheinlichkeit ist anzunehmen, daB er unter ruhigeren Verhiltnissen,
als es die letzten Monate seines Lebens waren, und bei entsprechender
Uberlegung die Form gefunden hitte, die seiner in seinem ganzen Leben
bezeugten Haltung entsprach » (S. 181). Auch ein stdarkerer EinfluB rigo-
ristischer Kreise unter den Briidern ist auf die endgiiltige Gestaltung des
Testamentes anzunehmen (S. 139). Der starke Stimmungswechsel, dem
Franziskus wie alle Siidlander bei Reaktionen gegen die Regel unterworfen
war, spricht sich im Testament aus, er offenbart eine Begrenzung des
Menschen Franziskus, der die Wirklichkeiten des Lebens nicht mehr voll-
stindig begreift (S. 201, vgl. S. 197 Anm. 219).

In der Erklirung der einzelnen §§ des Testamentes bringt Esser ver-
schiedene wertvolle Darlegungen z. B. iiber die Haltung der Briider gegen
den Pfarrklerus, iiber die Frage, ob Franziskus von Anfang an an eine
Ordensgriindung gedacht habe (S. 166, 185). Wenn man Essers Ausfiih-
rungen etwa mit H. HoLzaprFEL, Handbuch der Geschichte des Franziskaner-
ordens, vergleicht (S. 20), sieht man sofort, wie die Forschung iiber das
Testament vorangeschritten ist und nunmehr ein objektives Bild des groBen
Heiligen geben kann.

Ein gutes Quellen-, Personen- und namentlich Sachregister erméglicht
es, den Inhalt des gehaltvollen Werkes auszuschépfen.

Freiburg. Gabriel M. Léhr O. P.



Literarische Besprechungen 127

Bischof H. Felder : Der Christusritter aus Assisi. — Ziirich-Altstetten
Gotschmann. 1941. 165 SS.

Der Verfasser schreibt dieses neue Buch als Ergdnzung zu seinem
fritheren : Die Ideale des hl. Franziskus — und stellt hier, im Gegensatz
zum genannten Werke, die spezifisch ritterlichen Ziige im Bilde seines Ordens-
vaters heraus. In zwei groBen, ineinander kreisenden Gedankenreihen ver-
folgt er zuerst das mehr natiirliche Werden des Christusritters zuriick in die
groBen geschichtlichen Zusammenhinge seiner Zeit, um dann die ibernatiir-
liche Bewidhrung des Christusritters im Dienste des Meisters aufzuzeigen.

Man ist dankbar fiir diese wertvolle Neuerscheinung. Sie berithrt un-
gemein sympathisch, einmal, weil darin der Wellenschlag einer groen Liebe
zu Franziskus spiirbar wird, und dann, weil diese Liebe nicht einfach blind
uberbordet, sondern im Strombett jener echten, grindlichen Wissenschaft-
lichkeit flieBt, die von jeher das Schaffen des verehrten Verfassers charakte-
risierte und die uns die ruhige Sicherheit gibt, daB wir nicht im Raum
des Legendaren landen. Der religios interessierte gebildete Laie wird aus
der Lektiire reichen Gewinn mit ins Leben nehmen.

Freiburg. . L. M. Simeon O. P.

Heilige Schrift

Th. Kard. Innitzer: Kommentar zur Leidens- und Verkldarungsgeschichte
Jesu Christi. — Wien, Herder. 1948. xv-448 SS.

In der fiinfbiandigen Buchreihe des Kommentars zu den 4 Evangelien,
der von Dr. Fr. X. Polzl begriindet und von S. E. Dr. Theodor Innitzer
weitergefilhrt wurde, erscheint nach vielen Jahren endlich wieder die lang-
ersehnte (4.) Neuauflage. Als ersten Band gibt Innitzer den Kommentar zur
Leidens- und Verklarungsgeschichte heraus. Der Verfasser will darin nach
eigener Aussage jene Korrekturen und Erweiterungen vornehmen, zu denen
die unterdessen erschienene neue Fachliteratur zwingt. Zwar gewinnt man
den Eindruck, daB beziiglich dieser beriicksichtigten Fachliteratur der
Weltraum etwas einseitig auf das deutsche Sprachgebiet eingegrenzt wurde.
Doch mag dies durch die Schwierigkeiten der Nachkriegszeit, die im Vor-
wort eigens namhaft gemacht werden, seine geniigende Begriindung fin-
den. Und auf keinen Fall hat sich dieser Mangel in der vorliegenden Neu-
erscheinung wesentlich ausgewirkt ; denn wir haben hier eine Leistung vor
uns, die auch strengen wissenschaftlichen Forderungen geniigt, ohne sich
dabei so im Fachlichen zu verlieren, dafl der intellektuelle Laie vom Studium
abgeschreckt wiirde. Besonders wohltuend berithrt diese Beobachtung in
der ewig und wild umstrittenen, mit den extremsten Hypothesen bis zur
Ballastfiille beladenen Fixierung der Chronologie.

Man darf der iiberzeugten Hoffnung Ausdruck verleihen, daB3 das Buch
seine Sendung bei Theologen und Laien erfiillen werde. Dreicharakteristische
Merkmale pridestinieren es dazu : Kritische Haltung, didaktische Fithrung
und lebendige Zeitndhe.

Freiburg. L. M. Simeon O. P.



128 Literarische Besprechungen

C. Spicq O.P. : Saint Paul, Les Epitres Pastorales. — Paris, Gabalda.
1947.

Die Sammlung der « Etudes Bibliques», die von dem unvergeBlichen
P. Lagrange gegriindet und von ihm selbst mit wertvollen Beitrigen aus-
gestattet wurde, hat durch den Kommentar von P. Spicq zu den Pastoral-
briefen des hl. Paulus eine bedeutsame Bereicherung erfahren. Diese Briefe
sind, obwohl sie nicht an die Bedeutung der groBen Paulusbriefe und der
Gefangenschaftsbriefe heranreichen, dennoch von hohem Werte, weil sie
uns einen -Einblick gewihren in die Entwicklung des kirchlichen Lebens
in der zweiten Hilfte des ersten Jahrhunderts. Der Verfasser ist vor allem
bemiiht, dem Literalsinn nachzuspiiren und dariiberhinaus die Theologie
der Pastoralbriefe darzulegen, « qui constitue a notre sens l'originalité de
ces épitres dans le canon des Livres saints ». Eine umfangreiche Einleitung
von 208 Seiten klirt die wichtigsten Vorfragen, behandelt die Adressaten,
die kirchliche Verfassung der Urkirche, die Zeit der Abfassung, die Echt-
heit, die Beziehungen zur Umwelt, die Theologie und die Textkritik. Gegen-
iiber der Bestreitung der Echtheit durch die liberalen Kritiker wird der
Echtheitsbeweis mit groBer Griindlichkeit und iiberzeugender Kraft durch-
gefithrt. « Wir stehen nicht an zu behaupten, daB die Echtheit der
Pastoralbriefe historisch sicher ist» (p. xcv). Doch wird zugestanden, da@
die innere Kritik einige Bedenken wachrufen koénnte, die aber behoben
werden konnen. Auch die Verschiedenheit der Sprache, des Stiles und des
Wortschatzes findet eine einleuchtende Erkldrung, legt aber dem Verfasser
den Gedanken nahe, daBl ein Sekretir nicht ausgeschlossen sei, der wohl
der hl. Lukas sein konnte (p. cxix). — Der Kommentar selbst ist ebenso
philologisch genau wie theologisch reich und fruchtbar. Um die Tiefen des
Schriftwortes auszuschopfen, 148t der Verfasser auch die Theologen der
Vergangenheit ausgiebig zu Wort kommen, die Viter, den hl. Thomas von
Aquin u.a. In 18 Exkursen werden wichtige Einzelfragen des Textes aus-
fiithrlicher behandelt und dabei auch Gegenstinde beriihrt, die etwas mehr
am Rande liegen, aber doch geeignet sind, die Begriffswelt des Apostels
zu beleuchten, wie z. B. Sport und Moral.

Alles in allem, ein gediegenes Werk, das eine wirkliche Férderung
der paulinischen Exegese darstellt.

Freiburg i. Br. M. Schiumpp O. P.



	Literarische Besprechungen

