Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: Der aktive Anteil der Glaubigen an der Darbringung des eucharistischen
Opfers [Fortsetzung]

Autor: Kolping, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762202

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762202
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der aktive Anteil der Glaubigen an der
Darbringung des eucharistischen Opfers

Dogmengeschichtliche Untersuchung
frithmittelalterlicher Meflerklirungen

Von Universitits-Professor Dr. Adolf KOLPING (Miinster /| Westf.)

( Fortsetzung von 27 [1949) 380)

II. Der Kommentar frithmittelalterlicher MeBerkldrungen
zum Anteil der Laien an dem eucharistischen Opfern

1. Das Orate fratres

In allen mittelalterlichen Oblationsriten ist die Bitte des Priesters
um das Gebet der Umstehenden am Ende dieser Oblationsriten einer der
wenigen gleichméBig vorhandenen festen Punkte!. In unserem heute
gebrauchlichen Text der priesterlichen Aufforderung spricht der Cele-
brans von «meinem und euerem Opfer », und dies war AnlaB, daB
Mediator Dei auch den Text des Orate fratres als Beleg fiir die aktive
Teilnahme der Gldubigen an der Darbringung des eucharistischen Opfers
anfithren konnte 2. Zwar richtete sich die Aufforderung in der iltesten
iiberlieferten Form zunidchst an die umstehenden Kleriker 3, die sehr
wohl auch in der Anrede «Briider » gemeint sein konnten. Aber dar-
iiber hinaus wurde sie dann doch als an das ganze Volk gerichtet ge-
dacht ¢4, worauf die Erweiterung fratres et sorores unmiBverstindlich
hindeutet 5. Die Form, wie der Gebetsaufforderung entsprochen wurde,

1 JungMannN II, 99.

2 MD 98.

3 Vgl. die Aufforderung um Gebetshilfe Breviarium eccl. ord. (Silva-Tarouca
198) : Tunc vero sacerdos dextera laevaque aliis sacerdotibus postulat pro se
orare. Mitgeteilt von JuNgMmaNN II, 99, Anm. 1, vgl. auch ebenda II. 103 f.

4 AMaLAR, De eccl. off. III, 19 (PL 105, 1132) 148t den Priester sich zum
Volke hinwenden und bitten : ut orent pro illo, quatenus dignus sit universae
plebis oblationem offerre Domino. Vgl. wieder JunemanN II, 101 f.

5 So nach JungMaNnN II, 103 fast allgemein auBerhalb Italiens und Spaniens
in den nichtkldsterlichen Dokumenten aus dem Mittelalter.



80 Der aktive Anteil der Gliubigen

war sehr mannigfaltig. Es wurde urspriinglich wohl nur ein stilles
Beten seitens der Angeredeten erwartet!. Aber schon bei Amalar 2
finden wir Psalmtexte und seit Remigius von Auxerre damit verbun-
den die Suscipiat-Formel 3, deren heutige Missale-Form ohne Verbin-
dung von anderen Texten sich «in Italien schon seit dem 11. Jahr-
hundert als alleinige Formel durchgesetzt » hat ¢, wie die heutige Formel
der Gebetsaufforderung «zuerst in italischen MeBordnungen seit dem
12. Jahrhundert » erscheint 5.

Fir uns ist aber bedeutsam, welche Gedanken sich gerade mit
dieser Gebetsaufforderung beziiglich der Darbringung des heiligen Opfers
verbanden. JuNGMANN sieht in diesen Gedanken einen Awusdruck fiir
das frithmittelalterliche Kirchenbewuftsein, wo der Priester sich ganz
stark aus der Gemeinde herausgehoben fiihlt und schon im Opfergebet
als ihr Mittler allein Gott gegeniibersteht 6. Daher die in alten Formeln
auftretende Wendung : Orate pro me ?, die zwar bezeichnend in einigen
der iltesten Beispiele 8 des Orate fratres fehlt. Die Notwendigkeit der
Gebetshilfe seitens der Gliubigen fiir den zelebrierenden Priester ist
aber awuch noch, darauf wmochte ich hinweisen, ein Ausdruck der alt-
christlichen Verbundenheit von Priester und Volk in der Feier der eucha-
ristischen Mysterien ®. Diese Gemeinsamkeit tritt besonders in der

1 8.79, Anm. 3, JUNGMANN II, 104.

? De eccl. off. III, 19 (PL 105, 1132) die drei Verse 3-5 aus Ps. 19.

% RemiGius, Expositio (PL 101, 1252) : Neben Ps. 19, 2-4 kann man auch
sagen : Sit Dominus in corde tuo et in ore tuo et suscipiat sacrificium sibi
acceptum de ore tuo et de manibus tuis pro nostra omniumque salute. Amen.

4 JuneMANN II, 107. 5 Ebenda 104.

6 Ebenda 99 {. ” Ebenda 100.

8 Belege ebenda 100, Anm. 7. In dem von Amalar eingesehenen Ordo,
Rom. II, n. 9, wendet sich der Priester nach Annahme der Gaben des Volkes
und nachdem er der Schola mit einem Wink Schweigen geboten, dem Volke zu
mit der Aufforderung : Orate !

! Die Gebetsaufforderung gehort zu den gallischen Eigentiimlichkeiten (JuNg-
MANN I, 255, Anm. 39). Vgl. AMALAR, De eccl. off. auBer III, 19 (PL 105, 1132)
auch schon frither (1129 C; 1130 C). Der Gebetsaufforderung zu Beginn des
Oblationsganges, dem Oremus, kommen die Kantoren nach durch den Gesang
des Offertoriums (1128). REMIGIUS VON AUXERRE, Expos. (PL 101, 1252 D),
sieht eine Gebetsaufforderung an die Laien auch im Sursum corda : ut sacri-
ficium quod Deo offerendum mihi obtulistis, digne offerre valeam. Das Ange-
wiesensein auf die Gebetshilfe von Klerus und Volk soll im Zelebrans den Geist
der Demut erhalten (vgl. STEPHAN DE BAUGE, De sacramento altaris (PL 172,
1285 D) : Deinde (nach Suscipe Sc. Trin.) orat omnium astantium precibus adju-
vari. Convertens se ad populum dicit : « Orate». Et chorus orat pro eo, dicens :
« Mittat tibi Dominus auxilium de sancto, et de Sion tueatur te.» ... Accepto
spiritu humilitatis, sacerdos non praesumens de se, sed a clero et a populo



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 81

Angabe des Zieles hervor, um das fiir den Priester gebetet werden
soll. Schon REMIGIUS VON AUXERRE hat im wesentlichen unseren heu-
tigen Text: ut meum pariter et vestrum sacrificium acceptum sit
Deo . Das Opfer ist eben das Opfer der ganzen Kirche, des Volkes
Gottes, aber doch so, daB der verschiedene Grund, auf den hin das
Darbringen vom Priester und von der Gemeinde ausgesagt wird, durch
diese Formulierung des betonten metim pariter et vestrum sacrificium
und die Notwendigkeit der Gebetshilfe fiir den Amtspriester hervor-
gehoben wird 2.

2. Das Memento vivorum

a) Geschichte, Form und Inhalt bis zum Beginn des 9. Jahr-
hunderts.

Das Memento vivorum gehért bekanntlich nicht zur Grundgestalt
des romischen Kanons 3. Aber seitdem von Innozenz I.% ab die Namen
derer, die Opfergaben brachten, jedenfalls inter sacra mysteria ge-
nannt wurden ®, wird es seine Stelle im Kanon gefunden haben,
JuNGMANN 8 bringt aus dem ilteren Gelasianum vom dritten Fasten-

postulans munus orationum, ut pro se et pro his Deum interpellans exaudiatur,
dicit orationes quae secretae dicuntur...

! Remicius, Expositio (PL 101, 1252 B). Weitere Formeln bei JuneGMANN
II, 101, Anm. 16.

2 P. BatirrorL, Legons sur la messe (7. Aufl, Paris 1920), S. 23, will in
dem meum ac vestrum sacrificium zundchst nur einen Hinweis auf die Oblation,
die der Priester, und jene, die die Glaubigen im Opfergang zum Altar gebracht
haben. Aber da diese Gaben, wie wir sehen werden, Anlal3 sind, um von beiderlei
Anteil am Priestertum Christi, dem Amts- und dem Laienpriestertum, die Dar-
bringung des sacrificium laudis auszusagen, deshalb diirfen wir diese Formel,
wie wir es im Text tun, auf das eucharistische Opfer schlechthin beziehen.

3 Vgl. zu Folgendem JuncmannN II, 194 ff.

4 Imnozenz I. ep. 25 (PL 20, 553 £.) : De nominibus vero recitandis antequam
precem (al. preces) sacerdos faciat atque eorum oblationes, quorum nomina reci-
tanda sunt, sua oratione commendet, quam superfluum sit, et ipse pro tua
prudentia recognoscis; ut cuius hostiam necdum Deo offeras, eius ante nomen
insinues, quamvis illi incognitum sit nihil. Prius ergo oblationes sunt commen-
dandae ac tunc eorum nomina, quorum sunt, edicenda ; ut inter sacra mysteria
nominentur, non inter alia quae antea praemittimus, ut ipsis mysteriis viam
futuris precibus aperiamus.

® HieroNyMUs, Comm. in Ezech. (vom Jahre 411) c. 18 (PL 25, 175) : ut
... glorientur publiceque diaconus in ecclesiis recitet offerentium nomina : tantum
offert illa, tantum ille pollicitus est, placentque sibi ad plausum populi. HIEro-
Nymus, Comm. in Jerem. (vom Jahre 420) : At nunc publice recitantur offe-
rentium nomina et redemptio peccatorum mutatur in laudem.

6 II, 197. Gelasianum I, 26 (WiLsoN 34) : Infra canonem ubi dicit : Memento
Domine famulorum famularumque tuarum, qui electos tuos suscepturi sunt ad

Divus Thomas 6



82 Der aktive Anteil der Glaubigen

sonntag ein aufschluBreiches Beispiel, wie wir uns die Erwihnung der
Gabenbringer zu denken haben. Die Oblationsspender sind dem Charak-
ter des Sonntages entsprechend an jener Stelle die Taufpaten. Nach-
dem der Priester ihrer in einer allgemeinen Formel gedacht hat, gebietet
ihm das Sakramentar Schweigen. Wiahrend der Priester schweigt, wer-
den (von einem anderen Kleriker) die Namen der Midnner und Frauen
verlesen, die die Kinder aus der Taufe heben sollen. Nach Erwihnung
der Namen setzt der Priester das Gebet fort: « Deren Glaube dir
bekannt ist ... » Nach JunGMANN’s Rekonstruktionsversuch ! soll der
urspriingliche Text gelautet haben : Memento Domine famulorum famu-
larumque tuarum, qui tibi offerunt hoc sacrificium laudis et tibi red-
dunt vota sua aeterno Deo vivo et vero.

Auch in der Form, wie uns das Gebet zuerst in frithmittelalter-
lichen Zeugen begegnet, hat es nicht die heutige Gestalt. LIETZMANN 2
gibt aus dem Cod. Cambrain. 159 (164) folgenden Text des 9. Jahrh. 3,
dem wir noch in der Folgezeit, zumal auch in den expositiones missae ¢,

sanctam gratiam baptismi tui, et omnium circumadstantium. Et taces. Et reci-
tantur nomina virorum et mulierum, qui ipsos infantes suscepturi sunt. Et
intras : Quorum tibi fides cognita.

! Vgl. Jungmann II, 200. Vgl. auch F£roTiN, Le Liber ordinum 321 f.
mitgeteilt bei JuNneMANN I, 70 Anm. 20 : Er enthilt eingesprengt altes romisches
Material, dabei diese Formel : Memorare etiam, quaesumus, Domine, servorum
tuorum, qui tibi in honore sanctorum tuorum illorum, reddunt vota sua Deo
vivo ac vero pro remissione suorum omnium delictorum. Quorum oblationem ...

? H. LietzMANN, Das Sacramentarium Gregorianum, MOHLBERG-RUCKER,
Liturgiegeschichtliche Quellen Heft 3 (Miinster 1921) S. 2.

3 Nach LietzmANN handelt es sich in dem Cod. Cambrai n. 159 (164) um
eine Abschrift des von Hadrian I. an Karl den GroBen iibersandten Archetyps
der spater von Alkuin iiberarbeiteten Hadrianischen Rezension des Gregorianum,
nach EISENHOFER 1, 67 mit h&chster Wahrscheinlichkeit bereits um die Uber-
arbeitung Alkuins, wenn der Codex auch nicht Alkuins hinzugefiigte Sammlung
als Anhang enthalt.

4 7. Jahrh. Missale von Bobbio (PL 72, 453), Cod. Pad. D 47, z. Zt. Lothars I.
(+ 855) in Liitticher Gegend geschrieben (Mohlberg-Baumstark, Die Zlteste er-
reichbare Gestalt des Liber Sacramentorum anni circuli der rém. Kirche. Lit.
gesch. Quellen 11/12, Miinster 1927), in dem aber nach Jungmann II, 204 Anm. 46
die alte Form urspriinglich nicht enthalten war, sondern spiter hinzugesetzt
worden ist, Cod. Cambrai 164 (159), die von MENARD eingesehenen Hss. des
9. bzw. 10 Jahrh. (PL 78, 275 c), die MeBerklirungen Inc. Dominus vobiscum
(PL 138, 1167), Inc. Primum in ordine (PL 83, 1148), H. Rabanus Maurus Lib.
De sacris ordinibus 19 (PL 112, 1184), Florus, Opusc. De actione missarum 51 s.
(PL 119, 47), der iiber Remigius von Auxerre in dem vor 950 geschriebenen
Pseudo-Alkuinischen Traktat De divin. offic. (PL 101, 1258) fortwirkt, endlich
Bernold von Konstanz (f 1100) (s. unten S. 83, Anm. 1).



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 83

begegnen, und den noch Bernold von Konstanz ! als guten, alten Typus
bezeichnet : Memento domine famulorum famularumque tuarum et om-
nium circum adstantium 2, quorum tibi fides cognita est et nota deuotio,
qui tibi offerunt hoc sacrificium laudis pro se suisque omnibus, pro
redemptione animarum suarum, pro spe salutis et incolumitatis suae
tibi 3 reddunt uota sua aeterno deo uino et uero. Communicantes et
memoriam uenerantes inprimis ... per Christum dominum nostrum.

Das Memento hat also zunichst nicht den groBeren Zusatz : pro
quibus tibi offerimus uel. In dem Gebet wird urspriinglich allein von
den Gldubigen, besonders benannten und allen umstehenden, die Dar-
bringung des eucharistischen Opfers ausgesagt. Dabei mag es dahin-
gestellt bleiben, ob wir et omnium circum ... nota deuotio als zusam-
mengehoérigen spiateren Einschub anzusehen haben 4. Das Memento,
das jedenfalls schon frith abgeschlossen war 5, lag unserer Zeit in
der Form vor, daB daraus die beiden Seiten zu ersehen waren, die
dem kultischen Opfer in seiner ethisch vollwertigen Form zu eigen
sein missen.

Zugrundeliegt die innere Gesinnung der hingabebereiten Anerkennt-
nis von Gottes Majestit. Diese innere Gesinnung wird mit fides et
devotio umschrieben. A. DANIELS® hat dem Ausdruck devotio eine
Darstellung gewidmet und gezeigt, wie aus der Bedeutung der Todes-
weihe an die Unterweltsgétter 7 die Bedeutung der kultischen Weihe
schlechthin, zumal mit dem Unterton der Opfer-, Todesweihe, und die
rein ethische Bedeutung der ergebenen Dienstleistung sich entwickelte.
Gerade im liturgischen Zusammenhang wird der Ausdruck gerne ge-
braucht, wo dann der Gedanke an das Opfer irgendwie mitschwingt 8.

! Micrologus 13 (PL 151, 985 C) unter den iiberfliissigen Zutaten u. a.:
Item post pauca addunt: « Pro quibus tibi offerimus», cum in antiquioribus
et veracioribus Sacramentariis non nisi sub tertia persona offerentes ibi (scripti)
reperiantur.

2 JungMmanN II, 203.

3 JungMaNN II, 206. Er mochte hinter incolumitatis suae einen kraftigen
Punkt setzen und darauf mit : Tibi reddunt vota ... einen neuen Satz beginnen
lassen. Ob man nicht besser den Punkt schon nach pro se suisque omnibus setzte ?

* So JungMmAaNN II, 206.

§ Jedenfalls schon um die Wende zum 6. Jahrh., der Entstehungszeit des
dlteren Gelasianum.

¢ A. Daniers O. S. B, Deuotio. J.b. Lit. Wiss. I (1921), 40-60.

7 P. Decius Mus (Liv. VIII, 11, 1), M. Curtius (Liv. VII, 6, 4), die beim Ein-
zug der Gallier im Jahre 360 zuriickgelassenen Senatorengreise (Liv.V, 41, 3).

8 Consultationum Zacchaei Christiani et Apollonii philosophi 111, 3 : Psallendi
uero intentis crebra sunt studia, certisque horarum vicibus laudandi Deum deuotio



84 Der aktive Anteil der Gliubigen

Auch bei der ethischen Bedeutung verleugnet es oft nicht seine kultische
Herkunft. Daniels zeigt im Anschlul an eine auch fiir uns interes-
sante Stelle bei Leo 1. 1, wie devotio einfach gleichbedeutend mit « Feier
der Eucharistie » wird. Die eucharistische Feier heit schon in der
Passio Perpetuae c. 3 sacrificium piae devotionis, das die Christen dar-
bringen. Sie wurde von Leo devotio genannt, weil sie Ausdruck der
inneren Hingabe an Gott seitens der Gliaubigen ist. Die duBere Kult-
handlung wird geradezu mit dem bezeichnet, was ihre innere Seele
ausmacht 2.

Devotio steht zusammen mit fides. Fides ist der paulinische Aus-
druck fiir die Haltung, in der der Mensch von Gott als in der rechten
Ordnung befunden beurteilt wird. Fides driickt die Hingabe an Gott
mehr von dem spezifisch Christlichen her aus, devotio mehr von der
restlosen Opferhingabe her. Sie wurden fast synonym verstanden, wenn
Hieronymus Gal 3, 27 erliutert 2 : Fides pro mentis devotione censetur.
Dabei muB3 diese Zusammenstellung schon im auBerchristlichen An-
wendungsbereich vorhanden oder vorbereitet gewesen sein 4. In christ-
licher Anwendung finden wir die Zusammenstellung zuerst bei Laktanz 3,

distributa ... Nunquam praeterea diei falluntur aduentu, sed strenuos semper
psallentes aurorae tempus exsuscitat atque offerendas Deo laudes deuotio matu-
tina compellit. NicEra voNn REMESIANA, De vigiliis servorum Dei c. 9: Tunc
acceptabiles nostrae vigiliae, tunc pernoctatio salutaris erit, si competenti dili-
gentia et devotione sincera ministerium nostrum divinis obtutibus offeruntur.

1 Brief Leos I. aus dem Jahre 445 an Dioscur v. Alexandrien (PL 54, 626 C) :

. illud quoque volumus custodiri, ut, cum sollemnior quaeque festivitas conven-
tum populi numerosioris indixerit et ea fidelium multitudo convenerit, quam
recipere Basilica simul una non possit, sacrificii oblatio indubitanter iteretur :
ne his tantum admissis ad hanc devotionem, qui primi advenerint, videantur
hi qui postmodum confluxerint non recepti : cum plenum pietatis atque rationis
sit, ut, quoties Basilicam in qua agitur, praesentia novae plebis impleverit, toties
sacrificium subsequens offeratur. Necesse est autem, ut quaedam pars populi
sua devotione privetur, si unius tantum missae more servato sacrificium offerre
non possunt, nisi qui prima diei parte convenerunt.

2 DANIELS, a.a. 0. 49.

3 Comm. in Gal. II, & (PL 26, 369 C).

4 VegeTIUS, Epit. rei militaris II, 5 : Imperator cum Augusti nomen accepit,
tamquam praesenti et corporali Deo fidelis est praestanda devotio, inpendendus
pervigil famulatus (vgl. Daniels 44). Altertimliche Ausdrucksweise findet sich
wohl auch bei Orosius, adv. pag. IV, 14,1 (CSEL V, 244, 3) : contemplatione
fidei, quam Romanis devoverant.

5 LacTaNnz instit. V, 19, 13 (CSEL XIX, 464, 5) : Inutilis est deo qui devo-
tione ac fide caret. V, 22,17 (476, 8) inmitten militirischer Bilder: Gott 1483t
Gegner zu, ut devotionem ac fidem suorum vel probet vel conroboret. Opif
mundi 19, 9 (CSEL XXVII 162, 2) : ...fidem suam devotionemque prodere. Dal



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 85

auf deren militdrischen Kontext DANIELS ! aufmerksam macht. Auch
bei spiteren Schriftstellern (Ambrosius, Salvian, Cassian, Niceta von
Remesiana u. a.) ist die Zusammenstellung gebrduchlich. In unserem
Zusammenhang hebt devotio an dem Glauben als der vollen mensch-
lichen Hingabe an den sich offenbarenden Gott den Gedanken der
Hingabe bis in den Opfertod hervor. Nach dem Gesetz des Paralle-
lismus membrorum wiederholt das zweite Glied den Gedanken des
ersten in einer Form, die auf den konkreten Zusammenhang, hier
also des Opfers, zugeschnitten ist. Spiter sieht man in fides mehr das
intellektuelle Moment, in devotio (caritas) mehr das volitive an dem
Gesamtakt der Hingabe 2.

Die innere Gesinnung findet ihren dufBleren kultischen Ausdruck
durch die Darbringung «dieses Opfers des Lobes». Wie schon im
Alten Bund mit dem Wort « Opfer des Lobes» keineswegs blof rein
geistige, sondern auch dingliche Opfer gemeint sind, so nennt das Gebet
das eucharistische Gabenopfer mit dieser aus Ps. 49, 14 (und 115, 5. 7)
entnommenen Bezeichnung. Das aus dem gleichen Psalmvers stam-
mende reddere vota sua kann ebenfalls auf dingliche Opfer gehen 3,

fides hier urspriinglich nicht etwa den dogmatischen Glauben meint, sondern dem
paulinischen Sprachgebrauch entsprechend den vertrauenden AnschluB8 an Gott,
die Treue gegen Gott, sieht man instit III, 21, 8 (249, 16) : Quis aut vir mulierem
aut mulier virum diliget, nisi habitaverint semper una, nisi devota mens et
servata invicem fides individuam fecerit caritatem ? V, 7, 6 (420, 9) : Quomodo
laudem mereretur devota deo suo fides, nisi esset aliquis qui a deo vellet avertere ?

! DANIELS 45.

2 Vgl. die von DANIELS 47 Anm. 6 in anderem Zusammenhang mitgeteilte
Stelle bei NicETA vON REMESIANA, De Spir.s. 22 : Sit ergo secundum salutaris
baptismi confessionem fides integra Trinitatis, sit una devotio pietatis. Ferner
unten S. 90, Anm. 2 gegen Ende das Wort von FrLorus DiacoNus.

3 Belege bei P. BaTirroL, Lecons sur la messe (Paris 1920, 7 Aufl.) S. 247.
Der Grundsinn ist natiirlich der des Geliibdes (T acitus Div. Aug. 11, 69 : votaque
pro incolumitate solvebant). Da diese Geliibde in der Entrichtung von Real-
oblationen bestanden, erhielt das Wort votum oder vota die Bedeutung « gelobte
dingliche Gaben ». Augustin ep. 149, 16 (CSEL 44, 363 s) : Voventur autem omnia,
quae offeruntur Deo, maxime sancti altaris oblatio, quo sacramento praedicatur
nostrum illud votum maximum, quo nos vovimus in Christo esse mansuros, utique
in compage corporis Christi. Dabei ist reddere ein kultischer Terminus (s. Belege
bei F. RUTTEN, Philologisches zum Canon Missae. StdZt 68 [1937] S. 49). Eine
schéne Parallele zu den Worten des Memento vivorum bietet AuGusTIN, Enarr. 2,
27 in Ps. 21 : Quae sunt vota sua (scil. Christi) ? Sacrificium, quod obtulit Deo.
Nostis quale sacrificium ? Norunt fideles vota, quae reddidit coram timentibus
eum, nam sequitur : edent pauperes, et saturabuntur. Vota reddere auf die Ob-
lationsgaben bezogen zeigt Super oblata des Sacr. Leonianum (FELTOE 49, 30) :
Intende precamur Altissime vota quae reddimus, et tibi placita fieri eorum preci-



86 Der aktive Anteil der Glaubigen

wenn es das meint, was die Gabenspender (als Beisfeuer zum Opfer-
gang im eucharistischen Opfer ?) zu geben versprochen hatten! und
bei der Oblation gebracht haben. Infolge des duferen Aktes der Oblation
wurde demnach von den Glaubigen ausgesagt, daB sie das euchari-
stische Opfer darbringen 2. Bedeutsam ist, dall man wenigstens in der
alten Zeit, wie die Notiz aus dem #lteren Gelasianum (nach JUNGMANN
IT, 197, Anm. 12 jedenfalls aus dem 6. Jahrh.) belegt, den Relativsatz
quorum fides ... nicht blo8 auf die Umstehenden bezog. Spiter wird
man damit nachweisen, daf3 infolge des Glaubens und der Opferhingabe,
der « Seele » des duBeren Opfers, Umstehende, die keine sichtbare Gabe
in der Oblation dargebracht haben, dennoch durch ihre Opfergesinnung
an der Darbringung des eucharistischen Opfers beteiligt sind. In der
alten Zeit war jedenfalls die Oblation, durch die der Einzelne sich
in die Darbringung des eucharistischen Opfers hineinbegab, Ausdruck
der bewupiseinsmifigen Anteilnahme an dem aktiven Opfern der Kirche.
Deshalb wurde die Teilnahme an der Oblation zu den héchsten Ehren-
rechten des Getauften gezihlt 3.

bus pro quorum deferuntur, honore, concede. Capitulare eccl. ord. (SILVA-TAROUCA
205 — bei JuneMaNN II, 196, Anm. 10) will sonntags verlesen wissen tantum
vivorum nomina regum vel principum seu et sacerdotum, vel pro omni populo
christiano oblationes vel vota redduntur.

1 S.oben S. 81, Anm. 5, wo in dem Hieronymus-Text das Versprochenhaben
mit dem jetzigen Opfern synonym ist. Votum kann aber auch Bezeichnung der
Wiinsche, im besonderen die bewuBtseinsmédBige Hinordnung auf die Darbringung
des Opfers sein, wenn es z. B. Postpridie-Gebet, fer. IT post Pascha der Missa
mozarabica (PL 85, 491) heiBt : Deferatur in ista sollemni Spiritus sanctus, qui
tam adstantis quam offerentis populi et oblata pariter et vota sanctificet. In
diesem Sinne wird es spater der technische Ausdruck fiir den Anteil der Gliu-
bigen an der aktiven Darbringung im Unterschied von dem Anteil des Priesters :
Was der Priester durch seine Bemiithung um die Mysterien (mysteriis) tut, das
vollzieht das Volk mit voto, d. h. durch seine Opfergesinnung, die die Darbrin-
gung des euch. Opfers wiinscht, und die wiinscht, sich selbst mitdarzubringen.

2 GrReGOrR M. Dialog 1V, c¢. 57 (PL 77, 424), spricht von einem Manne pro
quo sua coniux diebus certis sacrificium offerre consueverat. Siehe auch oben S. 84,
Anm. 2 LEo M. Dabei wurde bei der Namennennung, die im Abendland ohnehin
an die Spendung der Oblation ankniipfte (JuNemaNN II, 196), gleichsam ehren-
halber auch von denen, die gar nicht anwesend waren (z. B. der Papa Romensis
in dem Post-nomina-Gebet der Mozarabischen Messe, Besprechung bei JUNGMANN
I1, 108 f.), gesagt, daB sie das gegenwirtige eucharistische Opfer darbringen.
JuneMANN I, 72 Anm. 25 macht aufmerksam, es finde sich auBer in der Romi-
schen nur noch in der Agyptischen Liturgie die Eigentiimlichkeit, daB von den
Gliaubigen die Darbringung nicht nur der materiellen, sondern auch der geheiligten
Gaben ausgesagt wird.

3 Conc. Nicaen. I c. 11 (Mansi II, 673 col. 680). Nicolai I Epist. ad Hincmar.
Remens. (PL 119, 1122 s.) spricht als Strafbestimmung aus: Residuis praeterea



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 87

b) Das Memento vivorum in den frithesten karolingischen MeB-
erklarungen.

Unsere Untersuchung setzt an dem Zeitpunkt ein, wo die stille
Rezitation des Kanons schon in Ubung gekommen war. Mit der Kanon-
stille entfiel natiirlich ein lautes, offentliches Erwihnen der Namen im
Memento vivorum. JUNGMANN ! nimmt nicht mit Unrecht an, daB
die Namennennung im roémischen Kanon aber schon friiher als un-
wichtig und zu umstindlich zugunsten der bloBen Formel weggelassen
worden sei. Die frithest erhaltenen Handschriften des Kanons tragen
nidmlich im allgemeinen keinen Vermerk einer solchen ausdriicklichen
Namenverlesung. Zu dieser Begriindung Jungmanns kénnen wir hin-
weisen auf die schwankende, tastende Art, mit der die altesten
Expositiones missae die Diener und Dienerinnen aus dem Memento
erkliaren.

Der « Urtyp» (WILMART) dieser karolingischen MeBerkldrungen,
Inc. Dom. vobisc. 2, dessen Worte RABANUS MAURUS (} 856) ohne Text-
inderung iibernimmt 3, hat nicht mehr eine Namennennung an dieser
Stelle gekannt. Inc. Dom. vobisc. sieht in dem Memento vivorum
ein Gebet « fiir das Volk », das auf das Gebet fiir die Kirchenvorsteher
(pro senioribus) folgt. Nach ihm wird fiir zwei Gruppen des Volkes
gebetet, « fur alle, die zum Anhodren (!) der Messe gekommen sind »,
und «dann erst fiir die, die ihre Oblationen darbringen ». Dabei legt
der Verfasser Wert darauf, dal der Manner und der Frauen bei dem
Offiz der Messe gedacht werde. Vielleicht will er einen Unterschied

septem annorum circulis, communionem Dominici sacramenti suscipere liceat cele-
berrimis festivitatem diebus, oblationes quidem nullatenus offerendo. Mitgeteilt
von M. DE LA TaiLrLg, Mysterium fidei (Paris 1921) 341.

111, 199.

2 Inc. Domin. vobisc. (PL 138, 1167 C) : « Memento Dom. fam. fam. tuar.
et omnium circumstantium.» Sacerdos ante oravit pro Apostolico et episcopo
suo. Si episcopus Missam celebrat, ille non debet dicere « pro ant. nostro». Jam
oratum est pro senioribus. Postea orandum est pro populo, quando sacerdos dicit :
«Mem. Dom. fam. f. tuarum.» Deprecatur Dominum Patrem, ut memorari
dignetur omnium ad officium Missae sive masculorum sive feminarum advenien-
tium ; et quod dicit circum adstantium, ipsi sunt masculi et feminae, qui circum-
stant. Jam Sacerdos oravit pro omnibus, qui ad audiendam Missam venerunt,
tunc demum orat pro his, qui oblationes suas offerunt. « Qui tibi offerunt hoc
sacrif. laud.» Dicit, quod pro laude Dei inprimis offerunt, et postea pro se
suisque omnibus. « Pro redemptione ... vivo et vero.» Ideo offerunt, quia vivo
et vero Deo omnium fides circum adstantium offerentium et non offerentium
cognita est, et nota devotio. « Omnes reddunt vota sua.»

3 De sacris ordinibus c. 19 (PL 112, 1184 AB).



88 Der aktive Anteil der Gliubigen

gemacht wissen zwischen der Gruppe, die das Memento die famuli
famulaeque nennt, und den circum adstantes ; deshalb erklirt er den
zweiten Ausdruck circum adstantium, indem er sagt : « Was der Kanon
circum adstantium nennt, das sind die Mdnner und Frauen, die rings-
um stehen. » Der spitere sehr kritische Gegner, der eine MeBerklirung
mit gleichem Incipit?! geschrieben hat, interpretiert dies so, daB der
« Urtyp» einen Unterschied zwischen den «Méinnern und Frauen »,
deren zuerst gedacht wird, und den Umstehenden konstruiert habe, als
ob unter den Minnern und Frauen die gemeint seien, die zur Messe
« ankdmen », und unter den Umstehenden die, die anwesend sind. Seiner
Meinung nach sind jedoch die, die ringsum stehen, Gekommene. Des-
halb diirfe man keinen Unterschied zwischen solchen, die kommen, und
solchen, die ringsum stehen, machen. Aber auch den Unterschied will
er nicht gelten lassen, als werde unter den « Dienern und Dienerinnen »
aller gedacht, die zur MeBfeier gekommen sind, und unter der Bezeich-
nung der « Umstehenden » derer, die ihre Oblationen darbringen.
Dann fiugt die Gegenschrift Inc. Dom. vobisc. an, wie sie die
Gruppe der « Diener und Dienerinnen » und die der Umstehenden zu
erklairen gedenkt. Dabei bringt sie gleich drei solcher Erklirungen.
« Wir hingegen (erkliren) so und auf sonstige Weise. » Nach der ersten
Art der Erkldrung sind die Diener und Dienerinnen jene befreundeten

! GERBERT, Monumenta II, 273 f. : Item scribit (scil. der Verfasser der karo-
lingischen MeBerklirung Dom. vobisc.) : « Memento Domine famulorum famu-
larumque tuarum. Deprecamur Deum Patrem, ut memorare dignetur omnium
ad officium missae, sive masculorum sive feminarum advenientium, et quod dicit
circumadstantium, ipsi sunt masculi et feminae, quae circumstant.» Mihi vero
videntur ipsi venisse qui circumstant, et quam ob rem nullam distantiam facere
illi inter illos et istos. Postea facit aliquam distantiam inter famulos et famulas
et circumstantes, ubi dicit : « Jam Sacerdos oravit pro omnibus, qui ad audiendam
missam venerunt ; tunc demum orat pro his, qui oblationes suas offerunt. » Nos
vero ita et alias: Memento Domine famulorum famularumque tuarum, id est
uno modo amicorum et amicarum mearum, quorum spopondi memoriam nomi-
natim habere in nostra missa ; et quod postea addimus: et omnium circumstan-
tium, tunc rogamus pro omnibus, qui ad missam venerunt fidelibus. Altero modo
sic ; Memento Domine famulorum famularumque tuarum, id est eorum, qui ad
illas ecclesias missam et baptisterium oportet. querere, in quibus praesumus, et
in eo, quod postea addimus: et omnium circumstantium, universalem ecclesiam
conprehendimus : ac si aperte dicamus: non solum rogamus pro his, qui ad
nostram parochiam pertinent, sed et pro omnibus ecclesiis, quae in circuitu nostro
degunt. Tertio : Memento Domine famulorum famularumque tuarum, eorum sive
earum videlicet, quorum elemosynis nostra ecclesia sustentatur, aut nos susce-
pimus vel suscipimus: et omnium circumstantium, eorum nempe, qui similiter
aliis ecclesiis tribuunt.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 89

Manner und Frauen, denen der Priester ein namentliches Gedachtnis
bei der Messe versprochen hat, die Umstehenden sind alle Gliubigen,
die zur Messe gekommen sind. Aber iiber diesen « Wortsinn » hinaus,
wie wir die Erklirung nennen kénnen, versteht der Verfasser zweitens
unter den Dienern und Dienerinnen alle diejenigen, die zu seinem Seel-
sorgerbezirk gehoéren, wihrend die Umstehenden dann die Menschen
in den umliegenden Kirchspielen wiren. Nach der dritten Erklarungs-
moglichkeit sind die gemeint, die durch ihre Almosenstiftung das Gottes-
haus unterhalten, oder deren Almosen der Priester entgegengenommen
hat oder entgegennimmt. Die Umstehenden wiren dann jene, die die
gleichen Wohltaten in anderen Kirchen gespendet haben.

Man will zweifellos mit solchen Erklarungsmdéglichkeiten den
neuen Verhiltnissen gerecht werden, die damit gegeben waren, dal3 die
MeBfeier nun immer mehr?! in die Sphdre privater Anliegen hinein-
gezogen und damit auch zugleich zu einer Feier wurde, bei der nicht
immer eine reiche assistentia populi zugegen war. Jene Zeit hat sich
ihre Gedanken gemacht, was die einzelnen Kanonworte wohl besagen.
DaB3 dabei nicht stets ganz sinnvolle Erklirungen herauskamen, ver-
mogen wir der Notiz der Expositio missae Romanae? zu entnehmen,
Gerade solche Anpassungsversuche fiihrten aber zu einem vertieften
Nachdenken iiber die Zusammenhinge, in dem auch Nichtanwesende
zur MeBfeier stehen. Sie wurden zu Ansatzpunkten weiterer lehrmiBiger
Entwicklung des Anteils der Laien an der MeBfeier. Der Kanontext
selbst bot in dem Zusatz quorum tibi fides cognita est et nota devotio,
der im urspriinglichen Zusammenhang auf die eigens benannten und
auf alle anwesenden Gldubigen bezogen wurde, hierzu eine Handhabe.
Expositio missae Romanae sieht in dem « Verharren im Glauben und
in der Hoffnung», wie sie diesen Relativsatz umschreibt, den Titel,
auf den hin man in das Fiirbittgebet des Memento eingeschlossen ist,
selbst, wenn man die dauBere Form der Gottesdienstteilnahme nicht
wahren kann, wenn man aus Krankheit oder sonstigem Zwang bei
dem Gottesdienst nicht stehen, sondern sitzen miilte. Der Urtyp

1 JungMmANN I, 278 ff.

? Expositio missae Romanae (Anfang 9. Jahrh., nach Franz 349 vor Amalar :
Text bei MARTENE, De antiquis eccles. ritibus 1. I, c. 4 art. 9 — I, 159 ff. Umschrei-
bung des Kanons) : « Et omnium circum adstantium.» Sunt nonulli qui putant,
non pro his tunc orari, qui forte aut infirmitatis causa aut aliqua interveniente
necessitate sedent, sed adstantium dicit ad praesens consistentium et in fide et
spe permanentium. Primum in ordine (PL 138, 1179 C) bietet den gleichen Text.



90 Der aktive Anteil der Gliubigen

Dominus vobiscum, dessen etwas dunkler Gedankengang auch an dieser
Stelle, wie wir schon sahen, seinem Gegner fiir das Verstindnis Schwie-
rigkeiten bereitete, erlautert, daB die Aussage : Qui tibi offerunt hoc
sacrificium laudis von den Oblationsspendern gemacht werde, « weil
dem lebendigen und ewigen Gott aller Umstehenden, der Oblations-
spender und der Nichtdarbringenden, Glaube bekannt und deren Opfer-
hingabe kund ist. Alle entrichten sie, was sie gelobt haben ». Wir haben
es mit der Abwehr des Verdachtes zu tun, als kénne man nur von
den Oblationsspendern sagen, sie brichten dieses Opfer des Lobes dar.
Im Kern, in der inneren Opferhingabe, stimmen alle, Oblationsspender
und die iibrigen Umstehenden, iiberein. Damit klingt schon hier die
Formel an, deren Schicksal wir in den frith-mittelalterlichen MeBer-
klirungen verfolgen.

¢) Das Memento vivorum bei Florus von Lyon (1 860).

Eigentlich miiBte uns nun Amalar von Metz begegnen, wenn wir
chronologisch vorgehen wollten. Er schrieb seine Biicher De eccle-
siasticis officiis mit verschiedenen Umarbeitungen in den Jahren 820
bis 832. Erst nach seiner Verurteilung zu Quiercy 838 verfalite sein
erbitterter Gegner Florus v. Lyon das Opusculum de actione missarum.
Er erwihnt darin Amalar nicht. Trotzdem beabsichtigte er, das weit
verbreitete Werk Amalars mit seinem Biichlein aus dem Felde zu
schlagen. Obwohl des Florus Schrift in dem nachfolgenden schépferisch
armen Jahrhundert gelesen und kompiliert wurde, hat sie doch nicht
den weitreichenden EinfluB Amalars hindern kénnen. Sie gehort, wenn
auch nicht zeitlich, so doch ideengeschichtlich der voramalarischen
Epoche an, und deshalb ist ihre Behandlung vor der Amalars gerecht-
fertigt und geboten. Sie will «nicht die Kanonworte, die von genii-
gender Verstindlichkeit sind, sondern vielmehr den Sinn der Myste-
rienhandlung (ipsius mysterii ratio et actio) darlegen und will emp-
fehlen, in welcher Glaubenshaltung das Mysterium zu feiern, mit welch
groBer Verehrung es zu umfangen sei»?l.

Frorus 2 wei}, daB bei dem Ausdruck « Diener und Dienerinnen »

! Opusc. de actione miss. c. 1 (PL 119,15 C/16 A) : In qua tamen expositi-
uncula non tam verba, quae satis simplicia sunt, sed potius ipsius mysterii ratio
et actio imponitur et commendatur, videlicet qua fide celebrandum, quanta
pietate sit amplectendum. Zitation im Folgenden durch Kapitelzahl und Zahl
der Kolumne bei Migne.

2 Ebenda c. 51 (47 A ss.): « Memento, Domine, famulorum famularumque
tuarum, et omnium circumadstantium, quorum tibi fides cognita est et nota
devotio.» In quibus verbis cum primum dicitur: « Memento, Domine, famu-



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 91

eine Namensnennung stattfinden soll. Er bringt dafiir zwei Moglich-
keiten. Entweder ist es dem Priester freigestellt, wen er will, einzeln
mit Namen zu nennen und namentlich Gott zu empfehlen, oder es
ist hier die Stelle der alten Observanz, von der Innozenz I. spricht,
daB ndmlich dort die Namen der Oblationspender benannt werden.
So wird also hier fiir besonders Benannte gebetet, mogen es die von
dem Priester frei bestimmten sein, mogen es wie vor alters — Florus
scheint dies nicht mehr als bei ihm gebriuchliche Sitte zu kennen —
die Oblationspender sein. Es wird aber auch aller Anwesenden in dem
Ausdruck «und aller Umstehenden » gedacht.

Den Relativsatz : Quorum tibi ... will Florus aber auf alle be-
zogen wissen. Da er von Augustin! her weill, daBl das innere Opfer
das wahre, das ethisch geforderte Opfer ist, sagt er zum Schlul}:
« Diesen Glauben und diese Hingabe Gott darbringen, das heif3t : das
im wahren Sinne heilbringende Opfer bedeutet den Geboten gehor-
chen.» « Glaube und Hingabe » — Gott, der ins Herz sieht, weil, bei
wem sie zu finden sind — umschreiben das Christenleben.

Wie er den die innere Opfergesinnung behandelnden Satz auf alle

lorum famularumque tuarum, et sic deinde subjungitur : et omnium circumastan-
tium, manifestum est quod, quasi quidam locus sit, ubi, aliquibus specialiter
nominatis, etiam caeterorum qui assistunt in Ecclesia commemoratio adjungatur.
In quo itaque loco aut liberum est sacerdoti, quos desideraverit particulariter
nominare, et nominatim Deo commendare : aut certe illud ab antiquis observatum
est, ut ibi offerentium nomina recitarentur, quod videtur beatus papa Innocentius
in quadam epistola significare, ubi ait : « Superfluum est, ut cujus hostiam nec-
dum Deo offeras, ejus ante nomen insinues, quamvis illi incognitum nihil sit.
Prius ergo oblationes sunt commendandae, ne tunc eorum nomina, quorum sunt
edicenda, ut inter sacra mysteria nominentur, non inter alia quae ante praemit-
timus, ut ipsis mysteriis viam futuris precibus aperiamus. » Fit ergo haec oratio
ad Deum Patrem, ut memor esse dignetur famulorum famularumque suarum,
utriusque videlicet sexus sibi servientium, non solum eorum qui nominantur, sed
et omnium circumastantium, ac de omnibus et pro omnibus simul dicitur,
quorum tibi fides cognita est et nota devotio, id est, quam recte credant, quam
devote te diligant, tu solus vides in conscientiis singulorum. Tu es enim scrutans
corda et renes, et tibi veraciter dictum est: « Tu enim solus nosti corda filiorum
hominum », qui in tuis cultoribus magis oblationem fidei et devotionis requiris;
fidei, cum per legislatorem tuum dicis: Audi, Israel, Dominus Deus tuus Deus
unus est (Deut. VI, 4) ; devotionis, cum statim adjungit : Diliges Dominum Deum
tuum ex toto corde tua (ibid., 5). Et hanc (cum) fidem et devotionem Deo
offerre, hoc est vere sacrificium salutare, est attendere mandatis.

! Civ. Dei X, 5: Illud, quod ab omnibus appellatur sacrificium, signum est
ueri sacrificii. X, 6: Uerum sacrificium est omne opus, quod agitur ut sancta
societate inhaereamus Deo, relatum scilicet ad illum finem boni, quo ueraciter
beati esse possimus.



92 Der aktive Anteil der Gliubigen

bezieht, so auch den Satz!: «Die dir dieses Opfer des Lobes dar-
bringen und- dir, dem ewigen, lebendigen und wahren Gott, ihre Geliibde
einlésen. » Die ganze Kirche bringt Gott jenes Opfer des Lobes dar.
Von der gesamien Menge der Glaubigen hei3t es: «Sie bringen dir dar.»
Damit ertént das Thema, dem wir allenthalben in der MeBerklarung
des Florus begegnen, und das wir als das altchristliche Erbe an der
Wende der frinkisch beeinfluBten Liturgie bezeichnen mdochten.

Gegen seine These, das die ganze Kirche es sei, die das eucha-
ristische Lobopfer darbringe, lieB sich der Einwand erheben, daB es
Aufgabe des Amtspriesters sei, das Opfer darzubringen. Diesen Ein-
wand hatten bereits die pseudoaugustinischen Quaestiones Veteris et
Novt Testamenti 2 benutzt. Der Einwand muBlte besonders schwer wie-

1 C.52 (PL 119, 47 D s.) : « Qui tibi offerunt hoc sacrificium laudis, tibique
reddunt vota sua aeterno Deo vivo et vero.» In quibus verbis considerandum est,
quod tota Ecclesia offerat Deo illud sacrificium laudis ; et quia de omni multitu-
dine circumstantium fidelium dicitur : « Qui tibi offerunt.» Quod enim adimpletur
proprie ministerio sacerdotum, hoc generaliter agitur fide et devotione cunctorum.
Omni enim Ecclesiae dicitur per beatum Petrum apostolum : « Vos autem genus
electum, regale sacerdotium» (1 Petr. 2, 9), « offerre spirituales hostias et accep-
talibes Deo per Jesum Christum» (1 Petr. 2, 5). Omnem ergo Ecclesiam sacer-
dotium sanctum appellat, quod sola domus Aaron in lege nomen et officium
habuit, quia nimirum omnes fideles summi sacerdotis membra existunt, cuncti
oleo laetitiae signantur, illius corpori uniti, qui rex summus et sacerdos est verus.
Regnum suis tribuit ut rex, et ut pontifex eorum peccata sui sanguinis hostia
mundans, quanquam et in eadem lege Veteris Testamenti huius spiritualis sacer-
dotii, quo tota Ecclesia consecratur, evidenter mysterium commendatur, cum ille
agnus in pascha mactandus, quod vobis immolatus est Christus, non a solis sacer-
dotibus, sed ab universo generaliter populo jubetur immolari, dicente Domino :
« Immolabit eum omnis multitudo filiorum Israel ad vesperam (Ex. 12, 6). Hunc
namque agnum in paschali solemnitate immolatum eadem lex et victimam et
hostiam et sacrificium esse commendat, praecipiente Domino et dicente (folgen
Ex. 34, 25 — Num. 9, 10 u.13). ... Offerunt ergo sacerdotes Ecclesiae, offert
per ipsos et in ipsis tota Ecclesia Deo sacrificium laudis, quod a cultoribus suis
sibi offerri ipse praecepit dicens: « Immola Deo sacrificium laudis, et redde Altis-
simo vota tua (Ps. 99, 14).

2 Quaest. 46 (CSEL L, 85{. A. SouTEr. PL 35, 2245. Zit. nach der Ausgabe
von Souter). Diese Quaestiones werden heute dem Ambrosiaster zugeschrieben.
Es geht um die Frage, ob Samuel Priester gewesen sei oder nicht. Der Verfasser
weist darauf hin, daB im AT die Priester nach Gottes Bestimmung — und die
habe Gott bei Samuel nirgends durchbrochen — das Priestertum von Geburt
hatten, im NT haben sie es durch Befehl des Herrn (46, 4). Aus der von der
Schrift 1 Sam. 7, 9 gebrauchten Redewendung, daBl Samuel das Opfer dargebracht
habe, diirfe man nicht schlieBen, er sei deshalb Priester gewesen. Quamvis enim
proprio sacerdos fungatur officio, ille tamen offerve dicitur, cuius nomine agit
sacerdos ; ipsi enim imputatur, cuius munera offeruntur (46, 6, p. 86). Auch von
Saul, David, Salomon und anderen wurde gesagt, daB3 sie das Opfer darbrachten.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 93

gen, wo wie in der frinkischen Liturgie die Tendenz vorlag, den
Priester ganz stark aus der Gemeinde herauszuheben und ihn schon
im Opfergebet als Mittler zwischen Gott und dem Volke allein Gott
gegeniiberzustellen 1,

Florus begegnet dem Einwand mit der Distinktion, die den Inhalt
unserer Formel ausmacht: Quod enim adimpletur proprie ministerio
sacerdotum, hoc gemeraliter agitur fide et devotione cumctorum. Damit
wird er der Berechtigung des Einwandes gerecht und begriindet den
Sinn und die Wahrheit seiner These.

Die mattlerisch-aktive Funktion des Amispriesterums bei der offi-
ziellen Gottesverehrung (cultus Dei publicus) wird von Florus genau
wie in den pseudoaugustinischen Quaestionen voll gewahrt. Die Dienst-
leistung der Priester vollzieht in einer ihnen allein eigentiimlichen Weise
das Zustandekommen des sacrificium laudis. Der Amtspriester tatigt
den adspectabilis ritus 2, das giiltige Zustandekommen des duBeren,
durch Gottes Segen mit der geheimnisvollen Wirklichkeit des Opfers
Christi erfiillten Zeichens. Es ist die Aufgabe des Amtspriesters, die
Oratio zu verrichten, durch die das Mysterium des Herrenleibes und
Herrenblutes in sakraler, d. h. zur Gottessphire gehoriger 3 Wirklich-

Numquid omnes vicem sacerdotis egerunt (ebenda) ? Wer die Vollmacht (potestas)
nicht hat, z. B. ein Diakon, kann auch nicht eines Priesters Stelle einnehmen.
Auch im weltlichen Bereich kann nur ein Prdfek? einen Prifekten, ein Pritor einen
Prator vertreten. Non tamen privatus potest agere vicem potestatis alicuius :
quanto magis sacerdotis vicem agere non potest, qui non est sacerdos (ebenda) ?
46, 7 (p. 86). Quo enim consilio ad hoc aspirare audet, quod sibi scit non licere ?
nam si sacerdos alicubi desit, potest alterius loci sacerdos rogatus venire et
vicem eius agere, non tamen profeta, quamvis sanctae vitae sit, agere potest,
quod sibi scit minime esse concessum, aliud est enim bene viverve et aliud potestatem
alicuius officii accipere. Sicut enim, qui sacerdos est, non ex eo vitam suam com-
mendatam putare debet, ita et, qui sanctae conversationis et vitae est, non
iam ex eo sibi sacerdotium vindicare debebit. Schon FErRDINAND ProBst, Die
abendldndische Messe vom 5. bis zum 8. Jahrhundert (Miinster 1896) S. 245, wies
auf die Stelle des Ambrosiaster, um das offerunt der Laien zu erkliren, freilich
ohne zu sehen, daBl das offerunt der urspriingliche Text gegeniiber dem sekun-
daren offerimus ist. In diesem Zusammenhang sei auch erwdhnt AMBROSIUS
epist. 41, 26 (PL 16, 1121 A), wo Ambrosius hinsichtlich der eucharistischen Feier
und der Teilnahme des Theodosius schreibt : Aio illi (scil. Theodosio) : Ago fide
tua ; et repetivi : Ago fide tua. Age, inquit, fide mea. Agere bedeutet hier « das
eucharistische Opfer darbringen» (F. J. DOLGER Ant. Chr.I, 63 £.).

1 Jungmann II, 99 f. 2 MD 92.

3 IsiporR VON SEvILLA, De verb. diff. I, 498 (PL 83, 59) : Sacrum vocamus,
quod ad Deum pertinet. Vgl. A. KoLpPiNGg, Sacramentum Tertullianeum. Neue
Untersuchungen iiber die Anfinge des christlichen Gebrauchs der Vokabel sacra-
mentum (Miinster 1948), S. 22.



94 Der aktive Anteil der Gliubigen

keit zustandegebracht wird (orationem fundere, qua ipsum mysterium
Dominici corporis et sanguinis consecratur) . Dieses consecrare oder
das benedicere kommt dem Priester zu, insofern er Beauftragter ist,
der den duBeren Ritus der Darbringung vollzieht und dabei um die
Segnung durch Gott bittet. Die Priester segnen das eucharistische Brot
und den eucharistischen Wein exorando, Gott largiendo. Gott segnet
largiendo durch seinen Sohn, den Einen und wahren Priester 2, in
dessen Auftrag und Kraft der Amtspriester die Worte spricht, die
wahrhaft und wirklich das benedictionis donum seitens Gottes garan-
tieren 3. Wie Christus nach des Apostels Wort im Hebr.-Brief 9, 14
sich selbst durch den Heiligen Geist unbefleckt Gott dargebracht hat,
so erfiillt er Brot und Wein mit der Kraft des Heiligen Geistes und
macht dadurch Brot und Wein zum Mpysterium seines Leibes und
Blutes <.

! Opusc. de actione missar. 42 (PL 119, 43 A). Ganzer Text S. 95, Anm. 1.

2 Ebenda 43 (44 A) : Sacerdotum est enim offerre et majestatem Dei invo-
care ; Dei est autem dignanter suscipere, et ea quae offeruntur, benedicere, sicut
in lege praecipit sacerdotibus dicens: Dic benedicetis filiis Israel, et dicetis eis,
et post verba benedictionis subjungit: « Invocabunt nomen meum super filios
Israel et ego benedicam eis» (Num 6, 23. 27). Quid apertius ? Illi invocabunt,
et ego benedicam, et tamen supra eis dixerat : Sic benedicetis, sed illi exorando,
ille largiendo. Ita ergo et in oblatione divini sacrificii sacerdotes exhibent offe-
rendi et supplicandi ministerium ; sed Deus largitur benedictionis donum per
unum et verum sacerdotem, per quem et oblata sanctificat, et sanctificata acceptat.
Vgl. H. L1ETzMANN, Das Sacramentarium Gregorianum (Miinster 1921), Nr. 174, 2 :
Super oblata. Benedictio tua domine larga descendat, quae et munera nostra
deprecantibus sanctis tuis tibi reddat accepta et nobis sacramentum redemp-
tionis efficiat : per. Aus diesen Anschauungen hat sich im Frithmittelalter jene
Auffassung von der Wirksamkeit der Sakramente entwickelt, die man die inten-
tionale mit BILLOT nennt.

3 Opusc. 60 (52 BC) : Universalis Ecclesia, ut jugem memoriam Domini et
Redemptoris celebret, ipse Dominus tradidit apostolis, et apostoli generaliter
omni Ecclesiae. In his verbis, sine quibus nulla lingua, nulla regio, nulla civitas,
id est nulla pars Ecclesiae catholicae conficere potest, id est consecrare sacramen-
tum corporis et sanguinis Domini, ipse Dominus tradidit apostolis, unde univer-
salis Ecclesia jugem memoriam sui Redemptoris celebret, et apostoli generaliter
omni Ecclesiae. Christi ergo virtute et verbis semper consecratur et consecra-
bitur. Illius sermo est qui caelestia sacramenta sanctificat. Ille in suis sacer-
dotibus cotidie loquitur. Illi funguntur officio, ille majestate divinae potestatis
operatur. Cf. auch 66 (60 AB): In ipsa immolationis hora cum astantibus sibi
ministris coelestibus Christus, ut pro nobis proposita consecret, adesse credendus est.

¢ Ebenda 59 (51 B ss.): « Quam oblationem tu, Deus, in omnibus, etc.»
Oratur Omnipotens, ut oblationem suis sacris altaribus impositam, et tantis
precibus commendatam, ipse per virtutem descendentis ita legitimam et per-
fectam eucharistiam efficiat, ut ... sit quoque eiusdem Spiritus sancti operante
virtute, rationabilis, ut, quamvis de simplicibus terrae frugibus sumta, divinae



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 95

Demgegeniiber handelt die Gesamtheit der Kirche in einer all
ihren Gliedern gemeinsamen Weise (generaliter) durch die inmeren und
nichtmittlerischen Akte des Glaubens und der Hingabe. Auch von der
Kirche wird ein Handeln ausgesagt (agitur !), ein Opfern (offerre), weil
sich die inneren, nichtmittlerischen Akte der Gliubigen auf den duBe-
ren, den kultischen Ritus beziehen, der die geheimnisvolle Wirklich-
keit des Opfers Christi durch die Erfiilllung von Brot und Wein mit
der Kraft des Heiligen Pneuma enthélt. Sehr schon spricht Florus
die Gemeinschaft von Priester und Volk aus, wo er zu dem Te igitur
iibergehen will 1.

Fiir diesen Glauben und diese Hingabe ist die Einlosung dessen,
was man Gott an duBeren Gaben gelobt hat, nur der sinnbildliche

benedictionis ineffabili potentia efficiatur corpus et sanguis unigeniti Filii Dei,

. qui, ut idem testatur Apostolus, per Spiritum sanctum semetipsum obtulit
immaculatum Deo. Hoc namque nobis in sacramento corporis et sanguinis Filii
Dei cotidie instauratur (Aug., lib. XX contra Faust., c. 13). Hoc corpus et hic
sanguis non in spicis et in sarmentis colligitur, sed certa consecratione mysticus
fit. Novus non nascitur, cum panis et vini creatura in sacramentum carnis et
sanguinis eius ineffabili Spiritus sanctificatione transfertur. Vgl. auch die Reka-
pitulation c. 74 (64 D s.) : Per ipsum ergo, ut dictum est, Deus Pater haec omnia
bona sanctificando et vivificando ineffabiliter benedicit, quia ea omni benedictione
caelesti et gratia accumulat et praeparat nobis. Endlich c. 60 (52 C): Ille in
sacerdotibus suis cotidie loquitur. Illi funguntur officio, ille majestate divinae
potestatis operatur. Ipse est enim ille verus Melchisedech, qui haec sancta sacri-
ficia, quae ille tunc in mysterio praefiguravit, per oblationem sui corporis suique
sanguinis adimplevit (ndmlich am Kreuz). Ipse ex Spiritus paracliti virtute et
caelesti benedictione sanctum corpus et sanguinem suum esse perficit. Mittels
dieser nun mit der Wirklichkeit des Leibes und Blutes Christi erfiillten Zeichen,
zu denen die Opfergaben der Kirche in der Konsekration werden, trigt das Opfer
der Kirche die Ziige der mystischen Opferschlachtung Christi.

! Ebenda c. 42 (43 A): Post has laudes et gratiarum actiones, pro tanta
gratia redemptionis nostrae, quae in illo divino mysterio agitur et commendatur,
facto totius Ecclesiae silentio, in quo cessante omni strepitu verborum, sola ad
Deum dirigatur intentio et devotio cordium, sociatis sibi omnium votis et desi-
deriis, incipit Sacerdos orationem fundere, qua ipsum mysterium Dominici corporis
et sanguinis consecratur. Sic enim oportet, ut in illa hora tam sacrae et divinae
actionis, tota per Dei gratiam a terrenis cogitationibus mente separata et Ecclesia
cum Sacerdote et Sacerdos cum Ecclesia spiritali desiderio intret in sanctuarium
Dei supernum et aeternum. ... C. 43 (43 c.): ... Et ideo in hoc Spiritu adoptionis,
qui postulat pro nobis gemitibus inenarrabilibus, quia eos, quos replere dignatur,
inenarrabili desiderio gementes et postulantes facit, clamat Sacerdos cum Ecclesia
non voce, sed corde dicens: « Te igitur, clementissime Pater ...» Dafl auch die
Kirche, die Gemeinde der Christgliaubigen, nicht blo8 der Amtspriester opfert,
wird nochmals besonders zum Ausdruck gebracht zum Communicantes (s. oben
S. 96, Anm. 5), offenbar eine Korrektur Amalars, der im Communicantes das
Gebet fiir die Priester sieht (unten S. 107, Anm. 3).



96 Der aktive Anteil der Glaubigen

Ausdruck ; in diesem Glauben und in dieser Hingabe geloben und iiber-
geben wir Gott uns selbst 1. Dieser Glaube und die Sakramente sind
aber auch das unerliBliche Band, das uns mit der Kirche verbindet 2.
Die Kirche ist allein der Tempel, in dem Gott wahrhaft angebetet
wird 3, und zu dem wir Christen nach dem Worte des hl. Petrus als
lebendige Steine auferbaut werden 4. Das Communicantes, das sich an
das qui tibi offerunt und das reddunt tibi vota sua anschlieBt, spricht
aus, daB wir uns an dem Ort des wahren Opfers befinden, wenn wir
in der Gemeinschaft der Heiligen stehen ®. Die Gemeinschaft in und

! Opusc. de act. miss. 53 (49 A) : « Tibi», inquit, « reddunt vota sua aeterno
Deo vivo et vero», juxta quod in psalmo redditur: « Et redde Altissimo vota
tua », vota videlicet fidei et piae devotionis, per quam nosmetipsos Deo vovimus
et reddimus. Quisquis enim bene cogitat, quod Deo voverat et quae vota per-
solvat, hac exigitur, hac debetur, ut seipsum voveat et reddat.

2 54 (49 D): Quicumque societatem cum Deo habere desiderant, primo
Ecclesiae societati debent adunari, illamque fidem addiscere, et eius sacramentis
imbui, quam apostoli ab ipsa praesente in carne Veritate perceperunt. 49 (46 C) :
Cultores autem huius fidei non possunt dici, nisi illi qui recte credunt et vera-
citer diligunt. Hoc enim unusquisque colit, quod maxime diligit.

3 45 (44 D) : « Haec unitas corporis Christi templum Dei est, cui Apostolus
dicit : « Templum enim Dei sanctum est, quod estis vos» (1 Cor. 3, 17), omnes
qui credunt in Christum, et sic credunt ut diligant. Hoc est enim credere in
Christum diligere Christum. Tanquam lapides sunt vivi, de quibus templum
Domini aedificatur. Hoc autem templum est, ubi rogatur Deus et exaudit. Quis-
quis enim praeter templum oravit Deum, non exauditur ad illam pacem supernam,
non exauditur ad vitam aeternam, quae non conceditur nisi ei qui in templo
Dei orat. Qui orat in pace Ecclesiae, in unitate corporis Christi, quod corpus
constat ex multis credentibus in toto orbe terrarum. Et ideo exauditur qui orat
in templo, quia ipse orat in spiritu et veritate merito ab ea et pro ea, quia in
ea incipit divina oblatio. Zu Beginn des Kapitels wird auf Augustin Enarr. in
Ps. 130 verwiesen.

4 1 Petr. 2, 5: Et ipsi tamquam lapides vivi superaedificamini, domus spiri-
tualis, sacerdotium sanctum, offerre spirituales hostias, acceptabiles Deo per
Jesum Christum. Siehe c. 52 (oben S. 92, Anm. 1).

8 C. 54 (49 Bs.) : « Communicantes et memoriam venerantes, in primis », etc.
usque «et omnium sanctorum tuorum» (Aug.). Quos dicit communicantes et
memoriam venerantes beatae Genetricis Dei, et apostolorum et martyrum, et
omnium sanctorum, nisi et seipsum sacerdos qui offert, et omnes circumstantes
qui simul offerunt unum sacrificium laudis ? Quod ut Deo possit esse acceptum
et beneplacitum, non alibi hoc offerunt et sacerdotes et Ecclesia cum sacerdo-
tibus, nisi in communione et societate sanctorum, in quibus voluit idem omni-
potens Deus Ecclesiae suae constare fundamentum, sicut Apostolus dicit : « Estis
cives sanctorum et domestici Dei, superaedificati super fundamentum Aposto-
lorum et Prophetarum» (Eph. 2, 19). In eorum ergo communione et memoriae
veneratione tanquam in templo vero Dei, offert devotio fidelium Deo vota et
munera sua, et ideo fiunt communicantes eorum memoriae tanquam filii patrum
et sectatores praecedentium. AwmAaLAR sieht hingegen im Communicantes das
Gebet, in dem die Priester fiir sich selbst beten konnten.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 97

mit der Kirche aber bedeutet wiederum die Gemeinschaft mit Christus,
denn nur durch Christus ist die Kirche, was sie ist; nur durch Ihn
kann das Gebet, kann das Opfer der Kirche dargebracht werden und
kann das, wofiir Gott angefleht wird, entgegengenommen werden 1. Der
Formalgrund fiir die Fihigkeit, das Opfer durch und mit dem Amts-
priester darzubringen, ist in der durch Glaube und Liebe lebendigen
Gliedschaft am Leibe Christi zu sehen. Als Leib Christi wird die
Kirche vom hl. Petrus ein sacerdotium sanctum genannt, eine heilige
Priesterschaft 2. Flores betont stark die Mittlerstellung Jesu, der
aller, Priester und Volk, Haupt ist. Der Priester betet fiir die Kirche
(Gemeinde), die Kirche (Gemeinde) fiir den Priester, fiir alle, Priester
und Volk, tritt aber ein ihr Haupt Christus 3. Bei Florus ist der Triger
der heiligen Handlung die feiernde Kirche, die als Ganzes, als Einheit
auftritt, wenn nicht die sakramental notwendigen besonderen Funk-
tionen eine Gegeniiberstellung von Priester und Gemeinde erfordern.
Florus sieht in den Worten, die die Kirche in die Dienerschaft des
Klerus und die ganze Familie der Glaubigen gliedern, die « Einheit
der opfernden Kirche »4 ausgesprochen. Das Nobis quoque pecca-
toribus ist totius Ecclesiae vox 5. Die ganze Kirche sagt das Amen
nach der Weihe eines so groBen Mysteriums am Ende des Kanons;

1 C.50 (46 ‘Ds.): Completa hac oratione (namlich das Te igitur), qua in
primis universalis Ecclesia cum apostolico pontifice et omnibus orthodoxis Deo
commendatur, adjungitur in conclusione more solito : « Per Christum Dominum
nostrum. » Aliter enim nec oratio nec oblatio Ecclesiae Deo offerri potest, nec
illa pro quibus Deus exoratur, accipere, nisi per unum mediatorem Dei et homi-
num, qui interpellat pro nobis. Quod ergo offert Ecclesia, offert per illum ; quod
Deus eandem Ecclesiam pacificare, custodire, adunare dignetur, praestat per
illum : per ipsum nostra ad Deum vota ascendunt, per ipsum divina ad nos dona
descendunt. ... Quam petitionis formam in omni oratione sua custodit Ecclesia.
Die Anm. bei Migne fir illa pro quibus (Id est Ecclesia constans ex omnibus
fidelibus) ist ein MiBverstandnis.

2 C. 52 (oben S. 92, Anm. 1).

3 C. 22 (33 Bss.), zumal vergleiche fiir unseren Zusammenhang den Schlu3
des Kapitels (34 A s.) : Orat itaque Sacerdos pro Ecclesia, orat Ecclesia pro Sacer-

dote ... Caput pro omnibus interpellat, de quo scriptum est: « Qui et est ad
dexteram Dei, qui etiam interpellat pro nobis» (ROm. 8, 34).
4+ C.58 (50 D): « Hanc igitur oblationem servitutis nostrae», etc. usque

« Per Christum Dominum nostrum ». Et in his verbis unitas Ecclesiae offerentis
ostenditur, quando in illa sacrosancta oblatione communis servitus exhibetur Deo
tam a sacerdotibus quam a cuncta familia domus Dei.

5 C.72 (63 B). Nach dem Gedichtnis der Toten wird Gott auch fiir die Uber-
lebenden gebeten, d. h. fiir die Priester und das Volk. Totius namque Ecclesiae
vox est, id est sacerdotum et plebum cum humilitate et contritione cordis dicen-
tium Deo : « Nobis quoque peccatoribus. »

Divus Thomas 7



98 Der aktive Anteil der Gliubigen

das Amen ist die Unterschrift der Glaubigen!. Die Kirche betet das
Vaterunser « mit dem Priester, nicht mittels der Stimme, sondern im
Herzen » 2. «Es betet der Priester, ja, die ganze Kirche mit dem
Priester » den Embolismus nach dem Vaterunser 3. Aber auch an frii-
heren Stellen seiner Kanonerklirungen unterlilt es Florus nicht, auf
die Gemeinschaft von Priester und Volk bei der Feier des heiligen
Opfers hinzuweisen 4. Solche Gedanken koénnte man in Darstellungen
aus dem Kreis der Liturgischen Bewegung wiederfinden. Bei aller An-
erkennung der besonderen Stellung, die der Amtspriester als mittle-
rischer Diener bei der Feier der heiligen Geheimnisse hat, und die
ihn dem Volke entriickt, sieht Florus ihn doch noch in Solidaritit
mit dem Volke. Alles iiberragt und bindet zusammen die einzigartige
Mittlerstellung Christi, sodaB sich auch in der Darbringung des Lob-
opfers erfiillt : « Wer sich riithme, rithme sich im Herrn », in Christus,
der NachlaB gewihrt fiir die bosen Werke und Gnade schenkt, gut
zu handeln 5.

1 C.74 (65 C) : « Amen» autem quod ab omni Ecclesia respondetur, inter-
pretatur verum, non ubicunque et quomodocumque, sed mystica religione. (Aug.)
Hoc ergo ad tanti mysterii consecrationem, sicut et in omni legitima oratione
respondent fideles, et respondendo subscribunt.

2 C. 75 (65 D): Admonetur ergo tota Ecclesia, et dicitur a Sacerdote
« Oremus », et orat Ecclesia cum Sacerdote, non voce, sed corde: labia clausa
sunt, sed patet conscientia ; silentium est, clamat pectus, sed auribus ille audit
qui miseretur.

8 C. 83 (68 Bs.) : Post Orationem Dominicam, quam ad completionem per-
fecti mysterii tota ad Deum fundit Ecclesia, sequitur in conclusione ejusdem
Orationis Sacerdos et dicit : 84 (68 C). «Libera nos, quaesumus, ...» Orat ergo
Sacerdos, imo tota Ecclesia cum Sacerdote ... 86 (69 D) : Quod ergo dicit Ecclesia :
« Da propitius pacem in diebus nostris» manifeste juxta exemplum quod in
Isaia (39, 8) legitur, facit.

4 C. 42 (43 A): Unter dem Schweigen der Kirche spricht der Priester ora-
tionem qua ipsum mysterium Dominici corporis et sanguinis consecratur. Sic
enim oportet, ut in illa hora tam sacrae et divinae actionis, tota per Dei gratiam
a terrenis cogitationibus mente separata et Ecclesia cum Sacerdote et Sacerdos
cum Ecclesia spiritali desiderio intret in sanctuarium Dei supernum et aeternum ...
C. 43 (43 C) : ... clamat Sacerdos cum Ecclesia non voce, sed corde dicens : « Te
igitur, clementissime Pater.» Florus setzt also voraus, was die Liturgische Bewe-
gung erstrebt, daB die Gldubigen im Geiste den Gedanken der heiligen Handlung,
wie sie im Kanon zum Ausdruck kommen, folgen.

5 C.53 (48 Cs.): (Christus) igitur sacerdos et victima sacrificium laudis
implevit, malorum operum tribuens indulgentiam, et bene operandi largiens
gratiam. Ad hoc enim Dominus sacrificium laudis ab eius cultoribus immolatur,
ut qui gloriatur, in Domino glorietur. Hoc ergo sacrificium laudis, id est obla-
tionem Dominicae passionis, in qua nulla nostra merita agnoscimus, sed solam
Dei gratiam collaudamus ; ... Hanc offert devotio fidelium pro se suisque omnibus.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 99

Wir haben in diesen Worten des Diakons Florus, die er am Ein-
gang des Mittelalters niedergeschrieben hat, eine vollkommene Dar-
legung des Allgemeinen Priestertums der Gliubigen und besonders thres
aus der Verbundenheit mit Christus erfliefenden Anteils und Rechies an
der Darbringung des heiligen Opfers. Offerunt ergo sacerdotes Ecclesiae,
offert per ipsos et in ipsis tota Ecclesia Deo sacrificium laudis, quod
a cultoribus suis sibi offerri praecepit, dicens: « Immola Deo sacri-
ficilum laudis, et redde Altissimo vota sua» (Ps. 49, 14) 1.

Dabei versiumt Florus nicht, auch schon im Alten Bund nach-
zuweisen, dafl dort das Geheimnis dieses geistlichen Priestertums, durch
das die ganze Kirche geweiht wird, offenkundig empfohlen wird (huius
spiritualis sacerdotii, quo tota Ecclesia consecratur, evidenter myste-
rium commendatur) 2. Das Osterlamm, das als victima, hostia, sacri-
fictum Vorbild Christi, des wahren Schlachtopfers, ist, ist im beson-
deren auch Vorbild Christi, weil es, wie auch das eucharistische Opfer
des Neuen Bundes, in einer alle umfassenden Weise (generaliter) von
dem ganzen Volke, nicht bloB von den aaronitischen Priestern allein
schlachtend geopfert wurde. DaB Florus mit dieser alttestamentlichen
Parallele nicht den Unterschied des Amtspriestertums und des Laien-
priestertums in der Darbringung des eucharistischen Opfers verwischen
wollte, bedarf nach seiner ganzen bislang vernommenen Lehre keiner
weiteren Begriindung. Diese Parallele unterstreicht aber nochmals
deutlich, daB er in dem Allgemeinen Priestertum der Getauften eine
Befihigung zu einer aktiven kultischen Betitigung sieht, mag auch
diese Betdtigung von anderer Art als die der Amtspriester und ihrer
potestas constitutiva sein 3.

Ohne daf3 Florus ausdriicklich Viterstellen zu seiner Erliuterung
des Memento vivorum angibt, ruht seine Darlegung auf der Lehre der
Viter 4. Zudem ist sie gerade c. 52 stark durch Schrift-Zitate unter.

1 C.52 (48 C). 2 Ebenda (48 A).

3 Opusc. I, 9 (77 D) : Simplex e frugibus panis conficitur, simplex e botris
vinum liquatur, accedit ad haec offerentis Ecclesiae fides, accedit mysticae precis
consecratio, accedit divinae virtutis infusio ; sicque mire et ineffabili modo, quod
est naturaliter ex germine terreno panis et vinum, efficitur spiritualiter corpus
Christi, id est vitae et salutis nostrae mysterium, in quo aliud oculis corporis,
aliud fidei videmus obtentu ; nec id tantum quod ore percipimus, sed quod mente
credimus, libamus.

4 Vgl. z. B. E. NIEBECKER, Das allgemeine Priestertum der Glaubigen (1936).
DaB diese Gedanken der Karolingischen Seelsorgepraxis nicht fremd waren, ersieht
man aus der Taufkatechese des 9. Jahrh., die A. WiLMART (Rev. Bénéd. 62, 1947,
196-200) aus Hs. Vercellae, Archivio Kapitolare Eusebiano CXLIII f. 134V-136Y



100 Der aktive Anteil der Gliubigen

baut. So sehr er auch gegeniiber Augustin eine betont realistischere
Auffassung von der Gegenwart des Herrenleibes in der Eucharistie ver-
tritt, dabei die Linie fortsetzend, die von Augustin iiber Gregor den
GroBen zu Beda fithrt 1, so sehr er auch in der Darstellung des Amts-
priestertums seinem frinkischen Kulturkreis verbunden ist, lebt er
doch weit mehr als Amalar von Metz in dem Denken der christlichen
Antike. Vor allem ist sein Mysterienbegriff noch der altchristlich-
antike. Er sieht das Mysterium nicht isoliert nur von dem signifi-
cativen Element her, das dem Ritus innewohnt, sondern von daher,
daB es der Autoritit Gottes entstammt und Heilswirken Gottes an den
Glaubigen ist. Auch das significative Element, so wesentlich dem anti-
ken Mysterium bereits, kennt Florus : Die Kirche 18t die Opfer, durch
die im Alten Bund Christus als kiinftig leidender verheien wurde,
beiseite und bringt das Opfer dar, durch das Christus gezeigt wird
als der, der bereits gelitten hat 2. Diese sacramenta numero paucis-
sima sind nicht bloB Erkenntnismittel, Anregungsmittel der frommen
Phantasie und des religiésen Gefiihles, sondern kraft géttlichen Willens
geheimnisvoll andeutende Zeichen, die die Erlésung 3 dem Gldubigen
empfehlen, aber auch im Empfange oder in der Feier bewirken. Daher
muBte Florus von diesem Mysterienbegriff her, der sein Denken be-
herrschte, die verwirrende Fiille der bloB intellektualistischen Myste-
rien des Amalar beiseite schieben.

Des Florus’ Gedanken wurden dem spéteren Frithmittelalter durch
die kompilatorische Literatur des 9. und 10. Jahrhunderts ¢ erhalten.

herausgegeben hat. Die Chrismatisation erinnert an das genus electum, regale
sacerdotium der Getauften. Das neue Gewand meint habitum sacerdotum.

1 GeiseLMANN, Eucharistielehre der Vorscholastik S. 104.

2 Opusc. de act. miss. & (PL 119, 20 D) : Cautissimo divisionis ordine Ecclesia
Dei vivi, quae est columna et firmamentum veritatis, tempora venturi Christi
venientisque discernit, et omissis sacrificiis quibus Christus passurus promitte-
batur, hoc sacrificium offert, quo Christus jam passus ostenditur, qui propterea
verus est sacerdos, quia semetipsum veram pro nobis hostiam obtulit.

8 C.42 (42 A): Gratia redemptionis nostrae, quae in illo divino mysterio
agitur et commendatur. Deutlich tritt sein Sakramentsbegriff hervor, der an
Augustin orientiert ist, opusc. de causa fidei c. 7 (PL 119, 83 D) : Sacramenta
sunt ista ; ideo autem dicuntur sacramenta, quia in eis aliud videtur, aliud intelli-
gitur. Quod videtur, speciem habet corporalem ; quod intelligitur, fructum habet
spiritalem. Manet igitur in mente fidelium incorrupta venerabilis mysterii virtus,
et efficacissima potentia, purgans delicta, emundans conscientias, perficiens gratiam
redemptionis et salutis.

4 REMIGIUS VON AUXERRE (} um 908) hat in seiner Expositio Missae Florus
sehr weitgehend ausgeschrieben. Diese Expositioistunsinc. 40 (PL 101, 1246-1271)



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 101

Petrus Damiani (1 1072) und Inmnozenz III. (t 1216) sind markante
Zeugen dafiir, daB die Formel des Florus, mit der er im besonderen
den Anteil der Glaubigen an der Darbringung des eucharistischen Opfers
umschreibt, dem GlaubensbewuBtsein der Kirche entspricht. Dabei
hat Petrus Damiani von ihr einen originellen und dogmengeschicht-
lich bedeutsamen ! Gebrauch gemacht, wenn er an Hand dieser Formel
das Verhidltnis des beauftragten einsamen Beters des Stundengebetes
zur Kirche mit dem Verhidltnis des zelebrierenden Priesters zu der
Gemeinde vergleicht, die das heilige Opfer mitfeiert 2.

d) Das Memento vivorum und Amalar von Metz (1 um 850).

Nicht dem Sieger von Quierzy, sondern seinem unterlegenen Gegner
Amalar von Metz gehort die Zukunft. In Ausfiihrlichkeit begegnet uns
bei Amalar von Metz die Gabendarbringung seitens der Gldubigen.
Mit dem Schwinden der empfangenden Teilnahme der Christen am
eucharistischen Opfer (Kommunionempfang) stieg ja zunichst die ge-
bende Teilnahme (Oblation) 3. Die Oblation begegnete uns bereits in
der altesten Gestalt des Memento vivorum als Ausdruck der bewuft-
seinsmiBigen Anteilnahme der Gldubigen an dem aktiven Opfern der

des pseudoalkuinischen Traktates De divin. off., geschrieben um die Mitte des
10. Jahrh., erhalten. Dieser pseudoalkuinische Traktat, der selbst wieder exzer-
piert wurde (vgl. FRANZ 368 zu dem Trierer Liber officiorum, 11. Jahrh. (MARX)
oder nach FranNz vom Beginn des 12.) mufl auch Petrus Damiani vorgelegen
haben, denn er benutzt ihn in seinem Schriftchen Dominus vobiscum auch iiber
c. 40 hinaus, das dem Doctor Ecclesiae ja an sich noch als selbstindige Expo-
sitio (des Remigius) hitte vorliegen kénnen.

1 Vgl. hieritber AboLr KoLPING, Petrus Damiani. Das Biichlein vom Domi-
nus vobiscum. Vom Geiste, der den einsamen Beter des Stundengebetes erfiillen
soll. Einleitung, kommentierte Ubersetzung und Ausblick auf die dogmengeschicht-
liche Bedeutung des Schriftchens fiir die Feier der Liturgie. Diisseldorf 1949.

2 Dominus vobiscum, c. 8 (PL 145, 237 D) : In quibus verbis (scil. Memento
vivorum) patenter ostenditur, quod a cunctis fidelibus, non solum viris, sed et
mulieribus sacrificium illud laudis offertur, licet ab uno specialiter offerri sacer-
dote videatur; quia quod ille Deo offerendo manibus tractat, hoc multitudo
fidelium intenta mentium devotione commendat. Quod illic quoque declaratur,
ubi dicitur : « Hanc igitur oblationem ... accipias.» Quibus verbis, luce clarius
constat, quia sacrificium, quod a sacerdote sacris altaribus superponitur, a cuncta
Dei familia generaliter offeratur. Hanc autem Ecclesiae unitatem Apostolus mani-
feste declarat (1 Cor.10,17) ... Cum enim communia Ecclesiae verba solus
profero, cum ea me esse unum, ac per praesentiam spiritus in ea me veraciter
manere demonstro: et si eius sum veraciter membrum, non inconvenienter
adimpleo meae universitatis officium.

3 JungMaNN I, 301. Dann setzt sich aber auch mehr durch, da3 die Messe
zum Geheimnis der gottlichen Herabkunft wird und das bewuBte Eingehen der
Gemeinde in das Opfer Christi zuriicktritt (vgl. Junemann I, 107).



102 Der aktive Anteil der Gliubigen

Kirche. Die theologische Deutung, die Amalar diesem Ritus gibt, wird
uns wohl auch erschlieBen, was er iiber die Anteilnahme der Glau-
bigen an dem Opfern der Kirche zu sagen hat.

Amalar handelt I1I, 191 von dem Oblationsritus, der « Offerenda »
nach den im Opfergebet des Kanon zu opfernden Gaben (munera)
genannt wird. Bei den Offerenda wird die Gabendarbringung derer
rituell vollzogen, die das, was sie Gott gelobt haben, erfiillen wollen.
Sofort gibt Amalar aber auch an, unter welchen Aspekten er diesen
ganzen Ritus betrachtet wissen will : Wir sollen uns ins Gedéichtnis
rufen das Opfer des mosaischen Gesetzes, das Opfer Christi und endlich
unser eigenes Opfer. Dadurch legt sich bei ihm iiber den von Florus
noch so klar herausgearbeiteten Aufbau der eucharistischen Actio diese
verwirrende und nicht immer konsequent durchgefiihrte Fiille typo-
logischer, rememorativer und moralischer Allegorien.

Was denkt Amalar iiber die oblatio nostra ? Die Gaben, die der
Priester entgegennimmt, sind nichts anderes als der Ausdruck der
inneren Opfergesinnung des Volkes 2. Ja, sie sind Ausdruck auch der
bildlich « Opfer » genannten Abtétung und guten Werke ®. Die Berech-

! De eccl. off. ITI, 19 (PL 105, 1126 D) : De officio quod vocatur Offerenda.
Finitis prioribus officiis superius memoratis, officium introducitur, in quo cele-
bratur oblatio eorum, qui Domino vota sua persolvunt. Primum ad memoriam
reducenda est oblatio legalis, ac deinde Christi, postremo nostra. Oblatio legalis
habebat duo altaria : unum in introitu tabernaculi, alterum in tabernaculo. Altare
in introitu praefigurabat praesens officium, de quo scriptum est in libro Exodi :
« Posuit et tentorium in introitu tabernaculi, et altare holocausti in vestibulo
testimonii, offerens in eo holocaustum et sacrificia ut Dominus imperat (Ex. 11).

* Ebenda (1129 CD) : Interim ponitur sindon in altare. ... Dein transit
Sacerdos ad suscipiendas oblationes : interim cantores cantant more antiquorum
ut jam praetulimus (siehe S. 105, Anm. 1), sive turbarum, quae cantabant Christo
venienti in Hierusalem. Populus dat oblationes suas, id est panem et vinum
secundum ordinem Melchisedech. Panis quem offert, et vinum exprimunt omnia
desideria pia intrinsecus latentia, sive sint pro immolatione, seu pro hostia viva.
Quod foris agitur, signum est illius quod intrinsecus latet. Unde Augustinus in
libro decimo de Civitate Dei, c. 19 : « Qui autem putant haec visibilia sacrificia
diis aliis congruere: illi vero tanquam invisibili invisibilia, majora majori, melio-
rique meliora, qualia sunt purae mentis et bonae voluntatis officia, profecto
nesciunt haec ita esse signa illorum, sicut verba sonantia signa sunt rerum.
Quocirca sicut orantes atque laudantes ad eum dirigimus sacrificantes voces,
cui res ipsas in corde, quas significamus, offerimus: ita sacrificantes non alteri
visibile sacrificium offerendum esse noverimus, quam illi, cujus in cordibus nostris
invisibile sacrificium nos esse debemus. »

3 II1, 19 (1127 A) : Est et alterum genus sacrificii, quia duae sunt nostrae
oblationes: una est per mortificationem carnis, altera in oblatione bonorum
operum, quae utraeque offeruntur (nach seiner allegorischen Erklirung des Opfer-



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 103

tigung der Darbringung duBerer sichtbarer Gaben gegeniiber dem un-
sichtbaren Gott liegt iiberhaupt darin, daB die duBeren Gaben nur
Hinweis der inneren Opferung sind 1. Der inneren Opfergesinnung gilt
sein ganzes Interesse. Bei allen typologischen, rememorativen und
moralischen Allegorien 2 hat er nur dies im Auge 3. III, 23 bleibt er

ganges durch das alttestamentl. Opfer am Eingang des Offenbarungszeltes, Lev. 4)
in introitu tabernaculi: in praesenti vita mortificare carnem oportet et bona
opera reddere. '

! Vgl. das vorstehende Augustinus-Zitat. Wenngleich Amalar in der Eucha-
ristielehre Metaboliker ist (GEISELMANN a. a. O. S. 87 ff.), so ist er in seiner Mef-
erklarungsart weitgehend von Augustin abhdngig. Konsequent hat Amalar augusti-
nische Anschauungen auf die MeBfeier iibertragen.

2 A. Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter (1902) S. 356 f. gibt einen
Uberblick, wie sich nach Amalar das Leben Jesu in rememorativer Allegorese
mit den einzelnen MeBriten deckt. Er schreibt iiber die Opfermesse : « Dominus
vobiscum » bei dem Offertorium — Christus begriiBt bei seinem Einzuge in
Jerusalem das Volk. Der Priester nimmt die Oblationes an, wihrend die Cantores
singen — Christus nimmt das Lob und die Gebete der Menge an wdhrend des
Hosannas. Der Priester opfert die Gaben — Christus zieht in den Tempel ein,
um sich Gott dem Vater zum Opfer darzubieten. Der Priester spricht das
Sanctus — die Volksmenge bejubelt den Herrn. Von dem « Te igitur» bis zur
Konsekration — Christus leidet, die Jiinger fliehen dngstlich und traurig. Von
dem « Unde et memores » bis nach dem « Supplices » — Christus stirbt am Kreuze.
« Nobis quoque peccatoribus» — das Bekenntnis des Centurio. Der Priester
macht mit der Oblata zwei Kreuze — Christus wird vom Kreuze herabgenommen.
Die Subdiakone treten zuriick und kommen dann mit den Patenen zum Altare
— die frommen Frauen verlassen nach dem Begribnis das Grab und besuchen
dann wieder den Herrn im Grabe. Eine Partikel der Oblata wird in den Kelch
gesenkt — Christus steht von den Toten auf, denn mit seinem Leibe verbindet
sich wieder die Seele (Blut). « Agnus Dei» und Brechen des konsekrierten Brotes
— die nach Emmaus gehenden Jiinger erkennen den Herrn am Brotbrechen. Die
drei Teile des konsekrierten Brotes — das corpus triforme Christi. Die Benediktion
des Volkes — Christus segnet seine Jiinger und fihrt zum Himmel.

3 De eccl. off. III, 19 (PL 105, 1129 B) : Moraliter in praesenti officio altare
nostrum praefiguratur ab altari holocausti, quo immolabantur victimae pro peccato,
pro regno, pro sanctuario, pro Juda, pro votis, pro spontaneis. Has oblationes
cotidie habemus in nostra Ecclesia : easdem per manus Sacerdotis offerimus. Altare
nostrum designat in praesenti generalem vitam justorum, qui carnem suam cruci-
figere cotidie cum vitiis et concupiscentiis, atque in hostiam viventem (vgl. oben
S.102, Anm. 2 <hostia viva»). Deo offere solent: si altare quod praefiguratur
ab altari holocausti, significat generalem vitam justorum, oblationes quae in eo
offeruntur, eorum cogitationes et bona opera designant. Redeamus ad initium prae-
sentis officii. ITI, 21 (1133 D) horen wir die Anweisung : illud intendendum est in
omnibus officiis (bei allen einzelnen Riten) immolationis, tali nomine censendum
esse visibile altare, quale est cor offerentium. Tempore quo hymnus ante passio-
nem celebratur (nimlich die Abschiedsreden Jesu und besonders Joh.c. 17, die
Amalar in der Prafation und den anschlieBenden MeB3gebeten wiederfinden mdchte),
altare nostrum aptatur altare thymiamatum, quod significat specialem quorundam



104 Der aktive Anteil der Gliubigen

nicht bei der bisherigen theologischen Symbolik stehen ; die moralische
ist ihm wichtiger. Die Verbundenheit der Opferteilnehmer mit ihrem
gottmenschlichen Haupte im Mystischen Leibe Jesu Christi wird eben
gestreift, aber nicht fiir das Verstdndnis der MeBhandlung ausgewertet.
Zweifellos hat Amalar im AnschluB} an augustinische Gedanken (vgl.
Civ. Dei X, 5 ff.) eine Vertiefung der Anteilnahme an der liturgischen
Feier herbeigefithrt. Aber das Tun jedes Einzelnen wird zu sehr nur
fiir sich gesehen und nicht in seinem Zusammenhang mit Christus und
dem Tun des Mystischen Leibes Jesu Christi, der Kirche, mag auch
dieser Zusammenhang in aller Selbstverstdndlichkeit, wie wir III, 23
sehen, festgehalten werden.

Die inneren Gesinnungen und Wiinsche der Teilnehmer finden noch
einen kultischen Ausdruck und zwar meist einen gemeinschaftlichen
in der MeBfeier. Das geschieht zundchst eben in der Oblation (offi-
cium in quo celebratur oblatio eorum, qui Domino vota sua (persol-
vunt). Es sind nicht alle, die Oblationen bringen. Um die Oblation
entgegenzunehmen, begibt sich der Priester zu den Glaubigen. Nur die
Priester und Diakone, « denen erlaubt ist, zum Altare hinzuzutreten »,
iiberreichen ihre Gaben dem Zelebranten am Altare. Aulerdem gibt
es verschiedene Moglichkeiten, das, was die Glaubigen innerlich bewegt,
gottesdienstlich auszudriicken. Derweilen der Priester die Gaben ent-

perfectorum vitam, eorum scilicet, qui majori mentis perfectione, exstinctis prorsus
ac sopitis illecebris omnibus carnis, sola Domino orationum vota offerunt, nihil
quidem de carne quod se impugnet, nihil de conscientia peccati, unde contur-
bentur ac paveant, habentes : sed dulcium profusione lacrymarum optantes venire
et parere ante faciem Domini. Hier spricht Amalar von seiner allegorischen
Deutung des Mellkanons bis zum Hanc igitur einschlieflich (electorum!), in wel-
chem Teil er nimlich das «Opfer der Vollkommenen » sehen mdchte (siehe unten
S.108). III, 23 (1138 Bs.) : Nachdem er die Worte des MeBkanons « haec sancta
sacrificia illibata » auf die Mehrzahl der sakramentalen Gestalten dem Wortsinn
nach bezogen und an die Symbolik von Wasser und Mehl, von Wasser und Wein,
wie sie von den Vatern bereits durchgefithrt wurde, erinnert hat, sagt er : Singu-
lari repetitione duo superiora recapitulantur, quoniam in uno corpore Christi
haec sacramenta (ndmlich Jesus und die Glieder seines Leibes, die erldsten Men-
schen) continentur. Aber dabei bleibt Amalar nicht stehen, sondern fihrt fort :
Sed quoniam potius requirit Deus sacrificium cordis, quam hoc extrinsecus mini-
stratur, @ corde Sacerdotis volumus interpretari dona, et munera, et sacrificia
illibata. Wieder folgt eine ausfiithrliche Berufung auf Augustin, darunter auch
die berithmte Stelle Civ. Dei X, 5: Sacrificium ergo visibile, invisibilis sacrificii
sacramentum, id est, sacrum signum est,

1 AMALAR gibt III, 36 (1156) als Zeit an, in der man bei der MeBfeier gegen-
wirtig sein miisse, die vom Offertorium bis zum Ite missa est, denn dort werde
das heilige Opfer dargebracht.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 105

gegennimmt, werden die Vota in der liturgischen Feier in Stellver-
tretung der Einzelnen durch den Oblationsgesang, unser Offertorium,
das bei Amalar ebenfalls den Namen Offerenda trigt, seitens der Kan-
toren im Gesang vorgetragen . Auch privates Gebet wird gefordert.
Das Oremus zu Eingang der Offerenda mahnt zudem, ut unusquisque
offerentium sese ad suam conscientiam introducat 2. Der Oblations-

1 De eccl. off. III, 19 (PL 105, 1128 D) : Dum enim Sacerdos suscipit obla-
tiones, cantores cantant. Quandiu enim turba cantabat: « Hosanna in excelsis»
(Mt. 21, 9), Christus vota eorum suscipiebat. Oblatione suscepta, Sacerdos redit
ad altare, ut in eo disponat sive ipse, sive diaconus oblationes coram Domino,
quas illi immolaturus est in sequentibus missae (Is. 56) Christus enim, post accepta
vota cantantium, Hierusalem et templum Domini intravit, in quo erat altare,
ibique se praesentavit sibi, Deoque Patri ad immolationem futuram. Vgl. auch
oben S. 102 Anm. 2 (col. 1129 CD).

2 Ebenda (1129 C) : Postea dicit « Oremus !», admonetque ut unusquisque
offerentium sese ad suam conscientiam introducat. Si quis habet ad immolandum,
immolet, id est, si1 quis conscius est proprii vitii, roget ut mucrone invisibili feriatur ;
si quis habet voluntarium sacrificium, sive spontaneum, sive pro quacunque re
sit, precetur antequam de manu eius exeat, ut acceptabile sit Domino, nec despi-
ciatur, sicut despectum est Cain, quia non recte offerebat (Gen. 4). Nach Annahme
der Gaben der Gliaubigen tut es der Priester auch fiir sich. Das « Wuchergewichs
der (Siinden-)Apologien» war ja ein Kennzeichen der frinkischen Liturgie (vgl.
Junemann II, 63 f. zu der folgenden Stelle). Ebenda (1130 C): Cantantibus
adhuc cantoribus, vadit Sacerdos ad altare, et orat: Quod ceteros praemonuit
facere, agit. Orat pro suis propriis delictis remissionem, ut dignus sit accedere
ad altare, et ad tactum oblatarum, ne fiat illi quod factum est Bethsamitibus,
qui temere viderunt arcam Domini ... Deinde suscipit oblationes sacerdotum et
diaconorum, quibus licitum est accedere ad altare. Accipit etiam ab archidiacono
duas : unam pro se, et alteram pro diacono. In der Praefatio altera (PL 105,
990 A s) horen wir nochmals von den Gelegenheiten, die den verschiedenen bei
der liturgischen Handlung Beteiligten zu privatemn Gebet gegeben ist: Si propriis
conscientiis voluerit intercedere, habet devotus homo locum, ubi pro eis roget.
Post salvationem Sacerdotis (d. h. dem Dom. vobisc. zum Offertorium), evangelio
lecto, quando Sacerdos dicit « Oremus ! » et dein transit ad accipiendas oblationes,
congruenter potest multitudo populi pro propriis conscientiis intercedere, ante-
quam transeat ad gratias agendas in Praefatione : Sacerdos propriis, quando post
acceptas oblationes primo transit ad altare. Cantores in eo loco, ubi Sacerdos
componit hostiam in altari et facit eam transire per suam secretam orationem
ad nomen hostiae sive muneris, donive vel sacrificii seu oblationis. Wir sehen
aus dieser interessanten Notiz, daB an sich fiir die MeBfeier auch bei starker Her-
vorhebung des amtspriesterlichen Tuns vorausgesetzt wird, daB die Menge des
Volkes die einzelnen Teile der MeBfeier wenigstens der andichtigen Aufmerksam-
keit nach mitverfolgt, also nicht sich privaten Andachtsiibungen wihrend dieser
Zeit hingibt. Diese andichtige Aufmerksamkeit und opferbereite Hingabe an
Gott mittels der Teilnahme an der MeBfeier, fides et devotio, sind auch im Grunde
gemeint, wenn jene Zeit sagt, daB das Volk durch seine Wiinsche und Gesinnung
opfert, was der Zelebrans durch Herstellung der Mysterien opfert. Anderseits
sehen wir aber ebenfalls, daB das individuelle, das subjektive Moment gebieterisch
sein Recht verlangt.



106 Der aktive Anteil der Gliubigen

spender soll seine Gabe Gott empfehlen, antequam de manu ejus exeat.
Besonders wird das Gebet um Siindenreinheit fiir unerlalich angesehen,
auch fiir den Priester, wie es den gallisch-frinkischen Apologie-Gebeten
entsprach. Endlich nehmen die Glaubigen mittels bestimmter Gesinge
teil. Von den nichtopfernden Anwesenden sagt Amalar, ihr Opfer sei
das Lob!. Dazu ruft der Priester in der Einleitung zur Praefation
und in dieser selbst mit lauter Stimme auf 2. Durch den Lobgesang,
der an die Hosanna-Rufe der Juden erinnert, beteiligt sich das Volk
an der Darbringung des eucharistischen Opfers. Hinzuzuziehen wire
noch die schon erwihnte Gebetshilfe des Volkes fiir den zelebrierenden
Priester ® und die liturgischen Akklamationen des Volkes 4.

Das eigentliche Opfergebet, der Kanon, ist aber ganz allein Sache
des zelebrierenden Priesters, es wird daher auch leise verrichtet 5. Der

1 Von den Umstehenden heit es III, 23 (1138 D) : quorum tamen sacrifi-
cium est laus (siehe unten S, 107, Anm. 3).

2 De eccl. off. I1I, 20 (1132 D) : In sequenti namque oratione (scil. der Ein-
leitung zur Prafation) clamat ad populum, ut quod ipse jam habet, habeat et
ille, hoc est, sursum cor, ac deinde, ut gratias agat Deo pro serenitate mentis.
Igitur hoc necessario extollitur voce. Quod omnibus licet simul agere, id est
gratias referre Deo, hoc acclamatur : Quod ad solum Sacerdotem pertinet, id est,
immolatio panis et vini, secreto agitur. Von der Priafation sagt Amalar ITI, 21
(1133 A) : Hymnus ideo dicitur, quia refertus est gratiarum actione, et laudibus
angelorum ; praeparatio (vgl. den altgallischen Terminus « Illatio» fiir das, was
romisch Praefatio heit), quia parat fratrum mentes ad honestatem decentem
conventui sanctorum angelorum, qui solent adesse consecrationi corporis Christi,
et ad ipsam reverentiam tantae consecrationis. Ac ideo excelsa voce cantatur.

3 Siehe oben S. 80 Anm. 8.

* So sagt AMALAR III, 19 (1128 A) uralter christlicher Tradition entsprechend
(vgl. JusTiN 1 apol. 65, 3 ; HieronyMmUs in Gal. Comm. I, 2, (PL 26, 355) : Ad
similitudinem caelestis tonitrui Amen reboat), der sich auch Mediator Dei
(vgl. Nr. 103) wieder angeschlossen hat, der Schlu8 des Kanons, das Per omnia
saecula saeculorum, werde laut gesprochen : ut audiatur a populo et populi respon-
sione confirmatur oratio.

5 III, 20 (PL 105, 1132 D) : De secreta. Sequitur secreta. Secreta ideo
nominatur, quia secreto dicitur. In hac primo nominatur hostia, sive sacrificium
oblatio (vgl. oben S. 105, Anm. 2 Praef. altera), in hac precatur Sacerdos per eandem
hostiam purgari usquequaque. Sacerdotis solius est soli Deo offerre sacrificium,
ac ideo quia Deo cogitationibus loquimur, non est necessaria vox reboans, sed
verba ad hoc tantum, ut eisdem admoneatur Sacerdos quid cogitare debeat.
... Quod omnibus licet simul agere, id est gratias referre Deo, hoc acclamatur :
Quod ad solum Sacerdotem pertinet, id est, immolatio panis et vini, secreto agitur.
Quantum enim victima praestabat in Veteri Testamento ad Domini sacrificium,
postquam ducta erat ad ostium tabernaculi (Lev. 4), tantum praestat sacrificium
in prima positione altaris. Non potest jam mutari neque in melius neque in
deterius. Wie schon in den pseudoaugustinischen Quaestiones Veteris et Novi
Testamenti (vgl. oben S. 92 Anm. 2), so steht auch hier die Schilderung der



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 107

Priester ist der Mittler zwischen Gott und den Gliubigen. Durch seine
Hand gehen die duBleren Gaben, durch ihn bringen die Gldubigen
ihre inneren Gesinnungen Gott dar !. Amalar fiihrt ausdriicklich einen
Schriftbeleg fiir die These an: Quod per sacerdotis manum debeat
offerri 2. Dabei hat der Priester nicht bloB die Aufgabe der Heiligung
der Opfergaben, sondern er hat auch fiir die verschiedenen Gruppen
bei der Darbringung selbst zu beten 3.

Der Priester sondert mittels der Secreta die Gaben des Volkes
fiir das Opfer Gottes aus 4. Wihrend oblatio resp. offere der Terminus
ist, der das Tun der Gldaubigen wie das Tun des Priesters bezeichnen
kann, ist immolatio resp. immolari, soweit es nicht blo8 bildlich gemeint

Aktivitat, die dem Laienopferer und dem Amtspriester zukommt, unter dem
Modell, das Lev. 4 im Alten Bund von dem Anteil des Laien und des aaronitischen
Priesters entwirft. Vgl. auch Eclogae (PL 105, 1326 C).

1 III, 19 (1132 C) ist es der Priester, der universae plebis oblationem dem
Herrn darbringt und dafiir die Gebetshilfe der Gliubigen erfleht. Vgl. ITI, 19
(1129 B) : Easdem per manus Sacerdotis offerimus, namlich die inneren Opfer der
Selbstiiberwindung etc.

2 III, 19 (1127 B) : Quod per sacerdotis manum debeat offerri, manifestatur
in Lev. capit. decimo septimo (17, 5) : « Ideo offerre debent sacerdoti filii Israel
hostias suas, quas occidunt in agro, ut sanctificentur Domino ad ostium taber-
naculi testimonii, et immolent eas hostias pacificas Domino. » Diese Stelle wollte
die Einheit von Schlachtung und kultischer Opferung in Jerusalem gewihrleisten
und von Opfern an andere Gotter als an Jahwe abziehen.

# III, 23 (1138 D) : Memoratum sacrificium pro tribus offertur, id est pro
Ecclesia sancta universali, pro specialibus fratribus, quorum eleemosynas susce-
pimus aut munus, aut quorum sponsores sumus facti, vel quorum praesentiam
intueamur in officio Missae nostrae, quorum tamen sacrificium est laus ; pro nobis
ipsis sacerdotibus, qui communicamus sanctae Mariae et apostolis in uno Domino,
ut in omnibus protectione Domini muniamur. Praefatio altera (PL 105, 990 C) :
« Regere digneris toto orbe terrarum ». Ecce hic oratum est pro universali Ecclesia.
Si voluerit pro singulis amicis intercedere, habet ibi : « Memento Dom. fam. fam.
tuarum » ; nominet ibi quoscunque ei et quas placuerit singulasve necessitates :
dein recordetur eorum qui circumstant et praesens sacrificium offerunt. Si quis
voluerit pro sua defensione clamare, habet ibi: « Communicantes et memoriam
venerantes multorum sanctorum, quorum meritis precibusque concedas, ut in
omnibus protectionis tuae muniamur auxilio.» Ecce hic oratum est pro ipsis
sacerdotibus.

* Dabei darf man nicht die Bezeichnung Secreta von secernere stammen
lassen (vgl. JunemanN II, 109 f.). Die Aussonderung und Aufnahme in den kul-
tischen Gebrauch geschah durch die Annahme des Priesters und (in echt franki-
scher Begriindung) durch das still gesprochene (vgl. oben S. 106, Anm. 5, I1I, 20),
Gebet der Secreta. III, 21 (1134 A) : Oblatio, quae superposita est in priore officio,
Deo deputata est, ac per hoc sanctificata, id est, a terrenis separata, et coelestibus
deputata : In ista observatur usquedum ex ea fiat corpus Domini, hac postea
assumatur in coelum. Ferner Praef. altera (990 B) oben S. 105, Anm. 2.



108 Der aktive Anteil der Gliubigen

ist 1, genau wie in Mediator Dei der technische Ausdruck sowohl fiir
das blutige Opfer Christi am Kreuz wie fiir das unblutige Opfer der
Kirche auf dem Altare 2. Das Darbringen der Kirche miindet durch
die Konsekration ® in die mystische Opferschlachtung Christi. Insofern
die MeBfeier immolatio Christi ist ¢, ist sie gegeniiber den allegorisch
gefundenen besonderen Opfern der Gerechten und der Siinder das all-
gemeine Opfer (universale sacrificium), wie Amalar den augustinischen
Terminus von Civ. Dei X, 6 anwendend sagt®. Bei Gelegenheit des

1 Z.B. II1, 19 (1129 C), Text oben S. 102, Anm. 2.

2 So ist es des Priesters Aufgabe : universae plebis oblationem offerre Domino
(II1, 19. 1132 C) ; diese Aufgabe, die dem Priester allein zukommt, nennt Amalar
immolationem panis et vini (III, 20. 1132 D). Der Priester wird die von ihm
oder dem Diakon vor dem Herrn geordneten Opfergaben des Volkes in sequentibus
missae dem Herrn schlachtend opfern (quas illi immolaturus est in sequentibus
missae. III, 19. 1128 D). So hat auch Christus nach dem Einzug in Jerusalem
(siehe oben S. 105) sich und Gott Vater vorgestellt ad immolationem futuram
(ebenda). Die MeBfeier nennt Amalar Christi oblationem (III, 19. 1128 A), immo-
lationem scilicet Christi, quod (scil. sacrificium) celebratur ante « Nobis quoque
peccatoribus » (III, 24. 1139s.). Vgl. auch III, 24 (1140 A); III, 25 (1142 C);
II, 6 (1082) ; II, 12 (1088) : immolationem sacerdotale.

% Bei Besprechung des Schlu3satzes des Einsetzungsberichtes sagt Amalar IIT,
24 (1141 A s) : « Haec quotiescumque feceritis, in mei memoriam facietis.» Hic
concrepant verba Dominicae mensae cum fofo officio missae. Canitur hic :
« Accipiens panem», et reliqua, quod actitatur a sacerdote, quando suscipit
oblatam in secreta missae, aut quando hic eam elevat. « Gratias agit» in Hymno :
« Vere dignum et justum est » ; benedicit in praesenti loco (eben dem Einsetzungs-
bericht), frangit circa communionem. Hic credimus naturam simplicem panis et
vini mixti verti in naturam rationabilem, scilicet corporis et sanguinis Christi.
« Doch ist damit keineswegs in theologischer Prizision die ‘Form’ des Sakramentes
festgelegt » (GEISELMANN, Eucharistielehre der Vorschol. S. 89). Das Segnen ist
ja nur ein Akt aus der Fiille der allegorischen Parallelen zwischen den Leidens-
stationen Christi und den einzelnen MeBriten. In dieser allegorischen Parallelitit
haben die Me@Briten keine sakramental bewirkende Macht, sondern nur rememo-
rativ anzeigende Bedeutung. Aber hier trifft Amalar mit der dogmatischen Tradi-
tion iiberein, die seit Ambrosius und Cyrill von Jerusalem, um einen Lateiner
und einen Griechen zu nennen, das Wandlungsmoment in den Einsetzungsworten
siecht. Deshalb konnen wir diese Worte Amalars in unserem Sinn beweisend an-
fithren. Zwar verschiebt er infolge des Bestrebens der allegorischen Paralleli-
sierung den eigentlichen Sterbeakt Christi in das dritte der Gebete nach den Ein-
setzungsworten. Florus hat sich bereits in seinem ersten Werkchen gegen Amalar
opusc. I, 4 (PL 119, 74 D) gegen diese Aufteilung der mystica oratio qua corpus
Domini consecratur gewandt.

4 Immolationem scilicet Christi, quod celebratur ante « Nobis quoque pecca-
toribus» (De eccl. off. III, 24. PL 105, 1139s.).

8 III, 24 (1139s.) : Immolato priore sacrificio perfectorum, quod constat
orationibus et est conjunctum sacrificio Angelorum, descenditur ad universale
sacrificium, immolationem scilicet Christi, quod celebratur ante « Nobis quoque
peccatoribus » ... Quoniam una hostia Christus oblatus est pro justis et injustis,



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 109

Unde et memores miissen wir davon noch sprechen und sehen, wie
der Mysterien-Charakter der Messe sich bei Amalar wandelt.

Im Zusammenhang des priesterlichen Gebetes fiir das Volk be-
gegnet uns also das Memento vivorum !. Das erste Gebet des Kanons
gilt traditions- und inhaltsgemdl3 der ganzen Kirche, das Memento
vivorum einem besonderen Kreis von Briidern, im Communicantes
glaubt Amalar das Gebet fiir den zelebrierenden Priester zu sehen.
Noch deutlicher wird diese Aufteilung, die darauf bedacht ist, fiir jede
Gruppe ein besonderes Gebet zu reservieren (wie in der frinkischen
Liturgie jede Handlung ein besonderes Gebet erhilt, jede iibertragene
Gewalt mit einer entsprechenden Ubergabe der Amtsgerite getitigt
wird), in der Praefatio altera. Bei Florus war uns ein solches Auf-
teilen nur insofern begegnet, als es sich ungezwungen aus dem Kontext
ergab. Wir glaubten vielmehr, eine implicite Korrektur des Flores an
dieser Aufteilung des Amalar feststellen zu koénnen.

Die personlichen Anliegen treten stirker hervor. Es ist die Zeit,
wo die Missa pro seipso sacerdote, im Ichstil abgefaBBt, in den Sakra-
mentarien einen groBen Raum einzunehmen beginnt 2. III, 23 umfaBt
der Kreis von Briidern, derer gedacht werden soll, solche, die Stipen-
dien (eleemosynae) oder Oblation (munus) gegeben haben, solche, denen
der Zelebrans (méglicherweise in Gestalt einer rechtlichen Verpflich-
tung) ein Versprechen gegeben hat, ihrer in der Messe zu gedenken 3,
und die Anwesenden, die kein Realopfer gebracht haben, fiir die dann
gesagt wird, ihre Gabe sei «das Lob» 4.

Bei Amalar begegnet uns also der gleiche Grund, auf den hin
von den Gliubigen das Darbringen ausgesagt wird ; sie vereinigen

idem sacrificium (nidmlich die eucharistischen Gaben) permanet in altari quod
ante positum est. Das symbolisierte sacrificium perfectorum 1aBt er bis zum
Hanc igitur (wegen des dort vorkommenden Wortes electorum) gehen, von dort
beginnt das im &duBeren Ritus angezeigte sacrificium peccatorum, das bis zum
Nobis quoque peccatoribus geht. Diese auch in der Folge gerne aufgenommene
ZerreiBung des Sinnes der eucharistischen Handlung in diese beiden Opfer ist
eine Frucht der movalischen Allegorese Amalars.

1 Oben S. 107, Anm. 3.

2 JuneMANN I, 279f.

8 Siehe bei JuNGMANN II, 200 in den Anmerkungen 23 bis 25.

* Die Praef. altera (oben S. 107, Anm. 38) nennt die traditionelle Zweiteilung
in Mianner und Frauen, erwihnt die «einzelnen Notwendigkeiten », ohne sie
namentlich aufzuzdhlen (also wohl Stipendien, Oblationen, Versprechen), und
dann die « Umstehenden», von denen schlicht gesagt wird : « Sie bringen das
gegenwartige Opfer dar.» Wie er sich dieses Darbringen vorstellt, miissen wir
aus III, 23 entnehmen, das Opfer, was sie darbringen, sei das « Lob»,



110 Der aktive Anteil der Gliubigen

sich mit dem Opfer durch das, was wir als bewuBtseinsmiBige Anteil-
nahme bezeichneten. Die Anteilnahme auf Grund der seinsmiBigen
Gliedschaft im Mystischen Leibe des Herrn wird nicht erwidhnt, obwohl
Amalar natiirlich diese Gliedschaft der Gliubigen kennt. Die Anteil-
nahme der Gliubigen wird auch nicht unter dem Aspekt des Priester-
lichen gesehen. Die seinsmifBige Gliedschaft war der Grund, auf den
hin Florus den Gliubigen «das konigliche Priesterum » auch in kul-
tischer Form zusprach, das St. Petrus fiir die inneren, nichtkultischen

1
Opfer ! auswertete. (Schiup folgt.)

1 Amalar bleibt auch bei den inneren, nichtkultischen Opfern stehen, wenn
er 1 Petr. 2, 5. 9 zitiert. II, 14 (1092 D) sagt er von dem Bischof : Quia vicarius
Christi est, dilectionem quam Christus nobis monstravit et docuit, in eo debemus
invenire : atque ab eo ad cumulum nostri profectus trahere. Omnia haec quae
extrinsecus geruntur, signa sunt rerum intimarum. Si quis in mente habuerit
ipsas res, ipse est verus sacerdos: ac ideo verum, quod Petrus dicit de universis
Catholicis : « Gens sancta, regale sacerdotium ». II, 7 (1084 AB) hatte er bei Be-
sprechung des Ostiariates gesagt: Nos quia generaliter sumus genus electum,
regale sacerdotium, gens sancta, scrutari debemus, quali modo ostiarii officium
peragamus ... Si quis per fidem aliquem introduxerit in ecclesiam, ipse ostiarius
est. Auch die anderen Ordines werden in moralischer Abbildlichkeit auf die Christen
angewandt. Das Ol bei der Griindonnerstagsweihe dient der Salbung zum Kénig-
lichen Priestertum : Affert et oleum, quo ungantur sui (scil. Christi) consortes,
de quibus dicit Petrus: « Vos estis genus electum, regale sacerdotium » (II, 12.
1023 C). Aber es wird nicht mehr kultisch verstanden. Uber den Sinn der Petrus-
Stelle vgl. Jos. BLINZLER, IEPATEYMA. Zur Exegese von 1 Petr. 2, 5 u. 9. FauL-
HABER-Festschrift Episcopus (Regensburg 1949), S. 49 ff.



	Der aktive Anteil der Gläubigen an der Darbringung des eucharistischen Opfers [Fortsetzung]

