
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: Der aktive Anteil der Gläubigen an der Darbringung des eucharistischen
Opfers [Fortsetzung]

Autor: Kolping, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762202

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762202
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der aktive Anteil der Gläubigen an der
Darbringung des eucharistischen Opfers

Dogmengeschichtliche Untersuchung
frühmittelalterlicher Meßerklärungen

Von Universitäts-Professor Dr. Adolf KOLPING (Münster / Westf.)

(Fortsetzung von 27 [1949] 380)

II. Der Kommentar frühmittelalterlicher Meßerklärungen
zum Anteil der Laien an dem eucharistischen Opfern

1. Das Orate fratres

In allen mittelalterlichen Oblationsriten ist die Bitte des Priesters

um das Gebet der Umstehenden am Ende dieser Oblationsriten einer der

wenigen gleichmäßig vorhandenen festen Punkte 1. In unserem heute

gebräuchlichen Text der priesterlichen Aufforderung spricht der Cele-

brans von « meinem und euerem Opfer », und dies war Anlaß, daß

Mediator Dei auch den Text des Orate fratres als Beleg für die aktive
Teilnahme der Gläubigen an der Darbringung des eucharistischen Opfers
anführen konnte 2. Zwar richtete sich die Aufforderung in der ältesten
überlieferten Form zunächst an die umstehenden Kleriker 3, die sehr

wohl auch in der Anrede « Brüder » gemeint sein konnten. Aber
darüber hinaus wurde sie dann doch als an das ganze Volk gerichtet
gedacht 4, worauf die Erweiterung fratres et sorores unmißverständlich
hindeutet 5. Die Form, wie der Gebetsaufforderung entsprochen wurde,

1 Jungmann II, 99.
2 MD 98.
3 Vgl. die Aufforderung um Gebetshilfe Breviarium eccl. ord. (Silva-Tarouca

198) : Tunc vero sacerdos dextera laevaque aliis sacerdotibus postulat pro se

orare. Mitgeteilt von Jungmann II, 99, Anm. 1, vgl. auch ebenda II. 103 f.
4 Amalar, De eccl. off. III, 19 (PL 105, 1132) läßt den Priester sich zum

Volke hinwenden und bitten : ut orent pro illo, quatenus dignus sit universae
plebis oblationem offerre Domino. Vgl. wieder Jungmann II, 101 f.

5 So nach Jungmann II, 103 fast allgemein außerhalb Italiens und Spaniens
in den nichtklösterlichen Dokumenten aus dem Mittelalter.



80 Der aktive Anteil der Gläubigen

war sehr mannigfaltig. Es wurde ursprünglich wohl nur ein stilles
Beten seitens der Angeredeten erwartet h Aber schon bei Amalar2
finden wir Psalmtexte und seit Remigius von Auxerre damit verbunden

die Suscipiat-Formel3, deren heutige Missale-Form ohne Verbindung

von anderen Texten sich « in Italien schon seit dem 11.
Jahrhundert als alleinige Formel durchgesetzt » hat 4, wie die heutige Formel
der Gebetsaufforderung « zuerst in italischen Meßordnungen seit dem
12. Jahrhundert » erscheint s.

Für uns ist aber bedeutsam, welche Gedanken sich gerade mit
dieser Gebetsaufforderung bezüglich der Darbringung des heiligen Opfers
verbanden. Jungmann sieht in diesen Gedanken einen Ausdruck für
das frühmittelalterliche Kirchenbewußtsein, wo der Priester sich ganz
stark aus der Gemeinde herausgehoben fühlt und schon im Opfergebet
als ihr Mittler allein Gott gegenübersteht 6. Daher die in alten Formeln
auftretende Wendung : Orate pro me 7, die zwar bezeichnend in einigen
der ältesten Beispiele 8 des Orate fratres fehlt. Die Notwendigkeit der
Gebetshilfe seitens der Gläubigen für den zelebrierenden Priester ist
aber auch noch, darauf möchte ich hinweisen, ein Ausdruck der alt-
christlichen Verbundenheit von Priester und Volk in der Feier der eucha-
ristischen Mysterien9. Diese Gemeinsamkeit tritt besonders in der

1 S. 79, Anm. 3, Jungmann II, 104.
2 De eccl. off. III, 19 (PL 105, 1132) die drei Verse 3-5 aus Ps. 19.
3 Remigius, Expositio (PL 101, 1252) : Neben Ps. 19, 2-4 kann man auch

sagen : Sit Dominus in corde tuo et in ore tuo et suscipiat sacrificium sibi
acceptum de ore tuo et de manibus tuis pro nostra omniumque salute. Amen.

4 Jungmann II, 107. 3 Ebenda 104.
6 Ebenda 99 f. 7 Ebenda 100.
8 Belege ebenda 100, Anm. 7. In dem von Amalar eingesehenen Ordo,

Rom. II, n. 9, wendet sich der Priester nach Annahme der Gaben des Volkes
und nachdem er der Schola mit einem Wink Schweigen geboten, dem Volke zu
mit der Aufforderung : Orate

9 Die Gebetsaufforderung gehört zu den gallischen Eigentümlichkeiten (Jung-
mann I, 255, Anm. 39). Vgl. Amalar, De eccl. off. außer III, 19 (PL 105, 1132)
auch schon früher (1129 C ; 1130 C). Der Gebetsaufforderung zu Beginn des
Oblationsganges, dem Oremus, kommen die Kantoren nach durch den Gesang
des Offertoriums (1128). Remigius von Auxerre, Expos. (PL 101, 1252 D),
sieht eine Gebetsaufforderung an die Laien auch im Sursum corda : ut
sacrificium quod Deo offerendum mihi obtulistis, digne offerre valeam. Das
Angewiesensein auf die Gebetshilfe von Klerus und Volk soll im Zelebrans den Geist
der Demut erhalten (vgl. Stephan de Baugé, De sacramento altaris (PL 172,
1285 D) : Deinde (nach Suscipe Sc. Trin.) orat omnium astantium precibus adju-
vari. Convertens se ad populum dicit : « Orate ». Et chorus orat pro eo, dicens :

« Mittat tibi Dominus auxilium de sancto, et de Sion tueatur te. »... Accepto
spiritu humilitatis, sacerdos non praesumens de se, sed a clero et a populo



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 81

Angabe des Zieles hervor, um das für den Priester gebetet werden
soll. Schon Remigius von Auxerre hat im wesentlichen unseren
heutigen Text : ut meum pariter et vestrum sacrificium acceptum sit
Deo x. Das Opfer ist eben das Opfer der ganzen Kirche, des Volkes
Gottes, aber doch so, daß der verschiedene Grund, auf den hin das

Darbringen vom Priester und von der Gemeinde ausgesagt wird, durch
diese Formulierung des betonten meûm pariter et vestrum sacrificium
und die Notwendigkeit der Gebetshilfe für den Amtspriester
hervorgehoben wird 2.

2. Das Memento vivorum

a) Geschichte, Form und Inhalt bis zum Beginn des 9.

Jahrhunderts.

Das Memento vivorum gehört bekanntlich nicht zur Grundgestalt
des römischen Kanons 3. Aber seitdem von Innozenz I.4 ab die Namen

derer, die Opfergaben brachten, jedenfalls inter sacra mysteria
genannt wurden5, wird es seine Stelle im Kanon gefunden haben,

Jungmann 6 bringt aus dem älteren Gelasianum vom dritten Fasten-

postulans munus orationum, ut pro se et pro his Deum interpellans exaudiatur,
dicit orationes quae secretae dicuntur

1 Remigius, Expositio (PL 101, 1252 B). Weitere Formeln bei Jungmann
II, 101, Anm. 16.

2 P. Batiffol, Leçons sur la messe (7. Aufl., Paris 1920), S. 23, will in
dem meum ac vestrum sacrificium zunächst nur einen Hinweis auf die Oblation,
die der Priester, und jene, die die Gläubigen im Opfergang zum Altar gebracht
haben. Aber da diese Gaben, wie wir sehen werden, Anlaß sind, um von beiderlei
Anteil am Priestertum Christi, dem Amts- und dem Laienpriestertum, die
Darbringung des sacrificium laudis auszusagen, deshalb dürfen wir diese Formel,
wie wir es im Text tun, auf das eucharistische Opfer schlechthin beziehen.

3 Vgl. zu Folgendem Jungmann II, 194 ff.
4 Innozenz I. ep. 25 (PL 20, 553 f.) : De nominibus vero recitandis antequam

precem (al. preces) sacerdos faciat atque eorum oblationes, quorum nomina reci-
tanda sunt, sua oratione commendet, quam superfluum sit, et ipse pro tua
prudentia recognoscis ; ut cuius hostiam necdum Deo offeras, eius ante nomen
insinues, quamvis illi incognitum sit nihil. Prius ergo oblationes sunt commen-
dandae ac tunc eorum nomina, quorum sunt, edicenda ; ut inter sacra mysteria
nominentur, non inter alia quae antea praemittimus, ut ipsis mysteriis viam
futuris precibus aperiamus.

5 Hieronymus, Comm. in Ezech. (vom Jahre 411) c. 18 (PL 25, 175) : ut
glorientur publiceque diaconus in ecclesiis recitet offerentium nomina : tantum

offert ilia, tantum ille pollicitus est, placentque sibi ad plausum populi. Hieronymus,

Comm. in Jerem. (vom Jahre 420) : At nunc publice recitantur
offerentium nomina et redemptio peccatorum mutatur in laudem.

6 II, 197. Gelasianum I, 26 (Wilson 34) : Infra canonem ubi dicit : Memento
Domine famulorum famularumque tuarum, qui electos tuos suscepturi sunt ad

Divus Thomas 6



82 Der aktive Anteil der Gläubigen

sonntag ein aufschlußreiches Beispiel, wie wir uns die Erwähnung der

Gabenbringer zu denken haben. Die Oblationsspender sind dem Charakter

des Sonntages entsprechend an jener Stelle die Taufpaten. Nachdem

der Priester ihrer in einer allgemeinen Formel gedacht hat, gebietet
ihm das Sakramentar Schweigen. Während der Priester schweigt, werden

(von einem anderen Kleriker) die Namen der Männer und Frauen
verlesen, die die Kinder aus der Taufe heben sollen. Nach Erwähnung
der Namen setzt der Priester das Gebet fort : « Deren Glaube dir
bekannt ist » Nach Jungmann's Rekonstruktionsversuch 1 soll der

ursprüngliche Text gelautet haben : Memento Domine famulorum famu-

larumque tuarum, qui tibi offerunt hoc sacrificium laudis et tibi red-
dunt vota sua aeterno Deo vivo et vero.

Auch in der Form, wie uns das Gebet zuerst in frühmittelalterlichen

Zeugen begegnet, hat es nicht die heutige Gestalt. Lietzmann 2

gibt aus dem Cod. Cambrain. 159 (164) folgenden Text des 9. Jahrh. 3,

dem wir noch in der Folgezeit, zumal auch in den expositiones missae 4,

sanctam gratiam baptismi tui, et omnium circumadstantium. Et taces. Et reci-
tantur nomina virorum et mulierum, qui ipsos infantes suscepturi sunt. Et
intras : Quorum tibi fides cognita.

1 Vgl. Jungmann II, 200. Vgl. auch Férotin, Le Liber ordinum 321 f.
mitgeteilt bei Jungmann I, 70 Anm. 20 : Er enthält eingesprengt altes römisches
Material, dabei diese Formel : Memorare etiam, quaesumus, Domine, servorum
tuorum, qui tibi in honore sanctorum tuorum illorum, reddunt vota sua Deo
vivo ac vero pro remissione suorum omnium delictorum. Quorum oblationem

2 H. Lietzmann, Das Sacramentarium Gregorianum, Mohlberg-Rücker,
Liturgiegeschichtliche Quellen Heft 3 (Münster 1921) S. 2.

3 Nach Lietzmann handelt es sich in dem Cod. Cambrai n. 159 (164) um
eine Abschrift des von Hadrian I. an Karl den Großen übersandten Archetyps
der später von Alkuin überarbeiteten Hadrianischen Rezension des Gregorianum,
nach Eisenhofen 1, 67 mit höchster Wahrscheinlichkeit bereits um die
Überarbeitung Alkuins, wenn der Codex auch nicht Alkuins hinzugefügte Sammlung
als Anhang enthält.

4 7. Jahrh. Missale von Bobbio (PL 72, 453), Cod. Pad. D 47, z. Zt. Lothars I.
(f 855) in Lütticher Gegend geschrieben (Mohlberg-Baumstark, Die älteste
erreichbare Gestalt des Liber Sacramentorum anni circuli der röm. Kirche. Lit.
gesch. Quellen 11/12, Münster 1927), in dem aber nach Jungmann II, 204 Anm. 46

die alte Form ursprünglich nicht enthalten war, sondern später hinzugesetzt
worden ist, Cod. Cambrai 164 (159), die von Menard eingesehenen Hss. des
9. bzw. 10 Jahrh. (PL 78, 275 c), die Meßerklärungen Inc. Dominus vobiscum
(PL 138, 1167), Inc. Primum in ordine (PL 83, 1148), H. Rabanus Maurus Lib.
De sacris ordinibus 19 (PL 112, 1184), Florus, Opusc. De actione missarum 51 s.

(PL 119, 47), der über Remigius von Auxerre in dem vor 950 geschriebenen
Pseudo-Alkuinischen Traktat De divin. offic. (PL 101, 1258) fortwirkt, endlich
Bernold von Konstanz (f 1100) (s. unten S. 83, Anm. 1).



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 83

begegnen, und den noch Bernold von Konstanz 1 als guten, alten Typus
bezeichnet : Memento domine famulorum famularumque tuarum et
omnium circum adstantium 2, quorum tibi fides cognita est et nota deuotio,

qui tibi offerunt hoc sacrificium laudis pro se suisque omnibus, pro
redemptione animarum suarum, pro spe salutis et incolumitatis suae

tibi 3 reddunt uota sua aeterno deo uino et uero. Communicantes et
memoriam uenerantes inprimis per Christum dominum nostrum.

Das Memento hat also zunächst nicht den größeren Zusatz : pro
quibus tibi offerimus uel. In dem Gebet wird ursprünglich allein von
den Gläubigen, besonders benannten und allen umstehenden, die

Darbringung des eucharistischen Opfers ausgesagt. Dabei mag es

dahingestellt bleiben, ob wir et omnium circum nota deuotio als

zusammengehörigen späteren Einschub anzusehen haben4. Das Memento,
das jedenfalls schon früh abgeschlossen war5, lag unserer Zeit in
der Form vor, daß daraus die beiden Seiten zu ersehen waren, die

dem kultischen Opfer in seiner ethisch vollwertigen Form zu eigen
sein müssen.

Zugrundeliegt die innere Gesinnung der hingabebereiten Anerkenntnis

von Gottes Majestät. Diese innere Gesinnung wird mit fides et
devotio umschrieben. A. Daniels 6 hat dem Ausdruck devotio eine

Darstellung gewidmet und gezeigt, wie aus der Bedeutung der Todesweihe

an die Unterweltsgötter 7 die Bedeutung der kultischen Weihe
schlechthin, zumal mit dem Unterton der Opfer-, Todesweihe, und die
rein ethische Bedeutung der ergebenen Dienstleistung sich entwickelte.
Gerade im liturgischen Zusammenhang wird der Ausdruck gerne
gebraucht, wo dann der Gedanke an das Opfer irgendwie mitschwingt 8.

1 Micrologus 13 (PL 151, 985 C) unter den überflüssigen Zutaten u. a. :

Item post pauca addunt : « Pro quibus tibi offerimus », cum in antiquioribus
et veracioribus Sacramentariis non nisi sub tertia persona offerentes ibi (scripti)
reperiantur.

2 Jungmann II, 203.
8 Jungmann II, 206. Er möchte hinter incolumitatis suae einen kräftigen

Punkt setzen und darauf mit : Tibi reddunt vota einen neuen Satz beginnen
lassen. Ob man nicht besser den Punkt schon nach pro se suisque omnibus setzte

4 So Jungmann II, 206.
5 Jedenfalls schon um die Wende zum 6. Jahrh., der Entstehungszeit des

älteren Gelasianum.
6 A. Daniels O. S. B., Deuotio. J. b. Lit. Wiss. I (1921), 40-60.
7 P. Decius Mus (Liv. VIII, 11, 1), M. Curtius (Liv. VII, 6, 4), die beim Einzug

der Gallier im Jahre 360 zurückgelassenen Senatorengreise (Liv. V, 41, 3).
8 Consultationum Zacchaei Christians et Apollonii philosophi III, 3 : Psallendi

uero intentis crebra sunt studia, certisque horarum vicibus laudandi Deum deuotio



84 Der aktive Anteil der Gläubigen

Auch bei der ethischen Bedeutung verleugnet es oft nicht seine kultische
Herkunft. Daniels zeigt im Anschluß an eine auch für uns interessante

Stelle bei Leo 1.1, wie devotio einfach gleichbedeutend mit « Feier
der Eucharistie » wird. Die eucharistische Feier heißt schon in der
Passio Perpetuae c. 3 sacrificium piae devotionis, das die Christen
darbringen. Sie wurde von Leo devotio genannt, weil sie Ausdruck der
inneren Hingabe an Gott seitens der Gläubigen ist. Die äußere

Kulthandlung wird geradezu mit dem bezeichnet, was ihre innere Seele

ausmacht 2.

Devotio steht zusammen mit fides. Fides ist der paulinische
Ausdruck für die Haltung, in der der Mensch von Gott als in der rechten

Ordnung befunden beurteilt wird. Fides drückt die Hingabe an Gott
mehr von dem spezifisch Christlichen her aus, devotio mehr von der
restlosen Opferhingabe her. Sie wurden fast synonym verstanden, wenn
Hieronymus Gal 3, 27 erläutert 8 : Fides pro mentis devotione censetur.
Dabei muß diese Zusammenstellung schon im außerchristlichen

Anwendungsbereich vorhanden oder vorbereitet gewesen sein 4. In christlicher

Anwendung finden wir die Zusammenstellung zuerst bei Laktanz 5,

distributa Nunquam praeterea diei falluntur aduentu, sed strenuos semper
psallentes aurorae tempus exsuscitat atque offerendas Deo laudes deuotio matu-
tina compellit. Niceta von Remesiana, De vigiliis servorum Dei c. 9 : Tunc
acceptabiles nostrae vigiliae, tunc pernoctatio salutaris erit, si competenti
diligentia et devotione sincera ministerium nostrum divinis obtutibus ofieruntur.

1 Brief Leos I. aus dem Jahre 445 an Dioscur v. Alexandrien (PL 54, 626 C) :

illud quoque volumus custodiri, ut, cum sollemnior quaeque festivitas conven-
tum populi numerosioris indixerit et ea fidelium multitudo convenerit, quam
recipere Basilica simul una non possit, sacrificii oblatio indubitanter iteretur :

ne his tantum admissis ad hanc devotionem, qui primi advenerint, videantur
hi qui postmodum confluxerint non recepti : cum plenum pietatis atque rationis
sit, ut, quoties Basiiicam in qua agitur, praesentia novae plebis impleverit, toties
sacrificium subsequens offeratur. Necesse est autem, ut quaedam pars populi
sua devotione privetur, si unius tantum missae more servato sacrificium offerre
non possunt, nisi qui prima diei parte convenerunt.

2 Daniels, a. a. O. 49.
3 Comm. in Gal. II, 4 (PL 26, 369 C).
4 Vegetius, Epit. rei militaris II, 5 : Imperator cum Augusti nomen accepit,

tamquam praesenti et corporali Deo fidelis est praestanda devotio, inpendendus
pervigil famulatus (vgl. Daniels 44). Altertümliche Ausdrucksweise findet sich
wohl auch bei Orosius, adv. pag. IV, 14, 1 (CSEL V, 244, 3) : contemplatione
fidei, quam Romanis devoverant.

5 Lactanz instit. V, 19, 13 (CSEL XIX, 464, 5) : Inutilis est deo qui devotione

ac fide caret. V, 22, 17 (476, 8) inmitten militärischer Bilder : Gott läßt
Gegner zu, ut devotionem ac fidem suorum vel probet vel conroboret. Opif
mundi 19, 9 (CSEL XXVII 162, 2) : .fidem suam devotionemque prodere. Daß



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 85

auf deren militärischen Kontext Daniels 1 aufmerksam macht. Auch
bei späteren Schriftstellern (Ambrosius, Salvian, Cassian, Niceta von
Remesiana u. a.) ist die Zusammenstellung gebräuchlich. In unserem

Zusammenhang hebt devotio an dem Glauben als der vollen menschlichen

Hingabe an den sich offenbarenden Gott den Gedanken der

Hingabe bis in den Opfertod hervor. Nach dem Gesetz des Parallelismus

membrorum wiederholt das zweite Glied den Gedanken des

ersten in einer Form, die auf den konkreten Zusammenhang, hier
also des Opfers, zugeschnitten ist. Später sieht man in fides mehr das

intellektuelle Moment, in devotio (caritas) mehr das volitive an dem

Gesamtakt der Hingabe 2.

Die innere Gesinnung findet ihren äußeren kultischen Ausdruck
durch die Darbringung « dieses Opfers des Lobes ». Wie schon im
Alten Bund mit dem Wort « Opfer des Lobes » keineswegs bloß rein
geistige, sondern auch dingliche Opfer gemeint sind, so nennt das Gebet
das eucharistische Gabenopfer mit dieser aus Ps. 49, 14 (und 115, 5. 7)

entnommenen Bezeichnung. Das aus dem gleichen Psalmvers
stammende reddere vota sua kann ebenfalls auf dingliche Opfer gehen 3,

fides hier ursprünglich nicht etwa den dogmatischen Glauben meint, sondern dem
paulinischen Sprachgebrauch entsprechend den vertrauenden Anschluß an Gott,
die Treue gegen Gott, sieht man instit III, 21, 8 (249, 16) : Quis aut vir mulierem
aut mulier virum diliget, nisi habitaverint semper una, nisi devota mens et
servata invicem fides individuam fecerit caritatem V, 7, 6 (420, 9) : Quomodo
laudem mereretur devota deo suo fides, nisi esset aliquis qui a deo vellet avertere

1 Daniels 45.
2 Vgl. die von Daniels 47 Anm. 6 in anderem Zusammenhang mitgeteilte

Stelle bei Niceta von Remesiana, De Spir. s. 22 : Sit ergo secundum salutaris
baptismi confessionem fides intégra Trinitatis, sit una devotio pietatis. Ferner
unten S. 90, Anm. 2 gegen Ende das Wort von Florus Diaconus.

3 Belege bei P. Batiffol, Leçons sur la messe (Paris 1920, 7 Aufl.) S. 247.
Der Grundsinn ist natürlich der des Gelübdes (Tacitus Div. Aug. II, 69 : votaque
pro incolumitate solvebant). Da diese Gelübde in der Entrichtung von
Realoblationen bestanden, erhielt das Wort votum oder vota die Bedeutung « gelobte
dingliche Gaben ». Augustin ep. 149, 16 (CSEL 44, 363 s) : Voventur autem omnia,
quae offeruntur Deo, maxime sancti altaris oblatio, quo sacramento praedicatur
nostrum illud votum maximum, quo nos vovimus in Christo esse mansuros, utique
in compage corporis Christi. Dabei ist reddere ein kultischer Terminus (s. Belege
bei F. Rütten, Philologisches zum Canon Missae. StdZt 68 [1937] S. 49). Eine
schöne Parallele zu den Worten des Memento vivorum bietet Augustin, Enarr. 2,
27 in Ps. 21 : Quae sunt vota sua (seil. Christi) Sacrificium, quod obtulit Deo.
Nostis quale sacrificium Norunt fideles vota, quae reddidit coram timentibus
eum, nam sequitur : edent pauperes, et saturabuntur. Vota reddere auf die Ob-
lationsgaben bezogen zeigt Super oblata des Sacr. Leonianum (Feltoe 49, 30) :

Intende precamur Altissime vota quae reddimus, et tibi placita fieri eorum preci-



86 Der aktive Anteil der Gläubigen

wenn es das meint, was die Gabenspender (als Beisteuer zum Opfergang

im eucharistischen Opfer zu geben versprochen hatten 1 und
bei der Oblation gebracht haben. Infolge des äußeren Aktes der Oblation
wurde demnach von den Gläubigen ausgesagt, daß sie das euchari-
stische Opfer darbringen 2. Bedeutsam ist, daß man wenigstens in der
alten Zeit, wie die Notiz aus dem älteren Gelasianum (nach Jungmann
II, 197, Anm. 12 jedenfalls aus dem 6. Jahrh.) belegt, den Relativsatz

quorum fides nicht bloß auf die Umstehenden bezog. Später wird
man damit nachweisen, daß infolge des Glaubens und der Opferhingabe,
der « Seele » des äußeren Opfers, Umstehende, die keine sichtbare Gabe

in der Oblation dargebracht haben, dennoch durch ihre Opfergesinnung
an der Darbringung des eucharistischen Opfers beteiligt sind. In der
alten Zeit war jedenfalls die Oblation, durch die der Einzelne sich

in die Darbringung des eucharistischen Opfers hineinbegab, Ausdruck
der bewußtseinsmäßigen Anteilnahme an dem aktiven Opfern der Kirche.
Deshalb wurde die Teilnahme an der Oblation zu den höchsten
Ehrenrechten des Getauften gezählt3.

bus pro quorum deferuntur, honore, concede. Capitulare eccl. ord. (Silva-Tarouca
205 — bei Jungmann II, 196, Anm. 10) will sonntags verlesen wissen tantum
vivorum nomina regum vel principum seu et sacerdotum, vel pro omni populo
christiano oblationes vel vota redduntur.

1 S. oben S. 81, Anm. 5, wo in dem Hieronymus-Text das Versprochenhaben
mit dem jetzigen Opfern synonym ist. Votum kann aber auch Bezeichnung der
Wünsche, im besonderen die bewußtseinsmäßige Hinordnung auf die Darbringung
des Opfers sein, wenn es z. B. Postpridie-Gebet, fer. II post Pascha der Missa
mozarabica (PL 85, 491) heißt : Deferatur in ista sollemni Spiritus sanctus, qui
tarn adstantis quam offerentis populi et oblata pariter et vota sanctificet. In
diesem Sinne wird es später der technische Ausdruck für den Anteil der Gläubigen

an der aktiven Darbringung im Unterschied von dem Anteil des Priesters :

Was der Priester durch seine Bemühung um die Mysterien (mysteriis) tut, das
vollzieht das Volk mit voto, d. h. durch seine Opfergesinnung, die die Darbringung

des euch. Opfers wünscht, und die wünscht, sich selbst mitdarzubringen.
2 Gregor M. Dialog IV, c. 57 (PL 77, 424), spricht von einem Manne pro

quo sua coniux diebus certis sacrificium ofierre consueverat. Siehe auch oben S. 84,
Anm. 2 Leo M. Dabei wurde bei der Namennennung, die im Abendland ohnehin
an die Spendung der Oblation anknüpfte (Jungmann II, 196), gleichsam
ehrenhalber auch von denen, die gar nicht anwesend waren (z. B. der Papa Romensis
in dem Post-nomina-Gebet der Mozarabischen Messe, Besprechung bei Jungmann
II, 108 f.), gesagt, daß sie das gegenwärtige eucharistische Opfer darbringen.
Jungmann I, 72 Anm. 25 macht aufmerksam, es finde sich außer in der Römischen

nur noch in der Ägyptischen Liturgie die Eigentümlichkeit, daß von den
Gläubigen die Darbringung nicht nur der materiellen, sondern auch der geheiligten
Gaben ausgesagt wird.

3 Cone. Nicaen. I c. 11 (Mansi II, 673 col. 680). Nicolai I Epist. ad Hincmar.
Remens. (PL 119, 1122 s.) spricht als Strafbestimmung aus : Residuis praeterea



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 87

b) Das Memento vivorum in den frühesten karolingischen
Meßerklärungen.

Unsere Untersuchung setzt an dem Zeitpunkt ein, wo die stille
Rezitation des Kanons schon in Übung gekommen war. Mit der Kanonstille

entfiel natürlich ein lautes, öffentliches Erwähnen der Namen im
Memento vivorum. Jungmann 1 nimmt nicht mit Unrecht an, daß

die Namennennung im römischen Kanon aber schon früher als

unwichtig und zu umständlich zugunsten der bloßen Formel weggelassen

worden sei. Die frühest erhaltenen Handschriften des Kanons tragen
nämlich im allgemeinen keinen Vermerk einer solchen ausdrücklichen
NamenVerlesung. Zu dieser Begründung Jungmanns können wir
hinweisen auf die schwankende, tastende Art, mit der die ältesten

Expositiones missae die Diener und Dienerinnen aus dem Memento
erklären.

Der « Urtyp » (Wilmart) dieser karolingischen Meßerklärungen,
Inc. Dom. vobisc. 2, dessen Worte Rabanus Maurus (f 856) ohne

Textänderung übernimmt 3, hat nicht mehr eine Namennennung an dieser

Stelle gekannt. Inc. Dom. vobisc. sieht in dem Memento vivorum
ein Gebet « für das Volk », das auf das Gebet für die Kirchenvorsteher

(pro senioribus) folgt. Nach ihm wird für zwei Gruppen des Volkes

gebetet, « für alle, die zum Anhören der Messe gekommen sind »,

und « dann erst für die, die ihre Oblationen darbringen ». Dabei legt
der Verfasser Wert darauf, daß der Männer und der Frauen bei dem
Offiz der Messe gedacht werde. Vielleicht will er einen Unterschied

Septem annorum circulis, communionem Dominici sacramenti suscipere liceat cele-
berrimis festivitatem diebus, oblationes quidem nullatenus offerendo. Mitgeteilt
von M. de La Taille, Mysterium fidei (Paris 1921) 341.

1 II, 199.
2 Inc. Domin. vobisc. (PL 138, 1167 C) : « Memento Dom. fam. fam. tuar.

et omnium circumstantium. » Sacerdos ante oravit pro Apostolico et episcopo
suo. Si episcopus Missam célébrât, ille non debet dicere « pro ant. nostro ». Jam
oratum est pro senioribus. Postea orandum est pro populo, quando sacerdos dicit :

« Mem. Dom. fam. f. tuarum. » Deprecatur Dominum Patrem, ut memorari
dignetur omnium ad officium Missae sive masculorum sive feminarum advenien-
tium ; et quod dicit circum adstantium, ipsi sunt masculi et feminae, qui circum-
stant. Jam Sacerdos oravit pro omnibus, qui ad audiendam Missam venerunt,
tunc demum orat pro his, qui oblationes suas ofïerunt. « Qui tibi offerunt hoc
sacrif. laud. » Dicit, quod pro laude Dei inprimis offerunt, et postea pro se

suisque omnibus. « Pro redemptione vivo et vero. » Ideo offerunt, quia vivo
et vero Deo omnium fides circum adstantium offerentium et non offerentium
cognita est, et nota devotio. « Omnes reddunt vota sua. »

3 De sacris ordinibus c. 19 (PL 112, 1184 AB).



88 Der aktive Anteil der Gläubigen

gemacht wissen zwischen der Gruppe, die das Memento die famuli
famulaeque nennt, und den circum adstantes ; deshalb erklärt er den
zweiten Ausdruck circum adstantium, indem er sagt : « Was der Kanon
circum adstantium nennt, das sind die Männer und Frauen, die ringsum

stehen. » Der spätere sehr kritische Gegner, der eine Meßerklärung
mit gleichem Incipit1 geschrieben hat, interpretiert dies so, daß der
« Urtyp » einen Unterschied zwischen den « Männern und Frauen »,

deren zuerst gedacht wird, und den Umstehenden konstruiert habe, als
ob unter den Männern und Frauen die gemeint seien, die zur Messe

« ankämen », und unter den Umstehenden die, die anwesend sind. Seiner

Meinung nach sind jedoch die, die ringsum stehen, Gekommene. Deshalb

dürfe man keinen Unterschied zwischen solchen, die kommen, und
solchen, die ringsum stehen, machen. Aber auch den Unterschied will
er nicht gelten lassen, als werde unter den « Dienern und Dienerinnen »

aller gedacht, die zur Meßfeier gekommen sind, und unter der Bezeichnung

der « Umstehenden » derer, die ihre Oblationen darbringen.
Dann fügt die Gegenschrift Inc. Dom. vobisc. an, wie sie die

Gruppe der « Diener und Dienerinnen » und die der Umstehenden zu
erklären gedenkt. Dabei bringt sie gleich drei solcher Erklärungen.
« Wir hingegen (erklären) so und auf sonstige Weise. » Nach der ersten
Art der Erklärung sind die Diener und Dienerinnen jene befreundeten

1 Gerbert, Monumenta II, 273 f. : Item scribit (seil, der Verfasser der karo-
lingischen Meßerklärung Dom. vobisc.) : « Memento Domine famulorum famu-
larumque tuarum. Deprecamur Deum Patrem, ut memorare dignetur omnium
ad officium missae, sive masculorum sive feminarum advenientium, et quod dicit
circumadstantium, ipsi sunt masculi et feminae, quae circumstant. » Mihi vero
videntur ipsi venisse qui circumstant, et quam ob rem nullam distantiam facere
illi inter illos et istos. Postea facit aliquam distantiam inter famulos et famulas
et circumstantes, ubi dicit : « lam Sacerdos oravit pro omnibus, qui ad audiendam
missam venerunt ; tunc demum orat pro his, qui oblationes suas ofierunt. » Nos
vero ita et alias : Memento Domine famulorum famularumque tuarum, id est
uno modo amicorum et amicarum mearum, quorum spopondi memoriam nomi-
natim habere in nostra missa ; et quod postea addimus : et omnium circumstan-
tium, tunc rogamus pro omnibus, qui ad missam venerunt fidelibus. Altero modo
sic : Memento Domine famulorum famularumque tuarum, id est eorum, qui ad
illas ecclesias missam et baptisterium oportet, querere, in quibus praesumus, et
in eo, quod postea addimus : et omnium circumstantium, universalem ecclesiam
conprehendimus : ac si aperte dicamus : non solum rogamus pro his, qui ad
nostram parochiam pertinent, sed et pro omnibus ecclesiis, quae in circuitu nostro
degunt. Tertio : Memento Domine famulorum famularumque tuarum, eorum sive
earum videlicet, quorum elemosynis nostra ecclesia sustentatur, aut nos susce-
pimus vel suseipimus : et omnium circumstantium, eorum nempe, qui similiter
aliis ecclesiis tribuunt.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 89

Männer und Frauen, denen der Priester ein namentliches Gedächtnis
bei der Messe versprochen hat, die Umstehenden sind alle Gläubigen,
die zur Messe gekommen sind. Aber über diesen « Wortsinn » hinaus,
wie wir die Erklärung nennen können, versteht der Verfasser zweitens

unter den Dienern und Dienerinnen alle diejenigen, die zu seinem

Seelsorgerbezirk gehören, während die Umstehenden dann die Menschen

in den umliegenden Kirchspielen wären. Nach der dritten Erklärungsmöglichkeit

sind die gemeint, die durch ihre Almosenstiftung das Gotteshaus

unterhalten, oder deren Almosen der Priester entgegengenommen
hat oder entgegennimmt. Die Umstehenden wären dann jene, die die

gleichen Wohltaten in anderen Kirchen gespendet haben.

Man will zweifellos mit solchen Erklärungsmöglichkeiten den

neuen Verhältnissen gerecht werden, die damit gegeben waren, daß die

Meßfeier nun immer mehr1 in die Sphäre privater Anliegen
hineingezogen und damit auch zugleich zu einer Feier wurde, bei der nicht
immer eine reiche assistentia populi zugegen war. Jene Zeit hat sich

ihre Gedanken gemacht, was die einzelnen Kanonworte wohl besagen.
Daß dabei nicht stets ganz sinnvolle Erklärungen herauskamen,
vermögen wir der Notiz der Expositio missae Romanae 2 zu entnehmen.
Gerade solche Anpassungsversuche führten aber zu einem vertieften
Nachdenken über die Zusammenhänge, in dem auch Nichtanwesende

zur Meßfeier stehen. Sie wurden zu Ansatzpunkten weiterer lehrmäßiger
Entwicklung des Anteils der Laien an der Meßfeier. Der Kanontext
selbst bot in dem Zusatz quorum tibi fides cognita est et nota devotio,
der im ursprünglichen Zusammenhang auf die eigens benannten und
auf alle anwesenden Gläubigen bezogen wurde, hierzu eine Handhabe.

Expositio missae Romanae sieht in dem « Verharren im Glauben und
in der Hoffnung », wie sie diesen Relativsatz umschreibt, den Titel,
auf den hin man in das Fürbittgebet des Memento eingeschlossen ist,
selbst, wenn man die äußere Form der Gottesdienstteilnahme nicht
wahren kann, wenn man aus Krankheit oder sonstigem Zwang bei
dem Gottesdienst nicht stehen, sondern sitzen müßte. Der Urtyp

1 Jungmann I, 278 ff.
8 Expositio missae Romanae (Anfang 9. Jahrh., nach Franz 349 vor Amalar :

Text bei Martène, De antiquis eccles. ritibus 1. I, c. 4 art. 9 — I, 159 ff. Umschreibung

des Kanons) : « Et omnium circum adstantium. » Sunt nonulli qui putant,
non pro his tunc orari, qui forte aut infirmitatis causa aut aliqua interveniente
necessitate sedent, sed adstantium dicit ad praesens consistentium et in fide et
spe permanentium. Primum in ordine (PL 138, 1179 C) bietet den gleichen Text.



90 Der aktive Anteil der Gläubigen

Dominus vobiscum, dessen etwas dunkler Gedankengang auch an dieser

Stelle, wie wir schon sahen, seinem Gegner für das Verständnis
Schwierigkeiten bereitete, erläutert, daß die Aussage : Qui tibi offerunt hoc

sacrificium laudis von den Oblationsspendern gemacht werde, « weil
dem lebendigen und ewigen Gott aller Umstehenden, der Oblations-
spender und der Nichtdarbringenden, Glaube bekannt und deren
Opferhingabe kund ist. Alle entrichten sie, was sie gelobt haben ». Wir haben
es mit der Abwehr des Verdachtes zu tun, als könne man nur von
den Oblationsspendern sagen, sie brächten dieses Opfer des Lobes dar.
Im Kern, in der inneren Opferhingabe, stimmen alle, Oblationsspender
und die übrigen Umstehenden, überein. Damit klingt schon hier die
Formel an, deren Schicksal wir in den früh-mittelalterlichen
Meßerklärungen verfolgen.

c) Das Memento vivorum bei Floras von Lyon (f 860).

Eigentlich müßte uns nun Amalar von Metz begegnen, wenn wir
chronologisch vorgehen wollten. Er schrieb seine Bücher De eccle-

siasticis officiis mit verschiedenen Umarbeitungen in den Jahren 820

bis 832. Erst nach seiner Verurteilung zu Quiercy 838 verfaßte sein

erbitterter Gegner Floras v. Lyon das Opusculum de actione missarum.
Er erwähnt darin Amalar nicht. Trotzdem beabsichtigte er, das weit
verbreitete Werk Amalars mit seinem Büchlein aus dem Felde zu
schlagen. Obwohl des Florus Schrift in dem nachfolgenden schöpferisch
armen Jahrhundert gelesen und kompiliert wurde, hat sie doch nicht
den weitreichenden Einfluß Amalars hindern können. Sie gehört, wenn
auch nicht zeitlich, so doch ideengeschichtlich der voramalarischen
Epoche an, und deshalb ist ihre Behandlung vor der Amalars gerechtfertigt

und geboten. Sie will « nicht die Kanonworte, die von
genügender Verständlichkeit sind, sondern vielmehr den Sinn der
Mysterienhandlung (ipsius mysterii ratio et actio) darlegen und will
empfehlen, in welcher Glaubenshaltung das Mysterium zu feiern, mit welch

großer Verehrung es zu umfangen sei »1.

Florus 2 weiß, daß bei dem Ausdruck « Diener und Dienerinnen »

1 Opusc. de actione miss. c. 1 (PL 119, 15 C/16 A) : In qua tarnen expositi-
uncula non tarn verba, quae satis simplicia sunt, sed potius ipsius mysterii ratio
et actio imponitur et commendatur, videlicet qua fide celebrandum, quanta
pietate sit amplectendum. Zitation im Folgenden durch Kapitelzahl und Zahl
der Kolumne bei Migne.

2 Ebenda c. 51 (47 A ss.) : «Memento, Domine, famulorum famularumque
tuarum, et omnium circumadstantium, quorum tibi fides cognita est et nota
devotio. » In quibus verbis cum primum dicitur : « Memento, Domine, famu-



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 91

eine Namensnennung stattfinden soll. Er bringt dafür zwei Möglichkeiten.

Entweder ist es dem Priester freigestellt, wen er will, einzeln

mit Namen zu nennen und namentlich Gott zu empfehlen, oder es

ist hier die Stelle der alten Observanz, von der Innozenz I. spricht,
daß nämlich dort die Namen der Oblationspender benannt werden.
So wird also hier für besonders Benannte gebetet, mögen es die von
dem Priester frei bestimmten sein, mögen es wie vor alters —- Florus
scheint dies nicht mehr als bei ihm gebräuchliche Sitte zu kennen —
die Oblationspender sein. Es wird aber auch aller Anwesenden in dem

Ausdruck « und aller Umstehenden » gedacht.
Den Relativsatz : Quorum tibi will Florus aber auf alle

bezogen wissen. Da er von Augustin 1 her weiß, daß das innere Opfer
das wahre, das ethisch geforderte Opfer ist, sagt er zum Schluß :

« Diesen Glauben und diese Hingabe Gott darbringen, das heißt : das

im wahren Sinne heilbringende Opfer bedeutet den Geboten gehorchen.

» « Glaube und Hingabe » — Gott, der ins Herz sieht, weiß, bei

wem sie zu finden sind — umschreiben das Christenleben.
Wie er den die innere Opfergesinnung behandelnden Satz auf alle

lorum famularumque tuarum, et sic deinde subjungitur : et omnium circumastan-
tium, manifestum est quod, quasi quidam locus sit, ubi, aliquibus specialiter
nominatis, etiam caeterorum qui assistunt in Ecclesia commemoratio adjungatur.
In quo itaque loco aut liberum est sacerdoti, quos desideraverit particulariter
nominare, et nominatim Deo commendare : aut certe illud ab antiquis observatum
est, ut ibi offerentium nomina recitarentur, quod videtur beatus papa Innocentius
in quadam epistola significare, ubi ait : « Superfluum est, ut cujus hostiam nec-
dum Deo offeras, ejus ante nomen insinues, quamvis illi incognitum nihil sit.
Prius ergo oblationes sunt commendandae, ne tunc eorum nomina, quorum sunt
edicenda, ut inter sacra mysteria nominentur, non inter alia quae ante praemit-
timus, ut ipsis mysteriis viam futuris precibus aperiamus. » Fit ergo haec oratio
ad Deum Patrem, ut memor esse dignetur famulorum famularumque suarum,
utriusque videlicet sexus sibi servientium, non solum eorum qui nominantur, sed
et omnium circumastantium, ac de omnibus et pro omnibus simul dicitur,
quorum tibi fides cognita est et nota devotio, id est, quam recte credant, quam
devote te diligant, tu solus vides in conscientiis singulorum. Tu es enim scrutans
corda et renes, et tibi veraciter dictum est : « Tu enim solus nosti corda filiorum
hominum », qui in tuis cultoribus magis oblationem fidei et devotionis requiris ;

fidei, cum per legislatorem tuum dicis : Audi, Israel, Dominus Deus tuus Deus
unus est (Deut. VI, 4) ; devotionis, cum statim adjungit : Diliges Dominum Deum
tuum ex toto corde tua (ibid., 5). Et hanc (cum) fidem et devotionem Deo
offerre, hoc est vere sacrificium salutare, est attendere mandatis.

1 Civ. Dei X, 5 : Illud, quod ab omnibus appellatur sacrificium, Signum est
ueri sacrificii. X, 6 : Uerum sacrificium est omne opus, quod agitur ut saneta
societate inhaereamus Deo, relatum scilicet ad illum finem boni, quo ueraciter
beati esse possimus.



92 Der aktive Anteil der Gläubigen

bezieht, so auch den Satz 1 : « Die dir dieses Opfer des Lobes

darbringen und dir, dem ewigen, lebendigen und wahren Gott, ihre Gelübde
einlösen. » Die ganze Kirche bringt Gott jenes Opfer des Lobes dar.
Von der gesamten Menge der Gläubigen heißt es : « Sie bringen dir dar.»
Damit ertönt das Thema, dem wir allenthalben in der Meßerklärung
des Florus begegnen, und das wir als das altchristliche Erbe an der
Wende der fränkisch beeinflußten Liturgie bezeichnen möchten.

Gegen seine These, das die ganze Kirche es sei, die das eucha-

ristische Lobopfer darbringe, ließ sich der Einwand erheben, daß es

Aufgabe des Amtspriesters sei, das Opfer darzubringen. Diesen
Einwand hatten bereits die pseudoaugustinischen Quaestiones Veteris et

Novi Testamenti 2 benutzt. Der Einwand mußte besonders schwer wie-

1 C. 52 (PL 119, 47 D s.) : « Qui tibi offerunt hoc sacrificium laudis, tibique
reddunt vota sua aeterno Deo vivo et vero. » In quibus verbis considerandum est,
quod tota Ecclesia offerat Deo illud sacrificium laudis ; et quia de omni multitu-
dine circumstantium fidelium dicitur : « Qui tibi offerunt. » Quod enim adimpletur
proprie ministerio sacerdotum, hoc generaliter agitur fide et devotione cunctorum.
Omni enim Ecclesiae dicitur per beatum Petrum apostolum : « Vos autem genus
electum, regale sacerdotium » (1 Petr. 2, 9), « offerre spirituales hostias et accep-
talibes Deo per Jesum Christum» (1 Petr. 2, 5). Omnem ergo Ecclesiam
sacerdotium sanctum appellat, quod sola domus Aaron in lege nomen et officium
habuit, quia nimirum omnes fideles summi sacerdotis membra existunt, cuncti
oleo laetitiae signantur, illius corpori uniti, qui rex summus et sacerdos est verus.
Regnum suis tribuit ut rex, et ut pontifex eorum peccata sui sanguinis hostia
mundans, quanquam et in eadem lege Veteris Testamenti huius spiritualis sacer-
dotii, quo tota Ecclesia consecratur, evidenter mysterium commendatur, cum ille
agnus in pascha mactandus, quod vobis immolatus est Christus, non a solis sacer-
dotibus, sed ab universo generaliter populo jubetur immolari, dicente Domino :

« Immolabit eum omnis multitudo filiorum Israel ad vesperam (Ex. 12, 6). Hunc
namque agnum in paschali solemnitate immolatum eadem lex et victimam et
hostiam et sacrificium esse commendat, praecipiente Domino et dicente (folgen
Ex. 34, 25 — Num. 9, 10 u. 13). Offerunt ergo sacerdotes Ecclesiae, offert
per ipsos et in ipsis tota Ecclesia Deo sacrificium laudis, quod a cultoribus suis
sibi offerri ipse praecepit dicens : « Immola Deo sacrificium laudis, et redde Altis-
simo vota tua (Ps. 99, 14).

2 Quaest. 46 (CSEL L, 85 f. A. Souter. PL 35, 2245. Zit. nach der Ausgabe
von Souter). Diese Quaestiones werden heute dem Ambrosiaster zugeschrieben.
Es geht um die Frage, ob Samuel Priester gewesen sei oder nicht. Der Verfasser
weist darauf hin, daß im AT die Priester nach Gottes Bestimmung — und die
habe Gott bei Samuel nirgends durchbrochen — das Priestertum von Geburt
hatten, im NT haben sie es durch Befehl des Herrn (46, 4). Aus der von der
Schrift 1 Sam. 7, 9 gebrauchten Redewendung, daß Samuel das Opfer dargebracht
habe, dürfe man nicht schließen, er sei deshalb Priester gewesen. Quamvis enim
proprio sacerdos fungatur officio, ille tarnen offerre dicitur, cuius nomine agit
sacerdos; ipsi enim imputatur, cuius munera offeruntur (46, 6, p. 86). Auch von
Saul, David, Salomon und anderen wurde gesagt, daß sie das Opfer darbrachten.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 93

gen, wo wie in der fränkischen Liturgie die Tendenz vorlag, den

Priester ganz stark aus der Gemeinde herauszuheben und ihn schon
im Opfergebet als Mittler zwischen Gott und dem Volke allein Gott
gegenüberzustellen 1.

Florus begegnet dem Einwand mit der Distinktion, die den Inhalt
unserer Formel ausmacht : Quod enim adimpletur proprie ministerio
sacerdotum, hoc generaliter agitur fide et devotione cunctorum. Damit
wird er der Berechtigung des Einwandes gerecht und begründet den
Sinn und die Wahrheit seiner These.

Die mittlerisch-aktive Funktion des Amtspriesterums bei der
offiziellen Gottesverehrung (cultus Dei publicus) wird von Florus genau
wie in den pseudoaugustinischen Quaestionen voll gewahrt. Die
Dienstleistung der Priester vollzieht in einer ihnen allein eigentümlichen Weise
das Zustandekommen des sacrificium laudis. Der Amtspriester tätigt
den adspectabilis ritus 2, das gültige Zustandekommen des äußeren,
durch Gottes Segen mit der geheimnisvollen Wirklichkeit des Opfers
Christi erfüllten Zeichens. Es ist die Aufgabe des Amtspriesters, die

Oratio zu verrichten, durch die das Mysterium des Herrenleibes und
Herrenblutes in sakraler, d. h. zur Gottessphäre gehöriger 3 Wirklich-

Numquid omnes vicem sacerdotis egerunt (ebenda) Wer die Vollmacht (potestas)
nicht hat, z. B. ein Diakon, kann auch nicht eines Priesters Stelle einnehmen.
Auch im weltlichen Bereich kann nur ein Pyäfekt einen Präfekten, ein Prätor einen
Prätor vertreten. Non tarnen privatus potest agere vicem potestatis alicuius :

quanto magis sacerdotis vicem agere non potest, qui non est sacerdos (ebenda)
46, 7 (p. 86). Quo enim consilio ad hoc aspirare audet, quod sibi seit non licere
nam si sacerdos alicubi desit, potest alterius loci sacerdos rogatus venire et
vicem eius agere, non tamen profeta, quamvis sanctae vitae sit, agere potest,
quod sibi seit minime esse concessum, aliud est enim bene vivere et aliud potestatem
alicuius officii accipere. Sicut enim, qui sacerdos est, non ex eo vitam suam com-
mendatam putare debet, ita et, qui sanctae conversationis et vitae est, non
iam ex eo sibi sacerdotium vindicare debebit. Schon Ferdinand Probst, Die
abendländische Messe vom 5. bis zum 8. Jahrhundert (Münster 1896) S. 245, wies
auf die Stelle des Ambrosiaster, um das offerunt der Laien zu erklären, freilich
ohne zu sehen, daß das offerunt der ursprüngliche Text gegenüber dem sekundären

ofierimus ist. In diesem Zusammenhang sei auch erwähnt Ambrosius
epist. 41, 26 (PL 16, 1121 A), wo Ambrosius hinsichtlich der eucharistischen Feier
und der Teilnahme des Theodosius schreibt : Aio illi (seil. Theodosio) : Ago fide
tua ; et repetivi : Ago fide tua. Age, inquit, fide mea. Agere bedeutet hier « das
eucharistische Opfer darbringen» (F. J. Dölger Ant. Chr. I, 63 f.).

1 Jungmann II, 99 f. 2 MD 92.
3 Isidor von Sevilla, De verb. diff. I, 498 (PL 83, 59) : Sacrum vocamus,

quod ad Deum pertinet. Vgl. A. Kolping, Sacramentum Tertullianeum. Neue
Untersuchungen über die Anfänge des christlichen Gebrauchs der Vokabel
sacramentum (Münster 1948), S. 22.



94 Der aktive Anteil der Gläubigen

keit zustandegebracht wird (orationem fundere, qua ipsum mysterium
Dominici corporis et sanguinis consecratur) x. Dieses consecrare oder
das benedicere kommt dem Priester zu, insofern er Beauftragter ist,
der den äußeren Ritus der Darbringung vollzieht und dabei um die

Segnung durch Gott bittet. Die Priester segnen das eucharistische Brot
und den eucharistischen Wein exorando, Gott largiendo. Gott segnet

largiendo durch seinen Sohn, den Einen und wahren Priester2, in
dessen Auftrag und Kraft der Amtspriester die Worte spricht, die
wahrhaft und wirklich das benedictionis donum seitens Gottes garantieren

3. Wie Christus nach des Apostels Wort im Hebr.-Brief 9, 14

sich selbst durch den Heiligen Geist unbefleckt Gott dargebracht hat,
so erfüllt er Brot und Wein mit der Kraft des Heiligen Geistes und
macht dadurch Brot und Wein zum Mysterium seines Leibes und
Blutes 4.

1 Opusc. de actione missar. 42 (PL 119, 43 A). Ganzer Text S. 95, Anm. 1.
2 Ebenda 43 (44 A) : Sacerdotum est enim offerre et majestatem Dei invo-

care ; Dei est autem dignanter suscipere, et ea quae offeruntur, benedicere, sicut
in lege praecipit sacerdotibus dicens : Die benedicetis filiis Israel, et dicetis eis,
et post verba benedictionis subjungit : « Invocabunt nomen meum super filios
Israel et ego benedicam eis» (Num 6, 23. 27). Quid apertius Uli invocabunt,
et ego benedicam, et tarnen supra eis dixerat : Sic benedicetis, sed illi exorando,
ille largiendo. Ita ergo et in oblatione divini sacrificii sacerdotes exhibent
offerendi et supplicandi ministerium ; sed Deus largitur benedictionis donum per
unum et verum sacerdotem, per quem et oblata sanetifieat, et sanctificata acceptât.
Vgl. H. Lietzmann, Das Sacramentarium Gregorianum (Münster 1921), Nr. 174, 2 :

Super oblata. Benedictio tua domine larga descendat, quae et munera nostra
deprecantibus Sanctis tuis tibi reddat accepta et nobis sacramentum redemp-
tionis efficiat : per. Aus diesen Anschauungen hat sich im Frühmittelalter jene
Auffassung von der Wirksamkeit der Sakramente entwickelt, die man die inten-
tionale mit Billot nennt.

3 Opusc. 60 (52 BC) : Universalis Ecclesia, ut jugem memoriam Domini et
Redemptoris celebret, ipse Dominus tradidit apostolis, et apostoli generaliter
omni Ecclesiae. In his verbis, sine quibus nulla lingua, nulla regio, nulla civitas,
id est nulla pars Ecclesiae catholicae conficere potest, id est consecrare sacramentum

corporis et sanguinis Domini, ipse Dominus tradidit apostolis, unde universalis

Ecclesia jugem memoriam sui Redemptoris celebret, et apostoli generaliter
omni Ecclesiae. Christi ergo virtute et verbis semper consecratur et consecra-
bitur. Illius sermo est qui caelestia sacramenta sanctificat. Ille in suis
sacerdotibus cotidie loquitur. Illi funguntur officio, ille majestate divinae potestatis
operatur. Cf. auch 66 (60 AB) : In ipsa immolationis hora cum astantibus sibi
ministris coelestibus Christus, ut pro nobis proposita consecret, adesse credendus est.

4 Ebenda 59 (51 B ss.) : « Quam oblationem tu, Deus, in omnibus, etc. »

Oratur Omnipotens, ut oblationem suis sacris altaribus impositam, et tantis
precibus commendatam, ipse per virtutem descendentis ita legitimam et per-
fectam eucharistiam efficiat, ut sit quoque eiusdem Spiritus sancti opérante
virtute, rationabilis, ut, quamvis de simplicibus terrae frugibus sumta, divinae



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 95

Demgegenüber handelt die Gesamtheit der Kirche in einer all
ihren Gliedern gemeinsamen Weise (generaliter) durch die inneren und
nichtmittlerischen Akte des Glaubens und der Hingabe. Auch von der
Kirche wird ein Handeln ausgesagt (agitur ein Opfern (offerre), weil
sich die inneren, nichtmittlerischen Akte der Gläubigen auf den äußeren,

den kultischen Ritus beziehen, der die geheimnisvolle Wirklichkeit

des Opfers Christi durch die Erfüllung von Brot und Wein mit
der Kraft des Heiligen Pneuma enthält. Sehr schön spricht Florus
die Gemeinschaft von Priester und Volk aus, wo er zu dem Te igitur
übergehen will h

Für diesen Glauben und diese Hingabe ist die Einlösung dessen,

was man Gott an äußeren Gaben gelobt hat, nur der sinnbildliche

benedictionis ineffabili potentia efficiatur corpus et sanguis unigeniti Filii Dei,
qui, ut idem testatur Apostolus, per Spiritum sanctum semetipsum obtulit

immaculatum Deo. Hoc namque nobis in Sacramento corporis et sanguinis Filii
Dei cotidie instauratur (Aug., lib. XX contra Faust., c. 13). Hoc corpus et hic
sanguis non in spicis et in sarmentis colligitur, sed certa consecratione mysticus
fit. Novus non nascitur, cum panis et vini creatura in sacramentum carnis et
sanguinis eius ineffabili Spiritus sanctificatione transfertur. Vgl. auch die
Rekapitulation c. 74 (64 D s.) : Per ipsum ergo, ut dictum est, Deus Pater haec omnia
bona sanctificando et vivificando ineffabiliter benedicit, quia ea omni benedictione
caelesti et gratia accumulât et praeparat nobis. Endlich c. 60 (52 C) : Ille in
sacerdotibus suis cotidie loquitur. Illi funguntur officio, ille majestate divinae
potestatis operatur. Ipse est enim ille verus Melchisedech, qui haec sancta sacri-
ficia, quae ille tunc in mysterio praefiguravit, per oblationem sui corporis suique
sanguinis adimplevit (nämlich am Kreuz). Ipse ex Spiritus paracliti virtute et
caelesti benedictione sanctum corpus et sanguinem suum esse perficit. Mittels
dieser nun mit der Wirklichkeit des Leibes und Blutes Christi erfüllten Zeichen,
zu denen die Opfergaben der Kirche in der Konsekration werden, trägt das Opfer
der Kirche die Züge der mystischen Opferschlachtung Christi.

1 Ebenda c. 42 (43 A) : Post has laudes et gratiarum actiones, pro tanta
gratia redemptionis nostrae, quae in illo divino mysterio agitur et commendatur,
facto totius Ecclesiae silentio, in quo cessante omni strepitu verborum, sola ad
Deum dirigatur intentio et devotio cordium, sociatis sibi omnium votis et desi-
deriis, incipit Sacerdos orationem fundere, qua ipsum mysterium Dominici corporis
et sanguinis consecratur. Sic enim oportet, ut in illa hora tarn sacrae et divinae
actionis, tota per Dei gratiam a terrenis cogitationibus mente separata et Ecclesia
cum Sacerdote et Sacerdos cum Ecclesia spiritali desiderio intret in sanctuarium
Dei supernum et aeternum. C. 43 (43 c.) : Et ideo in hoc Spiritu adoptionis,
qui postulat pro nobis gemitibus inenarrabilibus, quia eos, quos replere dignatur,
inenarrabili desiderio gementes et postulantes facit, clamat Sacerdos cum Ecclesia
non voce, sed corde dicens : « Te igitur, clementissime Pater ...» Daß auch die
Kirche, die Gemeinde der Christgläubigen, nicht bloß der Amtspriester opfert,
wird nochmals besonders zum Ausdruck gebracht zum Communicantes (s. oben
S. 96, Anm. 5), offenbar eine Korrektur Amalars, der im Communicantes das
Gebet für die Priester sieht (unten S. 107, Anm. 3).



96 Der aktive Anteil der Gläubigen

Ausdruck ; in diesem Glauben und in dieser Hingabe geloben und
übergeben wir Gott uns selbst h Dieser Glaube und die Sakramente sind
aber auch das unerläßliche Band, das uns mit der Kirche verbindet2.
Die Kirche ist allein der Tempel, in dem Gott wahrhaft angebetet
wird 3, und zu dem wir Christen nach dem Worte des hl. Petrus als

lebendige Steine auferbaut werden 4. Das Communicantes, das sich an
das qui tibi offerunt und das reddunt tibi vota sua anschließt, spricht
aus, daß wir uns an dem Ort des wahren Opfers befinden, wenn wir
in der Gemeinschaft der Heiligen stehen 5. Die Gemeinschaft in und

1 Opusc. de act. miss. 53 (49 A) : « Tibi », inquit, « reddunt vota sua aeterno
Deo vivo et vero », juxta quod in psalmo redditur : « Et redde Altissimo vota
tua », vota videlicet fidei et piae devotionis, per quam nosmetipsos Deo vovimus
et reddimus. Quisquis enim bene cogitat, quod Deo voverat et quae vota per-
solvat, hac exigitur, hac debetur, ut seipsum voveat et reddat.

2 54 (49 D) : Quicumque societatem cum Deo habere desiderant, primo
Ecclesiae societati debent adunari, illamque fidem addiscere, et eius sacramentis
imbui, quam apostoli ab ipsa praesente in carne Veritate perceperunt. 49 (46 C) :

Cultores autem huius fidei non possunt dici, nisi illi qui recte credunt et vera-
citer diligunt. Hoc enim unusquisque colit, quod maxime diligit.

3 45 (44 D) : « Haec unitas corporis Christi templum Dei est, cui Apostolus
dicit : «Templum enim Dei sanctum est, quod estis vos» (1 Cor. 3, 17), omnes
qui credunt in Christum, et sic credunt ut diligant. Hoc est enim credere in
Christum diligere Christum. Tanquam lapides sunt vivi, de quibus templum
Domini aedificatur. Hoc autem templum est, ubi rogatur Deus et exaudit. Quisquis

enim praeter templum oravit Deum, non exauditur ad illam pacem supernam,
non exauditur ad vitam aeternam, quae non conceditur nisi ei qui in templo
Dei orat. Qui orat in pace Ecclesiae, in unitate corporis Christi, quod corpus
constat ex multis credentibus in toto orbe terrarum. Et ideo exauditur qui orat
in templo, quia ipse orat in spiritu et veritate merito ab ea et pro ea, quia in
ea incipit divina oblatio. Zu Beginn des Kapitels wird auf Augustin Enarr. in
Ps. 130 verwiesen.

4 1 Petr. 2, 5 : Et ipsi tamquam lapides vivi superaedificamini, domus spiri-
tualis, sacerdotium sanctum, offerre spirituales hostias, acceptabiles Deo per
Jesum Christum. Siehe c. 52 (oben S. 92, Anm. 1).

5 C. 54 (49 B s.) : « Communicantes et memoriam venerantes, in primis », etc.
usque «et omnium sanctorum tuorum » (Aug.). Quos dicit communicantes et
memoriam venerantes beatae Genetricis Dei, et apostolorum et martyrum, et
omnium sanctorum, nisi et seipsum sacerdos qui offert, et omnes circumstantes
qui simul offerunt unum sacrificium laudis Quod ut Deo possit esse acceptum
et beneplacitum, non alibi hoc offerunt et sacerdotes et Ecclesia cum sacerdo-
tibus, nisi in communione et societate sanctorum, in quibus voluit idem omni-
potens Deus Ecclesiae suae constare fundamentum, sicut Apostolus dicit : « Estis
cives sanctorum et domestici Dei, superaedificati super fundamentum Apostolorum

et Prophetarum » (Eph. 2, 19). In eorum ergo communione et memoriae
veneratione tanquam in templo vero Dei, offert devotio fidelium Deo vota et
munera sua, et ideo fiunt communicantes eorum memoriae tanquam filii patrum
et sectatores praecedentium. Amalar sieht hingegen im Communicantes das
Gebet, in dem die Priester für sich selbst beten könnten.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 97

mit der Kirche aber bedeutet wiederum die Gemeinschaft mit Christus,
denn nur durch Christus ist die Kirche, was sie ist ; nur durch Ihn
kann das Gebet, kann das Opfer der Kirche dargebracht werden und
kann das, wofür Gott angefleht wird, entgegengenommen werden 1. Der
Formalgrund für die Fähigkeit, das Opfer durch und mit dem
Amtspriester darzubringen, ist in der durch Glaube und Liebe lebendigen
Gliedschaft am Leibe Christi zu sehen. Als Leib Christi wird die
Kirche vom hl. Petrus ein sacerdotium sanctum genannt, eine heilige
Priesterschaft2. Flores betont stark die Mittlerstellung Jesu, der

aller, Priester und Volk, Haupt ist. Der Priester betet für die Kirche
(Gemeinde), die Kirche (Gemeinde) für den Priester, für alle, Priester
und Volk, tritt aber ein ihr Haupt Christus 3. Bei Florus ist der Träger
der heiligen Handlung die feiernde Kirche, die als Ganzes, als Einheit
auftritt, wenn nicht die sakramental notwendigen besonderen
Funktionen eine Gegenüberstellung von Priester und Gemeinde erfordern.
Florus sieht in den Worten, die die Kirche in die Dienerschaft des

Klerus und die ganze Familie der Gläubigen gliedern, die « Einheit
der opfernden Kirche »4 ausgesprochen. Das Nobis quoque pecca-
toribus ist totius Ecclesiae vox 5. Die ganze Kirche sagt das Amen
nach der Weihe eines so großen Mysteriums am Ende des Kanons ;

1 C. 50 (46 D s.) : Compléta hac oratione (nämlich das Te igitur), qua in
primis universalis Ecclesia cum apostolico pontifice et omnibus orthodoxis Deo
commendatur, adjungitur in conclusione more solito : « Per Christum Dominum
nostrum. » Aliter enim nec oratio nec oblatio Ecclesiae Deo oiïerri potest, nec
ilia pro quibus Deus exoratur, accipere, nisi per unum mediatorem Dei et homi-
num, qui interpellât pro nobis. Quod ergo offert Ecclesia, offert per ilium ; quod
Deus eandem Ecclesiam pacificare, custodire, adunare dignetur, praestat per
ilium : per ipsum nostra ad Deum vota ascendunt, per ipsum divina ad nos dona
descendunt. Quam petitionis formam in omni oratione sua custodit Ecclesia.
Die Anm. bei Migne für ilia pro quibus (Id est Ecclesia constans ex omnibus
fidelibus) ist ein Mißverständnis.

2 C. 52 (oben S. 92, Anm. 1).
3 C. 22 (33 Bss.), zumal vergleiche für unseren Zusammenhang den Schluß

des Kapitels (34 A s.) : Orat itaque Sacerdos pro Ecclesia, orat Ecclesia pro Sacer-
dote Caput pro omnibus interpellât, de quo scriptum est : « Qui et est ad
dexteram Dei, qui etiam interpellât pro nobis» (Rom. 8, 34).

4 C. 58 (50 D) : « Hanc igitur oblationem servitutis nostrae », etc. usque
« Per Christum Dominum nostrum ». Et in his verbis unitas Ecclesiae offerentis
ostenditur, quando in illa sacrosancta oblatione communis servitus exhibetur Deo
tarn a sacerdotibus quam a cuncta familia domus Dei.

5 C. 72 (63 B). Nach dem Gedächtnis der Toten wird Gott auch für die
Überlebenden gebeten, d. h. für die Priester und das Volk. Totius namque Ecclesiae
vox est, id est sacerdotum et plebum cum humilitate et contritione cordis dicen-
tium Deo : « Nobis quoque peccatoribus. »

Divus Thomas 7



98 Der aktive Anteil der Gläubigen

das Amen ist die Unterschrift der Gläubigen 1. Die Kirche betet das

Vaterunser « mit dem Priester, nicht mittels der Stimme, sondern im
Herzen »2. « Es betet der Priester, ja, die ganze Kirche mit dem
Priester» den Embolismus nach dem Vaterunser3. Aber auch an
früheren Stellen seiner Kanonerklärungen unterläßt es Floras nicht, auf
die Gemeinschaft von Priester und Volk bei der Feier des heiligen
Opfers hinzuweisen 4. Solche Gedanken könnte man in Darstellungen
aus dem Kreis der Liturgischen Bewegung wiederfinden. Bei aller
Anerkennung der besonderen Stellung, die der Amtspriester als mittlerischer

Diener bei der Feier der heiligen Geheimnisse hat, und die

ihn dem Volke entrückt, sieht Florus ihn doch noch in Solidarität
mit dem Volke. Alles überragt und bindet zusammen die einzigartige
Mittlerstellung Christi, sodaß sich auch in der Darbringung des

Lobopfers erfüllt : « Wer sich rühme, rühme sich im Herrn », in Christus,
der Nachlaß gewährt für die bösen Werke und Gnade schenkt, gut
zu handeln 5.

1 C. 74 (65 C) : « Amen » autem quod ab omni Ecclesia respondetur, inter-
pretatur verum, non ubicunque et quomodocumque, sed mystica religione. (Aug.)
Hoc ergo ad tanti mysterii consecrationem, sicut et in omni légitima oratione
respondent fideles, et respondendo subscribunt.

2 C. 75 (65 D) : Admonetur ergo tota Ecclesia, et dicitur a Sacerdote
« Oremus », et orat Ecclesia cum Sacerdote, non voce, sed corde : labia clausa
sunt, sed patet conscientia ; silentium est, clamat pectus, sed auribus ille audit
qui miseretur.

3 C. 83 (68 B s.) : Post Orationem Dominicam, quam ad completionem per-
fecti mysterii tota ad Deum fundit Ecclesia, sequitur in conclusione ejusdem
Orationis Sacerdos et dicit : 84 (68 C). « Libera nos, quaesumus, ...» Orat ergo
Sacerdos, imo tota Ecclesia cum Sacerdote 86 (69 D) : Quod ergo dicit Ecclesia :

« Da propitius pacem in diebus nostris », manifeste juxta exemplum quod in
Isaia (39, 8) legitur, facit.

4 C. 42 (43 A) : Unter dem Schweigen der Kirche spricht der Priester
orationem qua ipsum mysterium Dominici corporis et sanguinis consecratur. Sic
enim oportet, ut in illa hora tarn sacrae et divinae actionis, tota per Dei gratiam
a terrenis cogitationibus mente separata et Ecclesia cum Sacerdote et Sacerdos

cum Ecclesia spiritali desiderio intret in sanctuarium Dei supernum et aeternum
C. 43 (43 C) : clamat Sacerdos cum Ecclesia non voce, sed corde dicens : « Te

igitur, clementissime Pater. » Florus setzt also voraus, was die Liturgische Bewegung

erstrebt, daß die Gläubigen im Geiste den Gedanken der heiligen Handlung,
wie sie im Kanon zum Ausdruck kommen, folgen.

5 C. 53 (48 C s.) : (Christus) igitur sacerdos et victima sacrificium laudis
implevit, malorum operum tribuens indulgentiam, et bene operandi largiens
gratiam. Ad hoc enim Dominus sacrificium laudis ab eius cultoribus immolatur,
ut qui gloriatur, in Domino glorietur. Hoc ergo sacrificium laudis, id est obla-
tionem Dominicae passionis, in qua nulla nostra mérita agnoscimus, sed solam
Dei gratiam collaudamus ; Hanc offert devotio fidelium pro se suisque omnibus.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 99

Wir haben in diesen Worten des Diakons Floras, die er am
Eingang des Mittelalters niedergeschrieben hat, eine vollkommene

Darlegung des Allgemeinen Priestertums der Gläubigen und besonders ihres

aus der Verbundenheit mit Christus erfließenden Anteils und Rechtes an
der Darbringung des heiligen Opfers. Offerunt ergo sacerdotes Ecclesiae,
offert per ipsos et in ipsis tota Ecclesia Deo sacrificium laudis, quod
a cultoribus suis sibi offerri praecepit, dicens : « Immola Deo
sacrificium laudis, et redde Altissimo vota sua » (Ps. 49, 14)1.

Dabei versäumt Floras nicht, auch schon im Alten Bund
nachzuweisen, daß dort das Geheimnis dieses geistlichen Priestertums, durch
das die ganze Kirche geweiht wird, offenkundig empfohlen wird (huius

spiritualis sacerdotii, quo tota Ecclesia consecratur, evidenter myste-
rium commendatur) 2. Das Osterlamm, das als victima, hostia,
sacrificium Vorbild Christi, des wahren Schlachtopfers, ist, ist im besonderen

auch Vorbild Christi, weil es, wie auch das eucharistische Opfer
des Neuen Bundes, in einer alle umfassenden Weise (generaliter) von
dem ganzen Volke, nicht bloß von den aaronitischen Priestern allein
schlachtend geopfert wurde. Daß Florus mit dieser alttestamentlichen
Parallele nicht den Unterschied des Amtspriestertums und des Laien-

priestertums in der Darbringung des eucharistischen Opfers verwischen

wollte, bedarf nach seiner ganzen bislang vernommenen Lehre keiner
weiteren Begründung. Diese Parallele unterstreicht aber nochmals

deutlich, daß er in dem Allgemeinen Priestertum der Getauften eine

Befähigung zu einer aktiven kultischen Betätigung sieht, mag auch
diese Betätigung von anderer Art als die der Amtspriester und ihrer
potestas constitutiva sein 3.

Ohne daß Florus ausdrücklich Väterstellen zu seiner Erläuterung
des Memento vivorum angibt, ruht seine Darlegung auf der Lehre der
Väter 4. Zudem ist sie gerade c. 52 stark durch Schrift-Zitate unter.

1 C. 52 (48 C). 2 Ebenda (48 A).
3 Opusc. I, 9 (77 D) : Simplex e frugibus panis conficitur, simplex e botris

vinum liquatur, accedit ad haec offerentis Ecclesiae fides, accedit mysticae precis
consecratio, accedit divinae virtutis infusio ; sicque mire et ineffabili modo, quod
est naturaliter ex germine terreno panis et vinum, efficitur spiritualiter corpus
Christi, id est vitae et salutis nostrae mysterium, in quo aliud oculis corporis,
aliud fidei videmus obtentu ; nec id tantum quod ore percipimus, sed quod mente
credimus, libamus.

4 Vgl. z. B. E. Niebecker, Das allgemeine Priestertum der Gläubigen (1936).
Daß diese Gedanken der Karolingischen Seelsorgepraxis nicht fremd waren, ersieht
man aus der Taufkatechese des 9. Jahrh., die A. Wilmart (Rev. Bénéd. 62, 1947,
196-200) aus Hs. Vercellae, Archivio Kapitolare Eusebiano CXLIII f. 134T-136T



100 Der aktive Anteil der Gläubigen

baut. So sehr er auch gegenüber Augustin eine betont realistischere

Auffassung von der Gegenwart des Herrenleibes in der Eucharistie
vertritt, dabei die Linie fortsetzend, die von Augustin über Gregor den

Großen zu Beda führt 1, so sehr er auch in der Darstellung des Amts-
priestertums seinem fränkischen Kulturkreis verbunden ist, lebt er

doch weit mehr als Amalar von Metz in dem Denken der christlichen
Antike. Vor allem ist sein Mysterienbegriff noch der altchristlich-
antike. Er sieht das Mysterium nicht isoliert nur von dem signifi-
cativen Element her, das dem Ritus innewohnt, sondern von daher,
daß es der Autorität Gottes entstammt und Heilswirken Gottes an den

Gläubigen ist. Auch das significative Element, so wesentlich dem antiken

Mysterium bereits, kennt Florus : Die Kirche läßt die Opfer, durch
die im Alten Bund Christus als künftig leidender verheißen wurde,
beiseite und bringt das Opfer dar, durch das Christus gezeigt wird
als der, der bereits gelitten hat 2. Diese sacramenta numéro paucis-
sima sind nicht bloß Erkenntnismittel, Anregungsmittel der frommen
Phantasie und des religiösen Gefühles, sondern kraft göttlichen Willens

geheimnisvoll andeutende Zeichen, die die Erlösung 3 dem Gläubigen

empfehlen, aber auch im Empfange oder in der Feier bewirken. Daher

mußte Florus von diesem Mysterienbegriff her, der sein Denken
beherrschte, die verwirrende Fülle der bloß intellektualistischen Mysterien

des Amalar beiseite schieben.
Des Floras' Gedanken wurden dem späteren Frühmittelalter durch

die kompilatorische Literatur des 9. und 10. Jahrhundertsi erhalten.

herausgegeben hat. Die Chrismatisation erinnert an das genus electum, regale
sacerdotium der Getauften. Das neue Gewand meint habitum sacerdotum.

1 Geiselmann, Eucharistielehre der Vorscholastik S. 104.
2 Opusc. de act. miss. 4 (PL 119, 20 D) : Cautissimo divisionis ordine Ecclesia

Dei vivi, quae est columna et firmamentum veritatis, tempora venturi Christi
venientisque discernit, et omissis sacrificiis quibus Christus passurus promitte-
batur, hoc sacrificium oSert, quo Christus jam passus ostenditur, qui propterea
verus est sacerdos, quia semetipsum veram pro nobis hostiam obtulit.

3 C. 42 (42 A) : Gratia redemptionis nostrae, quae in illo divino mysterio
agitur et commendatur. Deutlich tritt sein Sakramentsbegriff hervor, der an
Augustin orientiert ist, opusc. de causa fidei c. 7 (PL 119, 83 D) : Sacramenta
sunt ista ; ideo autem dicuntur sacramenta, quia in eis aliud videtur, aliud intelli-
gitur. Quod videtur, speciem habet corporalem ; quod intelligitur, fructum habet
spiritalem. Manet igitur in mente fidelium incorrupta venerabilis mysterii virtus,
et efficacissima potentia, purgans delicta, emundans conscientias.perficiens gratiam
redemptionis et salutis.

4 Remigius von Auxerre (t um 908) hat in seiner Expositio Missae Florus
sehr weitgehend ausgeschrieben. Diese Expositio ist uns in c. 40 (PL 101, 1246-1271)



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 101

Petrus Damiani (f 1072) und Innozenz III. (f 1216) sind markante
Zeugen dafür, daß die Formel des Florus, mit der er im besonderen

den Anteil der Gläubigen an der Darbringung des eucharistischen Opfers
umschreibt, dem Glaubensbewußtsein der Kirche entspricht. Dabei
hat Petrus Damiani von ihr einen originellen und dogmengeschichtlich

bedeutsamen 1 Gebrauch gemacht, wenn er an Hand dieser Formel
das Verhältnis des beauftragten einsamen Beters des Stundengebetes

zur Kirche mit dem Verhältnis des zelebrierenden Priesters zu der

Gemeinde vergleicht, die das heilige Opfer mitfeiert 2.

d) Das Memento vivorum und Amalar von Metz (f um 850).

Nicht dem Sieger von Quierzy, sondern seinem unterlegenen Gegner
Amalar von Metz gehört die Zukunft. In Ausführlichkeit begegnet uns
bei Amalar von Metz die Gabendarbringung seitens der Gläubigen.
Mit dem Schwinden der empfangenden Teilnahme der Christen am
eucharistischen Opfer (Kommunionempfang) stieg ja zunächst die
gebende Teilnahme (Oblation) 3. Die Oblation begegnete uns bereits in
der ältesten Gestalt des Memento vivorum als Ausdruck der

bewußtseinsmäßigen Anteilnahme der Gläubigen an dem aktiven Opfern der

des pseudoalkuinischen Traktates De divin. off., geschrieben um die Mitte des
10. Jahrh., erhalten. Dieser pseudoalkuinische Traktat, der selbst wieder exzerpiert

wurde (vgl. Franz 368 zu dem Trierer Liber of&ciorum, 11. Jahrh. (Marx)
oder nach Franz vom Beginn des 12.) muß auch Petrus Damiani vorgelegen
haben, denn er benutzt ihn in seinem Schriftchen Dominus vobiscum auch über
c. 40 hinaus, das dem Doctor Ecclesiae ja an sich noch als selbständige Expo-
sitio (des Remigius) hätte vorliegen können.

1 Vgl. hierüber Adolf Kolping, Petrus Damiani. Das Büchlein vom Dominus

vobiscum. Vom Geiste, der den einsamen Beter des Stundengebetes erfüllen
soll. Einleitung, kommentierte Übersetzung und Ausblick auf die dogmengeschichtliche

Bedeutung des Schriftchens für die Feier der Liturgie. Düsseldorf 1949.
2 Dominus vobiscum, c. 8 (PL 145, 237 D) : In quibus verbis (seil. Memento

vivorum) patenter ostenditur, quod a cunctis fidelibus, non solum viris, sed et
mulieribus sacrificium illud laudis offertur, licet ab uno specialiter offerri sacer-
dote videatur ; quia quod ille Deo oflerendo manibus tractat, hoc multitudo
fidelium intenta mentium devotione commendat. Quod illic quoque declaratur,
ubi dicitur : « Hanc igitur oblationem aeeipias. » Quibus verbis, luce clarius
constat, quia sacrificium, quod a sacerdote sacris altaribus superponitur, a cuncta
Dei familia generaliter offeratur. Hanc autem Ecclesiae unitatem Apostolus manifeste

déclarât (1 Cor. 10, 17) Cum enim communia Ecclesiae verba solus
profero, cum ea me esse unum, ac per praesentiam spiritus in ea me veraciter
manere demonstro : et si eius sum veraciter membrum, non inconvenienter
adimpleo meae universitatis officium.

3 Jungmann I, 301. Dann setzt sich aber auch mehr durch, daß die Messe
zum Geheimnis der göttlichen Herabkunft wird und das bewußte Eingehen der
Gemeinde in das Opfer Christi zurücktritt (vgl. Jungmann I, 107).



102 Der aktive Anteil der Gläubigen

Kirche. Die theologische Deutung, die Amalar diesem Ritus gibt, wird
uns wohl auch erschließen, was er über die Anteilnahme der Gläubigen

an dem Opfern der Kirche zu sagen hat.
Amalar handelt III, 19 1 von dem Oblationsritus, der « Offerenda »

nach den im Opfergebet des Kanon zu opfernden Gaben (munera)
genannt wird. Bei den Offerenda wird die Gabendarbringung derer
rituell vollzogen, die das, was sie Gott gelobt haben, erfüllen wollen.
Sofort gibt Amalar aber auch an, unter welchen Aspekten er diesen

ganzen Ritus betrachtet wissen will : Wir sollen uns ins Gedächtnis
rufen das Opfer des mosaischen Gesetzes, das Opfer Christi und endlich

unser eigenes Opfer. Dadurch legt sich bei ihm über den von Florus
noch so klar herausgearbeiteten Aufbau der eucharistischen Actio diese

verwirrende und nicht immer konsequent durchgeführte Fülle typo-
logischer, rememorativer und moralischer Allegorien.

Was denkt Amalar über die oblatio nostra Die Gaben, die der
Priester entgegennimmt, sind nichts anderes als der Ausdruck der
inneren Opfergesinnung des Volkes 2. Ja, sie sind Ausdruck auch der

bildlich « Opfer » genannten Abtötung und guten Werke 3. Die Berech-

1 De eccl. off. III, 19 (PL 105, 1126 D) : De officio quod vocatur Offerenda.
Finitis prioribus officiis superius memoratis, officium introducitur, in quo cele-
bratur oblatio eorum, qui Domino vota sua persolvunt. Primum ad memoriam
reducenda est oblatio legalis, ac deinde Christi, postremo nostra. Oblatio legalis
habebat duo altaria : unum in introitu tabernaculi, alterum in tabernaculo. Altare
in introitu praefigurabat praesens officium, de quo scriptum est in libro Exodi :

« Posuit et tentorium in introitu tabernaculi, et altare holocausti in vestibulo
testimonii, offerens in eo holocaustum et sacrificia ut Dominus imperat (Ex. 11).

2 Ebenda (1129 CD) : Interim ponitur sindon in altare. Dein transit
Sacerdos ad suscipiendas oblationes : interim cantores cantant more antiquorum
ut jam praetulimus (siehe S. 105, Anm. 1), sive turbarum, quae cantabant Christo
venienti in Hierusalem. Populus dat oblationes suas, id est panem et vinum
secundum ordinem Melchisedech. Panis quem offert, et vinum exprimunt omnia
desideria pia intrinsecus latentia, sive sint pro immolatione, seu pro hostia viva.
Quod foris agitur, signum est illius quod intrinsecus latet. Unde Augustinus in
libro decimo de Civitate Dei, c. 19 : « Qui autem putant haec visibilia sacrificia
diis aliis congruere: illi vero tanquam invisibili invisibilia, majora majori, melio-
rique meliora, qualia sunt purae mentis et bonae voluntatis officia, profecto
nesciunt haec ita esse signa illorum, sicut verba sonantia signa sunt rerum.
Quocirca sicut orantes atque laudantes ad eum dirigimus sacrificantes voces,
cui res ipsas in corde, quas significamus, offerimus : ita sacrificantes non alteri
visibile sacrificium offerendum esse noverimus, quam illi, cujus in cordibus nostris
invisibile sacrificium nos esse debemus. »

3 III, 19 (1127 A) : Est et alterum genus sacrificii, quia duae sunt nostrae
oblationes : una est per mortificationem carnis, altera in oblatione bonorum
operum, quae utraeque offeruntur (nach seiner allegorischen Erklärung des Opfer-



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 103

tigung der Darbringung äußerer sichtbarer Gaben gegenüber dem
unsichtbaren Gott liegt überhaupt darin, daß die äußeren Gaben nur
Hinweis der inneren Opferung sind x. Der inneren Opfergesinnung gilt
sein ganzes Interesse. Bei allen typologischen, rememorativen und
moralischen Allegorien 2 hat er nur dies im Auge 3. III, 23 bleibt er

ganges durch das alttestamentl. Opfer am Eingang des Offenbarungszeltes, Lev. 4)

in introitu tabernaculi : in praesenti vita mortificare carnem oportet et bona
opera reddere.

1 Vgl. das vorstehende Augustinus-Zitat. Wenngleich Amalar in der
Eucharistielehre Metaboliker ist (Geiselmann a. a. O. S. 87 ff.), so ist er in seiner Meß-
erklärungsart weitgehend von Augustin abhängig. Konsequent hat Amalar augusti-
nische Anschauungen auf die Meßfeier übertragen.

2 A. Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter (1902) S. 356 f. gibt einen
Überblick, wie sich nach Amalar das Leben Jesu in rememorativer Allegorese
mit den einzelnen Meßriten deckt. Er schreibt über die Opfermesse : « Dominus
vobiscum » bei dem Offertorium — Christus begrüßt bei seinem Einzüge in
Jerusalem das Volk. Der Priester nimmt die Oblationes an, während die Cantores
singen — Christus nimmt das Lob und die Gebete der Menge an während des
Hosannas. Der Priester opfert die Gaben — Christus zieht in den Tempel ein,
um sich Gott dem Vater zum Opfer darzubieten. Der Priester spricht das
Sanctus — die Volksmenge bejubelt den Herrn. Von dem « Te igitur » bis zur
Konsekration — Christus leidet, die Jünger fliehen ängstlich und traurig. Von
dem « Unde et memores » bis nach dem « Supplices » — Christus stirbt am Kreuze.
« Nobis quoque peccatoribus » — das Bekenntnis des Centurio. Der Priester
macht mit der Oblata zwei Kreuze — Christus wird vom Kreuze herabgenommen.
Die Subdiakone treten zurück und kommen dann mit den Patenen zum Altare
— die frommen Frauen verlassen nach dem Begräbnis das Grab und besuchen
dann wieder den Herrn im Grabe. Eine Partikel der Oblata wird in den Kelch
gesenkt — Christus steht von den Toten auf, denn mit seinem Leibe verbindet
sich wieder die Seele (Blut). «Agnus Dei » und Brechen des konsekrierten Brotes
— die nach Emmaus gehenden Jünger erkennen den Herrn am Brotbrechen. Die
drei Teile des konsekrierten Brotes — das corpus triforme Christi. Die Benediktion
des Volkes — Christus segnet seine Jünger und fährt zum Himmel.

3 De eccl. off. III, 19 (PL 105, 1129 B) : Moraliter in praesenti officio altare
nostrum praefiguratur ab altari holocausti, quo immolabantur victimae pro peccato,
pro regno, pro sanctuario, pro Juda, pro votis, pro spontaneis. Has oblationes
cotidie habemus in nostra Ecclesia : easdem per manus Sacerdotis offerimus. Altare
nostrum désignât in praesenti generalem vitam justorum, qui carnem suam cruci-
figere cotidie cum vitiis et concupiscentiis, atque in hostiam viventem (vgl. oben
S. 102, Anm. 2 « hostia viva»). Deo offere soient: si altare quod praefiguratur
ab altari holocausti, significat generalem vitam justorum, oblationes quae in eo
offeruntur, eorum cogitationes et bona opera désignant. Redeamus ad initium prae-
sentis officii. III, 21 (1133 D) hören wir die Anweisung : illud intendendum est in
omnibus officiis (bei allen einzelnen Riten) immolationis, tali nomine censendum
esse visibile altare, quale est cor offerentium. Tempore quo hymnus ante passio-
nem celebratur (nämlich die Abschiedsreden Jesu und besonders Joh. c. 17, die
Amalar in der Präfation und den anschließenden Meßgebeten wiederfinden möchte),
altare nostrum aptatur altare thymiamatum, quod significat specialem quorundam



104 Der aktive Anteil der Gläubigen

nicht bei der bisherigen theologischen Symbolik stehen ; die moralische
ist ihm wichtiger. Die Verbundenheit der Opferteilnehmer mit ihrem

gottmenschlichen Haupte im Mystischen Leibe Jesu Christi wird eben

gestreift, aber nicht für das Verständnis der Meßhandlung ausgewertet.
Zweifellos hat Amalar im Anschluß an augustinische Gedanken (vgl.
Civ. Dei X, 5 ff.) eine Vertiefung der Anteilnahme an der liturgischen
Feier herbeigeführt. Aber das Tun jedes Einzelnen wird zu sehr nur
für sich gesehen und nicht in seinem Zusammenhang mit Christus und
dem Tun des Mystischen Leibes Jesu Christi, der Kirche, mag auch
dieser Zusammenhang in aller Selbstverständlichkeit, wie wir III, 23

sehen, festgehalten werden.
Die inneren Gesinnungen und Wünsche der Teilnehmer finden noch

einen kultischen Ausdruck und zwar meist einen gemeinschaftlichen1
in der Meßfeier. Das geschieht zunächst eben in der Oblation
(officium in quo celebratur oblatio eorum, qui Domino vota sua (persol-

vunt). Es sind nicht alle, die Oblationen bringen. Um die Oblation
entgegenzunehmen, begibt sich der Priester zu den Gläubigen. Nur die
Priester und Diakone, « denen erlaubt ist, zum Altare hinzuzutreten »,

überreichen ihre Gaben dem Zelebranten am Altare. Außerdem gibt
es verschiedene Möglichkeiten, das, was die Gläubigen innerlich bewegt,
gottesdienstlich auszudrücken. Derweilen der Priester die Gaben ent-

perfectorum vitam, eorum scilicet, qui majori mentis perfectione, exstinctis prorsus
ac sopitis illecebris omnibus carnis, sola Domino orationum vota offerunt, nihil
quidem de carne quod se impugnet, nihil de conscientia peccati, unde contur-
bentur ac paveant, habentes : sed dulcium profusione lacrymarum optantes venire
et parere ante faciem Domini. Hier spricht Amalar von seiner allegorischen
Deutung des Meßkanons bis zum Hanc igitur einschließlich (electorum in
welchem Teil er nämlich das « Opfer der Vollkommenen » sehen möchte (siehe unten
S. 108). III, 23 (1138 B s.) : Nachdem er die Worte des Meßkanons « haec sancta
sacrificia illibata » auf die Mehrzahl der sakramentalen Gestalten dem Wortsinn
nach bezogen und an die Symbolik von Wasser und Mehl, von Wasser und Wein,
wie sie von den Vätern bereits durchgeführt wurde, erinnert hat, sagt er : Singu-
lari repetitione duo superiora recapitulantur, quoniam in uno corpore Christi
haec sacramenta (nämlich Jesus und die Glieder seines Leibes, die erlösten
Menschen) continentur. Aber dabei bleibt Amalar nicht stehen, sondern fährt fort :

Sed quoniam potius requirit Deus sacrificium cordis, quam hoc extrinsecus mini-
stratur, in corde Sacerdotis volumus interpretari dona, et munera, et sacrificia
illibata. Wieder folgt eine ausführliche Berufung auf Augustin, darunter auch
die berühmte Stelle Civ. Dei X, 5 : Sacrificium ergo visibile, invisibilis sacrificii
sacramentum, id est, sacrum Signum est.

1 Amalar gibt III, 36 (1156) als Zeit an, in der man bei der Meßfeier
gegenwärtig sein müsse, die vom Offertorium bis zum Ite missa est, denn dort werde
das heilige Opfer dargebracht.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 105

gegennimmt, werden die Vota in der liturgischen Feier in Stellvertretung

der Einzelnen durch den Oblationsgesang, unser Offertorium,
das bei Amalar ebenfalls den Namen Offerenda trägt, seitens der
Kantoren im Gesang vorgetragen 1. Auch privates Gebet wird gefordert.
Das Oremus zu Eingang der Offerenda mahnt zudem, ut unusquisque
offerendum sese ad suam conscientiam introducat2. Der Oblations-

1 De eccl. off. III, 19 (PL 105, 1128 D) : Dum enim Sacerdos suscipit obla-
tiones, cantores cantant. Quandiu enim turba cantabat : « Hosanna in excelsis »

(Mt. 21, 9), Christus vota eorum suscipiebat. Oblatione suscepta, Sacerdos redit
ad altare, ut in eo disponat sive ipse, sive diaconus oblationes coram Domino,
quas illi immolaturus est in sequentibus missae (Is. 56) Christus enim, post accepta
vota cantantium, Hierusalem et templum Domini intravit, in quo erat altare,
ibique se praesentavit sibi, Deoque Patri ad immolationem futuram. Vgl. auch
oben S. 102 Anm. 2 (col. 1129 CD).

2 Ebenda (1129 C) : Postea dicit « Oremus », admonetque ut unusquisque
offerentium sese ad suam conscientiam introducat. Si quis habet ad immolandum,
immolet, id est, si quis conscius est proprii vitii, roget ut mucrone invisibili feriatur ;

si quis habet voluntarium sacrificium, sive spontaneum, sive pro quacunque re
sit, precetur antequam de manu eius exeat, ut acceptabile sit Domino, nec despi-
ciatur, sicut despectum est Cain, quia non recte ofîerebat (Gen. 4). Nach Annahme
der Gaben der Gläubigen tut es der Priester auch für sich. Das « Wuchergewächs
der (Sünden-) Apologien » war ja ein Kennzeichen der fränkischen Liturgie (vgl.
Jungmann II, 63 f. zu der folgenden Stelle). Ebenda (1130 C) : Cantantibus
adhuc cantoribus, vadit Sacerdos ad altare, et orat : Quod ceteros praemonuit
facere, agit. Orat pro suis propriis delictis remissionem, ut dignus sit accedere
ad altare, et ad tactum oblatarum, ne fiat illi quod factum est Bethsamitibus,
qui temere viderunt arcam Domini Deinde suscipit oblationes sacerdotum et
diaconorum, quibus licitum est accedere ad altare. Accipit etiam ab archidiacono
duas : unam pro se, et alteram pro diacono. In der Praefatio altera (PL 105,
990 A s) hören wir nochmals von den Gelegenheiten, die den verschiedenen bei
der liturgischen Handlung Beteiligten zu privatem Gebet gegeben ist : Si propriis
conscientiis voluerit intercedere, habet devotus homo locum, ubi pro eis roget.
Post salvationem Sacerdotis (d. h. dem Dom. vobisc. zum Offertorium), evangelio
lecto, quando Sacerdos dicit « Oremus » et dein transit ad accipiendas oblationes,
congruenter potest multitudo populi pro propriis conscientiis intercedere,
antequam transeat ad gratias agendas in Praefatione : Sacerdos propriis, quando post
acceptas oblationes primo transit ad altare. Cantores in eo loco, ubi Sacerdos
componit hostiam in altari et facit earn transire per suam secretam orationem
ad nomen hostiae sive muneris, donive vel sacrificii seu oblationis. Wir sehen
aus dieser interessanten Notiz, daß an sich für die Meßfeier auch bei starker
Hervorhebung des amtspriesterliehen Tuns vorausgesetzt wird, daß die Menge des
Volkes die einzelnen Teile der Meßfeier wenigstens der andächtigen Aufmerksamkeit

nach mitverfolgt, also nicht sich privaten Andachtsübungen während dieser
Zeit hingibt. Diese andächtige Aufmerksamkeit und opferbereite Hingabe an
Gott mittels der Teilnahme an der Meßfeier, fides et devotio, sind auch im Grunde
gemeint, wenn jene Zeit sagt, daß das Volk durch seine Wünsche und Gesinnung
opfert, was der Zelebrans durch Herstellung der Mysterien opfert. Anderseits
sehen wir aber ebenfalls, daß das individuelle, das subjektive Moment gebieterisch
sein Recht verlangt.



106 Der aktive Anteil der Gläubigen

spender soll seine Gabe Gott empfehlen, antequam de manu ejus exeat.
Besonders wird das Gebet um Sündenreinheit für unerläßlich angesehen,
auch für den Priester, wie es den gallisch-fränkischen Apologie-Gebeten
entsprach. Endlich nehmen die Gläubigen mittels bestimmter Gesänge
teil. Von den nichtopfernden Anwesenden sagt Amalar, ihr Opfer sei
das Lob L Dazu ruft der Priester in der Einleitung zur Praefation
und in dieser selbst mit lauter Stimme auf 2. Durch den Lobgesang,
der an die Hosanna-Rufe der Juden erinnert, beteiligt sich das Volk
an der Darbringung des eucharistischen Opfers. Hinzuzuziehen wäre
noch die schon erwähnte Gebetshilfe des Volkes für den zelebrierenden
Priester 3 und die liturgischen Akklamationen des Volkes 4.

Das eigentliche Opfergebet, der Kanon, ist aber ganz allein Sache

des zelebrierenden Priesters; es wird daher auch leise verrichtet 5. Der

1 Von den Umstehenden heißt es III, 23 (1138 D) : quorum tarnen sacrifi-
cium est laus (siehe unten S, 107, Anm. 3).

2 De eccl. off. III, 20 (1132 D) : In sequenti namque oratione (seil, der
Einleitung zur Präfation) clamat ad populum, ut quod ipse jam habet, habeat et
ille, hoc est, sursum cor, ac deinde, ut gratias agat Deo pro serenitate mentis.
Igitur hoc necessario extollitur voce. Quod omnibus licet simul agere, id est
gratias referre Deo, hoc acclamatur : Quod ad solum Sacerdotem pertinet, id est,
immolatio panis et vini, secreto agitur. Von der Präfation sagt Amalar III, 21

(1133 A) : Hymnus ideo dicitur, quia refertus est gratiarum actione, et laudibus
angelorum ; praeparatio (vgl. den altgallischen Terminus « Illatio » für das, was
römisch Praefatio heißt), quia parat fratrum mentes ad honestatem decentem
conventui sanctorum angelorum, qui soient adesse consecrationi corporis Christi,
et ad ipsam reverentiam tantae consecrationis. Ac ideo excelsa voce cantatur.

3 Siehe oben S. 80 Anm. 8.
4 So sagt Amalar III, 19 (1128 A) uralter christlicher Tradition entsprechend

(vgl. Justin 1 apol. 65, 3 ; Hieronymus in Gal. Comm. I, 2, (PL 26, 355) : Ad
similitudinem caelestis tonitrui Amen reboat), der sich auch Mediator Dei
(vgl. Nr. 103) wieder angeschlossen hat, der Schluß des Kanons, das Per omnia
saecula saeculorum, werde laut gesprochen : ut audiatur a populo et populi respon-
sione confirmatur oratio.

6 III, 20 (PL 105, 1132 D) : De secreta. Sequitur secreta. Secreta ideo
nominatur, quia secreto dicitur. In hac primo nominatur hostia, sive sacrificium
oblatio (vgl. oben S. 105, Anm. 2 Praef. altera), in hac precatur Sacerdos per eandem
hostiam purgari usquequaque. Sacerdotis solius est soli Deo offerre sacrificium,
ac ideo quia Deo cogitationibus loquimur, non est necessaria vox reboans, sed
verba ad hoc tantum, ut eisdem admoneatur Sacerdos quid cogitare debeat.

Quod omnibus licet simul agere, id est gratias referre Deo, hoc acclamatur :

Quod ad solum Sacerdotem pertinet, id est, immolatio panis et vini, secreto agitur.
Quantum enim victima praestabat in Veteri Testamento ad Domini sacrificium,
postquam dueta erat ad ostium tabernaculi (Lev. 4), tantum praestat sacrificium
in prima positione altaris. Non potest jam mutari neque in melius neque in
deterius. Wie schon in den pseudoangustinischen Quaestiones Veteris et Novi
Testamenti (vgl. oben S. 92 Anm. 2), so steht auch hier die Schilderung der



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 107

Priester ist der Mittler zwischen Gott und den Gläubigen. Durch seine

Hand gehen die äußeren Gaben, durch ihn bringen die Gläubigen
ihre inneren Gesinnungen Gott dar 1. Amalar führt ausdrücklich einen

Schriftbeleg für die These an : Quod per sacerdotis manum debeat
offerri 2. Dabei hat der Priester nicht bloß die Aufgabe der Heiligung
der Opfergaben, sondern er hat auch für die verschiedenen Gruppen
bei der Darbringung selbst zu beten3.

Der Priester sondert mittels der Secreta die Gaben des Volkes
für das Opfer Gottes aus 4. Während oblatio resp. offere der Terminus
ist, der das Tun der Gläubigen wie das Tun des Priesters bezeichnen

kann, ist immolatio resp. immolari, soweit es nicht bloß bildlich gemeint

Aktivität, die dem Laienopferer und dem Amtspriester zukommt, unter dem
Modell, das Lev. 4 im Alten Bund von dem Anteil des Laien und des aaronitischen
Priesters entwirft. Vgl. auch Eclogae (PL 105, 1326 C).

1 III, 19 (1132 C) ist es der Priester, der universae plebis oblationem dem
Herrn darbringt und dafür die Gebetshilfe der Gläubigen erfleht. Vgl. III, 19

(1129 B) : Easdem per manus Sacerdotis offerimus, nämlich die inneren Opfer der
Selbstüberwindung etc.

2 III, 19 (1127 B) : Quod per sacerdotis manum debeat offerri, manifestatur
in Lev. capit. decimo septimo (17, 5) : « Ideo offerre debent sacerdoti filii Israel
hostias suas, quas occidunt in agro, ut sanctificentur Domino ad ostium taber-
naculi testimonii, et immolent eas hostias pacificas Domino. » Diese Stelle wollte
die Einheit von Schlachtung und kultischer Opferung in Jerusalem gewährleisten
und von Opfern an andere Götter als an Jahwe abziehen.

3 III, 23 (1138 D) : Memoratum sacrificium pro tribus offertur, id est pro
Ecclesia sancta universali, pro specialibus fratribus, quorum eleemosynas susce-
pimus aut munus, aut quorum sponsores sumus facti, vel quorum praesentiam
intueamur in officio Missae nostrae, quorum tarnen sacrificium est laus ; pro nobis
ipsis sacerdotibus, qui communicamus sanctae Mariae et apostolis in uno Domino,
ut in omnibus protectione Domini muniamur. Praefatio altera (PL 105, 990 C) :

« Regere digneris toto orbe terrarum ». Ecce hic oratum est pro universali Ecclesia.
Si voluerit pro singulis amicis intercedere, habet ibi : « Memento Dom. fam. fam.
tuarum » ; nominet ibi quoscunque ei et quas placuerit singulasve necessitates :

dein recordetur eorum qui circumstant et praesens sacrificium offerunt. Si quis
voluerit pro sua defensione clamare, habet ibi : « Communicantes et memoriam
venerantes multorum sanctorum, quorum meritis precibusque concédas, ut in
omnibus protectionis tuae muniamur auxilio. » Ecce hic oratum est pro ipsis
sacerdotibus.

4 Dabei darf man nicht die Bezeichnung Secreta von secernere stammen
lassen (vgl. Jungmann II, 109 f.). Die Aussonderung und Aufnahme in den
kultischen Gebrauch geschah durch die Annahme des Priesters und (in echt fränkischer

Begründung) durch das still gesprochene (vgl. oben S. 106, Anm. 5, III, 20),
Gebet der Secreta. III, 21 (1134 A) : Oblatio, quae superposita est in priore officio,
Deo deputata est, ac per hoc sanctificata, id est, a terrenis separata, et coelestibus
deputata : In ista observatur usquedum ex ea fiat corpus Domini, hac postea
assumatur in coelum. Ferner Praef. altera (990 B) oben S. 105, Anm. 2.



108 Der aktive Anteil der Gläubigen

ist \ genau wie in Mediator Dei der technische Ausdruck sowohl für
das blutige Opfer Christi am Kreuz wie für das unblutige Opfer der
Kirche auf dem Altare 2. Das Darbringen der Kirche mündet durch
die Konsekration 3 in die mystische Opferschlachtung Christi. Insofern
die Meßfeier immolatio Christi ist 4, ist sie gegenüber den allegorisch
gefundenen besonderen Opfern der Gerechten und der Sünder das

allgemeine Opfer (universale sacrificium), wie Amalar den augustinischen
Terminus von Civ. Dei X, 6 anwendend sagt5. Bei Gelegenheit des

1 Z.B. III, 19 (1129 C), Text oben S. 102, Anm. 2.
2 So ist es des Priesters Aufgabe : universae plebis oblationem offerre Domino

(III, 19. 1132 C) ; diese Aufgabe, die dem Priester allein zukommt, nennt Amalar
immolationem panis et vini (III, 20. 1132 D). Der Priester wird die von ihm
oder dem Diakon vor dem Herrn geordneten Opfergaben des Volkes in sequentibus
missae dem Herrn schlachtend opfern (quas illi immolaturus est in sequentibus
missae. III, 19. 1128 D). So hat auch Christus nach dem Einzug in Jerusalem
(siehe oben S. 105) sich und Gott Vater vorgestellt ad immolationem futuram
(ebenda). Die Meßfeier nennt Amalar Christi oblationem (III, 19. 1128 A),
immolationem scilicet Christi, quod (seil, sacrificium) celebratur ante « Nobis quoque
peccatoribus » (III, 24. 1139 s.). Vgl. auch III, 24 (1140 A) ; III, 25 (1142 C) ;

II, 6 (1082) ; II, 12 (1088) : immolationem sacerdotale.
3 Bei Besprechung des Schlußsatzes des Einsetzungsberichtes sagt Amalar III,

24 (1141 As) : « Haec quotiescumque feceritis, in mei memoriam facietis. » Hic
concrepant verba Dominicae mensae cum toto officio missae. Canitur hic :

« Accipiens panem », et reliqua, quod actitatur a sacerdote, quando suseipit
oblatam in secreta missae, aut quando hic earn elevat. « Gratias agit » in Hymno :

« Vere dignum et justum est » ; benedicit in praesenti loco (eben dem Einsetzungsbericht),

frangit circa communionem. Hic credimus naturam simplicem panis et
vini mixti verti in naturam rationabilem, scilicet corporis et sanguinis Christi.
« Doch ist damit keineswegs in theologischer Präzision die 'Form' des Sakramentes
festgelegt» (Geiselmann, Eucharistielehre der Vorschob S. 89). Das Segnen ist
ja nur ein Akt aus der Fülle der allegorischen Parallelen zwischen den
Leidensstationen Christi und den einzelnen Meßriten. In dieser allegorischen Parallelität
haben die Meßriten keine sakramental bewirkende Macht, sondern nur rememo-
rativ anzeigende Bedeutung. Aber hier trifft Amalar mit der dogmatischen Tradition

überein, die seit Ambrosius und Cyrill von Jerusalem, um einen Lateiner
und einen Griechen zu nennen, das Wandlungsmoment in den Einsetzungsworten
sieht. Deshalb können wir diese Worte Amalars in unserem Sinn beweisend
anführen. Zwar verschiebt er infolge des Bestrebens der allegorischen Paralleli-
sierung den eigentlichen Sterbeakt Christi in das dritte der Gebete nach den
Einsetzungsworten. Florus hat sich bereits in seinem ersten Werkchen gegen Amalar
opusc. I, 4 (PL 119, 74 D) gegen diese Aufteilung der mystica oratio qua corpus
Domini consecratur gewandt.

4 Immolationem scilicet Christi, quod celebratur ante « Nobis quoque
peccatoribus » (De eccl. off. III, 24. PL 105, 1139 s.).

6 III, 24 (1139 s.) : Immolato priore sacrificio perfectorum, quod constat
orationibus et est conjunctum sacrificio Angelorum, descenditur ad universale
sacrificium, immolationem scilicet Christi, quod celebratur ante « Nobis quoque
peccatoribus »... Quoniam una hostia Christus oblatus est pro justis et injustis,



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 109

Unde et memores müssen wir davon noch sprechen und sehen, wie
der Mysterien-Charakter der Messe sich bei Amalar wandelt.

Im Zusammenhang des priesterlichen Gebetes für das Volk
begegnet uns also das Memento vivorum 1. Das erste Gebet des Kanons

gilt traditions- und inhaltsgemäß der ganzen Kirche, das Memento
vivorum einem besonderen Kreis von Brüdern, im Communicantes

glaubt Amalar das Gebet für den zelebrierenden Priester zu sehen.

Noch deutlicher wird diese Aufteilung, die darauf bedacht ist, für jede
Gruppe ein besonderes Gebet zu reservieren (wie in der fränkischen

Liturgie jede Handlung ein besonderes Gebet erhält, jede übertragene
Gewalt mit einer entsprechenden Übergabe der Amtsgeräte getätigt
wird), in der Praefatio altera. Bei Florus war uns ein solches
Aufteilen nur insofern begegnet, als es sich ungezwungen aus dem Kontext
ergab. Wir glaubten vielmehr, eine implicite Korrektur des Flores an
dieser Aufteilung des Amalar feststellen zu können.

Die persönlichen Anliegen treten stärker hervor. Es ist die Zeit,
wo die Missa pro seipso sacerdote, im Ichstil abgefaßt, in den
Sakramentarien einen großen Raum einzunehmen beginnt 2. III, 23 umfaßt
der Kreis von Brüdern, derer gedacht werden soll, solche, die Stipendien

(eleemosynae) oder Oblation (munus) gegeben haben, solche, denen
der Zelebrans (möglicherweise in Gestalt einer rechtlichen Verpflichtung)

ein Versprechen gegeben hat, ihrer in der Messe zu gedenken 3,

und die Anwesenden, die kein Realopfer gebracht haben, für die dann
gesagt wird, ihre Gabe sei « das Lob »4.

Bei Amalar begegnet uns also der gleiche Grund, auf den hin
von den Gläubigen das Darbringen ausgesagt wird ; sie vereinigen

idem sacrificium (nämlich die eucharistischen Gaben) permanet in altari quod
ante positum est. Das symbolisierte sacrificium perfectorum läßt er bis zum
Hanc igitur (wegen des dort vorkommenden Wortes electorum) gehen, von dort
beginnt das im äußeren Ritus angezeigte sacrificium peccatorum, das bis zum
Nobis quoque peccatoribus geht. Diese auch in der Folge gerne aufgenommene
Zerreißung des Sinnes der eucharistischen Handlung in diese beiden Opfer ist
eine Frucht der moralischen Allegorese Amalars.

1 Oben S. 107, Anm. 3.
2 Jungmann I, 279 f.
3 Siehe bei Jungmann II, 200 in den Anmerkungen 23 bis 25.
4 Die Praef. altera (oben S. 107, Anm. 3) nennt die traditionelle Zweiteilung

in Männer und Frauen, erwähnt die « einzelnen Notwendigkeiten », ohne sie
namentlich aufzuzählen (also wohl Stipendien, Oblationen, Versprechen), und
dann die « Umstehenden », von denen schlicht gesagt wird : « Sie bringen das
gegenwärtige Opfer dar. » Wie er sich dieses Darbringen vorstellt, müssen wir
aus III, 23 entnehmen, das Opfer, was sie darbringen, sei das « Lob ».



110 Der aktive Anteil der Gläubigen

sich mit dem Opfer durch das, was wir als bewußtseinsmäßige Anteilnahme

bezeichneten. Die Anteilnahme auf Grund der seinsmäßigen
Gliedschaft im Mystischen Leibe des Herrn wird nicht erwähnt, obwohl
Amalar natürlich diese Gliedschaft der Gläubigen kennt. Die Anteilnahme

der Gläubigen wird auch nicht unter dem Aspekt des Priesterlichen

gesehen. Die seinsmäßige Gliedschaft war der Grund, auf den
hin Florus den Gläubigen « das königliche Priesterum » auch in
kultischer Form zusprach, das St. Petrus für die inneren, nichtkultischen
Opfer ' auswertete. ^

1 Amalar bleibt auch bei den inneren, nichtkultischen Opfern stehen, wenn
er 1 Petr. 2, 5. 9 zitiert. II, 14 (1092 D) sagt er von dem Bischof : Quia vicarius
Christi est, dilectionem quam Christus nobis monstravit et docuit, in eo debemus
invenire : atque ab eo ad cumulum nostri profectus trahere. Omnia haec quae
extrinsecus geruntur, signa sunt rerum intimarum. Si quis in mente habuerit
ipsas res, ipse est verus sacerdos : ac ideo verum, quod Petrus dicit de universis
Catholicis : « Gens sancta, regale sacerdotium ». II, 7 (1084 AB) hatte er bei
Besprechung des Ostiariates gesagt : Nos quia generaliter sumus genus electum,
regale sacerdotium, gens sancta, scrutari debemus, quali modo ostiarii officium
peragamus Si quis per fidem aliquem introduxerit in ecclesiam, ipse ostiarius
est. Auch die anderen Ordines werden in moralischer Abbildlichkeit auf die Christen
angewandt. Das Öl bei der Gründonnerstagsweihe dient der Salbung zum Königlichen

Priestertum : Affert et oleum, quo ungantur sui (seil. Christi) consortes,
de quibus dicit Petrus : « Vos estis genus electum, regale sacerdotium » (II, 12.
1023 C). Aber es wird nicht mehr kultisch verstanden. Über den Sinn der Petrus-
Stelle vgl. Jos. Blinzler, Iepateyma. Zur Exegese von 1 Petr. 2, 5 u. 9. Faul-
HABER-Festschrift Episcopus (Regensburg 1949), S. 49 ff.


	Der aktive Anteil der Gläubigen an der Darbringung des eucharistischen Opfers [Fortsetzung]

