
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762201

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie
Von Dr. Alexander M. HORVÀTH O. P.

1. Anschluß der Theologie an das Wissen Gottes

Die Theologie ist Offenbarungswissenschaft. Ihre Prinzipien schöpft
sie aus der übernatürlichen Offenbarung. Sie scheinen in sich ihr nicht
auf, sie können nicht bewiesen, aus natürlichen Erkenntnismitteln
nicht abgeleitet, nicht auf sie zurückgeführt werden. Nur Gott und
den seligen Geistern sind sie in sich, in ihrer ureigenen Wahrheit bekannt
und Gegenstand des Wissens. Aus diesem Grunde nennt man die

Theologie eine dem Wissen Gottes angegliederte Wissenschaft, scientia
subalternata scientiae Dei et beatorum 1. Daraus folgt, daß, wenn die

Theologie als Wissenschaft sich behaupten will, sie ihre Sätze auf die

geoffenbarten Prinzipien so zurückführen muß, daß hierbei nicht bloß
keine Lücke aufzuweisen ist, sondern der nicht unterbrochene
Zusammenhang aufleuchtet. Dabei darf sie indessen nicht stehen bleiben.
Sie muß weiters ihre Prinzipien auf das Wissen Gottes zurückführen
und nachweisen, daß sie von dort stammen und daselbst Gegenstand
eines sicheren, unfehlbaren Wissens sind.

Dieser Aufstieg zum Wissen Gottes gehört zu den wichtigsten und
schwersten Aufgaben der Theologie, da es nicht möglich ist, das Wissen
Gottes in sich aufzuzeigen oder ihm sich auch nur zu nähern. Nur in
der Autorität Gottes, also in einem äußeren, d. h. den Gegenstand nicht
in sich beleuchtendem Licht, erhellt der Einschluß der theologischen
Prinzipien im Wissen Gottes. Aus diesem Grunde müssen wir sagen,
daß die Theologie als reale Wissenschaft gänzlich von der Autorität
Gottes abhängt. Jeder Beweis muß aus ihr geschöpft werden oder auf
sie zurückgeführt werden. Das Schicksal der Theologie ist demnach
derart an die Autorität Gottes gebunden, daß sie mit ihr steht oder
fällt. Für den reinen Glauben gehört nach thomistischer Aufassung
die Autorität Gottes als Gegenstand und als Motiv derart zur über-

1 I l. 2.



64 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

natürlichen Ordnung, daß sie in natürlichen Erkenntnismitteln nicht
aufscheinen kann. Sie leuchtet dem gläubigen Geist ähnlich organisch
auf, wie die ersten Erkenntnisprinzipien, die Urkenntnisse auf dem

Gebiet der Natur. Wie diese nicht aus anderen Angaben abgeleitet
werden, sondern bloß im eigenen Licht leuchten und das ganze Gebiet
der natürlichen Erkenntnis beherrschen, so auch die Autorität Gottes.
Kein Prinzip oder Erkenntnismittel ist aufzuweisen, von dem sie ihr
Licht empfangen und in dem sie aufscheinen würde. Diese

Selbstbegründung der ersten Prinzipien, wie auch der Autorität Gottes

nennen wir organisches, selbsttätiges Aufleuchten. Die Urkenntnisse
nennt Thomas treffend instrumenta intellectus agentis1. Dasselbe

könnte man auch von der Autorität Gottes sagen : est instrumentum
revelationis et fidei. Der ganze Prozeß der Vergegenständlichung
hängt von ihr ab. Die Stoffverleihung ist auf sie zurückzuführen. Die

Gegenstände des Glaubens aber besitzen keine andere objektive, den

Verstand bindende Kraft, als jene der Autorität Gottes. Ratio cognos-
cendi in fide est sola Veritas prima 2.

1 X Verit. 13 ; XI Verit. 3. Instrumentum bedeutet hier Hilfsmittel, aber
keineswegs Werkzeug im eigentlichen Sinne, bei dem der selbständige Einfluß
ganz aufhört. Der Sinn des Satzes ist, daß das natürliche Verstandeslicht seine
erste Vergegenständlichung in diesen Prinzipien erhält, die zugleich ein symbolischer

Ausdruck seiner Leistungsfähigkeit sind. Als oberste, allgemeinste und das
ganze Gebiet der natürlichen Erkenntnis umfassende Erkenntnismittel spielen sie
die wichtigste Rolle, sowohl in der Stoffverleihung als auch in der objektiven
Begründung der Gegenstände und in der daraus folgenden Seinsvollendung des
Verstandes.

2 II-II 1,1. Wie die Urkenntnisse die Leistungsfähigkeit des Verstandes
auf das sinnenhafte Sein beschränken und die sicherste Anweisung geben, wo
der natürlich erreichbare Erkenntnisstoff zu suchen ist, so auch die Autorität
Gottes. Inhaltlich werden die Urkenntnisse im principium identitatis, contradic-
tionis usw. ausgedrückt, worin auch die Reichweite der Haftung für ihre
Verwendbarkeit (als ratio cognoscendi) enthalten ist. So ist es auch bei der Autorität
Gottes. Der allererste Erweis derselben ist in der Uroffenbarung (in der Paulinischen
Formel Hebr. 11, 6) enthalten, wodurch die Reichweite der Offenbarung von
Seiten des Gegenstandes bestimmt wird. Die Offenbarung der jetzigen
Heilsordnung erstreckt sich nur auf das, was zur Belehrung der Menschheit über den
übernatürlichen Heilswillen Gottes notwendig erscheint. Hierdurch erhält der
Gläubige einen kostbaren Fingerzeig, daß in allen Offenbarungswahrheiten, wie
auch in den von denselben abgeleiteten Sätzen, dieser Heilswille immer aufleuchten
muß und in ihnen infolgedessen die Autorität Gottes nur insofern aufleuchtet,
soweit die entsprechenden Sätze eine Botschaft des genannten Heilswillens
darstellen. Hiermit ist auch jene beschränkte Reichweite der Autorität Gottes
ausgedrückt, von welcher wir früher gesprochen haben : Gott haftet mit seiner
Autorität nur für jene Wahrheiten, die von ihm tatsächlich geoffenbart wurden.
Als Kriterium der von ihm stammenden Wahrheiten hat er aber in der Pauli-



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 65

Für die Wissenschaft genügt indessen die so gefaßte Autorität
nicht. Sie muß in dieser Eigenschaft bei der Erfassung und
Festhaltung der Prinzipien wirksam sein. Wenn es sich aber um die
wissenschaftliche Zurückführung der theologischen Sätze auf sie handelt,
dann muß die Autorität Gottes Gegenstand der wissenschaftlichen
Erkenntnis sein. Wieder nicht in sich, weil dies die Erkenntnis des

Wesens Gottes voraussetzen würde, sondern in ihrer tatsächlichen

Erscheinung, wie wir dies von den Geheimnissen der Gruppe 2 1 gesagt
haben. Für diese ist es aber bezeichnend, daß in ihre Vergegenständlichung

die Natur aufgenommen wird, d. h. daß die Möglichkeit des

Gegenstandes für unsere Erkenntnis auch von natürlichen Mitteln
abhängt. Daß hierbei die Natur werkzeuglich verwendet wird, haben wir
im vorhergehenden hinlänglich betont und nachgewiesen. Aber das

Werkzeug ist nur dann und insoweit unselbständig, als es unter dem

tatsächlichen Einfluß der höheren Ursache steht. Es ist auch bekannt,
daß es bei der Hervorbringung der Wirkung aus dem eigenen Kraftgehalt

etwas beiträgt, wenn auch nicht mit eigener Bestimmung und
Zielstrebigkeit. Immerhin muß aber das Werkzeug in sich bekannt
sein, wenn man seinen Einfluß auf die Wirkung sachlich bestimmen
will. So ist dies auch in bezug auf die Natur der Fall, von der wir
sagten, daß sie bei der tatsächlichen Aufhellung der Autorität Gottes
eine werkzeugliche Rolle spielt 2. Man muß genau wissen, was die

nischen Formel seinen Heilswillen gegeben : Gott will durch die Offenbarung nicht
die menschliche Neugierde befriedigen, sondern nur dem vernunftbegabten Wesen
dasjenige anvertrauen, was zu dessen theoretischer und praktischer Erleuchtung
auf dem Wege des Heiles notwendig ist. In diesem Sinne wagen wir die Autorität
Gottes ein instrumentum revelationis zu nennen.

1 Vgl. Divus Thomas 26 (1948) 205-220, 251-270, 435-470 : Das Geheimnis
und die natürlichen Erkenntnismittel. Die nachstehenden Ausführungen bilden
eine Fortsetzung der genannten Artikelserie.

2 Es liegt hier ein ähnliches Verhältnis vor, wie bei dem Kausalbeweis für
das Dasein Gottes. Hier geht man auch von natürlichen Gegebenheiten aus und
schließt auf das primum movens etc., ohne deren Annahme die Tatsachen nicht
zu erklären sind. Nur beruht hier der ganze Vorgang auf einem direkten Beweis,
und der zu beweisende Gegenstand scheint in sich (wenn auch nicht nach ureigenen
Zügen) auf. Auch bei dem Beweis der tatsächlichen Erscheinung der Geheimnisse
gehen wir von natürlichen Ereignissen aus. Aus ihrer Analyse scheint indessen
das Geheimnis nicht in sich, direkt auf, sondern das Vorhandensein von natürlich
nicht bekannten und erklärlichen Tatsachen. Aus diesen schließen wir indirekt
auf die Geheimnisse als auf Gegenstände, die mit den erwähnten Tatsachen,
nicht innerlich, auf Grund des gegenseitigen Wahrheitsgehaltes, sondern von
außen her, in Verbindung stehen. Im ersten Fall leuchtet der zu beweisende
Gegenstand in Ähnlichkeiten auf, im zweiten aber nicht. Die Folgerung legt nur
Divus Thomas 5



66 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

Natur aus sich, aus eigenem Seinsgehalt und als selbständige Ursache

zu leisten imstande ist. Hieraus kann man entnehmen, wie weit ihre

werkzeugliche Verwendung sich erstrecken kann.
Die Zurückführung der theologischen Sätze auf das Wissen Gottes

schließt also ein zweifaches Problem in sich. 1. Das erste ist der
theologische und wissenschaftlich gültige Nachweis der Autorität Gottes ;

2. das zweite aber besteht in der Aufhellung der Rolle der Natur bei
der Ermöglichung übernatürlicher Tatsachen. Wir wollen zunächst
die zweite Frage besprechen, da in ihr die Voraussetzungen des ersten
Problems enthalten sind.

2. Begriffsbestimmung der Natur.

Unter Natur verstehen wir das innere Prinzip der Tätigkeit. Alles
was aus einer inneren Neigung hervorgeht und ihr entspricht, heißt
natürlich 1. Die Natur in dieser allgemeinen Fassung ist mit der Wesenheit

identisch, obwohl beide einen verschiedenen Zug derselben be¬

nahe: Behauptungen und Angaben, zu deren Gunsten solche natürlich nicht erklärbare

Tatsachen angeführt werden, müssen wahr sein. Ja, man muß noch weiter
gehen. Nicht einmal die Wirkkraft, die zur Erklärung dieser Tatsachen
angenommen werden muß, erscheint in solchen positiv und direkt darstellenden
Ähnlichkeiten, wie im ersten Fall. Man sieht nur ein, daß sie nicht in Anlehnung
an die Naturgesetze wirksam ist und daß deren Energien als selbständige Ursachen
bei der Hervorbringung der Wirkung nicht tätig sind. Bloß wenn man evident
nachweisen kann, daß sie auch über das allgemeine Gesetz des geschaffenen Seins
(der Bindung an die Potentialität) erhaben ist, gelangen wir zur wissenschaftlich
vollends begründeten Annahme, daß sie nur eine Kraftäußerung Gottes sein kann,
da nur er allein, als esse per se subsistens, die genannte Erhabenheit besitzt. Dies
ist aber selten der Fall, da in den Tatsachen, eben weil sie sinnenhafte Gegebenheiten

sind, die Natur mitspielt und auf ihre Möglichkeit einen Einfluß ausübt.
Den Grad dieses Einflusses wissenschaftlich zu bestimmen, ist sehr schwer. Aus
diesem Grunde wird selbst in der katholischen Theologie, die die Anführung dieser
Beweise vollends anerkennt und in ihnen mit der Kirche « certissima signa revela-
tionis » sieht, die Frage aufgeworfen : Ist es möglich, zu einem wissenschaftlich
vorbehaltlos einwandfreien Beweis zu gelangen, oder muß man sich auch mit
einem niedrigeren Grad der Gewißheit zufriedenstellen Zu dieser Frage kann
man nur Stellung nehmen, wenn man genau bestimmt hat, welche Rolle die Natur
spielen kann bei der Möglichkeit solcher Tatsachen und bei der äußeren Erscheinung
des Übernatürlichen im allgemeinen.

1 Für die weitere Ableitung des Namens vgl. III 2, 1. Man denkt dabei
an die Abstammung eines Lebewesens von einem anderen (nasci — nativitas),
wo die Zurückführung auf ein inneres Prinzip mehr einleuchtet. Von hier aus
wird der Name auf jeden Vorgang übertragen, dessen Prinzip im Inneren eines
Dinges zu suchen ist. Dieses innere Prinzip nennt man Natur, und alles, was aus
ihm hervorgeht, natürlich.



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 67

zeichnen. Die Wesenheit drückt die Beziehung zum Sein aus (essentia
ab essendo), dessen Subjekt sie ist und in dem sie wirklich wird. Alles
was zur statischen Ordnung gehört, wird in den Wesenszügen des

Soseins dargestellt. Sie wird als Prinzip der Beständigkeit, der Unver-
änderlichkeit und Notwendigkeit angesehen, durch sie tritt ein Ding
in Verbindung mit den ewigen Werten. Die Natur ist hingegen das

Prinzip der dynamischen Ordnung. Deshalb wird sie beschrieben :

principium motus et quietis. In ihr sind wurzelhaft alle Neigungen,
Triebe u. dgl. eines Dinges enthalten, die aus einem substantiell
keimhaften Zustand zunächst in die Fähigkeiten und Triebkräfte, dann
aber in wirkliche Tätigkeiten übergehen. Nicht von außen her werden
sie in ein Ding hineingetragen, sondern von innen heraus wachsen sie,

und ihre treibende Unruhe kann nur dann beschwichtigt werden, wenn
sie ihre Seinsvollendung in Verbindung mit dem Gegenstand, zu
welchem sie hingeordnet sind, erreicht haben.

Eine erschöpfende Erkenntnis (comprehensio) ist bezüglich der

allerwenigsten Gegenstände möglich. Wir müssen dies auch in bezug
auf die Natur betonen. Nur in allgemeinen Zügen vermögen wir sie

auszudrücken. Deshalb ist die Leistungsfähigkeit der Natur in ihrer

ganzen Reichweite der menschlichen Erkenntnis unzulänglich. Schematisch

und in großen Zügen können wir sie darstellen, aber von der

Erfassung ihrer ganzen Tragweite bleiben wir immer fern. Dazu kommt
noch, daß die einzelnen Wissenszweige die Leistungsfähigkeit der Natur
in ihren Erkenntnismitteln auszudrücken suchen. Dies führt zu
manchen Unzukömmlichkeiten. Selbst die sinnenhafte Natur kann in
den Formeln der Mechanik, Physik oder der Chemie nicht restlos
ausgedrückt werden. Nur einzelne Teilsichten kommen auf diese Weise

zum Vorschein ; die Einfügung der einzelnen Natur in die Gesamtheit
der Naturdinge, insbesondere aber die Verbindung mit ihrem Prinzip
bleibt verborgen. Hieraus erklärt sich, daß, wenn es sich um die

Bestimmung der Reichweite des Natureinflusses handelt, die Meinungen
sehr stark auseinandergehen.

Man kann die Natur auch als Prinzip der samenhaften Begründung
der gesamten Leistungsfähigkeit eines Dinges beschreiben. In diesem

Sinne sprechen wir von den rationes seminales, die in der Natur niedergelegt

sind und durch sie zur Reife gebracht werden. Die Leistungsfähigkeit

ist aber nicht bloß in den wirklichen Kräften der Natur,
sondern auch in den verschiedenen Möglichkeiten vorgebildet und
gelangt als solche zum Ausdruck. Dies nennen wir die Potentialität



68 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

eines Dinges, worunter die potentia activa et passiva zu verstehen ist.
Die Reichweite derselben kann nicht absolut, aus der Analyse des

Dinges allein bestimmt werden. Bei der Natur, die wir momentan vor
Augen halten, handelt es sich um Dinge, die bei ihrer vollen substan-
tialen Unabhängigkeit aufeinander angewiesen sind und in
gegenseitiger Beeinflussung ihr eigenes Wohl sicherstellen. Aus diesem Grunde
kann ein richtiges Urteil über die Reichweite der potentia activa et
passiva nur dann gebildet werden, wenn das einzelne Ding in die
Gesamtheit der Naturgegebenheiten eingefügt und in einer solchen

Synthese betrachtet wird. Aus diesem Grunde sprechen wir von der
Natur im zweifachen Sinne. Zunächst verstehen wir darunter die
einzelnen Dinge, die sowohl in ihrer Substanz, als auch in ihren akzidentellen

Erscheinungen von einem inneren Prinzip beherrscht und auf
bestimmte Ziele hingeordnet werden. Aber auch die Gesamtheit
derselben wird Natur genannt, wobei der Name zunächst kollektiv ist,
die gleiche innere Einrichtung der einzelnen Glieder aber vorausgesetzt
wird. Natur ist demnach die Gesamtheit jener Dinge, deren Dynamik
von einem inneren Prinzip bedingt und geleitet wird und die in ihrer
Tätigkeit aufeinander angewiesen, darin in verschiedenen Graden und
Weisen voneinander abhängig sind. In dieser Hinsicht ist uns als nächster
Gegenstand das sinnenhafte Sein gegeben. Wenn wir daher von der
Natur im angegebenen Sinne hören, denken wir vorerst an dieses
Seiende. Die Gleichartigkeit der einzelnen Glieder der Natur in diesem
Sinne ist an die Zusammensetzung aus Materie und Form gebunden,
wodurch die Leistungsfähigkeit der sinnenhaften Natur und die samenhafte

Begründung ihrer Wirkungen eine ganz eigene Färbung erhält.
Der actus, die Form vermag ihre Wirkkraft ohne die Materie nicht zu
entwickeln. Deshalb muß die Leistungsfähigkeit der Natur nach den
Möglichkeiten bestimmt werden, die die Materie mit sich bringt. Die
Scholastik hat den Grundsatz nicht umsonst aufgestellt : forma educitur
de potentialitate materiae, wodurch nicht bloß die substantiellen
Veränderungen umschrieben werden, sondern überhaupt jede Verwirklichung.

Wenn wir daher in dieser kollektiv gefaßten Natur die samenhafte

Begründung der Naturereignisse suchen, so müssen wir die Materie
unbedingt zu den Prinzipien der Verwirklichungsmöglichkeit rechnen.
Hieraus ergibt sich ein Weltbild, dessen Großartigkeit von Thomas
I 115, 2 angedeutet wird : Utrum in materia corporali sint aliquae
rationes seminales — lautet sein Problem, bei dessen Lösung wir von



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 69

der thomistischen Auffassung der Universalien vollends unterrichtet
werden. Ein anderer hätte vielleicht die Frage nicht so gestellt. Woher
kommt es, daß in der sinnenhaften Natur die größte Konstanz herrscht
Dies interessiert uns in erster Linie und wir würden die Frage
wahrscheinlich in diesem Sinne stellen. Thomas geht gleich auf den Grund
und fragt : gibt es in der Natur eine Herrschaft der planmäßig denkenden

und ordnenden Vernunft Hat sie ihre Absichten in dieselbe hineingelegt,

so daß sie nur im Rahmen der ausgesäten Ideen (rationes
séminales) wirksam sein und zu ihrem Ziele gelangen kann In großartiger
Synthese zeigt Thomas im genannten Artikel, wie er sich den

Zusammenhang der Universalien in verschiedener Fassung vorstellt, wie
dadurch die Beständigkeit, Notwendigkeit und Gleichheit in der Natur
zustande kommt und auch in den geschaffenen, zweiten Ursachen
abgebildet und sichergestellt wird. Das universale in repraesentando ist
die eine ungeteilte Idee Gottes mit ihren termini connotati, den rationes
aeternae. Das universale in causando ist die Allmacht Gottes, die im
Willensbeschluß das Urbild der geschöpflichen Wirklichkeit ist L Dies

wird im sinnenhaften Sein abgebildet, so daß dasselbe nicht bloß Träger
der Ideen, sondern zugleich Werkzeug der treibenden Kräfte ist, welche
die Beschlüsse Gottes unfehlbar ausführen. Es steht infolgedessen in
der Potentialität der Gesamtnatur ein universale in causando vor uns,
welches allerdings nicht als höchste Instanz und in eigener Kraft so

genannt wird, aber in seinem mitgeteilten Seins- und Kraftgehalt allen

Forderungen einer solchen Allgemeinheit entspricht. Die absolute, für
sich betrachtete Potentialität der einzelnen Glieder mit der beziehungsweisen

Bestimmung des Einflusses von Seiten der Gesamtheit bürgt
vollständig für die Beständigkeit der Wirkungen, für die Konstanz der
Naturereignisse.

Stellen wir das einzelne Ding in diesem Zusammenhang der
gesamten Natur ein, so erhalten wir folgende Gesichtspunkte zur
Beurteilung der Natürlichkeit der Wirkungen und der Naturereignisse.
Alles, was irgendwie auf ein inneres Prinzip als auf seine Wirkursache

zurückzuführen ist, heißt einfachhin natürlich (naturale in se). In dieser

Eigenschaft verbleibt die Wirkung, solange sie zwar unter einem
äußeren Einfluß hervorgebracht wird, aber den Forderungen des inneren

Prinzips durchaus entspricht, dieselben weder übersteigt, noch unter
ihnen bleibt. Es wird also vorausgesetzt, daß hierbei reine Naturkräfte

1 I 15, 3.



70 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

tätig sind, die die potentiell gegebenen Forderungen des Dinges
verwirklichen. Ist die Wirkung in dem positiven Anlagen (potentia activa
et passiva) des Dinges so vorgebildet, daß bei der Verwirklichung
diese allein zum Vorschein kommen, so sprechen wir in einem ganz
engen Sinne von Natürlichkeit (connaturalitas). Zur Charakteristik
derselben gehört, daß zwischen dem Prinzip und seiner Wirkung einerseits
volle Angemessenheit besteht, anderseits aber die Wirkung ganz aus
innerer Neigung hervorgeht. Es öffnen sich gleichsam die Schleusen

der Natur und die Wirkung erscheint als eine Erfüllung und ein Abbild
der Natursehnsucht h Bei den einfachhin natürlichen Ereignissen
kommt hauptsächlich die Potentialität des Dinges in Betracht, bei
deren Ordnung und Überwindung erhebliche Schwierigkeiten und
Hindernisse auftreten können. Daher ist die einfachhin natürliche
Tätigkeit noch voller Hemmungen, die eventuell auch auf die Gestaltung

der Wirkung ihren Einfluß ausüben. Bei der qualifizierten
Natürlichkeit (naturale quoad substantiam et quoad modalitates) spielen auch

2 Daher ist die Natürlichkeit in diesem Sinne Vorbild auch des künstlichen

Strebens auf dem Geistesgebiet. Die höheren Fähigkeiten des Menschen und
jene, die ihnen direkt untergeordnet sind, können in verschiedener Ausdehnung
naturhaft tätig sein. Im Bereiche dieser Objekte ist ihre Wirksamkeit von einer
besonderen Leichtigkeit begleitet und sie finden in der Verbindung mit den
entsprechenden Gegenständen ihre natürliche Seinsvollendung und die Erfüllung
ihres desiderium naturale. Letzteres aber nur unvollkommen und samenhaft, in
der Form einer aktuellen Treibkraft, die zur weiteren Tätigkeit reizt und als
Prinzip der gänzlichen Seinsvollendung auftritt. Ihre weitere Betätigung ist mit
Mühe und Qual verbunden, die nur dann aufhört, wenn Prinzipien erworben
werden, die auch die weitere Wirksamkeit leicht gestalten und als Ausdruck und
Erfüllung der ursprünglichen Begierde erscheinen. Diese Prinzipien nennen wir
seelische Fertigkeiten, habitus, deren Aufgabe es ist, die angeborene Naturneigung
in einer bestimmten Richtung wirksam zu gestalten und das innere Prinzip zu
naturhafter Tätigkeit zu befähigen. Etwas ähnliches finden wir auch auf dem
übernatürlichen Gebiet. Der Glaube wird dem Verstände nach Art eines Habitus
verliehen. Er ist aber die erste, grundlegende Vervollkommnung desselben. In
ihm kommt das « Darben Gottes », die unstillbare Begierde des Menschen nach
Gott zum Ausdruck, zu dessen Befriedigung und Stillung weitere übernatürliche
Kräfte notwendig sind. Der Glaube geht neigungshaft vor, für sich betrachtet
stößt er aber auf Schwierigkeiten, die seine Wirksamkeit erschweren und das

Neigungshafte in den Hintergrund stellen. Dies wird durch die Gaben des Heiligen
Geistes geheilt, die den Glauben so umgeben und ergänzen, daß seine Betätigung
leicht und genußvoll vor sich geht, und Prinzip und Gegenstand einander völlig
angepaßt und auf dem gleichen Niveau zu stehen scheinen. Der Gläubige, als
Person ein natürlicher Bestand, bewegt sich mit dieser Ausrüstung auf dem Gebiet
der Übernatur so, als wenn sie gar nicht über seiner Fassungskraft stehen würde.
Über den Vorgang dieser Vernatürlichung vgl. des Verf. « La sintesi scientifica
di San Tommaso d'Aquino », p. 462 segu.



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 71

andere Prinzipien mit, die nicht angeboren sind, aber in der Natur
wurzeln und ihr naturhaft zugefügt werden. Prinzip und Wirkung
stehen auf der gleichen Höhe, so daß sie weder durch Kraftmangel,
noch durch andere Schwierigkeiten voneinander getrennt erscheinen.

In beiden Fällen wird die einzelne Natur so in die Gesamtheit der

übrigen Naturkräfte hineingestellt, daß sie in vollem Einklang mit
ihren Forderungen auf sie einwirken und die Geltendmachung der
inneren Prinzipien keineswegs hindern. Aus diesem Grunde kann man
diese beiden Gruppen der Natürlichkeit naturale per se nennen.

Demgegenüber steht das naturale per accidens, das man auch

praeternaturale nennt. Findet sich in den positiven Anlagen des Dinges
die Voraussetzung der Wirkung nicht, so ist die Ursache im Einfluß
der äußeren Naturkräfte zu suchen. So kann ein Ereignis eintreten,
welches entweder über den positiven Forderungen der einzelnen Natur
steht, oder unter denselben bleibt. Hier wirkt jede Kraft allerdings
ihren natürlichen Gegebenheiten gemäß, wird aber hierin durch andere

Kräfte gehoben oder gehindert. Deshalb ist die Wirkung nicht ein-
fachhin natürlich, sondern nur in beschränktem Sinne, insofern nämlich
hierbei nur Naturkräfte tätig sind und das Ereignis ganz innerhalb der

Naturgrenzen bleibt, für dasselbe nur Energien des sinnenhaften Seins

verantwortlich sind. Da aber dies nicht beabsichtigt (per se) ist und
bloß aus einer zufälligen Begegnung der Kräfte zu erklären ist, haben
wir hier Erscheinungen vor uns, die per accidens naturalia genannt
werden müssen 1.

In dieser Fassung ist das Natürliche dem Unnatürlichen entgegengesetzt.

Es spielt hierbei die positive Potentialität der Dinge keine
Rolle. Sie wird nur unterdrückt und die Gewalt der äußeren rohen
Kräfte wirkt zerrüttend und zerstörend.

Die Leistungsfähigkeit der Natur wird von den Einzel
Wissenschaften erfaßt und bestimmt. Diese in Normen zusammengesetzt und

1 Die verschiedenen Wesenszüge des Natürlichen innerhalb der Grenzen der
reinen Naturkräfte können wir folgendermaßen darstellen :

simpliciter : ex principiis I in se : quoad substantiam tantum.
per se, intra limites poten- J

tialitatis positivae influen-j quoad substantiam et quoad modali-
tibus Itates : connaturale.

| producendo effectus supra exigentias posi-
sec quid * ex principiis per 11i vas naturae praeternaturalia occulta,
accidens confluentibus j producendo effectus infra exigentias posi-

Itivas : praeternaturalia monstruosa.



72 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

ausgedrückt, stellt das Naturgesetz vor. Aus der Hinordnung der Dinge
auf dasselbe entsteht die Naturordnung ; ihr Sein und ihre Tätigkeit
in dessen Rahmen bezeichnet den ordo naturalis. Bestandteile derselben
sind das sinnenhafte Sein (ens mobile) mit den an die Materie gebundenen
Wirkkräften, deren Gesamtheit als rationes seminales, samenhaft
begründete Energien der Natur, bekannt ist. Dies ist die im engsten
Sinne gefaßte Natur: a) das Einzel-Ding, welches aus Materie und
Form zusammengesetzt ist und das Prinzip seiner Dynamik als innerlich

konstitutives Element in sich trägt ; b) die Gesamtheit solcher

Dinge, sofern sie aufeinander einwirken können und so eine relative
Einheit bilden x. Das Ordnungsprinzip wird man leicht im allgemeinen
Wohl der Natur finden. Man versteht darunter entweder etwas, was
aus dem gemeinsamen Streben und Zusammenwirken der Naturkräfte
horvorgebracht wird, oder ein Gut, aus welchem sie schöpfen und auf
diese Weise die einzelnen Glieder ihr eigenes Wohl sicherstellen. In
beiden Fällen muß das Ordnungsprinzip etwas Überweltliches sein.
Die Natur, von der wir reden, begründet sich dem Sein nach nicht,
noch weniger können wir in ihr den letzten Grund ihres Wohlseins und
ihrer Ordnung finden. « Ordnen » setzt eine geistige Tätigkeit voraus,
die der sinnenhaften Natur als solcher nicht zukommt. Die Beschränkung

durch und auf die Materie schließt dies aus, so daß wir aus der
Seinsanalyse der Natur zum Schlüsse gelangen müssen : sie ist nicht
geistig und ordnend tätig, sondern bloß Trägerin einer Ordnung, die
in ihre Kräfte hineingetragen wurde, unter deren Druck jenes allgemeine
Wohl aufgebaut und erreicht wird, von dem wir gesprochen haben,
oder aus dem die einzelnen Glieder die Sicherstellung ihres eigenen
Wohles schöpfen 2.

1 Zum Begriff der Ordnung gehört eine Vielheit von Dingen, die einander
nebengeordnet sind und in keinem Zusammenhang stehen : causa materialis ordinis.
Es gehört dazu ferner ein Ordnungsprinzip, auf welches jedes Glied der Vielheit
bezogen wird. Hieraus entsteht eine Unterordnung derselben unter diesem gemeinsamen

Prinzip. Was auf dasselbe nicht bezogen wird, steht außerhalb der Ordnung,
was aber sich ihm unterstellt, tritt in eine relative Einheit ein : forma rerum arte-
factarum est ordo, die Form ist die Beziehung zum Ordnungsprinzip.

2 In diesem Sinne kann Thomas I 103, 2 sagen, daß das Ziel der Natur die
Verwirklichung eines außer ihr und über ihr stehenden Guten ist. Dies ist der
Weltplan Gottes, der in allen einzelnen Zügen verwirklicht werden muß, damit
das innere Wohl der Ganzheit und der einzelnen Glieder erreicht wird. Der
Bestand der Natur, wie auch die Entwicklung ihrer Kräfte in Hervorbringung
entsprechender Erscheinungen ist das allgemeine Wohl, welches die ordnende
Vernunft Gottes beabsichtigt, auf welches sie die Naturkräfte und das gesamte
Naturgeschehen eingestellt hat.



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 73

Hiermit sind wir bei einem sehr charakteristischen Zug der Natur
angelangt. Ihre Zusammensetzung beschränkt sich nicht auf die aus
Materie und Form, sondern geht auch in den metaphysischen Bereich
über : sie ist zusammengesetzt aus Sosein und Sein, aus Wesenheit und
Dasein. Sie ist ein Seiendes durch Teilnahme, esse per participationem,
welches nur in Beziehung zum Ansichseienden, zum esse per se sub-

sistens, richtig gewertet werden kann. Dieses seinshafte Merkmal der
Natur bringt es mit sich, daß nicht bloß die gesamte Einrichtung,
ihre aktive und passive Potentialität von außen her stammt, sondern

auch, daß sie bei der Bestimmung ihrer Leistungsfähigkeit auch mit
dem esse per se subsistens verglichen werden muß. Diesen Einfluß
beschreibt Thomas III Pot. 7, wo Gott in großartigen Zügen als auctor

naturae aufgezeigt wird. Wie im Sein der Natur nichts aufzuweisen

ist, was nicht in Gott seinen Urheber hätte, so ist auch in ihrer Dynamik
keine Erscheinung, die unabhängig von Gott auftreten könnte. Es

wird unter diesem Einfluß (in Unterordnung unter den Erstbeweger
und Allenker) die selbständige Ursächlichkeit der Natur gewahrt. Es

wird hierdurch in die Natur keine fremde Ursächlichkeit hineingetragen,
auch nicht etwas, was die partikulären, der Naturphilosophie
untergeordneten Wissenschaften beachten, in ihre Kausalkomplexe und
-berechnungen aufnehmen müßten. Hier ist Gott nur als oberstes

Verwirklichungs-Prinzip der Natur und ihrer Dynamik tätig und
verleiht weder neue Energien, noch neue, in der Natur samenhaft nicht
schon vorhandene Möglichkeiten.

Aber auch eine weitere Beziehung des esse participatum zum
esse per se subsistens muß in Betracht gezogen werden. Die
Seinsmajestät Gottes erstreckt sich auf Möglichkeiten, die zwar im sinnenhaften

Sein nicht gegeben sind, aber im Bereich des esse participatum
noch verwirklicht werden können. Solange die positiven Kräfte einer

geschaffenen übersinnlichen Welt im sinnenhaften Sein wirken, ist dieses

Wirken und sein Ergebnis natürlich, da sie die vorhandenen Energien
höchstens zu einigen außerordentlichen okkulten Wirkungen (praeter-
naturalia occulta) benützen können. Gottes Macht erstreckt sich weiter.
In ihr hat die Natur Bestand, von ihr hängt sie in ihrer inneren Gestaltung

ab, so daß der Eingriff Gottes, sei es in den Naturlauf und dessen

Zielstrebigkeit, sei es in die innere Gestaltung der Naturdinge, keine gewaltsame,

unnatürliche Beeinflussung oder Einmischung bedeutet, sondern durchaus

naturgemäß genannt werden muß. Alles, was auf einen solchen Eingriff
Gottes zurückgeführt werden muß, heißt übernatürlich (supernaturale).



74 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

Wir haben somit das Übernatürliche im zweifachen Sinne kennengelernt

: a) ein kraft seiner inneren Beschaffenheit über der gesamten
Natur stehendes Wesen, das esse per se subsistens ; h) in die Natur
eingebaute Gegebenheiten, oder auch solche Erscheinungen, die
werkzeuglich durch die Natur, aber über ihre Leistungsfähigkeit und
Zielstrebigkeit hinaus, unabhängig von den Naturgesetzen, hervorgebracht
werden. Die Erhabenheit über die Natur im Sein und in der Dynamik
ist das charakteristische Merkmal der Übernatur.

Die Natur kann infolgedessen im Gegensatz zur Übernatur betrachtet
und beschrieben werden L Unter Natur verstehen wir die aus Potenz

1 Ein anderer Gegensatz des Natürlichen ist das Freiwillige, das aus der
Selbstbestimmung hervorgeht. Für die Natur ist charakteristisch die Notwendigkeit.

Prinzip und Wirkung sind zu einander proportioniert, gleichgestellt. Die
Wirkung erschöpft die Potentialität des Prinzips, so daß ihr Verhältnis in
endlichen, klar umschriebenen Proportionen ausgedrückt werden kann. Das Prinzip
ist von innen aus zur Hervorbringung der Wirkung so bestimmt, daß es zu
einer anderen Tätigkeit keine Potentialität besitzt. Sowohl vor der Tätigkeit
(in actu primo) als auch im Moment der Verwirklichung (in actu secundo) ist
die Proportionf. Ganz anders bei dem freien Prinzip. Die Potentialität des
Willens ist unendlich, da er naturhaft auf das Gute als solches (bonum in
communi), also nicht auf eine bestimmte Gattung desselben hingeordnet ist. Nur
im Ansichguten (bonum per essentiam) kann der Wille die Seinsvollendung so
erhalten, daß in ihm keine Potentialität, keine Strebe- und Bewegungs-Möglichkeit

mehr vorhanden ist. Das bonum in communi, ein Gegenpart des ens in
communi, ist unendlich infolge seiner Unbestimmtheit, ist ein Symbol der
Leistungsfähigkeit des Willens in dem Sinne, daß er überallhin sich neigen kann,
wo das Merkmal des Guten aufleuchtet. Die Proportion derselben kann folgendermaßen

ausgedrückt werden : f§. Der Wille handelt in Gegenwart des allgemeinen
Guten notwendig. Dasselbe ist in bezug auf das Ansichgute zu sagen. Alle
anderen Gegenstände sind endlich, vermögen also die Reichweite der
Willensfähigkeit nicht zu umfassen und den Willen selbst einseitig zu bestimmen. Das
Verhältnis der Potentialität des Willens in diesen Gegenständen ist Diese
Proportion bleibt auch im Moment der tatsächlichen Willensbestimmung, so daß
neben dem actus secundus noch eine Potenz zum Gegenteil oder zu anderen
endlichen Gegenständen verbleibt. Dies ist nicht bloß eine logische, sondern eine
reale, in der Natur des Willens begründete Möglichkeit. Der richtige Sinn der
thomistischen Unterscheidung zwischen sensus compositus et divisus muß diesen
Überlegungen entnommen werden. Der sensus divisus berücksichtigt die
verbleibende reale Potentialität des in actu secundo bestimmten Willens : der Wille
ist frei, weil er über den Gegenstand so erhaben ist, daß er seine Potentialität nicht
ganz zu verwirklichen und seine Seinsvollendung nicht zu erfüllen vermag. Bei der
notwendigen Tätigkeit verbleibt eine potentia ad oppositum nicht, so daß wir
von der Möglichkeit einer gegenteiligen Bestimmung nicht einmal in sensu diviso
sprechen können. Beim sensus compositus müssen wir die Wirkkraft der
Willensbestimmung beachten. Der Wille hat sich aus eigenem Antrieb, also freiwillig,
in einer Richtung gebunden. Die Willensenergie ist nicht zusammengesetzt, so



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 75

und Akt zusammengesetzten Dinge, deren Dynamik auch nach diesen

Gesichtspunkten gestaltet ist und so beurteilt werden muß. Das oberste

Gesetz, welches die Natur im Sein und in der Tätigkeit beherrscht,
ist jenes der Gebundenheit an Potenz und Akt. Es kann dies sowohl
in den einzelnen Naturdingen, wie auch in den verschiedenen Arten
derselben in mannigfacher Form und Abstufung zum Vorschein kommen,

aber überall dringt die Stimme mit der gleichen Notwendigkeit

durch : im Sein die innere Znsammensetzung aus den genannten

Prinzipien, in der Tätigkeit aber die Seinsvollendung und -Verwirklichung

auf dem Wege des Überganges aus der Potenz in den Akt, von der
Möglichkeit in die Wirklichkeit. In bezug auf die Wesenheit ist das Naturding

eine beschränkte Gegebenheit : nur einen kleinen Teil der Realität

vermag es sich eigen zu nennen. Dieselbe Beschränktheit kennzeichnet
die Dynamik. Das einzelne Ding wie die gesamte Natur ist im Besitze

von Kräften, die die größte Gebundenheit aufweisen. Ihre Reichweite
ist gering, weil ihre Energien sich nach dem beschränkten Seinsgehalt
der Substanz richten, in ihrer Zusammenwirkung aber einer

Notwendigkeit unterliegen, der sie einerseits nicht widerstehen können,
andererseits aber hierin auch von dem Zufall beherrscht werden und
die Absichten der Natur oft vereiteln h

daß man sagen könnte, bei dem freien Entschluß sei ein Teil gebunden, der andere
frei geblieben. Sie ist auf den Entschluß hingeordnet und hierin ist ihre Wirkung
ungeteilt. Der Entschluß ist die Seinsvollendung des Willens, ähnlich wie die Idee
jene des Verstandes. Beide sind gestaltende Prinzipien einer unendlichen Poten-
tialität. So ist die ganze Willenskraft im Entschluß gebunden, so daß der Wille
nicht imstande ist, zugleich mit dem gefaßten Beschluß eine andere Willensentscheidung

in bezug auf denselben Gegenstand als Wirklichkeit mit der tatsächlichen

Bestimmung zu verbinden. Die Handlung ist frei, der Wille aber untersteht
einer freiwillig gewählten Notwendigkeit, die man nécessitas consequentiae nennt.
Der sensus compositus ist demnach einer Seinsnotwendigkeit entnommen, die im
Widerspruchsprinzip ausgesprochen wird : Sein und Nicht-Sein, als kontradiktorische

oder konträre Gegensätze, können in demselben Träger nicht zugleich
vorhanden sein, wie auch eine Potenz nicht zugleich von zwei Formen gestaltet
sein kann.

In dieser Gegenüberstellung natürlich naturbestimmt, angeboren,
freiwillig naturgemäß aus Selbstbestimmung.

1 Die Tätigkeit der sinnenhaften Natur beschreibt Thomas I 115. Er kennt
neben den Energien der einzelnen Dinge den sog. motus universalis, dessen Subjekt
er in den Himmelskörpern erblickt. Die Reichweite desselben ist allgemein,
erstreckt sich auf alle Wirkungen der Natur, deren Bestimmungen aber in den
nächsten Ursachen zu suchen sind (a. 3 ad 3). Die unter dem motus universalis
zusammengefaßten Kräfte sind analoge Ursachen, d. h. die Verähnlichung der
Wirkung mit ihnen geschieht nicht auf dem gleichen Niveau, sondern bleibt unter



76 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

Das ganze Naturgeschehen ist in der Vorsehung bestimmt und
in seinem letzten Grunde abgebildet. In die Wirklichkeitsnähe wird
sie durch das Schicksal (fatum) gebracht, das ja nichts anderes ist, als

die Abbildung der Vorsehung in den geschaffenen, zur Verwirklichung
hingeordneten und bestimmten Mittelursachen x. Wenn wir demnach
ein ganz charakteristisches Merkmal der Natur angeben wollen, so

können wir sagen : natürlich ist, was dem Schicksal unterworfen ist.
Hiermit bezeichnen wir nur mit anderen Worten die von Gott in die

geschaffenen Dinge gelegten, geordneten rationes seminales.

Die weiteren Eigenschaften und Auffassungen der Natur (res

naturalis, naturale) können in der folgenden Übersicht dargestellt
werden :

demselben. Gleichstellung (univocatio) ist nur zwischen Wirkung und nächstem
Prinzip festzustellen. In dieser Sicht können sie mit dem Einfluß Gottes verglichen
werden (ib.). Die durch den Beschluß Gottes bestimmte Allmacht Gottes ist der
letzte Grund der tatsächlichen rationes aeternae ; der unter dem Namen des motus
universalis zusammengefaßte Energie-Komplex ist der Träger der rationes seminales

naturae. Die rationes aeternae finden ihre allbewegende Verwirklichung in
ihm, und aus ihm fließt die Wirkkraft in die Natur-Dinge, die durch dieselben
aus dem Zustand der Trägheit in den der nächsten Wirkkraft übergehen. Hierbei
wird nur der in allgemeinen Grundsatz des Aquinaten zu seinem Rechte verholfen,
daß die göttliche Weltregierung zur Verwirklichung ihrer Pläne bei aller Unmittelbarkeit

doch Werkzeuge benützt (I 103, 6). Die Wirkweise des motus universalis
ist indessen nicht vollends notwendig. In den Plänen Gottes ist alles beabsichtigt.
Dort ist kein Zufall. Alles geschieht per se, was aber mit Rücksicht auf die Naturkräfte

nicht gesagt werden kann. Es kann fehlen an der inneren Anlage der
einzelnen Natur-Dinge, aber auch bei den übrigen mitwirkenden Prinzipien, so
daß statt der, nach der Einstellung der Natur, an sich (per se) beabsichtigten
Wirkung eine andere (per accidens, praeternaturale) eintritt. Im Weltplan Gottes
hat sie ihre beabsichtigte Bedeutung, aber im Vergleich zur Natur ist sie zufällig
(I 115, 6).

1 I 116, 1-2.



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 77

Conspectus diversorum modorum, sec. quos naturale dicitur

esse :
in ordine
statico

Naturale :
cuius princi
pium est
intra; quod est
sec. inclina-
tionem

ut est actus
primus : actus
essentiae limi-
tatus ; princi-
pium motus et
quietis limita-

^ tum

ut est actus se-
cundus

ran : m
ordine dyna-
mico

in ordine co-
gnoscibilitatis

simpliciter : principium motus et
quietis sec. leges mechanicas, phy-
sicas et chimicas : vestigia Dei.

sec. quid : principium motus et
quietis sec. leges spiritus : simili-
tudo Dei per modum imaginis
creationis.

existentiae : quod habet esse par-
ticipatum, i. e. compositum ex
essentia et existentia.

physicus : quod
habet subsistentiam
limitatam et pro-
portionatam suae

subsistentiae essentiae.
moral-is : quod
habet dignitatem
intra limites naturae
conferibilem.

ex parte subiecti : ad quod cog-
noscendum inclinât et sese ex-
tendit virtus proportionata na-
tiva subiecti.

ex parte medii : quod per medium
proportionatum alicui naturae
cognosci potest.

quoad
efjßcientiam

in ordine agi-
bilitatis

actione transeunte :
diversae artes.

actione immanente :
actiones humanae
productae sec. pu-
ram legem
naturalem vel positivam
humanam.

quoad finalitatem : qualiscumque
ordinatio ad finem intra limites
naturae possibilem.

Es ist demnach weder in der inneren Konstitution, noch in den

äußeren ursächlichen Erscheinungen der Natur etwas vorhanden, was
über die Grenzen der rationes seminales hinausginge. Die
Verwirklichungsmöglichkeit der sinnenhaften Natur ist in der Formel
umschrieben : forma educitur de potentia materiae. Hierdurch wird die
Materie nicht als positives Prinzip der Wirklichkeit bezeichnet, als

wenn in ihrem Schöße die Naturdinge in sich enthalten wären. Es



78 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

werden hier die Grenzen der Verwirklichungsmöglichkeit zunächst nur
negativ bestimmt : die Natur im engeren Sinne (als sinnenhaftes Sein)
kann nur in Vereinigung mit der Materie hervorgebracht werden und
Bestand haben. Was sich mit ihr nicht verträgt, gehört nicht zur Natur.
Dasselbe ist zu sagen, wenn wir die Natur im weiteren Sinne betrachten.
Sie kann demnach beschrieben werden : Natur ist jedes Wesen, zu
dessen inneren konstitutiven Prinzipien die Potenz gehört. Was innerhalb
dieser Grenzen verwirklicht werden kann, ist natürlich. Die Dynamik
richtet sich nach den genannten Prinzipien. Wo also die Bindung an
die Materie aufhört, beginnt eine höhere Ordnung, die des Geistes 1.

Wo aber auch das Gesetz und die beschränkende Herrschaft der Potenz

aufhört, dort können wir nicht mehr von Natur sprechen2. Hier
beginnt die Übernatur. Das absolut an sich (per essentiam)
Übernatürliche ist über das Gesetz der Potentialität einfachhin erhaben,

jenes durch Teilnahme (per participationem) aber in verschiedenen
Graden. Die Erhabenheit über das Schicksal ist dem Ansich-Über-
natürlichen eigen, weil es die Ursache desselben ist. Die anderen

übernatürlichen Gegebenheiten sind von ihm frei, sofern ihre
Entstehung und ihr Bestand nicht an die dem Fatum unterworfene Natur
gebunden ist. Thomas beschreibt dies folgendermaßen : Quaecumque
causis secundis subduntur, ea subduntur et fato. Si quae vero sunt,
quae immediate a Deo hunt, cum non subdantur secundis causis, non
subduntur fato, sicut creatio rerum, glorificatio spiritualium substan-
tiarum et alia huiusmodi 3. Wo also die Natur als selbständige Ursache
wirkt, dort herrscht das Schicksal und die Naturordnung, wo aber dies
nicht der Fall ist, reden wir von der Übernatur.

[Fortsetzung folgt.)

1 Deshalb sagen wir, daß die Seele nicht einmal in ihrer Verbindung mit
dem Leib einfachhin zur sinnenhaften Natur gehört, weil sie nicht vollständig
dem Gesetz der Materie unterworfen ist. Sie reicht hinein in den Bereich der
Naturordnung des Geistes.

2 Natur als Wesenheit und als inneres Prinzip der Dynamik besteht auch
in der Übernatur. Hierin ist kein Gegensatz zwischen beiden Ordnungen zu finden,
sondern nur in bezug auf die konstitutiven Prinzipien.

3 I 116, 4.


	Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

