Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie
Autor: Horvéath, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762201

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie

Von Dr. Alexander M. HORVATH O. P.

1. AnschluB der Theologie an das Wissen Gottes

Die Theologie ist Offenbarungswissenschaft. Ihre Prinzipien schopft
sie aus der iibernatiirlichen Offenbarung. Sie scheinen in sich ihr nicht
auf, sie konnen nicht bewiesen, aus natiirlichen Erkenntnismitteln
nicht abgeleitet, nicht auf sie zuriickgefiihrt werden. Nur Gott und
den seligen Geistern sind sie in sich, in ihrer ureigenen Wahrheit bekannt
und Gegenstand des Wissens. Aus diesem Grunde nennt man die
Theologie eine dem Wissen Gottes angegliederte Wissenschaft, scientia
subalternata scientiae Dei et beatorum . Daraus folgt, daB, wenn die
Theologie als Wissenschaft sich behaupten will, sie ihre Sitze auf die
geoffenbarten Prinzipien so zurtickfiihren muB, daB hierbei nicht blo8
keine Liicke aufzuweisen ist, sondern der nicht unterbrochene Zu-
sammenhang aufleuchtet. Dabei darf sie indessen nicht stehen bleiben.
Sie mull weiters ihre Prinzipien auf das Wissen Gottes zuriickfiihren
und nachweisen, daB sie von dort stammen und daselbst Gegenstand
eines sicheren, unfehlbaren Wissens sind.

Dieser Aufstieg zum Wissen Gottes gehort zu den wichtigsten und
schwersten Aufgaben der Theologie, da es nicht maoglich ist, das Wissen
Gottes in sich aufzuzeigen oder thwm sich auch nur zu mdhern. Nur in
der Autoritit Gottes, also in einem duBeren, d. h. den Gegenstand nicht
in sich beleuchtendem Licht, erhellt der EinschluB der theologischen
Prinzipien im Wissen Gottes. Aus diesem Grunde miissen wir sagen,
daB die Theologie als reale Wissenschaft ginzlich von der Autoritit
Gottes abhingt. Jeder Beweis mull aus ihr geschopft werden oder auf
sie zuriickgefithrt werden. Das Schicksal der Theologie ist demnach
derart an die Autoritit Gottes gebunden, dall sie mit ihr steht oder
fallt. Fir den reinen Glauben gehért nach thomistischer Aufassung
die Autoritit Gottes als Gegenstand und als Motiv derart zur iiber-

111, 2



64 Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie

natiirlichen Ordnung, daB sie in natiirlichen Erkenntnismitteln nicht
aufscheinen kann. Sie leuchtet dem gliubigen Geist dhnlich organisch
auf, wie die ersten Erkenntnisprinzipien, die Urkenntnisse auf dem
Gebiet der Natur. Wie diese nicht aus anderen Angaben abgeleitet
werden, sondern blo8 im eigenen Licht leuchten und das ganze Gebiet
der natiirlichen Erkenntnis beherrschen, so auch die Autoritit Gottes.
Kein Prinzip oder Erkenntnismittel ist aufzuweisen, von dem sie ihr
Licht empfangen und in dem sie aufscheinen wiirde. Diese Selbst-
begriindung der ersten Prinzipien, wie auch der Autoritit Gottes
nennen wir organisches, selbstlitiges Aufleuchten. Die Urkenntnisse
nennt Thomas treffend instrumenta intellectus agentis!. Dasselbe
konnte man auch von der Autoritit Gottes sagen : est instrumentum
revelationis et fidei. Der ganze ProzeB8 der Vergegenstindlichung
hingt von ihr ab. Die Stoffverleihung ist auf sie zuriickzufiihren. Die
Gegenstinde des Glaubens aber besitzen keine andere objektive, den
Verstand bindende Kraft, als jene der Autoritit Gottes. Ratio cognos-
cendi in fide est sola Veritas prima 2.

1 X Verit. 13 ; XI Verit. 3. Instrumentum bedeutet hier Hilfsmittel, aber
keineswegs Werkzeug im eigentlichen Sinne, bei dem der selbstindige Einflufl
ganz aufhort. Der Sinn des Satzes ist, daB das natiirliche Verstandeslicht seine
erste Vergegenstindlichung in diesen Prinzipien erhilt, die zugleich ein symbo-
lischer Ausdruck seiner Leistungsfihigkeit sind. Als oberste, allgemeinste und das
ganze Gebiet der natiirlichen Erkenntnis umfassende Erkenntnismittel spielen sie
die wichtigste Rolle, sowohl in der Stoffverleihung als auch in der objektiven
Begriindung der Gegenstinde und in der daraus folgenden Seinsvollendung des
Verstandes.

2 II-IT 1, 1. Wie die Urkenntnisse die Leistungsfihigkeit des Verstandes
auf das sinnenhafte Sein beschrinken und die sicherste Anweisung geben, wo
der natiirlich erreichbare Erkenntnisstoff zu suchen ist, so auch die Autoritat
Gottes. Inhaltlich werden die Urkenntnisse im principium identitatis, contradic-
tionis usw. ausgedriickt, worin auch die Reichweite der Haftung fiir ihre Ver-
wendbarkeit (als ratio cognoscendi) enthalten ist. So ist es auch bei der Autoritit
Gottes. Der allererste Erweis derselben ist in der Uroffenbarung (in der Paulinischen
Formel Hebr. 11, 6) enthalten, wodurch die Reichweite der Offenbarung von
seiten des Gegenstandes bestimmt wird. Die Offenbarung der jetzigen Heils-
ordnung erstreckt sich nur auf das, was zur Belehrung der Menschheit iiber den
iibernatiirlichen Heilswillen Gottes notwendig erscheint. Hierdurch erhilt der
Gliubige einen kostbaren Fingerzeig, daf in allen Offenbarungswahrheiten, wie
auch in den von denselben abgeleiteten Sédtzen, dieser Heilswille immer aufleuchten
muB und in ihnen infolgedessen die Autoritit Gottes nur insofern aufleuchtet,
soweit die entsprechenden Sitze eine Botschaft des genannten Heilswillens dar-
stellen. Hiermit ist auch jene beschrinkte Reichweite der Autoritit Gottes
ausgedriickt, von welcher wir frither gesprochen haben : Gott haftet mit seiner
Autoritit nur fiir jene Wahrheiten, die von ihm tatsichlich geoffenbart wurden.
Als Kriterium der von ihm stammenden Wahrheiten hat er aber in der Pauli-



Der Mbglichkeitsbeweis in der Theologie 65

Fir die Wissenschaft geniigt indessen die so gefalte Autoritit
nicht. Sie muB in dieser Eigenschaft bei der Erfassung und Fest-
haltung der Prinzipien wirksam sein. Wenn es sich aber um die wissen-
schaftliche Zuriickfithrung der theologischen Sitze auf sie handelt,
dann muB die Autoritit Gottes Gegenstand der wissenschaftlichen
Erkenntnis sein. Wieder nicht in sich, weil dies die Erkenntnis des
Wesens Gottes voraussetzen wiirde, sondern in ihrer tatsdchlichen
Erscheinung, wie wir dies von den Geheimnissen der Gruppe 2 ! gesagt
haben. Fiir diese ist es aber bezeichnend, daB in ihre Vergegenstind-
lichung die Natur aufgenommen wird, d.h. daB die Mdglichkeit des
Gegenstandes [iir unsere Erkemninis auch von natiirlichen Mitteln ab-
héingt. Dal} hierbei die Natur werkzeuglich verwendet wird, haben wir
im vorhergehenden hinlidnglich betont und nachgewiesen. Aber das
Werkzeug ist nur dann und insoweit unselbstindig, als es unter dem
tatsichlichen EinfluB der hoheren Ursache steht. Es ist auch bekannt,
dafl es bei der Hervorbringung der Wirkung aus dem eigenen Kraft-
gehalt etwas beitrdgt, wenn auch nicht mit eigener Bestimmung und
Zielstrebigkeit. Immerhin muB aber das Werkzeug in sich bekannt
sein, wenn man seinen EinfluB auf die Wirkung sachlich bestimmen
will. So ist dies auch in bezug auf die Natur der Fall, von der wir
sagten, daB sie bei der tatsichlichen Aufhellung der Autoritit Gottes
eine werkzeugliche Rolle spielt 2. Man mull genau wissen, was die

nischen Formel seinen Heilswillen gegeben : Gott will durch die Offenbarung nicht
die menschliche Neugierde befriedigen, sondern nur dem vernunftbegabten Wesen
dasjenige anvertrauen, was zu dessen theoretischer und praktischer Erleuchtung
auf dem Wege des Heiles notwendig ist. In diesem Sinne wagen wir die Autoritit
Gottes ein instrumentum revelationis zu nennen.

! Vgl. Divus Thomas 26 (1948) 205-220, 251-270, 485-470: Das Geheimnis
und die natiivlichen Evrkenninismittel. Die nachstehenden Ausfiithrungen bilden
eine Fortsetzung der genannten Artikelserie.

2 Es liegt hier ein dhnliches Verhédltnis vor, wie bei dem Kausalbeweis fiir
das Dasein Gottes. Hier geht man auch von natiirlichen Gegebenheiten aus und
schlieBt auf das primum movens etc., ohne deren Annahme die Tatsachen nicht
zu erkliren sind. Nur beruht hier der ganze Vorgang auf einem direkten Beweis,
und der zu beweisende Gegenstand scheint in sich (wenn auch nicht nach ureigenen
Ziigen) auf. Auch bei dem Beweis der tatsidchlichen Erscheinung der Geheimnisse
gehen wir von natiirlichen Ereignissen aus. Aus ihrer Analyse scheint indessen
das Geheimnis nicht in sich, direkt auf, sondern das Vorhandensein von natiirlich
nicht bekannten und erklirlichen Tatsachen. Aus diesen schlieBen wir indirekt
auf die Geheimnisse als auf Gegenstinde, die mit den erwihnten Tatsachen,
nicht innerlich, auf Grund des gegenseitigen Wahrheitsgehaltes, sondern von
aullen her, in Verbindung stehen. Im ersten Fall leuchtet der zu beweisende
Gegenstand in Ahnlichkeiten auf, im zweiten aber nicht. Die Folgerung legt nur

Divus Thomas 5



66 Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie

Natur aus sich, aus eigenem Seinsgehalt und als selbstindige Ursache
zu leisten imstande ist. Hieraus kann man entnehmen, wie weit ihre
werkzeugliche Verwendung sich erstrecken kann.

Die Zuriickfithrung der theologischen Sitze auf das Wissen Gottes
schlieBt also ein zweifaches Problem in sich. 1. Das erste ist der theo-
logische und wissenschaftlich giiltige Nachweis der Autoritit Gottes ;
2. das zweite aber besteht in der Aufhellung der Rolle der Natur bei
der Ermoéglichung iibernatiirlicher Tatsachen. Wir wollen zunichst
die zweite Frage besprechen, da in ihr die Voraussetzungen des ersten
Problems enthalten sind.

2. Begriffsbestimmung der Natur.

Unter Natur verstehen wir das innere Prinzip der Titigkeit. Alles
was aus einer inneren Neigung hervorgeht und ihr entspricht, heiBt
natiirlich 1. Die Natur in dieser allgemeinen Fassung ist mit der Wesen-
heit identisch, obwohl beide einen verschiedenen Zug derselben be-

nahe: Behauptungen und Angaben, zu deren Gunsten solche natiirlich nicht erklir-
bare Tatsachen angefiithrt werden, miissen wahr sein. Ja, man muB noch weiter
gehen. Nicht einmal die Wirkkraft, die zur Erklirung dieser Tatsachen ange-
nommen werden muB, erscheint in solchen positiv und direkt darstellenden Ahn-
lichkeiten, wie im ersten Fall. Man sieht nur ein, daB3 sie nicht in Anlehnung
an die Naturgesetze wirksam ist und daB deren Energien als selbstindige Ursachen
bei der Hervorbringung der Wirkung nicht tatig sind. Blo wenn man evident
nachweisen kann, daB sie auch iiber das allgemeine Gesetz des geschaffenen Seins
(der Bindung an die Potentialitit) erhaben ist, gelangen wir zur wissenschaftlich
vollends begriindeten Annahme, daB sie nur eine KraftduBlerung Gottes sein kann,
da nur er allein, als esse per se subsistens, die genannte Erhabenheit besitzt. Dies
ist aber selten der Fall, da in den Tatsachen, eben weil sie sinnenhafte Gegeben-
heiten sind, die Natur mitspielt und auf ihre Moglichkeit einen Einflu ausiibt.
Den Grad dieses Einflusses wissenschaftlich zu bestimmen, ist sehr schwer. Aus
diesem Grunde wird selbst in der katholischen Theologie, die die Anfithrung dieser
Beweise vollends anerkennt und in ihnen mit der Kirche « certissima signa revela-
tionis » sieht, die Frage aufgeworfen : Ist es mdglich, zu einem wissenschaftlich
vorbehaltlos einwandfreien Beweis zu gelangen, oder muB man sich auch mit
einem niedrigeren Grad der GewiBheit zufriedenstellen ? Zu dieser Frage kann
man nur Stellung nehmen, wenn man genau bestimmt hat, welche Rolle die Natur
spielen kann bei der Moglichkeit solcher Tatsachen und bei der duBeren Erscheinung
des Ubernatiirlichen im allgemeinen.

1 Fir die weitere Ableitung des Namens vgl. IIT 2, 1. Man denkt dabei
an die Abstammung eines Lebewesens von einem anderen (nasci — nativitas),
wo die Zuriickfithrung auf ein inneres Prinzip mehr einleuchtet. Von hier aus
wird der Name auf jeden Vorgang iibertragen, dessen Prinzip im Inneren eines
Dinges zu suchen ist. Dieses innere Prinzip nennt man Natur, und alles, was aus
ihm hervorgeht, natiirlich. ’



Der Moéglichkeitsbeweis in der Theologie 67

zeichnen. Die Wesenheit driickt die Beziehung zum Sein aus (essentia
ab essendo), dessen Subjekt sie ist und in dem sie wirklich wird. Alles
was zur statischen Ordnung gehort, wird in den Wesensziigen des
Soseins dargestellt. Sie wird als Prinzip der Bestindigkeit, der Unver-
dnderlichkeit und Notwendigkeit angesehen, durch sie tritt ein Ding
in Verbindung mit den ewigen Werten. Die Natur ist hingegen das
Prinzip der dynamischen Ordnung. Deshalb wird sie beschrieben :
principium motus et quietis. In ihr sind wurzelhaft alle Neigungen,
Triebe u. dgl. eines Dinges enthalten, die aus einem substantiell keim-
haften Zustand zunichst in die Fihigkeiten und Triebkrifte, dann
aber in wirkliche Tétigkeiten iibergehen. Nicht von auBen her werden
sie in ein Ding hineingetragen, sondern von innen heraus wachsen sie,
und ihre treibende Unruhe kann nur dann beschwichtigt werden, wenn
sie ihre Seinsvollendung in Verbindung mit dem Gegenstand, zu
welchem sie hingeordnet sind, erreicht haben.

Eine erschopfende Erkenntnis (comprehensio) ist beziiglich der
allerwenigsten Gegenstinde moglich. Wir miissen dies auch in bezug
auf die Natur betonen. Nur in allgemeinen Ziigen vermdigen wir sie
auszudriicken. Deshalb ist die Leistungsfihigkeit der Natur in ihrer
ganzen Reichweite der menschlichen Erkenntnis unzulinglich. Schema-
tisch und in groBen Ziigen kénnen wir sie darstellen, aber von der
Erfassung ihrer ganzen Tragweite bleiben wir immer fern. Dazu kommt
noch, daB die einzelnen Wissenszweige die Leistungsfihigkeit der Natur
in ihren Erkenntnismitteln auszudriicken suchen. Dies fithrt zu
manchen Unzukémmlichkeiten. Selbst die sinnenhafte Natur kann in
den Formeln der Mechanik, Physik oder der Chemie nicht restlos aus-
gedriickt werden. Nur einzelne Teilsichten kommen auf diese Weise
zum Vorschein ; die Einfiigung der einzelnen Natur in die Gesamtheit
der Naturdinge, insbesondere aber die Verbindung mit ihrem Prinzip
bleibt verborgen. Hieraus erklirt sich, daB, wenn es sich um die
Bestimmung der Reichweite des Natureinflusses handelt, die Meinungen
sehr stark auseinandergehen.

Man kann die Natur auch als Prinzip der samenhaften Begriindung
der gesamiten Leistungsfihigkeit eines Dinges beschreiben. In diesem
Sinne sprechen wir von den rationes seminales, die in der Natur nieder-
gelegt sind und durch sie zur Reife gebracht werden. Die Leistungs-
fahigkeit ist aber nicht bloB in den wirklichen Kriften der Natur,
sondern auch in den verschiedenen Mdglichkeiten vorgebildet und
gelangt als solche zum Ausdruck. Dies nennen wir die Potentialitit



68 Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie

eines Dinges, worunter die potentia activa et passiva zu verstehen ist.
Die Reichweite derselben kann nicht absolut, aus der Analyse des
Dinges allein bestimmt werden. Bei der Natur, die wir momentan vor
Augen halten, handelt es sich um Dinge, die bei ihrer vollen substan-
tialen Unabhingigkeit aufeinander angewiesen sind und in gegen-
seitiger Beeinflussung ihr eigenes Wohl sicherstellen. Aus diesem Grunde
kann ein richtiges Urteil iiber die Reichweite der potentia activa et
passiva nur dann gebildet werden, wenn das einzelne Ding in die
Gesamtheit der Naturgegebenheiten eingefiigt und in einer solchen
Synthese betrachtet wird. Aus diesem Grunde sprechen wir von der
Natur im zweifachen Sinne. Zunichst verstehen wir darunter die ein-
zelnen Dinge, die sowohl in ihrer Substanz, als auch in ihren akziden-
tellen Erscheinungen von einem inneren Prinzip beherrscht und auf
bestimmte Ziele hingeordnet werden. Aber auch die Gesamtheit der-
selben wird Natur genannt, wobei der Name zunichst kollektiv ist,
die gleiche innere Einrichtung der einzelnen Glieder aber vorausgesetzt
wird. Natur ist demnach die Gesamtheit jener Dinge, derem Dynamik
von einem inneren Prinzip bedingt und geleitet wird und die in ihrer
Tatigkeit aufeinander angewiesen, darim in verschiedenen Graden und
Weisen voneinander abhingig sind. In dieser Hinsicht ist uns als nichster
Gegenstand das sinnenhafte Sein gegeben. Wenn wir daher von der
Natur im angegebenen Sinne héren, denken wir vorerst an dieses
Seiende. Die Gleichartigkeit der einzelnen Glieder der Natur in diesem
Sinne ist an die Zusammensetzung aus Materie und Form gebunden,
wodurch die Leistungsfihigkeit der sinnenhaften Natur und die samen-
hafte Begriindung ihrer Wirkungen eine ganz eigene Firbung erhilt.
Der actus, die Form vermag ihre Wirkkraft ohne die Materie nicht zu
entwickeln. Deshalb mufB3 die Leistungsfiahigkeit der Natur nach den
Moglichkeiten bestimmt werden, die die Materie mit sich bringt. Die
Scholastik hat den Grundsatz nicht umsonst aufgestellt : forma educitur
de potentialitate materiae, wodurch nicht bloB die substantiellen Ver-
inderungen umschrieben werden, sondern iiberhaupt jede Verwirk-
lichung.

Wenn wir daher in dieser kollektiv gefaliten Natur die samenhafte
Begriindung der Naturereignisse suchen, so miissen wir die Materie
unbedingt zu den Prinzipien der Verwirklichungsmoglichkeit rechnen.
Hieraus ergibt sich ein Weltbild, dessen GroBartigkeit von Thomas
I 115, 2 angedeutet wird : Utrum in materia corporali sint aliquae
rationes seminales — lautet sein Problem, bei dessen Lésung wir von



Der Méglichkeitsbeweis in der Theologie 69

der thomistischen Auffassung der Universalien vollends unterrichtet
werden. Ein anderer hitte vielleicht die Frage nicht so gestellt. Woher
kommt es, daB in der sinnenhaften Natur die gr6Bte Konstanz herrscht ?
Dies interessiert uns in erster Linie und wir wiirden die Frage wahr-
scheinlich in diesem Sinne stellen. Thomas geht gleich auf den Grund
und fragt : gibt es in der Natur eine Herrschaft der planmiBig denkenden
und ordnenden Vernunft ? Hat sie ihre Absichten in dieselbe hinein-
gelegt, so dafB sie nur im Rahmen der ausgesiten Ideen (rationes semi-
nales) wirksam sein und zu ihrem Ziele gelangen kann ? In groBartiger
Synthese zeigt Thomas im genannten Artikel, wie er sich den Zu-
sammenhang der Universalien in verschiedener Fassung vorstellt, wie
dadurch die Bestindigkeit, Notwendigkeit und Gleichheit in der Natur
zustande kommt und auch in den geschaffenen, zweiten Ursachen ab-
gebildet und sichergestellt wird. Das universale in repraesentando ist
die eine ungeteilte Idee Gottes mit ihren termini connotati, den rationes
aeternae. Das universale in causando ist die Allmacht Gottes, die im
WillensbeschluB das Urbild der geschopflichen Wirklichkeit ist *. Dies
wird im sinnenhaften Sein abgebildet, so daB3 dasselbe nicht bloB Trager
der Ideen, sondern zugleich Werkzeug der treibenden Krifte ist, welche
die Beschliisse Gottes unfehlbar ausfithren. Es steht infolgedessen in
der Potentialitit der Gesamtnatur ein universale in causando vor uns,
welches allerdings nicht als hochste Instanz und in eigener Kraft so
genannt wird, aber in seinem mitgeteilten Seins- und Kraftgehalt allen
Forderungen einer solchen Allgemeinheit entspricht. Die absolute, fiir
sich betrachtete Potentialitit der einzelnen Glieder mit der beziehungs-
weisen Bestimmung des Einflusses von seiten der Gesamtheit biirgt
vollstindig fiir die Bestindigkeit der Wirkungen, fiir die Konstanz der
Naturereignisse.

Stellen wir das einzelne Ding in diesem Zusammenhang der ge-
samten Natur ein, so erhalten wir folgende Gesichtspunkte zur Beur-
teilung der Natiirlichkeit der Wirkungen und der Naturereignisse.
Alles, was irgendwie auf ein inneres Prinzip als auf seine Wirkursache
zuriickzufiihven ist, heift einfachhin natiirlich (naturale in se). In dieser
Eigenschaft verbleibt die Wirkung, solange sie zwar unter einem
duBeren EinfluB hervorgebracht wird, aber den Forderungen des inneren
Prinzips durchaus entspricht, dieselben weder iibersteigt, noch unter
ihnen bleibt. Es wird also vorausgesetzt, daB hierbei reine Naturkrifte

1115, 3.



70 Der Mbglichkeitsbeweis in der Theologie

tatig sind, die die potentiell gegebenen Forderungen des Dinges ver-
wirklichen. Ist die Wirkung in dem positiven Anlagen (potentia activa
et passiva) des Dinges so vorgebildet, daB bei der Verwirklichung
diese allein zum Vorschein kommen, so sprechen wir in einem ganz
engen Sinne von Natiirlichkeit (connaturalitas). Zur Charakteristik der-
selben gehort, daB3 zwischen dem Prinzip und seiner Wirkung einerseits
volle Angemessenheit besteht, anderseits aber die Wirkung ganz aus
innerer Neigung hervorgeht. Es 6ffnen sich gleichsam die Schleusen
der Natur und die Wirkung erscheint als eine Erfiillung und ein Abbild
der Natursehnsucht!l. Bei den einfachhin natiirlichen Ereignissen
kommt hauptsichlich die Potentialitit des Dinges in Betracht, bei
deren Ordnung und Uberwindung erhebliche Schwierigkeiten und
Hindernisse auftreten koénnen. Daher ist die einfachhin natiirliche
Tatigkeit noch voller Hemmungen, die eventuell auch auf die Gestal-
tung der Wirkung ihren EinfluBl ausiiben. Bei der qualifizierien Natiir-
lichkeit (naturale quoad substantiam et quoad modalitates) spielen auch

2 Daher ist die Natiirlichkeit in diesem Sinne Vorbild auch des kiinst-
lichen Strebens auf dem Geistesgebiet. Die hoheren Fihigkeiten des Menschen und
jene, die ihnen direkt untergeordnet sind, koénnen in verschiedener Ausdehnung
naturhaft tatig sein. Im Bereiche dieser Objekte ist ihre Wirksamkeit von einer
besonderen Leichtigkeit begleitet und sie finden in der Verbindung mit den ent-
sprechenden Gegenstanden ihre natiirliche Seinsvollendung und die Erfiillung
ihres desiderium naturale. Letzteres aber nur unvollkommen und samenhaft, in
der Form einer aktuellen Treibkraft, die zur weiteren Tétigkeit reizt und als
Prinzip der ginzlichen Seinsvollendung auftritt. Thre weitere Betdtigung ist mit
Mithe und Qual verbunden, die nur dann aufh6ért, wenn Prinzipien erworben
werden, die auch die weitere Wirksamkeit leicht gestalten und als Ausdruck und
Erfiullung der urspriinglichen Begierde erscheinen. Diese Prinzipien nennen wir
seelische Fertigkeiten, habitus, deren Aufgabe es ist, die angeborene Naturneigung
in einer bestimmten Richtung wirksam zu gestalten und das innere Prinzip zu
naturhafter Tatigkeit zu befihigen. Etwas dhnliches finden wir auch auf dem
iibernatiirlichen Gebiet. Der Glaube wird dem Verstande nach Art eines Habitus
verliehen. Er ist aber die erste, grundlegende Vervollkommnung desselben. In
ihm kommt das « Darben Gottes», die unstillbare Begierde des Menschen nach
Gott zum Ausdruck, zu dessen Befriedigung und Stillung weitere iibernatiirliche
Krifte notwendig sind. Der Glaube geht neigungshaft vor, fiir sich betrachtet
stoBt er aber auf Schwierigkeiten, die seine Wirksamkeit erschweren und das
Neigungshafte in den Hintergrund stellen. Dies wird durch die Gaben des Heiligen
Geistes geheilt, die den Glauben so umgeben und erginzen, daB seine Betitigung
leicht und genuBvoll vor sich geht, und Prinzip und Gegenstand einander vollig
angepaBt und auf dem gleichen Niveau zu stehen scheinen. Der Gliaubige, als
Person ein natiirlicher Bestand, bewegt sich mit dieser Ausriistung auf dem Gebiet
der Ubernatur so, als wenn sie gar nicht iiber seiner Fassungskraft stehen wiirde.
Uber den Vorgang dieser Vernatiirlichung vgl. des Verf. « La sintesi scientifica
di San Tommaso d'Aquino», p. 462 segu.



Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie 71

andere Prinzipien mit, die nicht angeboren sind, aber in der Natur
wurzeln und ihr naturhaft zugefiigt werden. Prinzip und Wirkung
stehen auf der gleichen Héhe, so daB sie weder durch Kraftmangel,
noch durch andere Schwierigkeiten voneinander getrennt erscheinen.
In beiden Fillen wird die einzelne Natur so in die Gesamtheit der
iibrigen Naturkriafte hineingestellt, daB sie in vollem Einklang mit
ihren Forderungen auf sie einwirken und die Geltendmachung der
inneren Prinzipien keineswegs hindern. Aus diesem Grunde kann man
diese beiden Gruppen der Natiirlichkeit naturale per se nennen.

Demgegeniiber steht das mnaturale per accidems, das man auch
praeternaturale nennt. Findet sich in den positiven Anlagen des Dinges
die Voraussetzung der Wirkung nicht, so ist die Ursache im Einflul
der duBeren Naturkrifte zu suchen. So kann ein Ereignis eintreten,
welches entweder iiber den positiven Forderungen der einzelnen Natur
steht, oder unter denselben bleibt. Hier wirkt jede Kraft allerdings
ihren natiirlichen Gegebenheiten gemiB, wird aber hierin durch andere
Krifte gehoben oder gehindert. Deshalb ist die Wirkung nicht ein-
fachhin natiirlich, sondern nur in beschrinktem Sinne, insofern namlich
hierbei nur Naturkrifte titig sind und das Ereignis ganz innerhalb der
Naturgrenzen bleibt, fiir dasselbe nur Energien des sinnenhaften Seins
verantwortlich sind. Da aber dies nicht beabsichtigt (per se) ist und
bloB aus einer zufilligen Begegnung der Krifte zu erkliren ist, haben
wir hier Erscheinungen vor uns, die per accidens naturalia genannt
werden miissen 1.

In dieser Fassung ist das Natiirliche dem Unnatiirlichen entgegen-
gesetzt. Es spielt hierbei die positive Potentialitit der Dinge keine
Rolle. Sie wird nur unterdriickt und die Gewalt der duBeren rohen
Krifte wirkt zerriittend und zerstérend.

Die Leistungsfihigkeit der Natur wird von den Einzelwissen-
schaften erfaf3t und bestimmt. Diese in Normen zusammengesetzt und

! Die verschiedenen Wesensziige des Natiirlichen innerhalb der Grenzen der
reinen Naturkrifte konnen wir folgendermaBen darstellen :

simpliciter : ex principiis (in se: quoad substantiam tantum.

per se, intra limites poten-

tialitatis positivae influen-|quoad substantiam et quoad modali-
Naturale (< tibus tates : connaturale.

producendo effectus supra exigentias posi-
sec. quid : ex principiis per tivas naturae: praeternaturalia occulta.

accidens confluentibus producendo effectus infra exigentias posi-
tivas : praeternaturalia monstruosa.



72 Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie

ausgedriickt, stellt das Naturgesetz vor. Aus der Hinordnung der Dinge
auf dasselbe entsteht die Naturordnumg ; ihr Sein und ihre Titigkeit
in dessen Rahmen bezeichnet den ordo naturalis. Bestandteile derselben
sind das sinnenhafte Sein (ens mobile) mit den an die Materie gebundenen
Wirkkraften, deren Gesamtheit als rationes seminales, samenhaft be-
griindete Energien der Natur, bekannt ist. Dies ist die im engsten
Sinne gefafite Natur: a) das Einzel-Ding, welches aus Materie und
Form zusaminengesetzt ist und das Prinzip seiner Dynamik als inner-
lich konstitutives Element in sich trigt; &) die Gesamtheit solcher
Dinge, sofern sie aufeinander einwirken kénnen und so eine relative
Einheit bilden !. Das Ordnungsprinzip wird man leicht im allgemeinen
Wohl der Natur finden. Man versteht darunter entweder etwas, was
aus dem gemeinsamen Streben und Zusammenwirken der Naturkrifte
horvorgebracht wird, oder ein Gut, aus welchem sie schépfen und auf
diese Weise die einzelnen Glieder ihr eigenes Wohl sicherstellen. In
beiden Fillen muB das Ordnungsprinzip etwas Uberweltliches sein.
Die Natur, von der wir reden, begriindet sich dem Sein nach nicht,
noch weniger kénnen wir in ihr den letzten Grund ihres Wohlseins und
ihrer Ordnung finden. «Ordnen » setzt eine geistige Tatigkeit voraus,
die der sinnenhaften Natur als solcher nicht zukommt. Die Beschrin-
kung durch und auf die Materie schlieBt dies aus, so daB wir aus der
Seinsanalyse der Natur zum Schlusse gelangen miissen : sie ist nicht
geistig und ordnend titig, sondern bloB Trigerin einer Ordnung, die
in ihre Krifte hineingetragen wurde, unter deren Druck jenes allgemeine
Wohl aufgebaut und erreicht wird, von dem wir gesprochen haben,
oder aus dem die einzelnen Glieder die Sicherstellung ihres eigenen
Wohles schépfen 2.

1 Zum Begriff der Ordnung gehért eine Vielheit von Dingen, die einander
nebengeordnet sind und in keinem Zusammenhang stehen : causa materialis ordinis.
Es gehort dazu ferner ein Ordnungsprinzip, auf welches jedes Glied der Vielheit
bezogen wird. Hieraus entsteht eine Unterordnung derselben unter diesem gemein-
samen Prinzip. Was auf dasselbe nicht bezogen wird, steht auBerhalb der Ordnung,
was aber sich ihm unterstellt, tritt in eine relative Einheit ein : forma rerum arte-
factarum est ordo, die Form ist die Beziehung zum Ordnungsprinzip.

2 In diesem Sinne kann Thomas I 103, 2 sagen, daB das Ziel der Natur die
Verwirklichung eines auBer ihr und {iber ihr stehenden Guten ist. Dies ist der
Weltplan Gottes, der in allen einzelnen Ziigen verwirklicht werden muf, damit
das innere Wohl der Ganzheit und der einzelnen Glieder erreicht wird. Der
Bestand der Natur, wie auch die Entwicklung ihrer Krifte in Hervorbringung
entsprechender Erscheinungen ist das allgemeine Wohl, welches die ordnende
Vernunft Gottes beabsichtigt, auf welches sie die Naturkrifte und das gesamte
Naturgeschehen eingestellt hat.



Der Moéglichkeitsbeweis in der Theologie 73

Hiermit sind wir bei einem sehr charakteristischen Zug der Natur
angelangt. Thre Zusammensetzung beschrinkt sich nicht auf die aus
Materie und Form, sondern geht auch in den metaphysischen Bereich
iiber : sie ist zusammengesetzt aus Sosein und Sein, aus Wesenheit und
Dasein. Sie ist ein Seiendes durch Teilnahme, esse per participationem,
welches nur in Beziehung zum Ansichseienden, zum esse per se sub-
sistens, richtig gewertet werden kann. Dieses seinshafte Merkmal der
Natur bringt es mit sich, daB nicht bloB die gesamte Einrichtung,
ihre aktive und passive Potentialitit von auBen her stammt, sondern
auch, daB sie bei der Bestimmung ihrer Leistungsfihigkeit auch mit
dem esse per se subsistens verglichen werden mufB. Diesen EinfluBl
beschreibt Thomas III Pot. 7, wo Gott in groBartigen Ziigen als auctor
naturae aufgezeigt wird. Wie im Sein der Natur nichts aufzuweisen
ist, was nicht in Gott seinen Urheber hitte, so ist auch in ihrer Dynamik
keine Erscheinung, die unabhingig von Gott auftreten konnte. Es
wird unter diesem EinfluB (in Unterordnung unter den Erstbeweger
und Allenker) die selbstindige Ursichlichkeit der Natur gewahrt. Es
wird hierdurch in die Natur keine fremde Ursiachlichkeit hineingetragen,
auch nicht etwas, was die partikuliren, der Naturphilosophie unter-
geordneten Wissenschaften beachten, in ihre Kausalkomplexe und
-berechnungen aufnehmen miilten. Hier ist Gott nur als oberstes
Verwirklichungs-Prinzip der Natur und ihrer Dynamik titig und ver-
leiht weder neue Energien, noch neue, in der Natur samenhaft nicht
schon vorhandene Mdglichkeiten.

Aber auch eine weitere Beziehung des esse participatum zum
esse per se subsistens muBl in Betracht gezogen werden. Die Seins-
majestit Gottes erstreckt sich auf Moglichkeiten, die zwar im sinnen-
haften Sein nicht gegeben sind, aber im Bereich des esse participatum
noch verwirklicht werden konnen. Solange die positiven Krifte einer
geschaffenen iibersinnlichen Welt im sinnenhaften Sein wirken, ist dieses
Wirken und sein Ergebnis natiirlich, da sie die vorhandenen Energien
hochstens zu einigen auBerordentlichen okkulten Wirkungen (praeter-
naturalia occulta) beniitzen kénnen. Gottes Macht erstreckt sich weiter.
In ihr hat die Natur Bestand, von ihr héngt sie in ihrer inneren Gestal-
tung ab, so daB der Eingriff Golles, sei es in den Naturlauf und dessen
Zielstrebigkeil, set es in die innere Gestaltung dev Naturdinge, keine gewalt-
same, unnatiirliche Beeinflussung oder Einmischung bedeutet, sondern durch-
aus naturgemaf genannt werden mufl. Alles, was auf einen solchen Eingriff
Gottes zuriickgefithrt werden muB, heiBt dibernatiirlich (supernaturale).



74 Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie

Wir haben somit das Ubernatiirliche im zweifachen Sinne kennen-
gelernt : a) ein kraft seiner inneren Beschaffenheit iiber der gesamten
Natur stehendes Wesen, das esse per se subsistens; ) in die Natur
eingebaute Gegebenheiten, oder auch solche Erscheinungen, die werk-
zeuglich durch die Natur, aber iiber ihre Leistungsfihigkeit und Ziel-
strebigkeit hinaus, unabhingig von den Naturgesetzen, hervorgebracht
werden. Die Erhabenheit iiber die Natur im Sein und in der Dynamik
ist das charakteristische Merkmal der Ubernatur.

Die Natur kann infolgedessen im Gegensalz zur Ubernatur betrachtet
und beschrieben werden . Unter Natur verstehen wir die aus Potenz

! Ein anderer Gegensatz des Natiirlichen ist das Freiwillige, das aus der
Selbstbestimmung hervorgeht. Fiir die Natur ist charakteristisch die Notwendig-
keit. Prinzip und Wirkung sind zu einander proportioniert, gleichgestellt. Die
Wirkung erschopft die Potentialitit des Prinzips, so daBl ihr Verhiltnis in end-
lichen, klar umschriebenen Proportionen ausgedriickt werden kann. Das Prinzip
ist von innen aus zur Hervorbringung der Wirkung so bestimmt, daB es zu
einer anderen Téitigkeit keine Potentialitit besitzt. Sowohl vor der Titigkeit
(in actu primo) als auch im Moment der Verwirklichung (in actu secundo) ist
die Proportion$. Ganz anders bei dem freien Prinzip. Die Potentialitit des
Willens ist unendlich, da er naturhaft auf das Gute als solches (bonum in
communi), also nicht auf eine bestimmte Gattung desselben hingeordnet ist. Nur
im Ansichguten (bonum per essentiam) kann der Wille die Seinsvollendung so
erhalten, daB in ihm keine Potentialitit, keine Strebe- und Bewegungs-Moglich-
keit mehr vorhanden ist. Das bonum in communi, ein Gegenpart des ens in
communi, ist unendlich infolge seiner Unbestimmtheit, ist ein Symbol der
Leistungsfihigkeit des Willens in dem Sinne, daB er iiberallhin sich neigen kann,
wo das Merkmal des Guten aufleuchtet. Die Proportion derselben kann folgender-
maBen ausgedriickt werden : 2. Der Wille handelt in Gegenwart des allgemeinen
Guten notwendig. Dasselbe ist in bezug auf das Ansichgute zu sagen. Alle
anderen Gegenstinde sind endlich, vermégen also die Reichweite der Willens-
fahigkeit nicht zu umfassen und den Willen selbst einseitig zu bestimmen. Das
Verhiltnis der Potentialitit des Willens in diesen Gegenstinden ist 2. Diese
Proportion bleibt auch im Moment der tatsichlichen Willensbestimmung, so daB
neben dem actus secundus noch eine Potenz zum Gegenteil oder zu anderen end-
lichen Gegenstinden verbleibt. Dies ist nicht bloB eine logische, sondern eine
reale, in der Natur des Willens begriindete Moglichkeit. Der richtige Sinn der
thomistischen Unterscheidung zwischen sensus compositus et divisus muf3 diesen
Uberlegungen entnommen werden. Der sensus divisus beriicksichtigt die ver-
bleibende reale Potentialitit des in actu secundo bestimmten Willens : der Wille
ist frei, weil er tiber den Gegenstand so erhaben ist, daf er seine Potentialitit nicht
ganz zu verwirklichen und seine Seinsvollendung nicht zu erfiillen vermag. Bei der
notwendigen Titigkeit verbleibt eine potentia ad oppositum nicht, so daB wir
von der Moéglichkeit einer gegenteiligen Bestimmung nicht einmal in sensu diviso
sprechen kénnen. Beim sensus compositus miissen wir die Wirkkraft der Willens-
bestimmung beachten. Der Wille hat sich aus eigenem Antrieb, also freiwillig,
in einer Richtung gebunden. Die Willensenergie ist nicht zusammengesetzt, so



Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie 75

und Akt zusammengesetzten Dinge, deren Dynamik auch nach diesen
Gesichtspunkten gestaltet ist und so beurteilt werden muB3. Das oberste
Gesetz, welches die Natur im Sein und in der Tatigkeit beherrscht,
ist jenes der Gebundenheit an Potenz und Akt. Es kann dies sowohl
in den einzelnen Naturdingen, wie auch in den verschiedenen Arten
derselben in mannigfacher Form und Abstufung zum Vorschein kom-
men, aber iiberall dringt die Stimme mit der gleichen Notwendig-
keit durch: im Sein die innere Zusammensetzung aus den genannien
Prinzipien, in der Tdtigkeit aber die Seinsvollendung und -verwirklichung
auf dem Wege des Uberganges aus der Polenz in den Akt, von der Mog-
lichkeit in die Wirklichkeit. In bezug auf die Wesenheit ist das Natur-
ding eine beschrinkte Gegebenheit : nur einen kleinen Teil der Realitdt
vermag es sich eigen zu nennen. Dieselbe Beschrinktheit kennzeichnet
die Dynamik. Das einzelne Ding wie die gesamte Natur ist im Besitze
von Kriften, die die gréBte Gebundenheit aufweisen. Ihre Reichweite
ist gering, weil ihre Energien sich nach dem beschriankten Seinsgehalt
der Substanz richten, in ihrer Zusammenwirkung aber einer Not-
wendigkeit unterliegen, der sie einerseits nicht widerstehen kénnen,
andererseits aber hierin auch von dem Zufall beherrscht werden und
die Absichten der Natur oft vereiteln 1.

daB man sagen konnte, bei dem freien EntschluB sei ein Teil gebunden, der andere
frei geblieben. Sie ist auf den EntschluB hingeordnet und hierin ist ihre Wirkung
ungeteilt. Der EntschluB ist die Seinsvollendung des Willens, dhnlich wie die Idee
jene des Verstandes. Beide sind gestaltende Prinzipien einer unendlichen Poten-
tialitit. So ist die ganze Willenskraft im EntschluB3 gebunden, so daB der Wille
nicht imstande ist, zugleich mit dem gefaBten Beschlu eine andere Willensent-
scheidung in bezug auf denselben Gegenstand als Wirklichkeit mit der tatsich-
lichen Bestimmung zu verbinden. Die Handlung ist frei, der Wille aber untersteht
einer freiwillig gewihlten Notwendigkeit, die man necessitas consequentiae nennt.
Der sensus compositus ist demnach einer Seinsnotwendigkeit entnommen, die im
Widerspruchsprinzip ausgesprochen wird : Sein und Nicht-Sein, als kontradikto-
rische oder kontrire Gegensitze, konnen in demselben Triger nicht zugleich vor-
handen sein, wie auch eine Potenz nicht zugleich von zwei Formen gestaltet
sein kann.

In dieser Gegeniiberstellung natiirlich = naturbestimmt, angeboren, frei-
willig = naturgemaB aus Selbstbestimmung.

1 Die Titigkeit der sinnenhaften Natur beschreibt Thomas I 115. Er kennt
neben den Energien der einzelnen Dinge den sog. motus universalis, dessen Subjekt
er in den Himmelskérpern erblickt. Die Reichweite desselben ist allgemein,
erstreckt sich auf alle Wirkungen der Natur, deren Bestimmungen aber in den
nichsten Ursachen zu suchen sind (a. 3 ad 3). Die unter dem motus universalis
zusammengefaBten Krifte sind analoge Ursachen, d.h. die Verdhnlichung der
Wirkung mit ihnen geschieht nicht auf dem gleichen Niveau, sondern bleibt unter



76 Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie

Das ganze Naturgeschehen ist in der Vorsehung bestimmt und
in seinem letzten Grunde abgebildet. In die Wirklichkeitsnihe wird
sie durch das Schicksal (fatum) gebracht, das ja nichts anderes ist, als
die Abbildung der Vorsehung in den geschaffenen, zur Verwirklichung
hingeordneten und bestimmten Mittelursachen?!. Wenn wir demnach
ein ganz charakteristisches Merkmal der Natur angeben wollen, so
kénnen wir sagen : #natiirlich ist, was dem Schicksal unterworfen 1st.
Hiermit bezeichnen wir nur mit anderen Worten die von Gott in die
geschaffenen Dinge gelegten, geordneten rationes seminales,

Die weiteren Eigenschaften und Auffassungen der Natur (res
naturalis, naturale) konnen in der folgenden Ubersicht dargestellt
werden :

demselben. Gleichstellung (univocatio) ist nur zwischen Wirkung und nichstem
Prinzip festzustellen. In dieser Sicht konnen sie mit dem EinfluBl Gottes verglichen
werden (ib.). Die durch den BeschluB3 Gottes bestimmte Allmacht Gottes ist der
letzte Grund der tatsichlichen rationes aeternae ; der unter dem Namen des motus
universalis zusammengefalte Energie-Komplex ist der Trager der rationes semi-
nales naturae. Die rationes aeternae finden ihre allbewegende Verwirklichung in
ihm, und aus ihm flieBt die Wirkkraft in die Natur-Dinge, die durch dieselben
aus dem Zustand der Tragheit in den der ndchsten Wirkkraft iibergehen. Hierbei
wird nur der in allgemeinen Grundsatz des Aquinaten zu seinem Rechte verholfen,
daB die gottliche Weltregierung zur Verwirklichung ihrer Pline bei aller Unmittel-
barkeit doch Werkzeuge beniitzt (I 103, 6). Die Wirkweise des motus universalis
ist indessen nicht vollends notwendig. In den Plinen Gottes ist alles beabsichtigt.
Dort ist kein Zufall. Alles geschieht per se, was aber mit Riicksicht auf die Natur-
krifte nicht gesagt werden kann. Es kann fehlen an der inneren Anlage der
einzelnen Natur-Dinge, aber auch bei den iibrigen mitwirkenden Prinzipien, so
daB statt der, nach der Einstellung der Natur, an sich (per se) beabsichtigten
Wirkung eine andere (per accidens, praeternaturale) eintritt. Im Weltplan Gottes
hat sie ihre beabsichtigte Bedeutung, aber im Vergleich zur Natur ist sie zufillig
(I 115, 6).
11 116, 1-2.



Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie

77

Conspectus diversorum modorum, sec. quos naturale dicitur

Naturale :
cuius princi-
pium est in-
tra; quod est
sec. inclina-
tionem

{quoad esse :

statico

quoad ope-
rari @ in or-
dine dyna-

mico

in ordine ﬁ

ut est actus
primus : actus

essentiae limi-
tatus; princi-
pium motus et
quietis limita-
tum

ut est actus se-
cundus

in ordine co-
gnoscibilitatls

in ordine agi-
bilitatis

simpliciter : principium motus et
quietis sec.leges mechanicas, phy-
sicas et chimicas : vestigia Dei.

sec. quid: principium motus et
quietis sec. leges spiritus : simili-
tudo Dei per modum imaginis
creationis.

existentiae : quod habet esse par-
ticipatum, i.e. compositum ex
essentia et existentia.

physicus : quod ha-
bet subsistentiam
limitatam et pro-
portionatam suae
essentiae.

moralis : quod ha-
bet dignitatem in-
tra limites naturae
conferibilem.

subsistentiae

ex parte subiecti : ad quod cog-
noscendum inclinat et sese ex-
tendit virtus proportionata na-
tiva subiecti.

ex parte medii : quod per medium
proportionatum alicui naturae
cognosci potest.

actione transeunte :
diversae artes.

actione immanente :

quoad actiones humanae

efficientiam | productae sec. pu-
ram legem natu-
ralemvel positivam
humanam.

quoad finalitatem : qualiscumque
ordinatio ad finem intra limites
naturae possibilem.

Es ist demnach weder in der inneren Konstitution, noch in den
duBeren ursichlichen Erscheinungen der Natur etwas vorhanden, was

iiber die Grenzen der rationes seminales hinausginge. Die Verwirk-
lichungsmoglichkeit der sinnenhaften Natur ist in der Formel um-
schrieben : forma educitur de potentia materiae. Hierdurch wird die
Materie nicht als positives Prinzip der Wirklichkeit bezeichnet, als
wenn in ihrem SchoBe die Naturdinge in sich enthalten wiren. Es



78 Der Moglichkeitsbeweis in der Theologie

werden hier die Grenzen der Verwirklichungsméglichkeit zundchst nur
negativ bestimmt : die Natur im engeren Simne (als sinnenhaftes Sein)
kann nur in Vereinigung mit der Materie hervorgebracht werden und
Bestand haben. Was sich mit ihr nicht vertragt, gehort nicht zur Natur.
Dasselbe ist zu sagen, wenn wir die Natur im weiteren Sinne betrachten.
Sie kann demnach beschriecben werden: Natur ist jedes Wesen, zu
dessen tnneven konstitutiven Prinzipien die Potenz gehort. Was innerhalb
dieser Grenzen verwirklicht werden kann, ist natiirlich. Die Dynamik
richtet sich nach den genannten Prinzipien. Wo also die Bindung an
die Materie aufhort, beginnt eine hohere Ordnung, die des Geistes .
Wo aber auch das Gesetz und die beschrinkende Herrschaft der Potenz
aufhért, dort kénnen wir nicht mehr von Natur sprechen 2. Hier
beginnt die Ubernatur. Das absolut an sich (per essentiam) Uber-
natiirliche ist iiber das Gesetz der Potentialitit einfachhin erhaben,
jenes durch Teilnahme (per participationem) aber in verschiedenen
Graden. Die Erhabenheit iiber das Schicksal ist dem Ansich-Uber-
natiirlichen eigen, weil es die Ursache desselben ist. Die anderen
iibernatiirlichen Gegebenheiten sind von ihm frei, sofern ihre Ent-
stehung und ihr Bestand nicht an die dem Fatum unterworfene Natur
gebunden ist. Thomas beschreibt dies folgendermallen : Quaecumque
causis secundis subduntur, ea subduntur et fato. Si quae vero sunt,
quae immediate a Deo fiunt, cum non subdantur secundis causis, non
subduntur fato, sicut creatio rerum, glorificatio spiritualium substan-
tiarum et alia huiusmodi 2. Wo also die Natur als selbstindige Ursache
wirkt, dort herrscht das Schicksal und die Naturordnung, wo aber dies
nicht der Fall ist, reden wir von der Ubernatur.

(Fortsetzung folgt.)

! Deshalb sagen wir, dafl die Seele nicht einmal in ihrer Verbindung mit
dem Leib einfachhin zur sinnenhaften Natur gehort, weil sie nicht vollstindig
dem Gesetz der Materie unterworfen ist. Sie reicht hinein in den Bereich der
Naturordnung des Geistes.

2 Natur als Wesenheit und als inneres Prinzip der Dynamik besteht auch
in der Ubernatur. Hierin ist kein Gegensatz zwischen beiden Ordnungen zu finden,
sondern nur in bezug auf die konstitutiven Prinzipien.

3 1 116, 4.



	Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

