
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

Autor: Gunten, F. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762200

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762200
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La notion de personne dans la Trinité
d'après Alexandre de Halès

Par F. von GUNTEN O. P., Fribourg

Les passages où saint Thomas aborde la question du constitutif
des personnes divines laissent entrevoir que plusieurs tentatives de

solution avaient été esquissées avant lui h Spontanément, les données

de la Révélation éveillent par elles-mêmes chez le théologien le désir
de concilier l'unité de la nature divine avec la trinité des personnes.
Mais l'antinomie apparente que le Docteur angélique pouvait découvrir
directement dans le contenu de la foi lui fut transmise par une longue
tradition. Les objections insidieuses des Ariens, niant la consubstan-

tialité du Fils 2, et les difficultés engendrées par la différence de langage
entre Grecs et Latins contraignirent les défenseurs de la foi chrétienne,
— en premier lieu saint Augustin, saint Athanase, saint Epiphane
et les Pères cappadociens — à dégager et à mettre en relief les notions
de personne et de relation 3. Saint Augustin, comme les Docteurs grecs,
s'était rendu compte que seule l'idée de relation permettait de concevoir

une distinction réelle au sein de la Trinité, sans en briser l'unité
substantielle. Mais lorsqu'il fallut trouver un concept désignant à la
fois le Père, le Fils et le Saint-Esprit, tout en maintenant leur distinction

réelle, Orientaux et Occidentaux ne purent arriver à un accord
qu'après de laborieuses recherches. Les Grecs disposaient du mot
ÛTratrracnç. Mais l'équivalent littéral « substantia » dans la langue latine
ne pouvait convenir. L'expression « très substantiae » évoquait immédiatement

le trithéisme. Avant saint Augustin, nombre d'auteurs latins,
à la suite de Tertullien4, avaient employé le mot « persona ». Mais

1 Cf. I qq. 29 et 40.
2 « Maxime calidissimum machinamentum. » S. Augustin, V. De Trini-

tate, cap. 3. PL 42, 913.
3 Cf. I. Chevalier, La théorie augustinienne des relations trinitaires.

Fribourg 1940. Id., S. Augustin et la pensée grecque, les relations trinitaires.
Fribourg 1940.

4 Adv. Prax., 7, 11, 12, 13, 15, etc. CSEL 47, pp. 243 ss.



La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 33

l'évêque d'Hippone n'adopta ce terme qu'avec défiance 1 : c'est que,
selon lui, « persona » est un nom absolu et, comme il l'a toujours
affirmé, seul le relatif est multiplié dans la Trinité. D'ailleurs jtp6ati)7rov,

le terme grec correspondant à « persona », est à son tour repoussé par les

Orientaux. Signifiant à l'origine, pensaient-ils, le masque d'un acteur
de théâtre, il rappelait singulièrement le modalisme. L'accord entre
Grecs et Latins fut réalisé en 382, comme en témoigne la lettre des

évêques d'Orient au pape Damase et aux évêques d'Italie 2. Cependant
le désir d'établir l'harmonie entre les termes latins et grecs — persona,
substantia et autres connexes, subsistentia, essentia — hantera plus
tard les théologiens médiévaux.

Saint Augustin, de son côté, s'est préoccupé avant tout de la
signification du mot « persona » dans la Trinité. Est-ce un terme absolu

Il semble bien que oui 3. Mais alors, comment peut-on affirmer « très

personae », sans, par le fait même, reconnaître trois Dieux Les
difficultés qui ont retenu l'évêque d'Hippone exerceront plus tard la réflexion
des maîtres médiévaux. L'autorité du grand Docteur qui leur semblait
faire du terme « persona » un absolu, d'autre part la parenté de ce

dernier mot avec les noms relatifs, et enfin l'opposition radicale entre
la substance et la relation, poseront aux théologiens du moyen âge la
question du sens et du rôle de la personne dans la Trinité.

La définition de Boèce 4 rendit encore plus ardues les recherches
des penseurs scolastiques. Désignant la personne par la substance,
comment pouvait-on admettre la pluralité des personnes sans multiplier

la substance divine Puisqu'en Dieu le nombre est lié à l'idée
de relation, les Docteurs médiévaux se rendirent compte que la réponse
à la difficulté était à rechercher du côté de la relation, à moins qu'à
la suite de Richard de St-Victor on espérât trouver une issue dans

une définition nouvelle de la personne. Nous ne voulons pas refaire
ici l'historique des solutions tentées depuis Boèce 5. Notre intention est
de nous attacher à la pensée d'Alexandre de Halès. Malgré l'autorité

1 V. De Trinitate, cap. 9, n. 10. PL 42, 917, 918.
2 Mansi, t. III, col. 583 A.
3

« Ad se quippe dicitur persona, non ad Filium vel Spiritum Sanctum, sicut
ad se dicitur Deus, et magnus, et bonus et justus. » VII. De Trinitate, cap. 6,

n. 11. PL 42, 943.
4

« Persona est rationalis naturae individua sustantia. » De duabus naturis,
cap. 3. PL 64, 1343.

6 Cf. M. Bergeron O. P., La structure du concept latin de personne, Etude
d'hist. litt, et doctr. du XIIIe siècle, 2e série. Paris-Ottawa 1932, pp. 121-161.

Divus Thomas 3



34 La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

du Victorin, qui n'emploie jamais le mot « relation » dans ses recherches

sur les Personnes divines, le maître franciscain s'est aperçu que tout
le problème gravitait autour des notions de personne et de relation.

Dans le présent article, nous nous bornerons à étudier la pensée
d'Alexandre sur la première de ces deux notions. Avant d'examiner
la position du maître franciscain à l'égard des deux définitions de la

personne formulées par Boèce et Richard de St-Victor, nous traiterons
brièvement de l'authenticité de la « Somme théologique », dont la critique
récente a établi qu'elle était une compilation. Une troisième partie
s'efforcera de découvrir le rapport entre la notion de personne et les

termes connexes, en général d'abord, puis en particulier : personne et

essence, personne et hypostase. Sur ce dernier point, nous verrons la
doctrine d'Alexandre dans deux de ses Questions Disputées, avant
d'examiner la pensée contenue dans la Somme théologique.

I. L'authenticité de la Somme théologique

M. Schmaus, traitant de la constitution et de la distinction des

Personnes divines d'après la Somme d'Alexandre de Halès, note, à la
suite de A. Stohr, une instabilité dans la doctrine de cet ouvrage 1.

Selon le professeur de Prague, l'auteur de la Somme aurait modifié
sa pensée : adoptant, au début, la position de Richard de St-Victor,
pour se rapprocher par la suite — avec réserve il est vrai — de la
position appelée traditionnelle par notre historien. Concrètement,
Alexandre aurait affirmé en premier lieu que la distinction des

Personnes divines se fonde exclusivement sur leur origine 2, alors que,
dans la suite, ce rôle serait exercé par les propriétés ou relations 3. La
composition de la Somme ayant requis de nombreuses années, à une
époque où tout était en effervescence et en devenir, on s'expliquerait
qu'une telle évolution se fût produite dans un esprit aussi ouvert aux
influences diverses que l'était celui d'Alexandre 4. Comme on le voit,
M. Schmaus étudie la doctrine de cet ouvrage sans mettre en question
son authenticité.

1 A. Stohr, Die Trinitätslehre des heiligen Bonaventura. Münster 1923,

pp. 103 ss. ; M. Schmaus, Der Liber Propagnatorius des Thomas Anglicus und
die Lehrunterschiede zwischen Thomas von Aquin und Duns Scotus, II. Teil,
Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters. Münster
1930, Band xxix, 1, p. 442.

2 M. Schmaus, ibid. 3 p. 444. 1
p. 442, n. 3.



La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 35

Or aujourd'hui, à la suite d'études critiques dont les résultats
sont exposés dans l'édition récente de la Somme, on a établi
scientifiquement que cet ouvrage était une compilation 1. L'investigation des

sources ne laisse plus de doute sur cette question ; la Somme, en grande
partie, est composée d'écrits préexistants. Ces textes sont reproduits
souvent littéralement, alors que d'autres ont subi une nouvelle
élaboration. Aussi, il serait inexact de taxer l'ouvrage de pure compilation.
Le rédacteur, ou plutôt les rédacteurs, de leur côté, ont imposé un
ordre à cette masse de matériaux ; ils ont transformé et corrigé plusieurs
textes. Ils allèrent même jusqu'à écarter le point de vue contenu dans

les sources utilisées, comme nous aurons l'occasion de le montrer. Il est
donc légitime de les appeler « auteurs », surtout si nous nous rappelons
le sens que comportait ce mot, à une époque où la propriété littéraire
ne revêtait pas le caractère strict qu'on lui accorde de nos jours 2.

A la mort d'Alexandre, la première partie de la Somme — la seule

qui nous intéresse directement, puisqu'elle contient le traité de la Trinité
— était déjà composée 3. Le P. Henquinet O.F.M. en attribue la rédaction

à Jean de la Rochelle, disciple et successeur (ou peut-être collègue)
d'Alexandre à l'Université de Paris 4. S'il est difficile d'établir le rôle
exact du premier maître franciscain dans la composition de la Somme,

il demeure indéniable que ses œuvres authentiques constituent une
partie importante des sources utilisées 5. Nous possédons encore dix
Questions qu'Alexandre disputa comme maître séculier ®. Trois d'entre
elles ont un rapport plus étroit avec notre sujet : De quattuor nomi-
nibus, De hypostasi, De differentia notionum et relationum 7.

Ainsi, la diversité des sources et la personnalité du compilateur
de la Somme expliquent mieux l'instabilité des positions adoptées au

1 Alexandri de Hales, Summa theologica. Quarrachi 1948, t. IV
(prolegomena), p. lxxx b.

2 Ibid., p. cccvi a.
3 Ibid., p. lxxx. Il faut cependant retrancher du premier livre les dernières

questions (de Missione visibili, nn. 514-518). Cf. prolegomena, p. ccxvin.
4 Fr. Considerans l'un des auteurs jumeaux de la Summa Fratri Alexandri

primitive, Rech. Th. anc. et méd., t. 15 (1948), p. 77.
6 Pour le traité de la Trinité, cf. prolegomena, pp. cclvi-cclxiii et cclxvi-

CCLXVIÏ.
6 Cf. prolegomena, p. clvi, n. 18 ; p. cliv, nn. 68, 69, 70 ; p. clxv, nn. 71,

72, 73 ; p. clxvii, nn. 83, 84, 85.
7 Comme les deux dernières ne sont reproduites qu'en partie dans la Somme

et qu'elles éclairent singulièrement cet ouvrage, nous nous proposons d'en transcrire

prochainement d'importants extraits en attendant l'édition critique promise
par le P. Henquinet.



36 La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

cours de cet ouvrage. A l'aide des textes authentiques, nous nous
efforcerons d'en dégager la pensée sur la notion de personne en Dieu, sans
lui imposer une parfaite unité de doctrine qu'elle ne contient pas.

II. La définition de la personne

Position à l'égard de la définition de Boèce

Cette définition célèbre : « persona est rationalis naturae substantia
individua », fut rejetée par Richard de St-Victor, qui voyait en elle
la racine des erreurs théologiques de Gilbert de la Porrée, et aussi la
raison de l'insuffisance des réponses opposées à la solution de l'évêque
de Chartres par ses contemporains. Le Victorin proposa une nouvelle
définition : persona divina (est) divinae naturae incommunicabilis exis-
tentia1. Quelle attitude l'auteur de la Somme adoptera-t-il à l'égard
de ces deux définitions L'enseignement du Victorin a déteint
manifestement sur la doctrine trinitaire du maître franciscain 2. On pourrait
donc s'attendre à voir notre auteur suivre résolument la voie tracée

par Richard.
Dans l'article consacré à la définition de Boèce 3, l'objection

concernant l'application de cette formule à la Trinité porte sur le mot
« substantia » (ob. 1) : « cum très sint personae, très erunt substantiae
individuae ». Les autres difficultés se rapportent à la déité (ob. 8),
au Christ (ob. 3, 6, 7), à l'âme et à l'ange (2, 4, 5), et elles ont trait
spécialement au terme individua. Dans la réponse, Alexandre ne rejette
pas simplement la définition de Boèce, mais il la corrige à l'aide de
Richard : « Notandum est quod Richardus, in libro de Trinitate, corrigit
définitionem Boethii sic... » Ainsi, grâce à une interprétation
bienveillante, la formule traditionnelle conserve sa valeur. Il suffira
d'entendre le terme « substance » dans le sens d' « hypostase » et de donner
au mot « individuelle » la signification d' « incommunicable ». « Sic ergo
accepta 'substantia' pro hypostasi, 'individua' pro incommunicabili,
stat definitio Boethii de persona : Personna est rationalis naturae
substantia individua. » Les autres réponses ne font que préciser ces
corrections.

1 De Trinitate, lib. IV., cap. 22, PL 196, 945.
2 Cf. Summa. t. I, p. xxx.
3 Summa theologica, t. I, n. 387.



La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 37

Il est à noter que, dans l'article même où il pose explicitement
la question sur l'essence de la personne « Quaeritur quod sit persona »,

Alexandre conserve la définition de Boèce, transformée, il est vrai,
par une « pieuse interprétation ».

La même attitude doctrinale est affirmée avec plus de netteté
encore dans un autre passage 1. Malgré l'autorité de Richard et les

raisons que celui-ci invoque pour justifier sa définition, la formule
boétienne est maintenue, à condition cependant d'être bien entendue.

Tout en rapportant les critiques du Victorin, le Docteur franciscain
s'efforce d'expliquer Boèce dans un sens acceptable :

« Item, dixit Richardus 2, et consideravit quod non proprie erat
individuum in divinis : quia in Deo non est universale nec parti-
culare, quia si particulare, esset in eo forma partita, et ideo nec
individuum ; item, individuum dicitur respectu dividui 3. »

Alexandre répond en distinguant le sens d'individuel. Ce dernier
terme peut être dit de ce qui convient à un seul. Ainsi il serait vrai
de l'affirmer de chaque personne divine, mais il faudrait le nier de

l'essence divine, puisqu'elle convient aux Trois. Dans sa seconde acception,

individuel peut être dit de ce qui est unique, un seul. En ce sens

les personnes ne sont pas individuelles, mais l'essence l'est, puisqu'il
n'y en a qu'une seule 4.

D'ailleurs Alexandre n'insiste pas sur ce point. Il développe davantage

l'autre difficulté présentée par Richard : celle concernant le mot
« substantia ». Il y reviendra souvent 5.

Substantia

Le Victorin remarquait que la substance ne s'applique pas à Dieu
à proprement parler, qui ne subsiste pas 6.

1 n. 312 ad 5.
2 De Trinitate, lib. IV, cap. 21 et 23. PL 196, 944 ss.
3 n. 312 ad 5.
4

« Similiter individuum potest dici quod uni soli convenit vel quod est
unum solum. Primo modo individuum convenit personis divinis, sed non essentiae
divinae, quia essentia divina non convenit uni soli, immo tribus personis : et sic
dicitur persona divina individua substantia. Secundo modo convenit individuum
divinae essentiae, sed non personis, quia essentia est una sola, sed personis non
convenit esse unum solum », n. 312 ad 5.

5 nn. 312 ad 5 ; 339 (Respondeo) ; 341 ad 3 ; 357 ad obiecta, ad 2 primae
seriei (p. 534a) ; 395.

6 « quia substantia proprie non est in divinis ». De Trinitate, lib. IV, cap. 21.
PL 196, 945.



38 La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

Alexandre répond en opposant deux acceptions du terme substance.
Si cette dernière dérive de « subsister », elle ne convient pas à Dieu.
Si, au contraire, on l'entend dans un sens plus large, d' « ens per se »,

rien n'empêchera de dire qu'il est une substance, puisque selon cette
signification, « substance » n'implique pas d'imperfection, comme dans
le premier cas, mais plutôt une perfection : « quod sit per se stans et
in se fixa 1 ».

Cette réponse appelle deux remarques. La première concerne le
mot subsistere, verbe auquel l'auteur rattache directement la «

substantia » sans faire intervenir le verbe « substare ».

Pourquoi ce terme est-il banni de la divinité Dans ce texte, le
Docteur franciscain n'en donne pas la raison. Mais l'influence de

Richard n'y est pas étrangère, comme le prouvent d'autres passages,
où Alexandre se montre plus explicite. « Subsistere », en effet, évoque
l'idée d'accident ou de forme différente de la substance : « nec est in
eo (Deo) accidens cui subsistât, vel forma quae différât a substantia2»,
« substantia... subsistens accidentibus 3 ». Ce terme se dit donc du

sujet qui soutient les accidents pour les maintenir dans l'être ; ce qui
est évidemment étranger à toute idée de la divinité.

Il faut noter en second lieu que la distinction du maître franciscain
ne vaut pas uniquement pour les Personnes divines, mais aussi pour
Dieu pris substantiellement. Sa réponse, en effet, tente de montrer
que le mot « substance » implique dans son concept une perfection :

« haec » est ratio dignitatis substantiae, scilicet quod sit per se stans
et in se fixa 4. » Or cette note s'applique avant tout à l'essence divine
comme telle.

1 «... substantia potest dici a subsistendo, et sic proprie non convenit
Deo ; vel potest dici substantia magis large, scilicet quasi ens per se, et sic convenit
Deo quod dicatur substantia : haec enim est ratio dignitatis substantiae, scilicet
quod sit per se stans et in se fixa», n. 312 ad 5.

Le n. 339 (Respondeo) donne la même distinction : « Substantia dicitur dupli-
citer : vel a proprietate substandi formae vel accidenti : sic non potest Deus dici
substantia, quia nec est in eo accidens cui subsistât, vel forma quae différât a
substantia ; vel a per se existendo, ut dicatur substantia ens per se non indigens
alio ut sit : sic dicitur de Deo. »

Cf. 341 ad 3m. Le premier sens, celui de « stare sub », est attribué à la créature,

tandis que la signification d'être « per se » vaut pour Dieu : « Substantia
ut est in creatura, subsistens scilicet accidentibus, non est in divinis, tarnen in
divinis est substantia ut ens per se. »

2 n. 339 (Respondeo). Même doctrine dans la question disputée : De Quatuor
nominibus. Ms. Todi 121, f. 3va. Cf. Prolegomena, p. cclviii, n. 4.

3 n. 341 ad 3. 4 n. 312 ad 5.



La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 39

Aussi Alexandre sera-t-il amené à distinguer sous un autre aspect
le terme « substance ». Les Grecs disent qu'il y a en Dieu trois « hypostases

». Or le mot « substance » en est la transposition latine exacte.

Il serait donc logique, pour être en accord avec les Grecs, de dire « trois
substances ». Non, répond-il, car une telle expression serait ambiguë :

substance ne signifie pas seulement ce que les Grecs nomment « hypos-
tase », c'est-à-dire suppôt, mais elle se dit aussi de l'essence. Parler
de trois substances pourrait faire penser à trois essences. Or il faut
que, dans des questions aussi délicates, le langage soit certain, exempt
de toute ambiguïté h

Dans cette réponse, le Docteur franciscain n'oppose plus « subsistere »

à « stare per se », mais il distingue la substance première ou suppôt
de la substance seconde ou essence. La première division de la
substance valait pour séparer Dieu des créatures, la seconde trouve son

application au sein de la Trinité, dans la distinction entre essence

divine et Personnes divines.
Mais la doctrine de la « Somme » ne sera pas toujours constante,

ni sur la signification du « subsistere », ni sur la division de la substance.
Nous avons déjà relevé deux manières de voir différentes concernant
ce dernier point. Dans une nouvelle division, la distinction n'est plus
établie entre « subsistere » et « substare », mais au sein même de chacun
des deux termes regardés comme équivalents : « Dicendum est quod
sicut subsistere vel substare dicitur duobus modis, ita et subsistentia
vel substantia 2. » Ces deux modes correspondent à ceux établis plus
haut, entre subsistence et substance.

« Uno modo subsistere dicitur quod stat in se et substantia dicitur
secundum hoc quod est ens per se, non indigens alio ut sit3. »

Ensuite, avec saint Augustin, l'auteur explique pourquoi « subsistere

» pris dans l'autre sens répugne à être attribué à Dieu :

« Alio modo subsistere dicitur a 'stando sub' ; unde Augustinus,
VII, De Trinitate 4

: Si subsistit Deus, ut proprie substantia dici
possit, inest in eo aliquid tanquam subiecto et non est simplex ;

nefas autem est dicere ut subsistât Deus bonitati suae atque
illa bonitas non sit essentia ; manifestum est igitur Deum abusive
substantiam nuncupari. »

1
« non tamen nos dicimus, 'très substantias'... et hac ratione : quia hoc

nomen 'substantia' in latina lingua indifferenter se habet ad designationem essen-
tiae et suppositorum essentiae », n. 357 ad 2 de la première série, cf. n. 387.

2 n. 395 (Respondeo). 3 Id. 4 c. 5, n. 10. PL 42, 942.



40 La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

Il résulte de cette explication que non seulement les termes
« substantia » et « substare » conviennent à Dieu, mais aussi « subsis-

tentia » et « subsistere », à condition de les entendre dans le bon sens.

« Patet igitur quod uno modo in divinis convienenter dicitur
substantia et subsistentia, alio modo non. »

1

La pensée de la « Somme » sera transformée jusqu'à exprimer le

contraire de ce qui était affirmé plus haut2. « Subsistere » se dit plus
proprement de Dieu que « substare ».

« Respicientes ad notionem substandi et subsistendi, minus proprie
dicitur in Deo substantia quam subsistentia. » 3

L'auteur justifie cette assertion en attribuant, selon Boèce, à

« subsistere » la signification donnée plus haut à « substare », et en

définissant ce dernier terme par la définition du « subsistere ».

« Sicut dicit Boethius, il libro 'Duabus naturis et una persona
Christi' *, differt subsistere et substare : 'Ipsum autem subsistit
quod accidentibus, ut possit esse, non indiget ; substat autem
quod accidentibus subiectum quoddam, ut esse valeant, submi-
nistrat : sub illis enim stat, dum subiectum est accidentibus. »

Et suit la conclusion :

« Ex hoc ergo relinquitur, cum substantia dicatur a 'substare',
subsistentia a 'subsistere', ratio eius quod est 'subsistere' magis
convenit divinis, quia negat accidens et ponit esse per se 5. »

Une des raisons qui rendirent obscure la définition de la personne
formulée par Boèce est sans conteste la signification inconstante des

mots « substance » et « subsistence » dans la scolastique. Nous avons
déjà relevé plusieurs sens que peuvent revêtir ces deux termes. Mais
l'attention de l'auteur se portait principalement à leur trouver une
acception qui pût convenir à la divinité entendue sans la distinction
des personnes. Si on oppose celles-ci à l'essence on dira qu'il y a trois
subsistences et une substance. Cette détermination du vocabulaire est

une acquisition notable pour la théologie trinitaire. Si le sens de ces

termes est désormais fixé, bien que les avis divergent encore sur leur
contenu ontologique, ce n'est qu'après une évolution qui commence
avec Boèce. L'auteur de la « Somme » remarque à ce propos que la
signification ou plutôt l'emploi de ces deux termes a varié du temps
de Boèce jusqu'au moment où il écrivait6.

1 n. 395 (Respondeo). 2 Cf. un. 312, 339, 341. 3 n. 395 ad a.
4 c. 3 PL 64, 1344. 5 n. 395 ad a. » n. 397 Resp. 1-2.



La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 41

D'abord « substance » se définissait négativement par rapport aux
accidents qui inhérent :

« substantia dicitur quoniam in nullo subiecto est ;

et positivement :

« substantia est quoniam subest caeteris. »

Dans la première acception, elle convient aux genres et aux espèces,

c'est-à-dire aux substances secondes, tandis que selon la définition
positive elle se dit seulement des singuliers, des individus. En Dieu
la substance seconde correspond à l'essence commune, que les Grecs

nomment « ousiosis », alors que la substance individuelle signifie la

personne, 1 'hypostasis des Grecs.

La subsistence, comme le rapporte toujours l'auteur de la «Somme»,
avait également deux sens : d'abord l'être n'ayant pas besoin d'accident

pour exister. L'autre acception lui venait de l'acte de subsister.
Les deux significations trouvaient aussi leur application en Dieu :

l'essence divine comme telle, n'ayant pas besoin d'accident pour exister,
subsiste. Elle est alors l'équivalent latin d'« ousiosis ». L'hypostase, qui
de son côté subsiste, en ce sens qu'elle soutient (sub stat) les propriétés,
répond à la seconde acception.

Or aujourd'hui, remarque l'auteur, soit substance, soit subsistence

ne revêtent qu'un seul sens : le premier terme est uniquement synonyme
d' « ousiosis », et le second correspond à hypostase L

L'équivalence ainsi établie entre les vocabulaires grec et latin
constituera la base de la définition des Personnes divines chez les

grands théologiens scolastiques.
On pourrait réunir dans le tableau suivant les diverses

significations des termes, « substance » et « subsistence », et les distinctions

que nous avons analysées.

Substantia
nn. 339 et 312, 5um et
qu. disp. de Quatuor
nominibus : fol. 3v.

1. Dérive de « subsistere » : stare sub accidentibus.

2. Signifie ens per se.

Substantia jl. Substantia prima : hypostasis,
nn. 357 ad 2. primae-î
seriei et 387. (2. Substantia secunda : ousiosis.

1 Id.



42 La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

Substantia
et

Subsistentia

1. Quod stat in se.

Convient plutôt à la subsistence.

n. 395 (Respondeo) qu.
disp. de Quatuor nomi-
nibus, fol. 4ra.

2. Quod stat sub (accidentibus).
Convient plutôt à la substance.

Négative : Quod in nullo subiecto est :

Substantia
Genres, espèces. En Dieu : essence
commune : ousiosis.

Au temps de
Boèce
n. 397

(Resp. 1-2)

Positive : Quod sub caeteris stat.
Substantia prima : hypostasis.

Négative : Quod non indiget accidentibus ut
sit essentia : ousiosis.

Subsistentia
Positive : Ita vocatur ab actu subsistendi,

sub stat proprietatibus : hypostasis.

On peut, conclure que, malgré l'autorité qu'il accorde à Richard
de St-Victor, l'auteur de la Somme s'efforce de rendre acceptable la
formule de Boèce. La multiplicité de sens des termes « substance »

et « subsistence » dénote peut-être un manque d'unité dans la rédaction

de la « Somme », mais elle témoigne aussi des efforts pour sauver
la définition traditionnelle. Ces tâtonnements montrent l'importance
des mots en théologie et toute la peine requise de la part des auteurs

pour obtenir un vocabulaire précis.
Nous avons examiné l'attitude d'Alexandre de Halès à l'égard

de la définition boétienne de la personne. Nous pouvons dire que,
grâce à une interprétation bienveillante, l'auteur de la Somme demeure
dans la ligne traditionnelle. Il reste à étudier ce que le maître franciscain

pense de la description du Victorin.

Attitude à l'égard de la définition de Richard de St-Victor

Après avoir énuméré les difficultés qu'engendre la définition de

Boèce, Alexandre remarque que Richard lui en substitue une autre 1 :

« Persona est rationalis naturae incommunicabilis existentia. » Lorsque

1 De Trinitate, lib. IV, cap. 22. PL 196, 945.



La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 43

le Docteur franciscain parle de la formule du Victorin, c'est à propos
des inconvénients suscités par celle de Boèce. Mais il n'analyse ni
n'approuve jamais explicitement la définition de Richard. Il se contente
de la citer avec les justifications alléguées par Richard. Aux deux
objections principales concernant l'une, le mot individua, l'autre le

terme « substantia », l'auteur de la Somme répond en expliquant ces

deux expressions, ou simplement en affirmant que Richard a corrigé
la formule de Boèce, en la remplaçant par une autre mieux adaptée
à la Trinité :

« Posset tarnen dici quod praedicta definitio personae non est

personae communiter, sed solum personae prout convenit crea-
turae rationali ; unde Richardus, in libro de Trinitate, corrigit
istam definitionem assignans rationem personae secundum quod
convenit divinis : 'Persona est rationalis'... 1

»

Si l'auteur n'approuve pas explicitement la notion de Richard,
il est clair cependant qu'à ses yeux elle a une valeur indubitable. Et
bien qu'Alexandre conserve la formule boétienne, il n'en reste pas
moins que sa conception de la Personne divine a subi fortement l'influence
du Victorin.

C'est avant tout dans la comparaison qu'il établit entre le mot
« personne » et les termes connexes qu'Alexandre exprime le mieux
sa pensée. Il établit le rapport entre les quatre termes : essence,
substance, hypostase et personne en général d'abord. Mais très éclairants
sont aussi les passages où il examine plus en détail la relation que
soutient la personne avec chacun de ces mots. De ces derniers nous ne
retiendrons que la comparaison avec l'essence et l'hypostase, puisque
les termes de substance et subsistence ont déjà été étudiés plus haut.

III. La personne et les termes connexes

En général

C'est une phrase de Boèce : « non verborum inops Graecia est,
sed essentiam, subsistentiam, substantiam, personam totidem nomi-
nibus (reddit2) », qui fournit à l'auteur de la Somme l'occasion d'étudier
le rapport qui existe entre ces termes 3. Dans la Somme, le nombre

1 n. 337 ad 3. Id., n. 312 ad 5 et n. 387. Alexander consacre un chapitre
spécial à la formule de Richard, où il ne fait que transcrire le texte du Victorin
(n. 349).

2 De Duabus naturis, cap. 3. PL 64, 1344. 3 n. 396.



44 La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

des opinions et des objections dénote l'incertitude régnant sur ce sujet.
A ces solutions insuffisantes, l'auteur de la Somme oppose la sienne :

« Propterea dicendum ». Aucune autorité n'est citée. On peut donc
conclure qu'il entend donner sa propre opinion.

La distinction des quatre termes est de raison, non pas réelle :

« dicendum quod diversitas istorum nominum in divinis contingit ex
diversa intelligentiae ratione L » Point de difficulté, puisqu'il ne s'agit
pas de rapports entre personnes.

La première distinction que nous trouvons en Dieu, poursuit
l'auteur, résulte de cette double considération : ou nous atteignons
l'essence divine comme une forme — un quo —, ou comme le sujet
possédant cette forme — un quoi. Entendue comme forme, nous la
nommons l'essence, « ousiam ». Mais lorsque notre esprit considère le

sujet possédant la nature divine, il peut le concevoir sous son aspect
commun aux Trois, en faisant abstraction des distinctions personnelles.
C'est 1'« ousiosis ».

D'autre part, notre intelligence peut porter son attention sur le

sujet possédant l'essence divine, saisi cette fois comme distinct,
singulier et incommunicable. Aux différents modes de concevoir cette
distinction, répondent deux termes. Si nous considérons un sujet ou
suppôt distinct, mais sans lui attribuer aucune propriété déterminée,
nous exprimerons cette saisie de l'intelligence par le terme d' « hypos-
tase ». Enfin, le dernier concept, celui de « personne », répondra à l'hypos-
tase atteinte avec la note de propriété déterminée et prise dans une
nature rationnelle 2.

Ces distinctions peuvent se résumer dans le tableau suivant :

A. quo est ousia
B. quod est a) commun, universel ousiosis

On peut se demander dans quelle mesure cette division représente
la pensée d'Alexandre. La question d'authenticité se pose à cause
d'une difficulté de critique littéraire. Avant d'exposer sa propre solution

: « Propterea dicendum », l'auteur rapporte l'opinion d'autrui :

b) singulier, incommunicable
1. sans propriété déterminée.
2. avec propriété déterminée et dans

une nature rationnelle persona

hypostasis

1 Id. 2 Id., cf. n. 395 ad 5.



La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 45

« Ad hoc dixerunt quidam. » Sans la combattre directement il la laisse
de côté : « Tamen isti unde probant non dicunt nisi ex usu Ecclesiae 1

».

Or, parmi ces « quidam », on peut identifier certainement Alexandre
lui-même. Dans la question disputée : De Quatuor nominibus, il soutient
la sentence référée dans la Somme. Il suffit de placer les textes en parallèle

pour s'en rendre compte.

Somme n. 396 (Solutio)
« Ad hoc dixerunt quidam quod essentia significat ens nec ex
se nec ex alio distinctum vel distinguibile ; substantia ens ex se

nec distinctum nec distinguibile, sed ex alio distinguibile ; subsis-
tentia vero sive hypostasis ens ex se distinguibile, sed non distinctum

; persona vero significat ens ex se distinguibile et distinctum. »

Question disputée : De Quatuor nominibus
« Essentia enim nec distinguens, nec distinctum, nec distinguibile.
Substantia vero quamvis non distinguibile tamen ex adiuncto erit
distinguibile, ut Deus est. Subsistentia vero in se distinguibile,
non tamen distinctum. Persona vero distinctum 2. »

Somme n. 396 (Solutio) suite

« Unde secundum hoc hypostasis et subsistentia differt a persona...,
quia hypostasis sive subsistentia dicitur ut est potens subsistere
proprietati, persona ut est actu substans. »

Question disputée : De Quatuor nominibus.

« Subsistentia. dicit rem potentem subsistere proprietatibus.
Persona vero dicit ens distinctum 3. »

Au point de vue doctrinal, comme nous le montrerons plus loin,
la différence importe peu. Elle méritait cependant d'être mentionnée,

parce qu'elle sera un appui pour identifier l'auteur d'autres passages.
Après avoir étudié les rapports entre la personne et les termes

connexes en général, comparons maintenant la Personne divine
spécialement à l'essence et à l'hypostase.

Personnes et essence divines

Pour saint Augustin, « quand nous disons la personne du Père

nous ne disons pas autre chose que la substance du Père ; car c'est
en lui-même qu'on le dit personne et non par rapport au Fils 4 ». Le

1 Id. 2 Ms. Todi 121, fol. 4 ra. 8 Id. 3 vb.
4 VII. De Trinitate, cap. 6, n. 11. PL 42, 943.



46 La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

danger d'une telle assertion n'avait pas échappé aux prédécesseurs du
maître franciscain. Si « personne » dans la Trinité signifie la substance
et non pas la relation, quel sens faudra-t-il lui donner lorsqu'elle est

employée au pluriel Comment entendre ces expressions : « Trois

personnes », « autre est la personne du Père, autre celle du Fils, autre
celle du Saint-Esprit » La logique conduirait à l'affirmation de trois
absolus et donc de trois Dieux.

Saint Thomas, dans son commentaire sur les Sentences, expose
et classifie les solutions tentées avant lui1. La diversité des opinions
suffit à montrer les tâtonnements des Docteurs médiévaux. Les auteurs
de la plupart des réponses ont été identifiés. Nous ne retiendrons

que celles citées dans la Somme d'Alexandre.
Le maître franciscain d'abord n'admet pas que le terme « personne »

ait deux acceptions différentes dans la Trinité, selon qu'il s'agisse
de son emploi au singulier ou au pluriel. A la suite de Prévotin 2 et
de Guillaume d'Auxerre 3 dont il dépend, il rejette l'opinion de Pierre
Lombard, qui attribuait au mot « personne » la signification d'essence

quand il est employé au singulier, alors que les personnes désignent
les hypostases 4. Pour Alexandre, le terme « personne » revêt toujours
le même sens. Par cette solution il se rattache à la pensée de Richard
de St-Victor, à celle du Porrétain et de Simon de Tournai 5. Il diffère

cependant de ce dernier par le mode de faire entrer l'essence dans la
signification de la personne. Cet auteur affirmait que le terme « personne »

signifie l'essence principalement, « in rectitudine » et la distinction
secondairement, « in obliquitate ». Ainsi « Pater est persona » équivaut
à « Pater est unum ens per se ». « Unum » désigne « una essentia » ;

« per se » indique que le Père est distinct des autres personnes. Le

pronom « se » du genre masculin est employé ici au singulier. Par contre,
la proposition : le Père, le Fils et le Saint-Esprit sont trois personnes,
signifie qu'ils sont une essence, mais distincts l'un de l'autre. Le pronom
est alors au masculin pluriel. Cette solution s'appuie sur l'étymologie

1 I. Sent., d. 23, q. 1, a. 3. Cf. M. Bergeron, art. cit. Essai pénétrant, mais
l'étude historique de ces opinions pourrait être encore poussée plus à fond.

2 Ms. Vat. lat. 1174, fol. 10 va.
3 Summa. Paris (Regnault) sans date, fol. 11 va.
1 Sententiae, lib. I, dist. 25, éd. Quarrachi 1916, t. I, n. 219.
5 Simon de Tournai, Somme, éd. Schmaus, dans Rechf th. anc. et méd.,

t. 4 (1932), p. 62. Même doctrine chez Alain de Lille (f 1202), Theologicae regulae.
Reg. 32. PL 210, 637.



La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 47

du mot « persona » : « per se una ». « Una » désigne l'unité d'essence

et « per se » la distinction h
Alexandre juge sévèrement cette opinion et la rejette en ces termes :

« Sed quod haec opinio sit falsa et propinqua errori patet sic ...» 2

D'après cette doctrine, en effet, dans ces propositions : « Haec

persona est Pater... haec persona est Filius», le terme personne
suppléerait pour l'essence (non supponatur nisi essentia3). Il s'ensuit

que, à s'en tenir à la réalité pour laquelle le terme « personne » a valeur
de suppléance •— en laissant de côté la distinction qui est simplement
connotée —, la personne du Père serait identique à celle du Fils. Ces

auteurs ne peuvent pas répondre que dans l'expression « haec persona »

entre aussi la relation de distinction désignée par le « per se » de la
définition de personne, « per se una ». Car il leur est impossible de dire
ce que qualifie (circa quid notetur) le terme « per se ». Ce qui est signifié
« in recto » est exclu puisque l'essence n'est pas distincte et que le terme
« per se » désigne la distinction. A part cela, note l'auteur, il ne peuvent
rien trouver. En effet, ce qui est signifié « in obliquo » seulement dans

la définition ne peut suppléer pour la réalité définie 4.

En proposant sa solution personnelle, Alexandre examine le rapport
de l'essence à la personne sous un double aspect : du point de vue de

la simplicité divine il convient d'attribuer l'essence directement à la

personne, alors que, selon le mode de considération de notre intelligence,

il est mieux de dire que l'essence entre « in obliquo » dans la
définition de la personne B. Dans ce dernier cas, on dira : « persona (est)

hypostasis divinae natume 6 ».

1 n. 394 sol. 2 Id.
3 Id. Sur la suppositio, cf. par ex. Maritain, Eléments de philosophie. Paris

1933, t. II, p. 76 ss. L'auteur définit ainsi la « suppositio » ou la valeur de suppléance
d'un terme : « la fonction qu'a (un terme) — sa signification restant la même
— de tenir dans le discours la place d'une chose pour laquelle cette substitution
est légitime eu égard à la copule», p. 76.

4
« Cum dicitur 'haec persona est Pater', cum per hoc nomen 'persona' non

supponatur nisi essentia, sicut ipsi dicunt, ergo cum dicitur 'haec persona', demonstrate

essentia, similiter cum dicitur 'haec persona est Filius', demonstratur
eadem essentia ; sequetur ergo quod persona, quae est Pater, est Filius, respiciendo
ad suppositum personae quod est essentia, non ad connotatum quod est distinctio.
Si vero dicant quod cum dicitur 'haec persona', ibi est demonstratio respectiva
respectu distinctionis quae designatur per hoc quod dico 'per se', quaeratur circa
quid notetur distinctio, cum dicitur persona 'unum per se'. Si dicant quod circa
illud quod est in rectitudine : sed illud est essentia ; ergo essentia est distincta :

quod est falsum. Nec possunt aliud invenire », n. 394 (Solutio).
6 n. 394 (sol). 6 n. 390 nota...



48 La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

Dans le premier membre de la réponse, Alexandre ne fait donc

qu'affirmer l'identité réelle de l'essence et de la personne. Dans l'autre,
il considère leur relation du point de vue de la raison humaine, qui
doit former sur Dieu plusieurs concepts distincts. Ici le maître
franciscain répond plus directement à la difficulté posée par les auteurs
antérieurs, car l'identité réelle entre essence et personne divine n'entrait
pas jusque là dans la considération formelle de ce problème.

De ce point de vue, l'hypostase soutient, à l'égard de l'essence,
le même rapport que la personne 1. La prédication oblique et directe

explique les limites de la « suppositio » et, en particulier, elle résout
la difficulté dont s'était occupé le Concile du Latran en 1215, à propos
de l'abbé Joachin. Peut-on dire : « essentia générât » L'essence peut
suppléer pour la personne si ce qui est attribué à l'une l'est aussi à

l'autre. Pour cela il faudrait que la personne signifiât l'essence «in recto2».

Or une telle assertion vient d'être réfutée. C'est pourquoi, bien qu'il
soit vrai de dire : « persona vel hypostasis générât », le Concile du
Latran approuva explicitement le Maître des Sentences qui soutenait :

« Quoniam quaedam summa res est Pater, et Filius, et Spiritus Sanctus,
et itta non est generans, neque genita neque procedens 3. » Donc ni la

personne ni l'hypostase n'ont valeur de suppléance pour l'essence.

Le caractère halésien de cette doctrine sur les rapports de l'essence

et de la personne ou de l'hypostase ne peut être mis en doute ; la
Somme ne fait que reproduire d'autres œuvres d'Alexandre, même le

plus souvent « ad litteram 4 ».

La grande difficulté consiste à déterminer le mode qu'ajoute la
signification de la personne ou de l'hypostase à celle de l'essence. Le
critère qui servira à établir cette notion doit être pris du côté de la
distinction. A ce point de vue, les quatre termes d'essence, de substance,

d'hypostase et de personne comportent une hiérarchie qui va de
l'indivisible au distinct en acte. Puisque le langage communément admis

en théologie parle de trois hypostases et de trois personnes, la nature
de la distinction devra être étudiée dans ces deux termes, qui ne sont

1 n. 401 (solutio) « aut accipitur substantia pro essentia, sic oblique venit
in ratione hypostasis sicut essentia ».

2 n. 390 «Nota tamen... », p. 575 b et n. 402 (sol.).
3 Denzinger n. 431.
4 Du n. 390 : « De suppositione huius nominis « persona », la note finale est

tirée littéralement du commentaire d'Alexandre, I Sent., d. 26, fol. 27 rb, va.
Le n. 402 : quomodo comparetur hypostasis ad essentiam quantum ad supposi-
tionem » reprend la note du n. 390. Cf. Prolegomena, p. cclx.



La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 49

pas complètement équivalents. La personne détermine la distinction

propre à l'hypostase.
Pour saisir la signification de la personne divine et le principe

de sa distinction, il sied donc d'examiner d'abord l'hypostase sous sa

raison de distinction et l'apport propre de la personne à celle-ci.

Personne et hypostase. La distinction des hypostases

C'est sur ce point que des historiens comme Stohr et Schmaus

ont découvert une évolution dans la pensée du maître franciscain.
Précisons d'abord la question. Elle se pose d'une manière concrète
de cette façon : si notre intellect abstrait les relations et les propriétés
du concept d'hypostase, celui-ci demeure-t-il encore dans l'intelligence
ou est-il détruit Autrement dit : dans la Trinité, les relations et les

propriétés constituent-elles l'unique principe de distinction Si le

concept d'hypostase subsiste malgré cette abstraction, il faudrait
admettre une multiplication dans la Trinité, en dehors de la relation
ou de la propriété. Contre cette dernière hypothèse on oppose toujours
l'autorité de Boèce : «Substantia... continet unitatem, relatio multi-
plicat Trinitatem 1 ». Cette affirmation a-t-elle valeur absolue ou com-
porte-t-elle une interprétation

L'état de cette question et la position des auteurs sont nettement
mis en relief par Eudes Rigaud, qui devait écrire son Commentaire

aux Sentences vers 1243-1245, après la rédaction des questions
correspondantes de la Somme 2.

Eudes Rigaud remarque que la question est double. On peut
se demander d'abord si une fois abstraites les propriétés de paternité
et de filiation, les hypostases demeurent sous leur raison commune
de procession : « a quo alius », « qui ab alio », etc. Il existe une opinion
qui répond affirmativement.

« Quaeritur, utrum abstractis per intellectum proprietatibus rema-
neant très hypostases, et videtur, quod sic, quia abstractis pater-
nitate et filiatione adhuc convenit intelligere, qui ab alio, et a

quo alius ; ergo est ibi intelligere distinctas hypostases. »

1 De Trinitate, cap. 6, M. L. 64, 1255.
2 Cf. Prolegomena, p. ccxxvin ss. « Si sic ergo se res habent ut nobis videntur,

sequitur Commentarium Odonis scriptum fuisse an. 1243-1245 », p. ccxxix. A la
bibliographie indiquée dans ces pages, ajouter : Chenu M. D. O. P. : Le dernier
avatar de la théologie orientale en Occident au XIIIe siècle. Mélanges, Auguste

Divus Thomas 4



50 La notiön de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

Et de fait :

h Ad. hoc dicunt quidam, quod abstractis relationibus adhuc remanent

distinctae hypostases quia adhuc esset ibi qui ab aliquo
et a quo est alius. »

Mais en réalité cette abstraction ne comporte pas la suppression
complète des relations. Comme le note encore le même auteur
franciscain : « qui ab alio » et « a quo alius » impliquent encore la notion
de relation.

« Habitudinem dicunt et rationem (Ms. relationem) proprietatis
sive relationis important. »

C'est pourquoi on peut se demander si le concept d'hypostase
peut abstraire de toute relation :

« Ulterius quaeritur, utrum abstractis huiusmodi et omni ratione
relationis et omnibus proprietatibus, utrum inquam, esset intelli-
gere distinctas hypostases per aliquid absolutum et utrum esset
ibi intelligere très qui...»

Eudes laisse entendre que la réponse affirmative est partagée

par un certain nombre d'auteurs :

« Ulterius dicunt alii, quod abstracta omni habitudine et
relatione, adhuc esset intelligere se ipsis distinctas hypostases. »

Ces auteurs assignent cependant à la relation le rôle de faire
connaître, de manifester la distinction. C'est ainsi qu'ils expliquent
l'autorité de Boèce :

« quod dicit Boëthius et Sancti, quod relatio multiplicat trini-
tatem et quod relatio distinctiva est in divinis, dicunt ob
hoc dictum fuisse, quia per relationes innotescit distinctio \ »

Voilà donc clairement posé le problème. Les textes d'Alexandre,
épars, il est vrai, et moins systématiques, laissent entendre que le
maître franciscain connaissait déjà cette discussion.

Nous tâcherons de découvrir la pensée d'Alexandre dans deux de

ses Questions Disputées, pour la comparer ensuite à la doctrine exprimée
dans la Somme.

Pelzer. Louvain 1947, pp. 159 ss., et Doucet V., O. F. M., La date des condamnations

parisiennes dites de 1242. Faut-il corriger le Cartulaire de l'Université
Id., pp. 183 ss.

1 Texte cité par M. Schmaus, op. cit., pp. 447-448, n. 27. A corriger « quod
relatio distinctiva est » par « quod nihilominus distinctiva ». Cf. Prolegomena,
p. cclx, n. 7.



La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 51

La réponse d'Alexandre de Halès dans les Questions Disputées

1. De notionibus et relationibus in divinis 1

L'auteur se demande si, en dehors du concept de relation (ad

aliquid), l'intelligence peut concevoir une distinction dans la Trinité
« ut sint qui, vel quales, vel hujusmodi ». La réponse d'Alexandre
est formelle :

« abstractis. proprietatibus et relationibus, non conting(i)t intel-
ligere très in genere substantiae praeter intellectum proprietatum.»

L'auteur parle du genre « substance » parce qu'il suppose dans la
question que tout relatif est déjà exclu :

« Utrum praeter esse quod est ad aliquid contingat praeintelligere
distinctionem de aliquo alio genere. »

Car Alexandre sait qu'en Dieu tous les prédicaments sont exclus,
à part ceux de relation et de substance. Il y fait allusion dans la Question

Disputée : De Hypostasi.
Serrant de plus près sa solution, le maître franciscain tente de

préciser dans quel sens le relatif multiplie la Trinité. Ici deux pensées

se confrontent : celle d'Augustin et celle de Jean de Damas. Selon le

premier, par la génération passive (nascendo), le Fils reçoit non
seulement son être propre de Fils, mais il lui est donné d'être purement
et simplement. Toute proportion gardée, il en est de même du Saint-

Esprit par la procession. Abstraction faite de la génération, notre
intelligence ne peut donc plus concevoir la seconde personne ni comme
Fils, ni même comme distincte.

Le Damascène présente la distinction des personnes sous un autre
aspect, celui de « qui a nullo, a quo alius », « qui ab aliquo, a quo
alius », « qui ab aliquo, a quo nullus ». Cette désignation suffirait-elle
à distinguer les hypostases en dehors du concept de génération et de

procession Alexandre suit résolument l'autorité de saint Augustin. Sa

pensée procède en deux temps. Il démontre d'abord ce qu'il n'avait
qu'affirmé au début : pourquoi en Dieu l'intellection de la relation
doit précéder celle de l'hypostase ; ceci à une exception près.
Progressant davantage, il prouve que l'hypostase du Fils ne peut être

conçue comme « ab alio », si ce n'est par la génération.

1 Ms. Vat. lat. 782, fol. 16 vb - 17 vb. M. Schmaus ne connaît pas encore
l'auteur de cette question. Cf. op. cit., p. 390.



52 La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

A l'appui de la première partie, le maître franciscain cite de

nouveau saint Augustin qui considère deux sortes de relations. Celles qui
suivent les sujets qu'elles qualifient ; ainsi la similitude établit un
rapport entre des réalités semblables qu'elle présuppose. On peut donc
concevoir ces choses en dehors de leur similitude. Mais, d'autre part,
il peut arriver que la chose ne reçoive son être que par la relation,
comme c'est le cas pour la créature, où l'ordre d'intelligence est le
suivant : le créateur, la création, la créature. Le créateur peut être
saisi sans relation à la créature et à la création, mais l'inverse n'est

pas vrai. La créature comme telle ne peut être atteinte sans son

rapport de dépendance au créateur.
Or notre intelligence de la Trinité se rattache à cette seconde

considération. Où il existe un ordre de nature, il est nécessaire de

concevoir la génération avant le terme engendré, bien que l'hypostase,
principe actif de la génération, puisse être saisie sans la génération.
De même, la procession doit précéder la personne du Saint-Esprit.
Si on abstrait la génération et la procession, nous ne pourrons plus
concevoir ni l'hypostase du Fils, ni celle du Saint-Esprit. Pour le Père

— toujours principe des processions —, son intellection ne dépend

pas de celles-ci. Sans la génération nous pourrons saisir l'hypostase
du Père, mais non pas précisément sous la raison de paternité : car
le Père comme tel présuppose la génération, bien qu'il la précède
comme hypostase. Et Alexandre conclut : « ablatis relationibus non
removetur hypostasis sed pluritas hypostasum. » Au sujet de la première

personne, le maître n'ajoute pas d'autres précisions. Il dit que son
intellection comme hypostase est indépendante de la génération, mais

il n'exclut pas explicitement toute autre relation. Il est aussi
intéressant de noter la différence qu'il établit entre le concept du Père

sous sa raison d'hypostase et sous celle de Père.

La condition des deux autres personnes est étudiée plus longuement

dans la suite. Une objection tend à disjoindre les deux notions :

« qui ab alio » et « qui ab alio per generationem ». Ceci obtenu, rien

n'empêcherait d'abstraire la génération et de concevoir le Fils sous

sa raison de « qui ab alio ».

Voici l'argument apporté en faveur de cette objection. Tout ce

qui tire son origine d'un autre par génération tire son origine d'un
autre. Mais le contraire n'est pas vrai ; car, de ces deux notions, la

première a une compréhension plus précise, ce qui en restreint son
extension. En faisant abstraction du concept de génération on retrouve



La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 53

donc la notion commune de « qui ab alio », ce qui permettra de saisir

l'hypostase du Fils sous ce dernier aspect, sans y inclure la génération.
L'influence de saint Augustin ressort encore de la réponse qui

rejette la distinction sur laquelle s'appuie l'objection. Lorsque le principe

de la relation « a quo alius » et son terme « qui ab alio » communient
dans l'unité de substance, le rapport « ab alio » se fait nécessairement

selon la génération, notion sur laquelle s'arrête l'esprit.

«... primum in ordine modorum essendi ab alio, est esse ab alio
per generationem, unde figitur super illo intellectus »

ce qui est l'équivalent de la phrase de saint Augustin :

« Filius non tantum habet nascendo ut sit Filius, sed ut sit.
Substracta ergo generatione non est intelligere Filium ut est
Filius nec ut est. »

La réponse est donc nette : de la personne du Fils, on ne peut
abstraire la génération sans que disparaisse la note « ab alio 1 ». Mais

l'hypostase du Père précède la génération active et peut donc en faire
abstraction. Entendue sous sa raison formelle de Père, elle suit la
génération. Autrement dit, la paternité comme telle présuppose la
génération.

2. Question disputée : De hypostasi2

A travers cette « reportatio » aux propositions fragmentaires et
quelquefois obscures, nous essaierons de reconstruire la pensée de

l'auteur.
Lorsque Alexandre se pose la question déjà connue « utrum con-

tingat intelligere très hypostases, abstractis relationibus ut sunt rela-
tiones et ut sunt proprietates », en réalité il agite un double problème,
correspondant à une double abstraction. Trois propriétés personnelles
établissent une relation entre les personnes : la génération, la filiation

1 L'auteur anonyme du manuscrit Vat. Lat. 691 cite la même objection,
qu'il réfute en termes quasi identiques à ceux d'Alexandre, f. 30 rb. A la suite
d'une comparaison des textes, les éditeurs des œuvres d'Alexandre ont cru pouvoir

placer ce commentaire chronologiquement, après les œuvres authentiques
d'Alexandre, dont il dépend. Cf. Prolegomena, p. ccvi et L. B. Gillon O. P.
Béatitude et désir de voir Dieu au moyen âge. Angelicum, t. 26 (1949), p. 18,

n. 3. Bien que de nombreux passages de la « Somme » correspondent littéralement
à ceux de ce manuscrit, les éditeurs de la « Somme » pensent que le rédacteur
de ce dernier ouvrage a puisé directement dans les sources du manuscrit.
Prolegomena, p. ccxxvn b.

2 Ms. Todi 121, fol. 4.



54 La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

et la spiration. On peut donc se demander s'il est possible de concevoir
trois hypostases en dehors de ces trois propriétés. Mais la notion de

relation s'étend à d'autres concepts : « qui ab alio », « a quo alius », etc.,
d'où la question : l'intellection des hypostases est-elle possible en dehors
de ces deux dernières relations A cette dernière demande certains
répondent affirmativement.

« Quod scilicet abstractis omnibus relationibus manent adhuc très
qui. »

Ils défendent leur affirmation malgré la phrase célèbre de Boèce :

« substantia continet unitatem, relatio multiplicat Trinitatem. »

L'explication profonde de la position halésienne se trouve dans la
nature du concept d'hypostase. La comparaison qu'Alexandre établit
entre cette notion et celle de personne la met en lumière. Ces deux
termes diffèrent par leur relation à la propriété. Dans le concept de

personne, celle-ci entre essentiellement:

« persona habet de intellectu suo essentialiter proprietatem. »

L'hypostase possède dans ses notes la propriété « in obliquo »

seulement :

« hypostasis habet proprietatem de intellectu suo in obliquitate. »

Voici en quel sens. L'hypostase exprime un certain rapport (res-

pectum) à la propriété. Si on voulait décomposer le concept de personne
en ses éléments constitutifs, il faudrait reconnaître deux sortes de

relations : celles qui réfèrent une personne à une autre — la génération
passive par exemple entre le Fils et le Père 1

—, ce premier genre de

relation est propre à la personne. L'autre va de l'hypostase à la
propriété elle-même. Le maître franciscain distingue explicitement ces

deux rapports :

« Dico quod ille respectus... non... est illa relatio. »

La distinction et l'incommunicabilité viennent formellement de la

propriété. La personne qui, dans sa définition, la possède essentiellement,
directement, est dans la Trinité l'élément proprement distinct (« actu
distinctum »). Dans le sens formel, il est juste de dire, comme Alexandre
l'affirme dans notre « Question » : en dehors de l'intellection des

propriétés personnelles on ne peut pas concevoir trois hypostases, ni
« trois distincts ». Mais d'autre part il n'est pas nécessaire de faire

1 Dans ce genre Alexandre renferme aussi les relations « ab alio », etc.



La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 55

rentrer « in recto » l'idée de relation dans le concept d'hypostase pour
concevoir celle-ci comme distincte, parce que le rapport (respectus)

que ces hypostases disent à la relation suffit à justifier leur distinction.
Dans ce cas, il est vrai, l'incommunicabilité et la distinction ne doivent
être entendues qu'en un sens diminué, une sorte de commencement.
Cette relation initiale ne peut être comprise sans la propriété :

« dico quod ille respectus licet non intelligatur sine ilia relatione »,

vrai principe de distinction. Aussi l'abstraction qui sépare les deux
sortes de relations ne saurait être parfaite.

La Somme théologique

Nous rencontrons la même pensée avec certaines précisions dans

un groupe de chapitres de la « Somme » : Pars II, inq. II, Tract. II,
sect. I, quaest. I, membrum III1. La citation des sources dénote le

caractère halésien de cette partie 2.

Nous nous proposons d'aborder la « Somme » par l'étude de ces

chapitres, pour compléter la Question Disputée « De Hypostasi ».

L'auteur étudie l'hypostase en relation avec la propriété et la
« res naturae » 3. Ce dernier terme est emprunté à saint Hilaire. Le
maître franciscain, qui l'a connu par Pierre Lombard, en parle déjà
plus haut 4. Pour saint Hilaire, comme pour Alexandre 5, ce mot désigne
le suppôt, l'hypostase ou la personne. C'est pourquoi, poursuit l'auteur,
dans la signification de l'hypostase, entre quelque chose d'absolu :

« oportet ponere quid absolutum et hoc est res naturae 6
».

Sinon son concept n'offrirait rien à l'intelligence, sur quoi elle

puisse se fixer :

« in intellectu hypostasis non solum debet cadere quid respec-
tivum, immo etiam quid absolutum, aliter non haberet intellectus
super quod quiesceret intelligendo hypostasim 7

».

1 Dans l'édition de Quarrachi, nn. 395-404.
2 Cf. Prolegomena, p. cclx.
3 n. 399.
4 n. 392, contra 4 et ad 4 ; Pierre Lombard, I Sent., d. 34, cap. 1, n. 306 ;

S. Hilaire : « Non idem est ens naturae quod res naturae, sicut non idem est
homo et quod hominis est. et secundum hoc non idem est Deus et quod Dei
est. » De Trinitate VIII, n. 22. PL 10, 252 C-253 A.

6 n. 392, contra 4.
6 n. 399 (solutio). 7 n. 399 (solutio).



56 La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

Comme telle, la « res naturae », bien qu'elle contienne réellement
les propriétés, ne les exprime pas, pas même par une simple
connotation. Elle ne dit rapport qu'à l'essence. L'hypostase, ajoute au concept
de « res naturae » un rapport aux propriétés. Ainsi, parce qu'elle contient
la « res naturae », l'hypostase justifie le « stans » de « substantia », et

par le rapport à la propriété elle en exprime le « sub 1 ».

L'hypostase constitue donc un milieu entre l'essence et la personne.
« hypostasis non dicit tantum respectum ad naturam (comme la
'res naturae'), sed ad proprietates vel relationes 2

».

L'auteur s'étend longuement sur ce sujet, en reprenant la distinction

des quatre termes — essentia, substantia, hypostasis et persona —
sous l'angle de la distinction.

Aux deux extrémités, Alexandre place l'essence qui écarte toute
distinction en acte et en puissance, et la personne qui peut être
distinguée et qui l'est en fait. La substance et l'hypostase constituent
les deux termes moyens. Le premier se rapproche davantage de

l'essence dont il partage l'unité. D'autre part l'hypostase tient davantage

de la personne : toutes deux sont multipliées :

« sicut dicimus très personas, ita dicimus très hypostases 3
».

Mais de façon diverse. L'hypostase indique un suppôt 4 distinct
en acte, et de ce point de vue elle ne diffère pas de la personne :

« distinctum est hypostasis actu sicut persona
5

».

Mais cette dernière ajoute à l'hypostase une note spéciale :

« persona dicit distinctum et iterum habet. proprietatem distin-
guentem

6
».

Il faut entendre que cette différence est conceptuelle :

« habet in suo intellectu et de suo nomine 7
».

Elle consiste en ceci : l'hypostase n'exprime pas, en vertu de son

nom, le principe de sa distinction, mais elle dit rapport à ce principe :

« non habet (hypostasis) in suo nomine unde distinguitur, sed

dicit respectum ad distinguentem 8
».

Ce principe de distinction, ce « distinguens » pour Alexandre est la
propriété. Aussi l'hypostase se définira-t-elle comme une subsistence

1 Cf. Ms. Todi 121, fol. 4 rb. 2 Id. 3 n. 404, I, ad 1.
4

« idem enim est hypostasis quod suppositum », n. 386 ad 5.
5 n. 404 ad 1. 6 Id., cf. 389 (Resp.). ' Id. 8 Id.



La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 57

(res subsistens), distincte en acte par la propriété. Mais il est possible
de concevoir une hypostase distincte en faisant abstraction de la
propriété, parce que l'hypostase, en vertu du concept, n'exprime la
propriété que comme terme d'un certain rapport (respectus), que l'hypostase

a avec elle. Aussi l'abstraction ne sera-t-elle jamais complète 1.

Nous rencontrons ici exactement la pensée de la « Question
Disputée : « De Hypostasi ».

Cependant l'auteur précise dans quel sens la propriété est principe
de distinction. Il a déjà démontré plus haut qu'il n'est pas contradictoire

d'affirmer que les propriétés personnelles distinguent les hypostases

et que, d'autre part, l'esprit peut, tout en faisant abstraction
de ces propriétés, concevoir les hypostases :

« remota per intellectum proprietate personali est intelligere hypos-
tasim 2

».

La question se pose de nouveau à propos de l'assertion de Boèce 3 :

« Substantia continet unitatem, relatio multiplicat Trinitatem. » Il est

vrai, répond l'auteur, que l'hypostase se conçoit par rapport à la

propriété, et que la pluralité de celle-ci exige la multiplication des

hypostases. Mais, en plus, ces dernières trouvent un principe de

multiplication en elles-mêmes, en sorte que telle subsistence (res subsistens)
n'est pas telle autre. On conçoit donc des subsistences distinctes « in
actu » (res distinctas actu), non pas par les propriétés personnelles,
mais par elles-mêmes :

« unde est adhuc intelligere res distinctas actu, sed non per pro-
prietates personales, sed seipsis 4

».

D'après le contexte, l'auteur ne veut pas dire que les hypostases
en Dieu sont distinctes comme trois absolus, en dehors de toute relation.

La distinction actuelle leur vient de leur rapport aux propriétés
et non pas de celui qu'elles expriment à l'essence :

1 Entre la Question « De Quatuor nominibus » et la Somme théologique
nous avions noté une différence de langage. Dans la première œuvre, l'hypostase
signifie un « ens distinguibile », alors que dans la Somme elle est « distincta in
actu ». Nous pensons qu'il ne faut pas attacher trop d'importance à cette divergence

de vocabulaire. En tant que le principe de distinction n'entre pas formellement

dans la définition de l'hypostase, celle-ci peut-être dite « distinguibilis ».

Mais d'autre part elle est actu distincta parce qu'elle dit nécessairement relation
aux propriétés. D'ailleurs, bien que les personnes soient multipliées en acte, l'auteur
de la Somme les appelle « multiplicabiles » (n. 404 solutio).

2 n. 404 ad 3.
3 De Trinitate, cap. 6. PL 64, 1255. 4 n. 404 ad 3.



58 La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

« respectu diversarum proprietatum sunt plures res subsistentes
sed respectu illarum, non respectu essentiae... 1

»

Les hypostases sont dites multipliées par elles-mêmes « (sunt)
plures... immo seipso », parce qu'il n'est pas nécessaire qu'elles
subsistent actuellement sous les propriétés pour qu'elles soient conçues
distinctes :

« Unde remota per intellectum proprietate personali est intelli-
gere hypostasim, quia adhuc est intelligere rem subsistentem
habentem respectum ad proprietatem et licet tollatur proprie-
tas per intellectum, non tamen in re potest tolli ; unde adhuc
est intelligere res distinctas actu, sed non per proprietates personales,

sed seipsis... 2
»

De cette solution nous pouvons rapprocher l'opinion contenue
dans le manuscrit Vat. Lat. 6913. Celui-ci applique à l'hypostase et
à la personne la distinction du sujet et de l'individu dans les créatures.
Les propriétés — c'est-à-dire les accidents — entrent dans la composition

de l'individu :

« individuum constat ex proprietatibus ».

Le sujet se prend sous un autre aspect. Il signifie l'être par lequel
et dans lequel un autre existe ou peut exister. Cet être indigent,
l'accident, n'entre pas dans la définition du sujet, mais celui-ci dit
relation à l'accident par son aptitude à le recevoir.

« subjectum vero non (constat ex proprietatibus) : quia natum
est substare vel substat proprietatibus ».

Le sujet reçoit donc sa composition, son être, non pas des

propriétés, mais de ses propres principes 4.

« Non enim est subjectum ex proprietatibus, sed ex suis prin-
cipiis ».

De même, en Dieu, la distinction entre les termes d'hypostase et
de personne provient de la manière de posséder la propriété :

« De intellectu hypostasis non sunt proprietates sicut de intellectu
personae sunt ».

1 Id. 2 Id. 3 fol. 30 rb.
4 S. Albert le Grand exprime avec plus de précision cette distinction :

« Subiectum autem, ut dicit Philosophus (Met. 1. Z, 1028, a. 28 sq.) est ens in se

completum, occasio alteri existendi in eo : et hoc habet respectum ad accidens,
licet non sit in intellectu sui nominis habitus accidentis : et hoc vocatur ab Aris-
tele substantia et a Graecis ÛTrocrracriç. Individuum autem est habens accidentia
individuantia. » I Sent. d. 26, a. 4 Solutio. Edition Borgnet, t. 26, p. 8.



La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 59

Comme le dit explicitement l'auteur, sous l'influence de Jean de

Damas \ les hypostases sont distinctes par les propriétés.
« Necesse est in intellectu hypostasum esse intellectum relationum. »

Mais la propriété entre dans le concept de personne « essentialiter
et recto » et dans celui d'hypostase « in obliquo » :

« proprietas intelligitur in persona essentialiter et recte, in hypos-
tasi oblique ».

La thèse de la Somme, à laquelle nous revenons, est appuyée

par deux arguments :

1. Père indique une relation à Fils : la paternité. Or celle-ci est

fondée sur un mouvement. La génération en Dieu, en effet, est conçue
comme un mouvement, puisqu'elle se dit par translation de la
génération créée. Mais on ne peut pas faire consister ce mouvement dans

la relation comme telle. La relation, au contraire, surgit une fois posé

le terme (ad quem) du mouvement.
« Motus autem non est in 'ad aliquid' secundum quod sic est,
immo consequitur relatio ad illud quod est terminus motus 2

».

Dans l'ordre de la génération, la relation suppose les deux termes
réellement existants et le mouvement de l'un vers l'autre. Le « terminus
ad quem » une fois produit, surgit la relation, et, d'autre part, la relation

cesse dès que ce terme se corrompt :

« unde aliquo facto fit consequenter 'ad aliquid', et corrupto
similiter desinit esse 'ad aliquid' ».

Pour concevoir une relation il faut donc au moins présupposer
le principe du mouvement et son terme. Ces notions appliquées à Dieu

exigent donc d'admettre deux hypostases distinctes : le Père et le

Fils, avant de poser entre elles une relation (paternité) :

« In relatione oportet intelligere qui est principium motus et qui
est terminus motus ; ergo praeter illam relationem qua est Pater
et qua est Filius, oportet intelligere hune et hune 3. »

2. Le second argument procède d'une proposition de saint Augustin 4.

Dans tout être relatif il faut distinguer deux éléments : un sujet absolu

et, inhérente à ce sujet, la relation elle-même, dont la fonction est

de le référer à un terme. Dans «père », à la note « homme » s'ajoute

1 De Fide orthodoxa, III, cap. 6. PG 94, 828.
2 n. 404 ad 3. 3 Id.
4 VII. De Trinitate, cap. 1 (PL 42, 935).



60 La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

un accident : « la paternité », qui lie, réfère le père au fils. Ces deux
notes ne sont pas identiques, car « homme » comme tel ne dit pas
relation, et il pourrait exister sans être « père ». Si donc en Dieu nous

parlons de « Père », en plus de la relation, admettons un sujet qui
recevra cette relation. Car la paternité, la filiation et la procession
ne sont pas reçues dans le même suppôt. Donc, outre les relations,
il faut concevoir trois « aliqui », distincts d'elles conceptuellement1.

Les éditeurs de la « Somme » affirment que le texte contenant
ces deux arguments est tiré littéralement (verbotenus) de la Question
Disputée De Differentia notionum et relationum 2. Nous avouons n'avoir
rien trouvé de semblable dans cette œuvre authentique du maître
franciscain. Les savants auteurs n'auraient-ils pas confondu avec le début
de la réponse ad 311, écrite dans la colonne précédente, à la même

hauteur Ce passage correspond d'assez près au texte de la « Question
Disputée ».

Pour notre part, nous serions plutôt enclins à voir dans ces deux

arguments, comme d'ailleurs dans l'exemple cité un peu plus haut 3,

une addition due au rédacteur de la « Somme ». Le terme « relation »,

dans la « Somme », peut recevoir un sens strict, ou bien revêtir une
acception plus générale. Dans le second cas, elle englobe aussi la
signification de propriété et d'origine, tandis que, dans le premier cas, elle
se limite à signifier un rapport entre deux termes. C'est ce dernier
aspect qu'envisagent les deux arguments. Aussi, comme l'avait déjà
affirmé fortement Guillaume d'Auvergne, la relation suppose-t-elle la
distinction des hypostases : « oportet intelligere hune et hune ». Mais
la réponse ad lnm et le début de la troisième réponse envisagent la
question sous l'autre point de vue. Elles considèrent la relation sous

un aspect plus général. C'est pourquoi la distinction des hypostases
requiert au moins un rapport aux relations.

* **

L'auteur de la « Somme », au moment où il rédigeait son ouvrage,
Se trouvait en présence de plusieurs définitions de la personne. Alors

1 n. 404 ad 3.
2 iNum 404 I * Et ad hoc sunt rationes, p. 595 (lib. 11-29) verbotenus ex

Qu. 73 Halensis De differentia notionum et relationum». Prolegomena, p. cclx.
3 « Petrus et Paulus sunt duo homines, unus pater, alius filius : distinguitur

ergo relatione et hypostasi : abstrahe per intellectum paternitatem et filiationem,
nihilominus remanent duo hypostases... In divinis similiter », n. 404 ad 3,

p. 594 b.



La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès 61

que Richard de St-Victor avait rejeté la formule de Boèce : « persona
est rationalis naturae individualis substantia », pour lui en substituer
une nouvelle : « persona est intellectualis naturae incommunicabilis
existentia », Alexandre de Halès s'efforce plutôt de corriger la première

par la seconde, en interprétant les deux termes en litige. Le Victorin
combattait l'erreur de Gilbert de la Porrée qui, par suite de son réalisme

exagéré, introduisait une distinction réelle entre Dieu et la Déité, entre
la personne et la propriété. Le terme « substantia » évoquait l'idée d'un
sujet recevant un accident. Aussi Richard l'écarta de la définition
de la personne. De son côté, Alexandre, pour conserver ce terme, en
réduisit d'abord la signification à « stare in ». Il nie que l'on puisse

l'attribuer à Dieu dans le sens de « stare sub ». Mais, plus loin, il corrigea
heureusement sa pensée par une remarque profonde. Le « sub » de

substance et de subsistence ne doit pas s'entendre par rapport à quelque
chose qui serait « supra » et distinct réellement. La distinction n'existe

que selon notre mode de concevoir. Notre intelligence ne peut en effet
saisir et exprimer l'essence divine simple en soi, sinon au moyen de

plusieurs concepts. Elle atteint en elle un sujet et une forme —
l'essence ou la propriété —-, bien que n'intervienne entre eux aucune
distinction réelle h D'ailleurs saint Augustin avait précisé dans le

texte cité : « nefas... est dicere ut substat Deus bonitati suae atque
illa bonitas non sit essentia ».

Quant au mot « individua », évoquant la division d'un tout, selon

le Victorin, il suffira de lui donner le sens d'incommunicable, et la
difficulté sera écartée.

De la troisième définition, celle livrée par les maîtres 2, Alexandre
retient la note de dignité, distinguant ainsi la personne de l'hypostase.
« Persona est hypostasis, distincta proprietate ad dignitatem pertinente. »

Reprenant la question traditionnelle : la personne signifie-t-elle
l'essence ou la relation, Alexandre réfute les partisans de l'équivocité
du concept de personne. Bien que la personne soit réellement identique
à l'essence divine, pense-t-il, cette dernière, selon notre mode de

concevoir, entre « in obliquo » dans le concept de personne. En cela l'hypostase

ne diffère pas de la personne.
Particulièrement intéressante est la position du maître franciscain

sur les rapports entre l'hypostase et la personne. Cette dernière se

1 n. 339 ad b.
2 Alain de Lille, op. cit., neg. 32. PL 210, 637.



62 La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

distingue non seulement par la note de dignité, mise en valeur par la
définition des maîtres et que reprend le rédacteur de la Somme, mais
surtout par le mode de posséder la relation ou la propriété. Seule cette
dernière rend compte des distinctions réelles au sein de la Trinité.
Abstraction faite de la propriété ou relation, il devient impossible
de concevoir trois personnes ou trois hypostases. Mais alors que la

propriété entre « in recto » dans le concept de personne, elle ne fait
partie de celui d'hypostase que comme terme d'une connotation, d'un
rapport. Le caractère halésien de cette doctrine ressort nettement des

Questions Disputées du maître. C'est une pensée originale.
Cet enseignement sur la notion de personne dans la Trinité trouvera

son complément dans le concept de relation et du rôle exercé

par celle-ci dans la distinction des personnes divines.


	La notion de personne dans la Trinité d'après Alexandre de Halès

