
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: Das heilige Messopfer im Lichte der Grundsätze des hl. Thomas über
das Opfer

Autor: Bauer, Georg Lorenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762199

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das heilige Meßopfer
im Lichte der Grundsätze des hl. Thomas

Die nachtridentinische theologische Spekulation über das Opfer
ist teils bewußt, teils unbewußt über die noch während des Konzils
von Trient herrschende Auffassung der Vorzeit hinausgegangen. Die
neuen Gedanken sind zusammengefaßt in der vom gelehrten Kardinal
Franzelin ausgesprochenen Opferdefinition : « Opfer ist die rechtmäßig
angeordnete Darbringung einer sinnenfälligen Gabe, die ausschließlich

Gott gemacht wird, durch tatsächliche oder moralisch gleichbedeutende
Vernichtung zur feierlichen Bezeugung der Oberherrlichkeit Gottes
über Leben und Tod, sowie zur Bekundung der Anerkennung der
vollständigen Abhängigkeit des Universums von Gott und zugleich der
Schuld des gefallenen Menschen. » h

Bartmann 2 glaubte diese Begriffsbestimmung als Schuldefinition
bezeichnen zu dürfen. Doch ist im Auge zu behalten, daß neben dieser

weitverbreiteten Ansicht das alte Gut der Überlieferung sich
forterhielt und immer wieder sich geltend machte 3. In einfacher Fassung
drang der neue Standpunkt in unseren Katechismus ein : « Das Opfer
ist eine sichtbare Gabe, die man Gott darbringt, um ihn als den höchsten
Herrn über Leben und Tod anzuerkennen », oder : «Opfern heißt : Gott
eine sichtbare Gabe darbringen, um ihn als höchsten Herrn zu ehren. »

1 Card. Franzelin J. Baptista S. J., Tractatus de ss. Eucharistiae sacra-
mento et sacrificio, Romae 1879, 318 : « Oblatio rei sensibilis soli Deo facta per
realem vel moraliter aequivalentem destructionem legitime instituta ad protesta-
tionem supremae maiestatis Dei in vitam et mortem atque ad manifestandam
agnitionem absolutae dependentiae omnium a Deo, simulque reatus hominis
lapsi. »

2 Bartmann Bernhard, Lehrbuch der Dogmatik, Freiburg i. B. 7 1929
II 340.

3 Siehe Lepin M., L'idée du sacrifice de la Messe d'après les théologiens
depuis l'origine jusqu'à nos jours, Paris (Beauchesne) 1926, 462-516, 543-558,
571-585, 623-658.

über das

Von Professor Dr. Georg Lorenz BAUER



6 Das heilige Meßopfer

Mehr als 300 Jahre mühen sich die Theologen, mit dieser von
ihnen aufgestellten Begriffsbestimmung des Opfers das Meßopfer zu
erklären. Bis heute ist mit ihr eine befriedigende Lösung nicht gelungen.
So ging P. Damian Klein O. F. M. bei Augustinus und Thomas in die
Schule 1 und stellt dieser sogenannten Schuldefinition nach den Grundsätzen

des englischen Lehrers folgende entgegen : « Das äußere Opfer
ist ein Akt der Religion, durch den der Mensch aus Ehrfurcht vor
Gott in einem äußeren Symbol sich selber ganz Gott zum Dienste
darbringt. »3 Sofort leuchtet beim Vergleich der beiden Begriffsbestimmungen

der völlig verschiedene Standpunkt auf, namentlich wenn man
die Fußnote bei Klein nicht unberücksichtigt läßt : « Was bezüglich
des Zeichens sinnenfällig geschieht, nahm ich nicht in die
Begriffsbestimmung auf, weil das Nebensächlichkeiten sind, die sich ändern ;

denn ein und dasselbe kann durch Verschiedenes bezeichnet werden.
S. Th. III 60, 5 ad 1. »

Der Bedeutung der Sache wegen seien im folgenden die einschlägigen
Grundsätze des hl. Thomas kurz dargelegt und an ihnen die nach-
tridentinische Definition — im Anschluß an Klein — gewürdigt, und
im Licht der Gedanken des Aquinaten das Opfer Christi in seiner Kirche
betrachtet.

I
1. Thomas zählt das Opfer unter die Akte der Religion 3. Diese

ist ihm eine Tugend, die mit der Gerechtigkeit zusammenhängt, doch
nicht mit ihr zusammenfällt, weil es im Verhältnis zwischen Gott und
Mensch, wie es für die Religion in Betracht kommt, eine Gleichheit
nicht geben kann. Angegliedert an die Gerechtigkeit muß die Religion
jedoch werden ; denn der Mensch schuldet Gott wegen seiner

unvergleichlichen Würde als seinem Ursprung und Ziel Ehre und
Unterwerfung 4. Die Religion ist nicht göttliche Tugend ; denn ihr unmittel-

1 De dono Deo in sacrificio ofierendo : Antonianum 11 (1936) 117-134 ; De
distinctione oblatorum secundum Aquinatem : ebenda 12 (1937) 105-124 ; De fine
sacrificii : ebenda 13 (1938) 3-18 ; dazu zusammenfassend : Was ist ein Opfer
Theologisch-praktische Quartalschrift, Linz 91 (1938) 429-455.

2 Antonianum 13 (1938) 3 : « Sacrificium externum est actus religionis quo
homo divinae reverentiae causa in symbolo externo se ipsum totum Deo offert
in obsequium. » « Quae circa Signum sensibiliter fiant, in definitionem non asumpsi,
quoniam accidentalia sunt, atque variantur ; nam idem potest per diversa signa
significari ; S. Th. III 60, 5 ad 1.»

3 S. Th. II-II 85, 3. 1 S. Th. II-II 80 u. 81, 3.



im Lichte der Grundsätze des hl. Thomas über das Opfer 7

barer Gegenstand ist nicht Gott, sondern die Gottesverehrung 1. Die

Religion ist moralische Tugend und zwar unter diesen die höchste, weil
sie dem Ziel am nächsten kommt, indem sie sich betätigt in Bezug
auf das, was unmittelbar auf die Ehre Gottes hingeordnet ist2. So

wird die Religion von den göttlichen Tugenden beherrscht ; sie kann
ihrerseits aber die moralischen Tugenden beherrschen, indem sie deren
Akte auf die Gottesverehrung hinordnet. Diese heißen dann actus

religionis imperati, die ausschließlich der Religion angehörigen actus

religionis eliciti. Zu diesen zählen nicht bloß die rein inneren Akte,
wie die bereitwillige Hingabe des Willens, die devotio, oder die Erhebung
des Geistes, die oratio, sondern auch die äußeren, wie sacrificare,
adorare, Handlungen also, bei denen das Innere sichtbar wird, wie
durch die Kniebeugung bei der Anbetung, durch die äußere Gabe

beim Opfer 3.

Die Religion stellt die Ordnung her in Bezug auf Gott 3. Der
Mensch, der Gott in seiner Größe und Würde und sich selbst in der

völligen Abhängigkeit von Gott erkennt, gibt in der Religion Gott die

ihm gebührende Ehre. Auf dieses Gut ist die Religion hingerichtet.
Aus der Ehrfurcht vor der unvergleichlichen göttlichen Größe geht bei
der Religion jeder Akt hervor 4 : das ist das formale quo desselben.

Aus dieser Ehrfurcht heraus ehrt der Mensch Gott und unterwirft sich

ihm : das ist das formale quod eines jeden religiösen Aktes. Verehrung
Gottes und Dienst Gottes sind ein und derselbe Akt. « Auf dieses

Doppelte beziehen sich alle der Religion zugeteilten Akte, weil durch
alle der Mensch feierlich die Erhabenheit Gottes und die eigene
Unterwerfung unter Gott bezeugt. » 5

« Die Verehrung und Ehre erweisen wir Gott nicht seinetwegen,
da er aus sich der Herrlichkeit voll ist, der nichts vom Geschöpf hinzu
gefügt werden kann. Wir tun es unsertwegen, weil dadurch, daß wir
Gott verehren und ehren, unser Geist sich ihm unterwirft. Darin aber
besteht seine Vervollkommnung. Der menschliche Geist bedarf nun,
um sich mit Gott zu verbinden, der Führung durch das Sinnenfällige.

Darum ist es auch im religiösen Kultus nötig, mancherlei Körperliches

zu gebrauchen, damit durch dieses wie durch eine Art von
Zeichen der Geist des Menschen zu geistigen Akten angeregt werde,

1 S. Th. II-II 81, 5.
3 S. Th. II-II 81, 1.
5 S. Th. II-II 81, 3.

2 S. Th. II-II 81, 6.
1 S. Th. II-II 81, 4 u. 81, 3.



8 Das heilige Meßopfer

durch die er sich mit Gott verbindet. Und so hat die Religion
unstreitig die inneren Akte als die hauptsächlichen und an sich zur Religion
gehörenden, die äußeren Akte dagegen als an zweiter Stelle stehend
und auf die inneren hingeordnet. » « Das Äußere wird vor Gott
angewandt, nicht als ob er desselben bedürfte, sondern es wird vor Gott
angewandt als eine Art von Zeichen der inneren und geistigen Werke,
die Gott an sich annimmt. »1

Thomas zählt als religiöse Akte eine ganze Reihe, in sich nach
Gattung und Art völlig verschiedener Dinge oder Handlungen, auf 2.

Aber alle diese nehmen, insofern sie aus Ehrfurcht vor Gott geschehen,

um ihn zu verherrlichen und ihm zu dienen, eine und dieselbe Art des

religiösen Aktes an. Das Einzelne, die materia individualis, wie die

Philosophie sich ausdrückt, wird durch ein und dasselbe Formalelement,
durch die Ehrfurcht vor Gott, in der es geschieht, um Gott zu verherrlichen

und ihm zu dienen, als religiöser Akt verwirklicht.
2. Unter die verschiedenen Akte der Religion reiht Thomas auch

das Opfer ein 3. « Die Seele gibt sich Gott zum Opfer als dem Prinzip
ihrer Erschaffung und als dem Ziel ihrer Beseligung. »4 Was Thomas

allgemein von den Akten der Religion sagt, das wiedernolt er vom
Opfer : « Zweifach ist das Opfer. Bei den Opfern ist das Erste und
das Hauptsächliche das innere Opfer ; zu diesem sind alle verpflichtet ;

denn alle sind verpflichtet, Gott einen willfährigen Geist darzubringen.
Das andere dagegen ist das äußere Opfer ; dieses wird in ein doppeltes
eingeteilt : denn wahrhaft Opfer ist, was deshalb allein lobenswert ist,
weil Gott etwas dargebracht wird zur Bezeugung der Unterwerfung
unter ihn ; und dazu sind in anderer Weise die verpflichtet, die unter
dem neuen oder alten Gesetze stehen ; anders die, die nicht unter dem
Gesetze stehen. Anders aber ist ein äußeres Opfer gegeben, wenn
die äußeren Akte anderer Tugenden zur Verehrung Gottes geschehen. » 5

1 S. Th. II-II 81, 7. 2 S. Th. II-II 82-91.
3 S. Th. II-II 85. 4 S. Th. II-II 85, 2.
5 S. Th. II-II 85, 4 : « Duplex est sacrificium. Quorum primum et

principale est sacrificium interius, ad quod omnes tenentur ; omnes enim tenentur
Deo devotam mentem offerre. Aliud autem est sacrificium exterius, quod in duo
dividitur : nam quoddam est quod ex hoc solum laudem habet quod D'eo aliquid
offertur in protestationem divinae subiectionis ; et ad hoc aliter tenentur illi qui
sunt sub lege nova vel veteri ; aliter qui non sunt sub lege. Aliud vero est
exterius sacrificium, quando actus exteriores aliarum virtutum in divinam reve-
rentiam assumuntur ; quorum quidam cadunt sub praecepto, ad quos omnes
tenentur ; quidam vero sunt supererogationis, ad quos non omnes tenentur. »



im Lichte der Grundsätze des hl. Thomas über das Opfer 9

Hiermit ist von Thomas grundsätzlich die Bedeutung und
Rangordnung des Innern und des Äußeren beim Opfer festgelegt, die niemals
übersehen oder gestört werden darf. Ganz grundsätzlich spricht sich
Thomas über diesen Punkt auch in der philosophischen Summe aus :

« Weil es dem Menschen naturentsprechend ist, daß er durch die Sinne

zur Erkenntnis kommt, und es sehr schwer ist, über das Sinnenfällige
sich zu erheben, ist von Gott für den Menschen Vorsorge getroffen, daß
auch in sinnenfälligen Dingen ihm das Göttliche ins Gedächtnis
zurückgerufen werde, da ja sein Geist nicht fähig ist, das Göttliche in sich
selbst zu schauen. Und deshalb sind sinnenfällige Opfer angeordnet ;

nicht deshalb, als ob Gott derselben bedürfte, sondern damit dem
Menschen dargestellt werde, daß er sich selbst und all das Seinige
gerade auf ihn als sein Ziel und als auf den Schöpfer und Lenker und
Herrn des Weltalls beziehen muß. » 1 Nochmals führt der heilige Lehrer
aus : « Das äußere Opfer ist die Darstellung des inneren wahren Opfers,
gemäß dem der menschliche Geist sich selbst Gott darbringt. Es bringt
aber unser Geist Gott sich dar, versteht sich, als dem Prinzip seiner

Erschaffung, als dem Urheber seines Tuns und als dem Ziel seiner

Seligkeit. » 2

3. Das bisher Gesagte gibt — fast ganz nach dessen eigenen
Worten — den klaren Standpunkt des hl. Thomas wieder. Wie stellt
sich die nachtridentinische Opferauffassung dazu Das sehen wir
zuerst : Das rein innere Opfer wird als bloß uneigentliches Opfer bezeichnet.
Thomas dagegen lehrt : « Das was Gott in einer Art von innerem Opfer
dargebracht wird per devotionem bereitwillige Hingabe des Willens
zum Dienste Gottes 3) et orationem Bewegung des Intellekts auf
Gott hin 4) und andere derartige innere Akte », « das ist principale sacri-
ficium » 5, ist die Hauptsache beim Opfer, ist wesentlich Opfer. Auch
dort, wo Thomas unter den äußeren Akten der Religion vom sacrificium,
vom Opfer, handelt, unterscheidet er ein doppeltes sacrificium und

1 S. c. G. 3, 119 : «... Et propter hoc instituta sunt sensibilia sacrificia,
quae homo Deo offert, non propter hoc quod Deus eis indigeat, sed ut repraesentetur
homini quod seipsum et omnia sua debet referre in ipsum sicut in finem et
sicut in Creatorem et Gubernatorem et Dominum universorum. »

2 S.e.G. 3,120 : «Exterius autem sacrificium repraesentativum est interioris
veri sacrificii, secundum quod mens humana seipsam Deo offert. Offert autem
se mens nostra Deo, quasi suae creationis principio, quasi suae operationis
auctori, quasi suae beatitudinis fini. » Über die Gründe des alttestamentlichen
Zeremonialgesetzes siehe S. Th. I-II 102, 3.

3 S. Th. II-II 82, 1.
4 S. Th. II-II 83, 3 ad 1. 6 S. Th. II-II 85, 3 ad 2.



10 Das heilige Meßopfer

bezeichnet als das Erste und Hauptsächliche, als sacrificium primum
et principale das innere Opfer. Das Äußere am Opfer ist ihm durchaus
nicht etwas selbständig für sich Seiendes.

Wenn die Theologen Thomas treu bleiben wollen, dann müssen
auch sie beim Opferbegriff das primum et principale als solches herausstellen

und ebenso das an zweiter Stelle Stehende, das secundarium, als

solches und in seinem Hingeordnetsein auf das Principale. Dann kann
aber nicht das Secundarium allein oder die sichtbare Gabe als Opfer
definiert und das Primarium ganz stillschweigend in der Definition
übergangen werden. Man darf auch nicht sagen, die nachtridentinische

Opferspekulation sei durch die Betrachtung des alttestamentlichen

Opferwesens über Thomas hinaus tiefer in das Opfer eingedrungen.
Abweichen von Thomas nach dieser Richtung ist Abweichen von der

Offenbarung. Die erste Erwähnung von Opfern in der Heiligen Schrift
geschieht nicht ohne Hinweis auf das gute und böse Werk der

Opfernden, also auf das Innere 1. Die genaue Regelung des Äußeren

bei den alttestamentlichen Opfern drängte die Bedeutung des Inneren
nicht zurück ; es soll vielmehr dadurch die Ehrfurcht vor der göttlichen
Größe geweckt werden, die beim Opfernden da sein muß. Denken wir
an den lauten Protest Gottes gegen das Äußerliche, wenn das Innere
beim Opfer fehlt. Das alttestamentliche Zeremonialgesetz wollte das

Opfer in seiner äußeren Form regeln, keineswegs Begriffsbestimmung
des Opfers geben, wie es die Theologie tut ; es wollte mit diesen

Bestimmungen nicht über das Wesen des Opfers belehren, wie es in den

Katechismen geschieht. Da die äußere Gabe beim Opfer das Secundäre

ist, darf man nicht sagen : Opfern heißt : Gott eine Gabe darbringen,
sondern es muß die innere Hingabe an Gott als das primum et principale

und das Äußere als das an zweiter Stelle Stehende und als

hingeordnet auf das Innere in der Begriffsbestimmung und in jeder
Belehrung über das Opfer klar herausgestellt sein. Auch die rein innere

Hingabe ist mit Thomas als wahres und eigentliches Opfer zu bezeichnen,

nicht als uneigentliches, ähnlich wie rein inneres Gebet wahres Gebet

heißt und ist und nicht bloß uneigentliches.
4. Die Einreihung des Opfers unter die Akte der Religion durch

Thomas wird von niemand als falsch bestritten. Die nachtridentinische

Opferspekulation hat aber nicht immer die daraus sich ergebenden

Folgerungen gezogen. Klein 2 weist mit Recht auf den logischen Wider-

1 Gen. 4, 3-8; vgl. Hebr. 11,4.
2 Antonianum 13 (1938) 6 f. und Theol.-prakt. Quartalschrift 91 (1938) 431 f.



im Lichte der Grundsätze des hl. Thomas über das Opfer 11

spruch hin, dessen Theologen sich schuldig machen, wenn sie das Opfer
mit Thomas als religiösen Akt annehmen, also für dasselbe das gleiche
Formalelement wie für die sonstigen religiösen oder gottesdienstlichen
Handlungen festhalten, aber gleichzeitig es von diesen wieder
unterscheiden, indem sie als ihm eigentümlich die Aufgabe zuschreiben, die
Menschen wieder in heilige Gemeinschaft mit Gott zu versetzen und
diese Aufgabe in einer Weise ihm zuschreiben, wie sie den anderen

gottesdienstlichen Akten nicht oder nicht in diesem Grade zukomme.
Eine Anzahl Theologen weist unter weiter Zustimmung anderer

außer dem latreutischen Ziel der Gottesverehrung als ebenso wesentlich

noch ein zweites dem Opfer zu, nämlich die Heiligung des Menschen.

Indes ist das objektiv mit einem Akt gegebene Ziel zu bestimmen einzig
nach seinem Formalelement. Beim Opfer also wie bei jedem sonstigen
religiösen Akt ist es gelegen in der Verherrlichung und im Dienst Gottes,
die aus der Ehrfurcht vor der Größe Gottes hervorgehen. Thomas sagt :

« Auf dieses Doppelte Verehrung und Dienst Gottes) beziehen sich
alle Akte, die der Religion zugeteilt werden, weil durch alle der Mensch

feierlich die Erhabenheit Gottes bezeugt und seine Unterwerfung unter
Gott. »

1 Damit hat Thomas die Annahme ausgeschlossen, die Heiligung
des Menschen sei dem Opfer ebenso wesensgemäß wie das latreutische
Ziel. Das objektive Ziel des Opfers (finis operis) bleibt ausschließlich
die Gottverherrlichung ; jedes Opfer ist notwendig Lobopfer. Der
Mensch kann selbstverständlich mit diesem objektiven Ziel subjektiv
noch andere Ziele verfolgen ; er kann opfern, um zu danken, zu sühnen,
zu bitten. Gott hat solche Opfer ausdrücklich vom Menschen verlangt
und den Darbringungsritus im Alten Bund bis ins einzelne geregelt.
Christus hat sein Kreuzopfer aus Gehorsam gegen den Vater zu unserer
Erlösung dargebracht. In der Kirche wird das Kreuzopfer Christi
gleichfalls auch als Sühnopfer gefeiert, wie das Tridentinum feierlich
verkündet. Aber alle diese Zwecke sind fines operantis, gehören nicht
zum Wesen des Opfers.

Auch als unmittelbare Wirkung des Opfers kann man die Heiligung
des Menschen nicht bezeichnen. Thomas schaut viel klarer als die

neuere theologische Opferspekulation : « Beim Gebrauch der Sakramente
kann man zweierlei ins Auge fassen : nämlich die Verherrlichung Gottes

1 S. Th. II-II 81, 3 ad 2 : « Ad haec duo cultus und servitus Dei) pertinent
omnes actus qui religioni attribuuntur, quia per omnes homo protestatur divinam
excellentiam et subiectionem sui ad Deum. »



12 Das heilige Meßopfer

und die Heiligung des Menschen. Das erste davon bezieht sich auf den

Menschen im Hinblick auf Gott ; das zweite dagegen umgekehrt bezieht
sich auf Gott im Hinblick auf den Menschen. Die Heiligung des

Menschen liegt in der Macht des heiligenden Gottes. »1 Die Heiligung
des Menschen als Tat des heiligenden Gottes ist, wie nicht unmittelbar
Ziel, auch nicht unmittelbar Wirkung des Opfers. In den Sakramenten

heiligt Gott mittels des von Christus festgesetzten wirksamen Zeichens.
Das Opfer als geschöpflicher Akt kann nur mittelbar zu unserer Heiligung

beitragen ; aber das tut nicht das Opfer allein, das tut auch jeder
.andere religiöse Akt und zwar ir. dem Grade, als er von den göttlichen
Tugenden beherrscht ist, vor allem durch den von Gott eingegossenen

Akt der Caritas, der Mutter und Wurzel aller Tugenden, insofern sie

die Form aller andern ist 2.

Wie bei Bestimmung des Opfers und Opferziels sowie der Wirkungen
nach dem Gesagten jedes Zuviel auszuschließen ist, so auch die

Einschränkung, die beim Opfer nicht wie bei den religiösen Akten die

Verherrlichung und den Dienst Gottes ganz allgemein als Ziel bezeichnet,
sondern bloß die Anerkennung Gottes als des Herrn über Leben und
Tod. Man wird mit Kramp 3

sagen können, es geschah dies, um für
die von den Theologen zum Opfer geforderte Zerstörung der Gabe einen

Symbolismus zu haben. Diese Einengung des Ziels läßt sich nicht
rechtfertigen. Thomas betont zwar sehr die göttliche Majestät ; aus
Ehrfurcht vor ihr beugt sich der Mensch im Dienst Gottes und verherrlicht
so Gott. Aber die excellentia divina ist für Thomas zugleich Ziel unserer
Seligkeit. « Unter göttlicher Majestät versteht man jegliche Erhabenheit

Gottes ; zu dieser gehört, daß wir in ihm, als in dem höchsten Gut,
unsere Beseligung finden. » 4 Die Verehrung Gottes auch beim Opfer
ist nicht auf eine Vollkommenheit beschränkt. Mit Recht ist diese

Einschränkung in unseren heutigen Einheitskatechismus nicht mehr

aufgenommen.

1 S. Th. III 60, 5 : « In usu sacramentorum duo possunt considerari, scilicet
cultus divinus et sanctificatio hominis ; quorum primum pertinet ad hominem
per comparationem ad Deum ; secundum autem e converso pertinet ad Deum
per comparationem ad hominem. sanctificatio hominis est in potestate Dei
sanctificantis. »

2 S. Th. I-II 62, 4 und II-II 23, 7 u. 8. Vgl. zum Ganzen : Antonianum
13 (1938) 9-18 und Theol.-prakt. Quartalschrift 91 (1938) 432-439.

3 Jos. Kramp S. J., Die Opferanschauungen der römischen Meßliturgie,
Regensburg 2 1924, 197 f.

4 S. Th. II-II 84, 1 ad 2 : « Sub maiestate divina intelligitur omnis Dei
excellentia ; ad quam pertinet quod in ipso, sicut in summo bono, beatificamur. »



im Lichte der Grundsätze des hl. Thomas über das Opfer 13

5. Das Opfer ist actus religionis. Thomas bestimmt das noch näher :

Es ist actus religionis elicitus ; das gilt auch vom äußeren Opfer. Ganz
klar hat der Aquinate damit, wie wir sehen, das wirkliche, eigentliche
Opfer vom uneigentlichen, vom actus religionis imperatus, geschieden.
Beim actus religionis elicitus dient alles ausschließlich und unmittelbar
der Verherrlichung Gottes. Bei einem actus religionis imperatus betätigt
sich die Religion nur mittels einer anderen Tugend, z. B. bei einer Gabe
für die Feier des Gottesdienstes, gegeben aus Ehrfurcht vor Gott. Bei
diesen actus imperati bleibt die Sache intégra. Das sagt Thomas,
obwohl er weiß, daß bei einer Weihrauch- oder Kerzenspende für den
christlichen Gottesdienst Weihrauch und Kerzen verbrannt werden.

Er meint eben die materielle Seite der gegebenen Sache. Diese bleibt
bei diesen uneigentlichen Opfern oder Weihegeschenken (oblationes)
unberührt, unversehrt ; diese Dinge werden gegeben, damit sie ihren
materiellen Zweck erfüllen, wenngleich aus religiösem Beweggrund.
Beim wirklichen Opfer, beim Sacriiicium im eigentlichen Sinn, ist es

anders. Da wird die Sache Gott dargeboten, « um als etwas Heiliges,
das daraus werden soll, verwendet, aufgebraucht zu werden » (« quasi in
aliquod sacrum, quod inde fieri debeat, consumendum ») 1. Die Sache

dient da ausschließlich dem Opferzweck ; sie ist unmittelbares Zeichen
des Innern ; unmittelbares Zeichen, daß mit dieser Gott dargebrachten
Sache der Mensch sich Gott hingibt. So war es beim Weihrauchopfer
im Alten Bund. Äußerlich wurde dort der Weihrauch am Altar verbrannt
wie heute beim christlichen Gottesdienst. Damals wurde er als Opfer
heilige Sache ; heute bleibt er res intégra, weil er eben nicht als eigentliches

Opfer verwendet wird, sondern bloß seinen materiellen Zweck beim
Gottesdienst erfüllen soll. Der Unterschied kommt also nach Thomas
nicht her vom äußeren Tun, sondern vom Geist, der sich betätigt.

Die äußeren Gaben haben beim Opfer nach Thomas gar keine
selbständige Bedeutung ; sie sind, weil « es dem Menschen entspricht,
sinnenfällige Zeichen zu gebrauchen, um etwas auszudrücken », wenn
der Mensch Gott sie opfert, « zum Zeichen der geschuldeten
Unterwerfung und Verehrung » : «in signum debitae subiectionis et honoris»2;
sie dienen « zum feierlichen Ausdruck der Unterwerfung unter Gott » :

« in protestationem divinae subiectionis » 3. Sie sind das unmittelbare
Zeichen des geistigen Aktes. Als Darstellung des Inneren und Geistigen

1 S. Th. II-II 86, 1. 2 S. Th. II-II 85, 1.
3 S. Th. II-II 85, 4 vgl. S. Ph. 3, 120.



14 Das heilige Meßopfer

gewollt, nimmt das Äußere in gewissem Sinn, moralisch, geistige Form
an. Es wird, wie der Gott sich opfernde Mensch, etwas Gott Geweihtes,
etwas objektiv Heiliges 1. Inneres und Äußeres zusammen als unum
bilden das Opfer und werden so wahrhaft Gott dargebracht.

Wie innig Thomas diese Verbindung beim Opfer denkt, sieht man
aus dem Hinweis, den er mit Augustins Worten auf das äußere oder
mündliche Gebet macht : « Dem einen Gott müssen wir wie die inneren,
so auch die äußeren Opfer darbringen, so wie wir auch 'betend und
lobend zu dem die unsere Herzensangelegenheiten ausdrückende Stimme

richten, dem wir die Angelegenheiten im Herzen, die wir ausdrücken,

darbringen' : 'orantes atque laudantes ad eum dirigimus significantes

voces, cui res ipsas in corde, quas significamus, offerimus'. » 2

Beim Gebet fällt es niemand ein, die äußere Formel in sich als Gebet

aufzufassen, wenn auch die Leute sagen : Das ist ein schönes, ein kräftiges

Gebet. Alle wissen dabei, daß nicht das äußere Wort, sondern

die Erhebung des Geistes Gebet ist. Beim Opfer wird das Äußere in
sich von der nachtridentinischen Theologie und Volksbelehrung in
weitem Umfang Opfer genannt. Da ist, ganz im Unterschied zum Gebet,
das Äußere vom Innern getrennt, es ist verselbständigt.

6. Geopfert wird nach dieser Auffassung die äußere Gabe. Diese

ist etwas Materielles. Gott, dem reinen Geist und absolutem Eigentümer
von allem, kann Materielles nicht dargeboten werden ; er besitzt es schon.

Hingegeben an Gott im eigentlichen Sinn kann nur der geistige freie
Wille des Menschen werden. « Gleichsam » von unserem Eigentum
können wir Gott Gaben darbringen, sagt deshalb Bartmann. Das Opfer
wird Symbolhandlung 3. Die Gabe wird Huldigungszeichen zur Ehre
Gottes. Dazu kommt vielfach noch ein weiterer Gedanke : Die Gabe

tritt an Stelle des Opfernden und wird für den Opfernden dargebracht.
Vom Standpunkt der Destruktionstheorie aus sagt man darum : Durch
die bei der Darbringung vollzogene Vernichtung der Sache drückt der
Mensch aus, er müsse selber vom Herrn über Leben und Tod an Stelle

der Gabe vernichtet werden.

1 Eugène Masure, Le Sacrifice du Chef, Paris (Beauchesne), 2 1922, 90 :

« La victime n'est pas seulement une partie de moi-même ou de mes biens ; elle
ne se contente pas de me remplacer ; son rôle n'est pas de se substituer à moi.
Mais, chose bien plus grave, elle me représente au sens le plus absolu du mot,
elle porte en elle ma religion, elle vaut ce que vaut celle-ci, en attendant de valoir
bientôt ce que vaut pour moi la miséricorde de Dieu. »

2 S. Th. II-II 85, 2. Aug. De civ. Dei 10, 19.
3 Kramp, Opferanschauungen, 17 f.



im Lichte der Grundsätze des hl. Thomas über das Opfer 15

Geopfert wird also nach dieser Opfertheorie ein Doppeltes : Das

Innere, Geistige ; denn dieses darf nicht fehlen ; dieses wird unmittelbar
dargebracht. Geopfert wird auch das Äußere, freilich nur uneigentlich,
nur mittelbar. Auf Befehl der Religion gibt der Mensch das Äußere

hin, aus seinem Eigentum weg, als Symbol seiner Huldigung oder als

Sache, die seine Stelle vertritt. Diese äußere Darbringung ist actus

religionis imperatus oder uneigentliches Opfer. Als actus elicitus reli-
gionis ist dagegen das Opfer Hingabe des Menschen an Gott, durch
das Äußere unmittelbar ausgedrückt, sodaß das Äußere gar keine

selbständige Bedeutung mehr hat, sondern mit dem Geistigen als dessen

Zeichen Gott wahrhaft als eine Gabe dargebracht werden kann.
7. Mit der Selbständigmachung der äußeren Sache oder

Lostrennung von der geistigen Hingabe in der neueren Theologie wurde
auch das das Wesen des Opfers begründende Formalement in etwas
Äußeres verlegt. Man legte es in die äußere rituelle Handlung und fand
es in einer physischen oder moralischen Zerstörung oder Veränderung
der äußeren Gabe. Als Kronzeuge dient Thomas, der den
Wesensunterschied zwischen wirklichem Opfer und bloßer Oblation Opfer
im uneigentlichen Sinn), wie wir sahen, dahin bestimmt, daß er sagt,
bei der Oblation bleibe die Sache intégra, beim wirklichen Opfer werde
sie zum göttlichen Kult dargeboten « quasi in aliquod sacrum, quod
inde fieri debeat, consumendum »1. Indem man das an sich
mehrdeutige Wort consumere mit « vernichten » übersetzte, war mit Thomas
der neue Standpunkt und zugleich die Destruktionstheorie bewiesen.

Wir gaben oben (Nr. 5) den Gedanken des hl. Thomas wieder nach
dem Zusammenhang ; da hat das Wort ganz anderen Sinn.

Ebenso ist es, wenn Thomas sagt, « vom Opfer spreche man im
eigentlichen Sinn, wenn betreffs der Gott dargebrachten Gaben etwas
geschehe » : « sacrificia proprie dicuntur, quando circa res Deo oblatas

aliquid fit », von Oblationen, « wenn damit nichts geschehe » 2. Hier soll
Thomas das agere circa res oblatas als das das Opfer wesentlich Begründende

ausgesprochen haben. So scheint die in der weitverbreiteten
nachtridentinischen Opferbestimmung wie ein Axiom vertretene These,
das Opfer sei Darbringung einer Sache unter Vornahme einer
Veränderung (Konsekration) oder Zerstörung derselben, durch Thomas und
damit durch die Tradition begründet zu sein.

2 S. Th. II-II 86, l.
2 S. Th. II-II 85, 3 ad 3.



16 Das heilige Meßopfer

Wir müssen uns aber zum richtigen Verständnis dessen, was der
Aquinate sagen will, seine Gesamtauffassung über das Äußere beim
Opfer und dessen Darbringung vergegenwärtigen : « Die Darbringung
des Opfers geschieht, um etwas zu bezeichnen. Es bezeichnet aber das

Opfer, das äußerlich dargebracht wird, das innere, geistige Opfer, in
dem die Seele sich selbst Gott darbringt. »1 Das, was zum Bezeichnen
dient, kann nicht die das Wesen bildende Form sein. Diese liegt im
Innern, in der Hingabe an Gott zu dessen Verehrung und Dienst aus
Ehrfurcht vor seiner Größe. Durch dieses innere Formalelement wird
das Opfer als religiöser Akt verwirklicht und zwar ausschließlich. In
dem materiellen Gegenstand und in dem Darbringungsritus desselben

die artbildende Eigentümlichkeit des Opfers zu sehen oder dahin es zu
verlegen, kam keinem Scholastiker in den Sinn, auch Thomas nicht.

Wer das beachtet, sieht, daß Thomas die verschiedenen von ihm
erwähnten Handlungen : Töten, Schlachten der Opfertiere : occidere,
comburere animalia (beim alttestamentlichen Opfer) und Brechen,
Genießen, Segnen — Konsekrieren des Brotes : frangere, comedere,

benedicere panem (beim eucharistischen Opfer) nicht verstehen kann
als Ursachen, durch die das Opfer zustandekommt, als causae consti-
tuendi sacrificium, sondern bloß als causae cognoscendi. Durch diese

Handlungen wird die äußerlich dargebrachte Sache als Opfer erkennbar.
So legt Klein m. E. mit Recht den von der nachtridentinischen Theologie

für sich verwerteten Text des englischen Lehrers aus 2. Auf dessen

Abhandlungen sei zur näheren Begründung ausdrücklich verwiesen.
Der gegebene Überblick dürfte zeigen, daß die nachtridentinische

Opferauffassung sich nicht auf Thomas berufen kann, daß es vielmehr

berechtigt ist, im Gegensatz zu ihr mit Klein zu sagen : « Das äußere

Opfer ist ein Akt der Religion, durch den der Mensch aus Ehrfurcht vor
Gott in einem äußeren Zeichen (Symbol) sich seiher ganz Gott zum Dienste

darbringt. »

1 S. Th. II-II 85, 2 : « Oblatio sacrificii fit ad aliquid significandum. Signi-
ficat autem sacrificium quod oflertur exterius interius spirituale sacrificium, quo
anima se ipsam offert Deo. »

2 S. Th. II-II 85, 3 ad 3 : « Dicendum, quod sacrificia proprie dicuntur,
quando circa res Deo oblatas aliquid fit : sicut quod animalia occidebantur et
comburebantur, quod panis frangitur, et comeditur, et benedicitur. Et hoc ipsum
nomen sonat : nam sacrificium dicitur ex hoc quod homo facit aliquid sacrum. —
Oblatio autem directe dicitur, cum Deo aliquid offertur, etiamsi nihil circa ipsum
fiat ; sicut dicuntur offerri denarii vel panes in altari, circa quos nihil fit. Unde
omne sacrificium est oblatio, sed non convertitur. » Dazu : Antonianum 12 (1937)
111-124 und Theol.-prakt. Quartalschrift 91 (1938) 444-453.



im Lichte der Grundsätze des hl. Thomas über das Opfer 17

II
1. Durch die Grandsätze des hl. Thomas fällt helles Licht auf das

Opfer der heiligen Messe. Diese ist die Darbringung des Kreuzopfers
Christi durch die Kirche. Nur am Opfer Christi verstehen wir deshalb
das Meßopfer. Die heilige Menschheit des Herrn ist zufolge der persönlichen

Einigung mit der zweiten göttlichen Person vom ersten Augenblick

ihres Daseins an substanziell-geheiligt, dazu zugleich erfüllt mit
der höchsten Fülle der geschaffenen heiligmachenden Gnade und aller
Tugenden, die ihr als Menschheit des Sohnes Gottes zukommen können.
Vom ersten Augenblick an schaute die Seele Jesu unmittelbar und aufs
vollkommenste das göttliche Wesen. So erkannte sie in einem für kein

sonstiges Geschöpf erreichbarem Grade die unendliche Größe und

Majestät Gottes und umgekehrt auch die absolute Abhängigkeit jedes
geschaffenen Wesens von Gott. Deshalb war die heiligste Menschheit
Christi von allem Anfang an erfüllt mit der höchsten Ehrfurcht vor
dieser göttlichen Majestät und gab sich restlos zu ihrer Verehrung und
ihrem Dienste hin. Damit ist bei Christus aufs vollkommenste das

Formale eines jeden Opfers gegeben. Jesus vollzog seine Hingabe
zugleich mit dem höchsten Grad der Liebe. Dadurch ist das ganze Leben
des Herrn das erhabenste und vollkommenste Opfer, das von Anfang
an einer Vervollkommnung nicht mehr fähig war. Es war Opfer im
eigentlichen Sinn, wenngleich rein innerlich. Der Apostel läßt uns
dieses Werk der höchsten Verherrlichung Gottes schauen, wenn er von
Christus schreibt : Ingrediens mundum dicit : « Hostiam et oblationem
noluisti : corpus autem aptasti mihi. Holocaumata pro peccato non
tibi placuerant. Tunc dixi : Ece venio : in capite libri scriptum est de

me : Ut faciam, Deus, voluntatem tuam. »1 So vollkommen ist das

Opfer Christi, daß er nichts anderes als den Willen des Vaters erfüllen
und auch seinen Leib als äußere Opfergabe aus Gehorsam hingeben will.
Diese Opferhingabe ist bei Christus eine ununterbrochene. Christus lebt
aus ihr : « Cibus meus est, ut faciam voluntatem eius, qui misit me,
ut perficiam opus eius. » 2 Durch dieses fortwährende Opfer ist er Gegenstand

des Wohlgefallens bei seinem Vater : « Propterea me diligit Pater :

quia ego pono animam meam, ut iterum sumam earn. Nemo tollit eam
a me : sed ego pono eam a meipso, et potestatem habeo ponendi eam :

et potestatem habeo iterum sumendi earn. Hoc mandatum accepi a

1 Hebr. 10, 5-7.

Dwus Thomas

2 Joh. 4, 34.



18 Das heilige Meßopfer

Patre meo. »1 Christus als Mensch, vom ersten Augenblick an durch
die hypostatische Union für ewig zum Hohenpriester gesalbt, bringt
sein Opfer der Majestät Gottes dar zur Erlösung der Menschen, deren
Bruder er durch seine Geburt aus der reinsten Jungfrau geworden. Für
alle gibt er sich hin, für alle stirbt er am Kreuz. Mit seinem kostbaren
Blut hat er am Kreuz seine Kirche als seinen Leib erkauft. Alle, die
durch seine Erlösungsgnade Glieder seines Leibes werden, sind mit ihm
als Haupt aufs allerinnigste verbunden. Als « große Segenstat, die
niemals genügend im Lobpreis verherrlicht werden kann » : als « magnum
beneficium, satis numquam elatum laudibus » müssen wir diese « unsere

ganz enge Verbindung mit einem so erhabenen Haupt » : « arctissima
coniunctio nostra cum tarn excelso Capite » nach dem Eingang des

päpstlichen Rundschreibens « Mystici Corporis Christi » vom 29. Juni
1943 preisen 2.

Was nur immer an Gnade und Heiligkeit vom Erlösungsopfer Christi
in diesen seinen Leib, in die Kirche, einströmt, und was dadurch von
den einzelnen Gliedern derselben zu allen Zeiten und an allen Orten
an Tugend und gottgefälligen Werken vollbracht wird, das alles sah

die heiligste Seele Christi, alles Wirkliche und Tatsächliche im Logos
schauend, und so nahm Christus als Hoherpriester der Seinen in die
Hingabe seiner eigenen Menschheit zugleich auch seinen mystischen
Leib und die einzelnen Glieder desselben mit all ihrem Opfergeist und
ihrer Opferliebe auf und brachte sich und sie als die eine, heilige,
unbefleckte Opfergabe der Majestät Gottes dar.

2. Dieser ständige, innere Opferakt der heiligsten Menschheit

Christi in den Tagen seines Erdenlebens wurde äußeres, sichtbares

Opfer, sacrificium externum, bei seinem Tod am Kreuz. Da wurde
sein hingegebener Leib und sein vergossenes Blut das unmittelbare
Zeichen seiner inneren, unendlich vollkommenen Hingabe an den Vater.
« Sed ut cognoscat mundus quia diligo Patrem, et sicut mandatum dedit
mihi Pater, sie facio. Surgite, eamus hinc. »3 Und der Heiland geht
vom Abendmahlssaal zum Vollzug des Kreuzopfers. Am Kreuz hat das

Opfer Christi, durch das wir erlöst sind, nicht erst begonnen ; mit dem

Opfer am Kreuz ist nach dem Ratschluß Gottes die Erlösung der Welt
vollendet und der Welt kundgetan worden. Der heiligste Leib und das

heiligste Blut Christi als die äußeren Gaben des Kreuzesopfers bekamen

1 Joh. 10, 17 f.
2 A. A. Sedis 35 (1943) 193 cf. 232.
3 Joh. 14, 31.



im Lichte der Grundsätze des hl. Thomas über das Opfer 19

nicht erst, wie es bei jeder sonstigen äußeren Opfergabe der Fall ist,
die Heiligung durch diese Darbringung an Gott ; sie hatten sie schon

in höchster Fülle vom ersten Seinsbeginn an durch die Person des Logos.
Trotzdem hat Thomas recht, wenn er ausführt : « Man muß sagen, daß
die Heiligkeit der Menschheit Christi, die von Anfang an gegeben war,
nicht hindert, daß eben diese menschliche Natur, als sie im Leiden Gott
dargebracht wurde, auf neue Art geheiligt wurde, nämlich als Opfergabe,

die jetzt tatsächlich dargeboten wurde : sie empfing nämlich jetzt
die tatsächliche Heiligung der Opfergabe aus der schon vorher
vorhandenen Liebe und aus der sie unbedingt heiligenden Unionsgnade. »1

Wie uns durch das Opfer Christi am Kreuz das Heil, so sollte der

heiligsten Menschheit des Herrn dafür, daß sie sich aus Gehorsam
freiwillig in den Kreuzestod hingab, die ewige Herrlichkeit zur Rechten
des Vaters zuteil werden 2.

Und wie in das innere Opfer Christi von Anfang an das seiner von
ihm am Kreuz erkauften Kirche aufgenommen war, so war es auch
bei der blutigen Darbringung am Altar des Kreuzes. Der im Tod
hingegebene Leib und das vergossene Blut sind deshalb, wie Zeichen der

Hingabe Christi, so auch der Hingabe der Seinen durch Christus, ihr
Haupt. Ja, man muß noch ein weiteres sagen : Bei dem Kreuz stand
Maria, die Mutter Jesu. Sie war als die Gnadenvolle, als die weiseste

Jungfrau, vollkommener als sonst ein Geschöpf in das Geheimnis und
Werk ihres Sohnes eingedrungen. Sie hat ihn für uns dahingegeben.
Sie hat damals in Johannes uns alle an Kindesstatt angenommen. Die
Mutter des Erlösers ist Mutter der Erlösten geworden. Sie hat gewußt
um unsere wunderbare Verbindung mit ihm. Sie hat mit ihrem
göttlichen Sohn auch uns geopfert. In Maria ist so beim Kreuzopfer die
Kirche mit ihren einzelnen Gliedern in gewissem Sinn sichtbar
Mitopfernde geworden, sie war so auch damals schon nicht bloß Geopferte.

3. Das Opfer, das Christus blutig am Kreuz darbrachte, hat er
nach Lehre der Kirche beim letzten Abendmahl sichtbar in unblutiger
Weise dargebracht, als er Brot und Wein in seinen Leib und sein Blut
verwandelte 3. Die äußere Gabe beim Abendmahlsopfer ist die gleiche

1 S. Th. III 22, 2 ad 3 : « Dicendum quod sanctitas humanitatis Christi
a principio non impedit, quin ipsamet humana natura, cum in passione oblata
est Deo, sanctificata novo modo fuerit, scilicet ut hostia actualiter tunc exhibita :

acquisivit enim actualem hostiae sanctificationem tunc ex antiqua caritate et
gratia unionis sanctificante earn absolute. »

2 Phil. 2, 8-10.
3 Trid. sess. 22, De sacrificio Missae, cap. 1 (Denz. 938).



20 Das heilige Meßopfer

wie am Kreuze : der am Kreuz hingegebene Leib, das dort vergossene
Blut, verborgen freilich unter den eucharistischen Gestalten. Diese
äußere Gabe ist unmittelbares Zeichen für das primum et principale
des Kreuzopfers, nämlich für die in unendlicher Liebe aus höchster
Ehrfurcht vor Gott vollzogene Hingabe Christi an Gott den Vater ; sie ist
das Zeichen für die gleiche Hingabe wie am Kreuz, ja wir werden sagen
dürfen und sagen müssen, sie ist es für ein und denselben Hingebungsakt,
mit dem Christus bei seinem Eintritt in die Welt und am Kreuze sich

hingab und uns ewige Erlösung gebracht hat. Die eucharistische Gabe

ist beim Abendmahl zugleich Zeichen des mit Christus geopferten Leibes
seiner Kirche.

4. Beim letzten Abendmahl hat Christus, wie das Tridentinum lehrt,
« um seiner geliebten Braut, der Kirche, ein sichtbares Opfer, wie die

Natur des Menschen es verlangt, zu hinterlassen, durch welches sein

blutiges, einmal am Kreuz darzubringendes Opfer vergegenwärtigt, das

Andenken daran bis zum Ende der Welt bleibend und die heilsame

Kraft desselben zur Nachlassung unserer täglich begangenen Sünden

zugewendet würde, indem er von sich erklärte, er sei aufgestellt als

Priester auf ewig nach der Ordnung des Melchisedech, seinen Leib und
sein Blut unter den Gestalten des Brotes und Weines dargebracht und
unter den Zeichen eben dieser Dinge seinen Aposteln übergeben, die
er damals zu Priestern des Neuen Bundes weihte, daß sie es genießen,
und ihnen und ihren Nachfolgern im Priestertum befohlen, daß sie es

darbringen, mit den Worten : Dies tut zu meinem Andenken, wie es

ständige Auffassung und Lehre der katholischen Kirche war. »1

Die Priester der Kirche können und müssen also nach dem Befehl
Christi das tun, was Christus getan. Christus hat aber beim Abendmahl,
als er Brot und Wein in seinen heiligen Leib und sein heiliges Blut
verwandelte, geopfert, d. i. mit den sakramentalen Zeichen des Kreuzopfers

auch selber diese seine Hingabe am Kreuz dargebracht. Der

geweihte Priester hat die Gewalt, dieses Opfer Christi in der gleichen
unblutigen Weise, wie Christus es beim Abendmahl getan, zu
vergegenwärtigen und darzubringen. Er kann es durch den Charakter
des Weihesakraments. Durch diesen ist er, im Unterschied zu den

gewöhnlichen Gläubigen, in besonderer Weise mit Christus, dem

Hohenpriester, verbunden, daß er als dessen Werkzeug tätig sein

kann. Nur durch den Priester vermag deshalb die Kirche das ihr von

2 Trid. sess. 22, De sacrificio Missae, cap. 1 (Denz. 938).



im Lichte der Grundsätze des hl. Thomas über das Opfer 21

Christus zur ständigen Darbringung übergebene sichtbare Opfer des

Kreuzes zu feiern.
Zum Opfern gehört aber nicht nur die vorschriftsgemäße Setzung

des äußeren Zeichens oder die richtige Darbringung der äußeren Gabe,
sondern als primum et principale das Innere, das Geistige : Der Priester
muß das Kreuzopfer Christi darbringen wollen. Durch diesen Willen
bekommt sein Tun das Formale des Opfers. Je mehr der Priester dabei
dem Hohenpriester des Kreuzopfers, dessen Opfer er darbringt,
gleichgesinnt ist an Ehrfurcht vor der Majestät Gottes und gleichgesinnt in
der Hingabe seiner selbst, in desto höherem Grade wird er würdig sein,
als dessen sichtbarer Stellvertreter am Altar zu walten. Mindestens ist
nach Lehre der Kirche, weil es bei der Eucharistie um ein Sakramentsopfer

sich handelt, nötig, daß der Priester beim Vollzug der Eucharistie
tun will, was die Kirche tut. Die Kirche will aber dabei das Kreuzopfer
Christi gemäß Christi Auftrag darbringen. Die Absicht des Priesters,

gültig Brot und Wein zu konsekrieren, muß also stets begleitet sein

von der anderen, nach dem Auftrag Christi das Kreuzopfer
darzubringen. Die heilige Eucharistie ist nicht weniger Opfersakrament als
sie Sakramentsopfer ist. Wie der Priester nicht wahrhaft das Kreuzopfer

vergegenwärtigen und aufopfern könnte, wenn er nicht
konsekrieren wollte, so könnte er auch nicht wahrhaft konsekrieren, wenn
er nicht wahrhaft opfern wollte ; denn Christus hat beim Abendmahl
nicht ohne Konsekration geopfert und nicht ohne zu opfern konsekriert.
Beides muß deshalb als wesentlich nach dem Befehl Christi und nach
dem Willen der Kirche die Meinung des Priesters bei der Feier der
Eucharistie sein ; er darf nicht das eine vom andern ausschließen wollen.
Das Missale Romanum verpflichtet den zelebrierenden Priester schon

zu Beginn der Missa fidelium, Brot und Wein zu opfern, und zwar nicht
bloß das Brot als Brot und den Wein als Wein, sondern als die Opfergaben

des Kreuzes, nämlich als hostia immaculata und als calix
salutaris 1. Zur Darbringung, saltern mente concepta, verpflichtet es

sogar in dem Fall nochmals eigens, in dem nach gültiger Konsekration
der einen Materie für die nicht konsekrierbare andere eine konsekrier-
bare an den Altar erst beigebracht werden muß 2. Damit ist rubrikenmäßig

ausgesprochen, daß der Priester für die Konsekration stets auch
den Willen haben muß zu opfern. Die Ansicht der Theologen, die bei

1 Missale Romanum, Ordo Missae.
2 Missale Romanum, De defectibus in celebratione Missarum occurrentibus

III 4-7 ; IV 3-6.



22 Das heilige Meßopfer

gültiger Konsekration bloß einer Gestalt zwar das Sakrament, aber
kein Opfer annehmen, ruht auf der nach Thomas unzulässigen Voraussetzung

nachtridentinischer Opferspekulation, das Opfer werde nicht
durch das Formalelement des religiösen Aktes, sondern durch äußeres
Handeln an der Gabe verwirklicht.

Der Priester ist bei der Eucharistiefeier wahrhaft Opfernder. Mit
den Zeichen des Kreuzopfers unter den sakramentalen Gestalten bringt
er die innere Hingabe Christi und seiner Kirche, sowie die der einzelnen

Gläubigen und seine eigene der Majestät Gottes dar. Er handelt dabei
an Stelle und als Diener Christi, an dessen ewigem Priestertum der
Weihecharakter ihm besonderen Anteil gibt.

5. In diesem Dienst der Priester ist Christus auch jetzt am Altar
der gleiche Opfernde wie am Kreuz, sowie auch die Gaben unter den
sakramentalen Gestalten die gleichen sind. Niemand leugnet, daß

gegenüber den Priestern und auch gegenüber seiner Kirche Christus der

principalis offerens bei der Messe ist. Bei der Frage aber, in welcher
Weise Christus offerens sei, ob unmittelbar oder mittelbar, ob aktuell
oder bloß virtuell, lauten die Antworten der Theologen verschieden.
Zuerst darf wohl unmittelbar und aktuell nicht einander gleichgesetzt
werden, ebenso nicht mittelbar und virtuell. Denn es ist klar, daß
Christus jetzt, im Unterschied zum Abendmahlsopfer, nicht unmittelbar,
sondern nur mittelbar, d. i. durch die Dienstleistung der Priester, die
Konsekration und damit auch die äußere Darbringung des Opfers
vollzieht, insofern also mittelbar offerens ist. Das ist aber nicht
gleichbedeutend mit der Frage, ob Christus bei der Messe offerens bloß
deshalb ist, weil er sie einsetzte, und weil sie in seinem Namen dargebracht
wird — da wäre er bloß virtualiter offerens — oder ob nicht auch der
aktuelle Hingebungsakt Christi gegeben ist — in diesem Fall ist er
aktuell offerens.

Den Standpunkt, Christus opfere bei der Messe bloß virtuell,
vertreten Skotus, doch dieser nicht als erster, und seine Schule und nicht
wenige sonstige Theologen. Diese verneinen, daß Christus in seiner
Person in der Messe opfere, erklären aber, die Opferdarbringung in der
Messe geschehe in der Kraft Christi, so sei die Messe Opfer Christi, nicht
bloß der Kirche. Ein Beweis bei Skotus stützte sich vor allem auf
Hebr. 9, 25 und 9, 28.

Skotus sagt : « Wenn auch Christus hier dargebracht wird als
enthalten im Opfer, so bringt er hier doch nicht unmittelbar ein Opfer
dar, gemäß der Stelle Hebr. 9 : 'Nicht daß er oft sich selbst darbringe'.



im Lichte der Grundsätze des hl. Thomas über das Opfer 23

Und ebenda : 'Christus ist nur einmal dargebracht worden', ergänze :

von sich selbst als Opferndem. »1 Mit Recht weist Skotus gemäß dem
Hebräerbrief die Ansicht ab, Christus erscheine im Himmel mit einem

neuen Opfer seiner selbst vor dem Angesichte Gottes ähnlich dem alt-
testamentlichen Hohenpriester, der jährlich mit neuem Opfer das Aller-
heiligste betrat. Christus hat am Kreuz ein für allemal sich selber

dargebracht. Wenn deshalb Theologen, unbefriedigt von der skotistischen

Auffassung einer bloß virtuellen Opferdarbringung durch Christus, die

Meinung aussprechen, Christus setze bei der Messe jedesmal einen neuen

Opferakt, und wenn im heutigen Einheitskatechismus ebenso von
Christus gesagt wird, « er erneuert in der heiligen Messe das Kreuzesopfer

», so kann das nicht als richtig bezeichnet werden. Nur der Priester
und die Kirche vollziehen gemäß dem Befehl Christi die Erneuerung
des Kreuzopfers, indem sie dieses stets von neuem darbringen. Von
Christus muß das mit dem Apostel verneint werden. Trotzdem ist aber

die Annahme, Christus sei bloß virtuell Opfernder, nicht haltbar2 ;

denn sie trennt beim Meßopfer die äußere Gabe oder das unblutige
Zeichen des Kreuzopfers von dem, was es anzeigt, d. i. vom inneren

Akt der Hingabe. Auch beim Opfer Christi auf unseren Altären kann
das primum et principale des Opfers nicht fehlen. Durch die

Offenbarung steht fest, daß auf dem Altar nicht bloß Leib und Blut Christi
und seine Gottheit, sondern auch seine heiligste Seele zugegen ist.

Durch die glorreiche Verherrlichung der heiligsten Menschheit des

Herrn bei seiner Auferstehung und Himmelfahrt ist das Verhältnis der
höchsten Ehrfurcht vor der göttlichen Majestät bei ihr in keiner Weise

geändert worden. Unmöglich kann die Behauptung aufrecht erhalten
werden : « Maintenant (dans la gloire) in n'y a plus de place dans

le Christ à la condition ni à l'attitude d'un serviteur, ni donc d'un
adorateur. » 3 Mit der gleichen Ehrfurcht wie seit dem ersten Augenblick
ihres Daseins gibt auch jetzt und ewig die Seele des Herrn, von der

1 Näheres zu Gunsten der skotistischen Auffassung bei P. Willibrordus
Lampen O. F. M., De Christo non actualiter, sed virtualiter offerente in Missa :

Antonianum 17 (1942) 253-268, Zitat aus Skotus S. 260 : « Christus etsi hic offeratur
ut contentus in sacrificio, non tarnen hic immediate offert sacrificium, iuxta illud :

Hebr. 9 : 'Neque ut saepe offerat semetipsum'. Et ibidem : 'Christus semel
oblatus est', supple : a se ipso offerente. »

2 Siehe : Reg. Garrigou-Lagrange O. P., An Christus non solum virtualiter,

sed actualiter offerat Missas quae quotidie celebrantur : Angelicum 19 (1942)
105-118.

3 Zitiert bei Garrigou-Lagrange : Angelicum 1942, 107 (7).



24 Das heilige Meßopfer

gleichen höchsten Liebe beherrscht wie von Anfang an, sich an Gott
hin ; sie tut es in einem einzigen Akt ohne Erneuerung, ohne Aufeinanderfolge.

« Christus sieht nämlich ohne eine Änderung in sich selbst, im
(göttlichen) Wort, was nacheinander in der Zeit geschieht », sagt mit
Recht Reg. Garrigou-Lagrange O. P. 1 Nur die Fürbitte wird am
Gerichtstage aufhören. Was seit dem Tod am Kreuz bezüglich dieses

Opferaktes aufhört, das ist einzig die Verdienstlichkeit, die auch nach
Gottes Plan bei Christus nur in statu viatoris gegeben war ; statt dessen

kommt ihm jetzt die Zuwendung der Genugtuung und Verdienste zu.
Aber alles das betrifft nur den Zweck, nicht den Opferakt als solchen.

Die genannte Identität des inneren Opferaktes einst auf Erden und

jetzt in der Glorie sowie beim eucharistischen Opfer wagt Garrigou-
Lagrange nicht als durchaus sicher zu bezeichnen, weil in statu viae
der Akt, wenn auch im Licht der Gottesschau vollzogen, möglicherweise

vom eingegossenen Wissen unmittelbar geregelt gewesen sein

könne1. Zum eingegossenen Wissen greift auch, freilich von ganz
anderem Gesichtspunkt aus, Josef Bütler S. J. 2, nämlich, weil einem

von der Gottesschau entlockten Akt der Hingabe die zum Verdienst

nötige Freiheit gefehlt habe. Diese Bedenken scheinen nicht begründet
zu sein. Zwar hat das Seelenleben Jesu gemäß den verschiedenen bei
ihm gegebenen Erkenntnisarten sich betätigt. Im Verhältnis zu Gott
aber gab es nach der Offenbarung für die Menschheit Christi kein
Wachstum. Diese höchste Vollkommenheit von Anfang an war nicht
möglich ohne die vollkommenste Erkenntnis Gottes. Diese empfing die
Seele Jesu aber nur durch die unmittelbare Gottschauung. Jesus selber

hat diese Schau niemals ausgeschaltet, er konnte dies gar nicht. Sie

bleibt eine auch für den Theologen zum Verständnis der religiösen Akte
Jesu während seines Erdenlebens gegebene Tatsache ; sie hat den
Werken Jesu Verdienst und Freiheit nicht geraubt, sondern
vervollkommnet. Mittels dieser ständigen Gottesschau der heiligsten Menschheit

Christi ist auf unseren Altären in der Eucharistie kein anderer
als der Opferakt dès Kreuzes gegeben, der vom Anfang der
Menschwerdung an in alle Ewigkeit Gott aufs vollkommenste verherrlicht. Auf
jeden Fall muß beim Meßopfer Christus als aktuell Opfernder angesehen
werden.

1 Angelicum 1942, 115 : « Christus enim absque mutatione in seipso, videt
in Verbo ea quae successive fiunt in tempore. »

2 Die Mysterienthese der Laacher Schule : Zeitschrift für kath. Theologie
59 (1935) 553.



im Lichte der Grundsätze des hl. Thomas über das Opfer 25

Christus opfert auf dem Altar mit dem Akt des Kreuzopfers, was
er am Kreuz geopfert hat. « Er hat dort als unser göttlicher Erlöser
sterbend sich selbst als das Haupt des ganzen Menschengeschlechtes
dem Ewigen Vater dargebracht ; so bringt er auch jetzt 'oben bei dieser
unbefleckten Darbringung' sich selber als Haupt der Kirche dem
himmlischen Vater dar ; aber nicht bloß sich selbst, sondern in sich selbst
auch seine mystischen Glieder, die er ja alle, so schwach und krank
sie sein mögen, in höchster Liebe in sein Herz einschließt. »1 Der Zweck
dieser Darbringung freilich war am Kreuz Vollzug der Erlösung des

Menschengeschlechts, am Altar ist es die Zuwendung der Erlösungsgnaden

an die Seinen.

6. Christus will Opfernder mitten in seiner Kirche sein nicht ohne
seine Kirche, sondern mit ihr und ihren einzelnen Gliedern. Er hat
sein Opfer ihr anvertraut, damit sie es als ihr Opfer darbringe. Die
Kirche, von Christus im Kreuzesopfer erkauft, steht mit ihm, dem

Hohenpriester, als sein Leib in geheimnisvoller, ganz inniger Verbindung.

Auch bei den einzelnen Gliedern ist es so. Diese Beziehung wird
für sie hergestellt durch den Eintritt in die Kirche bei der Taufe, näher-
hin durch den TaufCharakter. Auf Grund des TaufCharakters kann der

Getaufte an der Gottesverehrung oder am Kult Christi teilnehmen.
Der Charakter, nicht eine der sonstigen Wirkungen der Taufe, ist die

Voraussetzung für den gültigen Empfang der Sakramente, in denen der

Kult Gottes durch Christus und die Kirche sich vollzieht, um die Gläubigen

zu heiligen. Er ist sie auch für die Darbringung des Kreuzopfers
Christi in der heiligen Eucharistie. Die Katechumenen blieben bis zur
Taufe nach der früheren kirchlichen Vorschrift von der Opferfeier
ausgeschlossen. Die Getauften sind es nicht mehr, denn : « Das sakramentale

Merkmal ist im besonderen Merkmal Christi, dessen Priestertum die

Gläubigen gemäß den sakramentalen Merkmalen gleichförmig gemacht
werden, die ja nichts anderes sind als bestimmte Grade der Teilnahme
am Priestertum Christi und sich von Christus selber ableiten. »2 Der
Charakter verleiht dem Getauften die Vollmacht, « bei der Eucharistiefeier

und beim Gebrauch der heiligen Sakramente die vom Hohen-

1 Rundschreiben Papst Pius XII. « Mystici Corporis Christi » vom 29. 6. 1943 :

A. A. S. 35 (1943) 233.
2 S. Th. III 63, 3 : « Character sacramentalis specialiter est character Christi,

cuius sacerdotio configurantur fideles secundum sacramentàles characteres, qui
nihil aliud sunt quam quaedam participationes sacerdotii Christi ab ipso Christo
derivatae. »



26 Das heilige Meßopfer

priester Jesus Christus selbst geleistete vollkommene Verherrlichung
Gottes und seine Hingabe an den Vater, sein Opfer geistigerweise in
die Hand zu nehmen und es mit Christus, als Diener Christi, dem Vater
darzubieten. »1

Die im Charakter als gratia gratis data anders bei der Taufe, anders,
wie es den zum Vollalter Christi Emporgeführten geziemt, bei der

Firmung und anders beim Weihesakrament vorliegende Anteilnahme
am Dienst des Priestertums Christi, die participatio ministerialis, ist
durch heiligmachende Gnade und rechte innere Gesinnung participatio
formalis. Beim Opfer ist die äußere Gabe Zeichen für das Innere, für
die geistige Hingabe ; nur durch diese wird das Opfer gottgefälliges
Opfer. So muß die im Charakter begründete Anteilnahme am Priester-
tum Christi gottgefällig werden durch den priesterlichen Geist der
Getauften, Gefirmten, Geweihten.

In der heiligsten Menschheit Christi bildet dieser Geist in höchster,
unvergleichlicher Vollendung sein Priestertum. Mit diesem inneren
Geist als « priesterlicher Form », wie Abt Bernhard O. S. B., Neresheim,
treffend sich ausdrückt 2, muß nicht bloß der geweihte Priester erfüllt
sein nach dem Vorbild des Hohenpriesters. Durch ihn müssen auch
die Getauften und Gefirmten aufgebaut werden als « lapides vivi, domus
spiritualis, sacerdotium sanctum, offere spirituales hostias, acceptabiles
Deo per Jesum Christum. » 3 Dann gilt von ihnen : « Vos autem genus
electum, regale sacerdotium, gens sancta, populus acquisitionis. » 4

Durch den Charakter ausgerüstet, sind die Gläubigen bei der
Darbringung des Kreuzopfers wahrhaft Opfernde. Daß sie es sind, und wie
sie es sind zufolge ihrer Verbindung mit Christus, dem Haupte, setzt
das Rundschreiben Papst Pius XII. « Mystici Corporis Christi » klar
auseinander : « Im eucharistischen Opfer vertreten die Priester nicht
nur die Stelle unseres Erlösers, sondern auch die des ganzen mystischen
Leibes und der einzelnen Gläubigen ; ebenso bringen in ihm die Gläubigen

selber das unbefleckte Lamm, das einzig durch die Stimme des

Priesters gegenwärtig geworden, untereinander geeint durch gemeinsames

Flehen und Beten, durch die Hände eben dieses Priesters dem

Ewigen Vater dar als ein über alles wohlgefälliges Lob- und Sühnopfer
für die Anliegen der ganzen Kirche. » 8

1 Abt Bernhard (Durst) O. S. B., Neresheim, Dreifaches Priestertum,
Neresheim, Benediktinerabtei, 1946, 62.

2 Dreifaches Priestertum 18. 3 1 Petr. 2, 5.
4 1 Petr. 2, 9. 6 A. A. S. 35 (1943) 232 s.



im Lichte der Grundsätze des hl. Thomas über das Opfer 27

Verfänglichen Irrtümern gegenüber legt das päpstliche
Rundschreiben « Mediator Dei » vom 20. 11.1947 dar, wie diese Darbringung
nicht verstanden werden darf, und setzt es nochmals den richtigen Sinn
derselben auseinander. Hier einige Sätze : « Daß die Gläubigen das

Opfer durch die Hände des Priesters darbringen, geht aus folgendem
hervor : Der Diener des Altars vertritt die Person Christi als des im
Namen aller Glieder opfernden Hauptes ; deshalb kann man auch mit
Recht sagen : die gesamte Kirche vollzieht durch Christus die

Darbringung der Opfergabe. Daß aber das Volk zugleich mit dem Priester
das Opfer darbringt, hat nicht etwa den Sinn, als ob die Glieder der
Kirche ebenso wie der Priester selbst die sichtbare liturgische Handlung

vollzögen — denn das ist ausschließlich Aufgabe des von Gott
berufenen Dieners ; es gilt vielmehr deshalb, weil das Volk seine

Gesinnungen des Lobes, der Bitte, der Sühne und Danksagung mit den

Gesinnungen oder der inneren Meinung des Priesters, ja des

Hohenpriesters selbst zu dem Zweck vereinigt, daß sie in der eigentlichen
Opferdarbringung auch durch den äußeren Ritus des Priesters Gott
dem Vater entboten werden. Der äußere Opferritus muß nämlich seiner

Natur nach den inneren Kult zum Ausdruck bringen : Das Opfer des

Neuen Bundes stellt aber jene höchste Huldigung dar, in welcher der

hauptsächlich Darbringende, Christus nämlich, und zusammen mit ihm
sowie durch ihn alle seine mystischen Glieder Gott durch die ihm
schuldige Ehrung verherrlichen. » 1

Die Gläubigen müssen dabei in priesterlichem Geist als wahrhaft
Opfernde auch sich selbst mit Christus dem Vater hingeben. So schärft
ausdrücklich das Rundschreiben Papst Pius Pius XI. « Miserentissimus »

vom 8. Mai 1928 ein : « Mit dem hocherhabenen eucharistischen Opfer
muß auch die Darbringung der Priester und der Gläubigen sich
verbinden, und alle diese müssen als lebendige Opfergaben, als heilige, als

gottgefällige sich darbringen. » « Das ganze christliche Volk muß
sowohl für sich als besonders für das ganze Menschengeschlecht opfern
für die Sünden, nicht anders fast als jeder Priester und Hoherpriester. » 2

Nicht weniger eindrücklich spricht Papst Pius XII. im Rundschreiben
« Mediator Dei » : « Damit aber jene Darbringung, durch welche die

Gläubigen in diesem Opfer die göttliche Opfergabe dem himmlischen

1 Über die heilige Liturgie, Enzyklika « Mediator Dei », Ausgabe Badenia
Verlag Karlsruhe, O. J. (1948) 50.

2 A. A. S. 20 (1928) 171 s.



28 Das heilige Meßopfer

Vater darbieten, ihre volle Wirkung erziele, müssen sie noch etwas
anderes hinzufügen, nämlich sich selbst als Opfergabe darbringen.

.Während wir also um den Altar versammelt sind, sollen wir unser
Inneres derart umformen, daß alles, was Sünde in ihm ist, völlig
ausgelöscht, jedoch mit Eifer gepflegt und gestärkt werde alles, was durch
Christus das übernatürliche Leben nährt, so daß wir zusammen mit
der makellosen Opferhostie ein dem ewigen Vater wohlgefälliges Opfer
werden. »1 Die eucharistischen Gestalten mit dem am Kreuz
hingegebenen Leib und mit dem dort vergossenen Blut sind so Sakrament,
d. i. heiliges Zeichen, für das innere Opfer nicht bloß Christi, des Hauptes,
sondern auch des Leibes und der einzelnen Glieder.

7. Das Opfer Christi, des Hauptes, ist über alles vollkommen ; das

des Leibes und der Glieder ist der Vervollkommnung fähig und bedürftig.
Thomas sagt in der Quaestio de Caeremonialium praeceptorum causis

von den äußeren Opfergaben im Alten Bund : « Durch die Opfer wurde
dargestellt die Hinordnung des Geistes auf Gott, zu welcher der

Opfernde angetrieben wurde. » 2 Jetzt gibt die Anregung für den Geist
der Opfernden nicht mehr wie damals das Fleisch und Blut von
Opfertieren, jetzt geht sie aus vom heiligsten Leib und Blut des Herrn,
hingegeben und vergossen am Kreuze in unendlicher Liebe für die Seinen.
So wird beim eucharistischen Opfer das Wort Augustins von der Kirche
wahr : « Da sie der Leib eben dieses Hauptes ist, lernt sie durch dieses
sich selbst darzubringen. » 3 Dieses Zeichen ihrer Hingabe ist der Kirche
gegeben als wirksames Zeichen der Gnade : « In dem, was sie darbringt,
wird sie dargebracht. »4 Daß die Kirche und jedes ihrer opfernden
Glieder immer in gottgefälliger Weise durch dieses Opfer zu Gott
emporgetragen werden, das ist der Inhalt der Gebete des opfernden Priesters
und des opfernden heiligen Volkes bei jeder Meßfeier. Um gnädige
Annahme muß noch gefleht werden ; denn in den Gaben des Leibes
und Blutes des Herrn mit dem reinsten Opfer Christi, die Gott über
alles Wohlgefallen, werden auch die aufopfernden Christen mit soviel
Armseligkeiten und Sünden geopfert. Die Kreuzzeichen des opfernden
Priesters über die konsekrierten Gestalten wollen nicht so sehr das

Opfer als Kreuzopfer bloß kennzeichnen ; es soll vielmehr der Segen
des Kreuzopfers durch die Gestalten als dem äußeren Zeichen auch

1 Ausgabe Badenia Verlag 51 f.
2 S. Th. I-II 102, 3 : «Per sacrificia repraesentabatur ordinatio mentis in

Deum, ad quam excitabatur sacrificium oflerens. »

3 De civ. Dei 10, 20. * Ebenda 10, 6.



im Lichte der Grundsätze des hl. Thomas über das Opfer 29

ihres Opfers den opfernden und geopferten Gläubigen zuteil werden.

In besonders hohem Maß werden sie diesen Segen empfangen und wird
ihr Opfer heilig und vollkommen werden, wenn durch den Genuß des

heiligen Leibes und Blutes des Herrn Christus an ihnen sein Wort
wahr macht : « Qui manducat meam carnem et bibit meum sanguinem,
in me manet, et ego in illo. » 1

8. Aus dem Ausgeführten dürfte sich ergeben, daß man wird sagen
können : Das heilige Meßopfer ist der höchste religiöse Akt der Kirche,
bei welchem der geweihte Priester mit der Konsekration und Darbringung
des Leibes und Blutes Christi unter den eucharistischen Gestalten das

Kreuzopfer Christi mit seinem Hingebungsakt vergegenwärtigt, so daß

durch den Dienst des Priesters unter dem äußeren Zeichen der Kreuzopferhingabe

Christus und seine Kirche mit ihren einzelnen Gliedern opfern
und geopfert werden.

9. Das Formalelement des Meßopfers ist in nichts anderem gelegen
als bei jedem sonstigen Akt der Religion. Es liegt darin, daß aus
Ehrfurcht vor der göttlichen Größe zur Verherrlichung Gottes vom Priester
im Namen Christi und seiner Kirche durch die Konsekration des Leibes

und Blutes Christi das Kreuzopfer vergegenwärtigt und dargebracht
wird. Der äußere Ritus dabei ist geregelt durch die Anordnung Christi
und der Kirche. Weil es sich bei der heiligen Messe um Darbringung
des Kreuzopfers handelt, muß das äußere Zeichen des Kreuzopfers und
das dadurch Angezeigte, der innere Akt desselben, gegenwärtig gemacht
werden. Das geschieht durch die Konsekration. Gültige Konsekration
ist also wesentlich, damit das, was der Priester tut, Darbringung des

Kreuzopfers ist. Christus hat das Zeichen seines Kreuzopfers in
doppelter Gestalt seiner Kirche übergeben : in der Gestalt des Brotes seinen

hingegebenen Leib, in der des Weines sein vergossenes Blut. Was
Christus geboten, muß von der Kirche und von dem auch in ihrem
Namen handelnden Priester streng beobachtet werden. Ein wirkliches
und zwar unzweideutiges Zeichen des Kreuzopfers ist jedoch schon mit
einer Gestalt für sich gegeben. Thomas sagt von der heiligen Eucharistie :

« Insoweit in diesem Sakrament das Leiden Christi dargestellt wird,
durch welches Christus sich Gott als Opfergabe darbrachte, wie es

Ephes. 5 heißt, hat es das Wesen des Opfers. »2 Vorher hat er gesagt :

\
1 Joh. 6, 57.
2 S. Th. III 79,7 : « In quantum in hoc sacramento repraesentatur passio

Christi, qua Christus obtulit se hostiam Deo, ut dicitur Ephes. 5, habet rationem
sacrificii. »



30 Das heilige Meßopfer

« Das Blut, getrennt vom Leib konsekriert, stellt ausdrücklicher das

Leiden Christi dar ; daher erfolgt bei der Konsekration des Blutes die

Erwähnung des Leidens Christi und der Frucht ebendesselben mehr als

bei der Konsekration des Leibes. » 1 Wenn die Konsekration des Weines
also nach Thomas ausdrücklicher das Leiden Christi darstellt, dann
stellt doch auch die des Brotes allein dasselbe dar, wenn auch weniger
ausdrücklich ; es ist also jede Gestalt für sich schon eine Darstellung
des Leidens und demnach tatsächlich Zeichen des Kreuzopfers. Bei
der heiligen Eucharistie handelt es sich zudem um ein signum efficax.
Das Zeichen enthält den Hohenpriester des Kreuzopfers mit seinem

Opferakt. Ferner muß der konsekrierende Priester die Absicht haben,
bei der Konsekration jeder der beiden Materien das Kreuzopfer zu
vergegenwärtigen und darzubringen. Damit ist außer dem Zeichen auch
das Formale des Opfers schon vorhanden, wenn eine Gestalt gültig
konsekriert ist.

10. Die heute vielfach vertretene Ansicht, gerade in der
Doppelkonsekration liege das metaphysische Wesen des Meßopfers, ist aus der
weitverbreiteten nachtridentinischen Opferauffassung herausgewachsen.
Wenn das Opfer in der äußeren Gabe und deren Darbringung besteht,
nicht wesentlich im geistigen Vorgang, dann lag es nahe, im Äußeren
das Formalelement zu suchen und zu finden ; man legte es bekanntlich

in die an der Sache vorgenommene Änderung ; bei der Eucharistie
fand man sie hauptsächlich in der Doppelkonsekration, insofern durch
sie vi verborum der Leib Christi vom Blut getrennt wird.

Auf dem Konzil von Trient ist man auf diese Ansicht noch in
keiner Weise eingegangen 2. Der Katechismus Romanus antwortet auf
die Frage : « Warum erfolgt in der Eucharistie die doppelte Konsekration.

Erstens, daß auf das Leiden Christi, bei welchem das Blut
vom Leibe getrennt wurde, mehr Bezug genommen sei : aus diesem
Grunde erwähnen wir bei der Konsekration, das Blut sei vergossen
worden. Ferner war es in höchstem Grade geziemend, daß dieses Sakrament,

weil es zur Nahrung unserer Seele von uns gebraucht werden
sollte, als Speise und Trank eingesetzt wurde, woraus, wie offenkundig,
die vollständige Nahrung des Körpers besteht. » 3 Das ist völlig noch

1 S. Th. III 78, 3 ad 7 : « Sanguis seorsum consecratus a corpore expressius
repraesentat passionem Christi ; et ideo potius in consecratione sanguinis fit
mentio de passione Christi et fructu ipsius quam in consecratione corporis. »

2 Kramp, Opferanschauungen, 275-282.
3 ed. Buse, 1859, 2, 4, 30.



im Lichte der Grundsätze des hl. Thomas über das Opfer 31

der Standpunkt des hl. Thomas. So auch das Missale Romanum
Papst Pius V.' bis heute. Wo es de defectibus in celebratione Missarum
occurentibus handelt, schärft es ein, alle Mühe aufzuwenden, nach
Konsekration einer Materie auch die erforderliche zweite Materie bei-
zuschaffen. Die Begründung lautet : Damit das Sakrament, das Opfer
nicht unfertig bleibe : « ne Sacramentum remaneat imperfectum » 1,

« ne Sacrificium remaneat imperfectum »2. Ein Opfer ist also mit einer
Gestalt schon da, wenn auch ein imperfectum. Außerdem heißt es :

Vor der Konsekration muß, wenn bloß eine zur Gültigkeit geforderte
Materie da ist und die zweite erforderliche nicht beigebracht werden

kann, die Handlung abgebrochen werden ; ist aber die eine Materie
schon konsekriert und die zweite nicht beizubringen, so ist
weiterzufahren und die Messe mit entsprechender Abänderung zu Ende zu
führen 3. Damit ist ein wahres Opfer auch bei bloß einer Gestalt
vorausgesetzt. Von der thomistischen Auffassung aus kann es gar nicht
anders sein ; der Wille zu opfern darf vom Priester gar nicht vom
andern, von dem Willen zu konsekrieren, getrennt werden. « Gott wird
durch die Konsekration dieses Sakraments », sagt Thomas von der

heiligen Eucharistie, « ein Opfer dargebracht » 4. Wenn auf die Frage,
warum die Einsetzung der heiligen Eucharistie in zwei Gestalten durch
Christus erfolgte, in viele Katechismen die Antwort eindrang : Weil
zum Opfer zwei Gestalten notwendig sind, so hat diese Antwort keine
andere Berechtigung als die weitverbreitete nachtridentinische
Opferbestimmung. In den heutigen deutschen Einheitskatechismus ist diese

Begründung glücklicherweise nicht mehr aufgenommen.

1 III 6. 2 IV 8. 3 IV 8.
4 S. Th. III 82, 10 : « Deo consecratione huius sacramenti sacrificium

ofEertur. »


	Das heilige Messopfer im Lichte der Grundsätze des hl. Thomas über das Opfer

