Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: Das heilige Messopfer im Lichte der Grundsatze des hl. Thomas uber
das Opfer

Autor: Bauer, Georg Lorenz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762199

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das heilige Meflopfer

im Lichte der Grundsitze des hl. Thomas
iber das Opfer

Von Professor Dr. Georg Lorenz BAUER

Die nachtridentinische theologische Spekulation iiber das Opfer
ist teils bewuBt, teils unbewuBt iiber die noch wihrend des Konzils
von Trient herrschende Auffassung der Vorzeit hinausgegangen. Die
neuen Gedanken sind zusammengefal3t in der vom gelehrten Kardinal
Franzelin ausgesprochenen Opferdefinition : « Opfer ist die rechtméiBig
angeordnete Darbringung einer sinnenfilligen Gabe, die ausschlieBlich
Gott gemacht wird, durch tatsdchliche oder moralisch gleichbedeutende
Vernichtung zur feierlichen Bezeugung der Oberherrlichkeit Gottes
iiber Leben und Tod, sowie zur Bekundung der Anerkennung der voll-
stindigen Abhingigkeit des Universums von Gott und zugleich der
Schuld des gefallenen Menschen. » 1.

Bartmann ? glaubte diese Begriffsbestimmung als Schuldefinition
bezeichnen zu diirfen. Doch ist im Auge zu behalten, daB neben dieser
weitverbreiteten Ansicht das alte Gut der Uberlieferung sich fort-
erhielt und immer wieder sich geltend machte 3. In einfacher Fassung
drang der neue Standpunkt in unseren Katechismus ein : « Das Opfer
ist eine sichtbare Gabe, die man Gott darbringt, um ihn als den héchsten
Herrn iiber Leben und Tod anzuerkennen », oder : « Opfern heiBt : Gott
eine sichtbare Gabe darbringen, um ihn als héchsten Herrn zu ehren. »

1 Card. FRANZELIN J. Baptista S. J., Tractatus de ss. Eucharistiae sacra-
mento et sacrificio, Romae 1879, 318 : « Oblatio rei sensibilis soli Deo facta per
realem vel moraliter aequivalentem destructionem legitime instituta ad protesta-
tionem supremae maiestatis Dei in vitam et mortem atque ad manifestandam
agnitionem absolutae dependentiae omnium a Deo, simulque reatus hominis
lapsi. »

2 BARTMANN BERNHARD, Lehrbuch der Dogmatik, Freiburg i.B. 7 1929
IT 340, .

? Siehe LEPIN M., L’idée du sacrifice de la Messe d’aprés les théologiens
depuis l'origine jusqu’a nos jours, Paris (Beauchesne) 1926, 462-516, 543-558,
571-585, 623-658.



6 Das heilige MeBopfer

Mehr als 300 Jahre miihen sich die Theologen, mit dieser von
ihnen aufgestellten Begriffsbestimmung des Opfers das MeBopfer zu
erkliren. Bis heute ist mit ihr eine befriedigende Ldsung nicht gelungen.
So ging P. Damian Klein O. F. M. bei Augustinus und Thomas in die
Schule ! und stellt dieser sogenannten Schuldefinition nach den Grund-
sitzen des englischen Lehrers folgende entgegen : « Das duBere Opfer
ist ein Akt der Religion, durch den der Mensch aus Ehrfurcht vor
Gott in einem duBeren Symbol sich selber ganz Gott zum Dienste dar-
bringt. » 2 Sofort leuchtet beim Vergleich der beiden Begriffsbestim-
mungen der vollig verschiedene Standpunkt auf, namentlich wenn man
die FuBnote bei Klein nicht unberiicksichtigt 1aBt : « Was beziiglich
des Zeichens sinnenfillig geschieht, nahm ich nicht in die Begriffs-
bestimmung auf, weil das Nebensichlichkeiten sind, die sich indern :
denn ein und dasselbe kann durch Verschiedenes bezeichnet werden.
S. Th. III 60, 5 ad 1.»

Der Bedeutung der Sache wegen seien im folgenden die einschligigen
Grundsitze des hl. Thomas kurz dargelegt und an ihnen die nach-
tridentinische Definition — im Anschluf an Klein — gewiirdigt, und
im Licht der Gedanken des Aquinaten das Opfer Christi in seiner Kirche
betrachtet.

|

1. Thomas zdhlt das Opfer unter die Akte der Religion 3. Diese
ist ihm eine Tugend, die mit der Gerechtigkeit zusammenhingt, doch
nicht mit ihr zusammenfillt, weil es im Verhiltnis zwischen Gott und
Mensch, wie es fiir die Religion in Betracht kommt, eine Gleichheit
nicht geben kann. Angegliedert an die Gerechtigkeit muB die Religion
jedoch werden ; denn der Mensch schuldet Gott wegen seiner unver-
gleichlichen Wiirde als seinem Ursprung und Ziel Ehre und Unter-
werfung 4. Die Religion ist nicht géttliche Tugend ; denn ihr unmittel-

1 De dono Deo in sacrificio offerendo : Antonianum 11 (1936) 117-134 ; De
distinctione oblatorum secundum Aquinatem : ebenda 12 (1937) 105-124 ; De fine
sacrificii : ebenda 13 (1938) 3-18 ; dazu zusammenfassend : Was ist ein Opfer ?
Theologisch-praktische Quartalschrift, Linz 91 (1938) 429-455.

2 Antonianum 13 (1938) 3 : « Sacrificium externum est actus religionis quo
homo divinae reverentiae causa in symbolo externo se ipsum totum Deo offert
in obsequium. » « Quae circa signum sensibiliter fiant, in definitionem non asumpsi,
quoniam accidentalia sunt, atque variantur; nam idem potest per diversa signa
significars; S. Th. III 60, 5 ad 1.»

3 S. Th. II-II 85, 3. 4 S. Th. II-II 80 u. 81, 3.



im Lichte der Grundsitze des hl. Thomas iiber das Opfer 7

barer Gegenstand ist nicht Gott, sondern die Gottesverehrung!. Die
Religion ist moralische Tugend und zwar unter diesen die hichste, weil
sie dem Ziel am nidchsten kommt, indem sie sich betitigt in Bezug
auf das, was unmittelbar auf die Ehre Gottes hingeordnet ist 2 So
wird die Religion von den gottlichen Tugenden beherrscht ; sie kann
ihrerseits aber die moralischen Tugenden beherrschen, indem sie deren
Akte auf die Gottesverehrung hinordnet. Diese heilen dann actus
religionis imperati, die ausschlieBlich der Religion angehdrigen actus
religionis eliciti. Zu diesen zdhlen nicht bloB3 die rein inneren Akte,
wie die bereitwillige Hingabe des Willens, die devotio, oder die Erhebung
des Geistes, die oratio, sondern auch die duBeren, wie sacrificare,
adorare, Handlungen also, bei denen das Innere sichtbar wird, wie
durch die Kniebeugung bei der Anbetung, durch die duBere Gabe
beim Opfer 3.

Die Religion stellt die Ordnung her in Bezug auf Gott?® Der
Mensch, der Gott in seiner GroBe und Wiirde und sich selbst in der
volligen Abhidngigkeit von Gott erkennt, gibt in der Religion Gott die
ihm gebiihrende Ehre. Auf dieses Gut ist die Religion hingerichtet.
Aus der Ehrfurcht vor der unvergleichlichen géttlichen GroBe geht bei
der Religion jeder Akt hervor ¢: das ist das formale quo desselben.
Aus dieser Ehrfurcht heraus ehrt der Mensch Gott und unterwirft sich
ihm : das ist das formale quod eines jeden religiosen Aktes. Verehrung
Gottes und Dienst Gottes sind ein und derselbe Akt. « Auf dieses
Doppelte beziehen sich alle der Religion zugeteilten Akte, weil durch
alle der Mensch feierlich die Erhabenheit Gottes und die eigene Unter-
werfung unter Gott bezeugt. » 8

« Die Verehrung und Ehre erweisen wir Gott nicht seinetwegen,
da er aus sich der Herrlichkeit voll ist, der nichts vom Geschépf hinzu
gefiigt werden kann. Wir tun es unsertwegen, weil dadurch, daB8 wir
Gott verehren und ehren, unser Geist sich ihm unterwirft. Darin aber
besteht seine Vervollkommnung. ... Der menschliche Geist bedarf nun,
um sich mit Gott zu verbinden, der Fithrung durch das Sinnenfillige.
... Darum ist es auch im religiésen Kultus nétig, mancherlei Kérper-
liches zu gebrauchen, damit durch dieses wie durch eine Art von
Zeichen der Geist des Menschen zu geistigen Akten angeregt werde,

1 S. Th. II-II 81, 5. 2 S. Th. II-II 81, 6.
3 S. Th. II-II 81, 1. ¢ S Th. II-II 81, 4 u. 81, 3.
5 S, Th. II-IT 81, 3.



8 Das heilige MeBopfer

durch die er sich mit Gott verbindet. Und so hat die Religion un-
streitig die inneren Akte als die hauptsichlichen und an sich zur Religion
gehorenden, die duBeren Akte dagegen als an zweiter Stelle stehend
und auf die inneren hingeordnet.» «Das AuBere wird vor Gott ange-
wandt, nicht als ob er desselben bediirfte, ... sondern es wird vor Gott
angewandt als eine Art von Zeichen der inneren und geistigen Werke,
die Gott an sich annimmt. »?

Thomas zahlt als religiose Akte eine ganze Reihe, in sich nach
Gattung und Art véllig verschiedener Dinge oder Handlungen, auf 2.
Aber alle diese nehmen, insofern sie aus Ehrfurcht vor Gott geschehen,
um ihn zu verherrlichen und ihm zu dienen, eine und dieselbe Art des
religiosen Aktes an. Das Einzelne, die materia individualis, wie die
Philosophie sich ausdriickt, wird durch ein und dasselbe Formalelement,
durch die Ehrfurcht vor Gott, in der es geschieht, um Gott zu verherr-
lichen und ihm zu dienen, als religiser Akt verwirklicht.

2. Unter die verschiedenen Akte der Religion reiht Thomas auch
das Opfer ein 3. « Die Seele gibt sich Gott zum Opfer als dem Prinzip
ihrer Erschaffung und als dem Ziel ihrer Beseligung. »* Was Thomas
allgemein von den Akten der Religion sagt, das wiedernolt er vom
Opfer : « Zweifach ist das Opfer. ... Bei den Opfern ist das Erste und
das Hauptsichliche das innere Opfer ; zu diesem sind alle verpflichtet ;
denn alle sind verpflichtet, Gott einen willfahrigen Geist darzubringen.
Das andere dagegen ist das duBere Opfer ; dieses wird in ein doppeltes
eingeteilt : denn wahrhaft Opfer ist, was deshalb allein lobenswert ist,
weil Gott etwas dargebracht wird zur Bezeugung der Unterwerfung
unter ihn ; und dazu sind in anderer Weise die verpflichtet, die unter
dem neuen oder alten Gesetze stehen ; anders die, die nicht unter dem
Gesetze stehen. ... Anders aber ist ein duBeres Opfer gegeben, wenn
die auBeren Akte anderer Tugenden zur Verehrung Gottes geschehen. » 5

1§, Th., II-IT 81, 7. 2 S. Th. ITI-IT 82-91.
3 S, Th. II-IT 85. 4 S. Th. II-IT 85, 2.
5 S, Th. II-II 85, 4: «Duplex est sacrificium. ... Quorum primum et

principale est sacrificium interius, ad quod omnes tenentur ; omnes enim tenentur
Deo devotam mentem offerre. Aliud autem est sacrificium exterius, quod in duo
dividitur : nam quoddam est quod ex hoc solum laudem habet quod Deo aliquid
offertur in protestationem divinae subiectionis ; et ad hoc aliter tenentur illi qui
sunt sub lege nova vel veteri; aliter qui non sunt sub lege. ... Aliud vero est
exterius sacrificium, quando actus exteriores aliarum virtutum in divinam reve-
rentiam assumuntur ; quorum quidam cadunt sub praecepto, ad quos omnes
tenentur ; quidam vero sunt supererogationis, ad quos non omnes tenentur. »



im Lichte der Grundsitze des hl. Thomas {iber das Opfer 9

Hiermit ist von Thomas grundsitzlich die Bedeutung und Rang-
ordnung des Innern und des AuBeren beim Opfer festgelegt, die niemals
iibersehen oder gestért werden darf. Ganz grundsitzlich spricht sich
Thomas iiber diesen Punkt auch in der philosophischen Summe aus :
« Weil es dem Menschen naturentsprechend ist, daB3 er durch die Sinne
zur Erkenntnis kommt, und es sehr schwer ist, iiber das Sinnenfillige
sich zu erheben, ist von Gott fiir den Menschen Vorsorge getroffen, daf3
auch in sinnenfilligen Dingen ihm das Géttliche ins Gedachtnis zuriick-
gerufen werde, da ja sein Geist nicht fahig ist, das Gottliche in sich
selbst zu schauen. Und deshalb sind sinnenfillige Opfer angeordnet ;
nicht deshalb, als ob Gott derselben bediirfte, sondern damit dem
Menschen dargestellt werde, daB er sich selbst und all das Seinige
gerade auf ihn als sein Ziel und als auf den Schopfer und Lenker und
Herrn des Weltalls beziehen muB}. »* Nochmals fiihrt der heilige Lehrer
aus : « Das duBere Opfer ist die Darstellung des inneren wahren Opfers,
gemil dem der menschliche Geist sich selbst Gott darbringt. Es bringt
aber unser Geist Gott sich dar, versteht sich, als dem Prinzip seiner
Erschaffung, als dem Urheber seines Tuns und als dem Ziel seiner
Seligkeit. » 2 '

3. Das bisher Gesagte gibt — fast ganz nach dessen eigenen
Worten — den klaren Standpunkt des hl. Thomas wieder. Wie stellt
sich die nachtridentinische Opferauffassung dazu ? Das sehen wir zu-
erst : Das rein innere Opfer wird als blo uneigentliches Opfer bezeichnet.
Thomas dagegen lehrt : « Das was Gott in einer Art von innerem Opfer
dargebracht wird per devotionem (= bereitwillige Hingabe des Willens
zum Dienste Gottes?) et orationem (= Bewegung des Intellekts auf
Gott hin 4) und andere derartige innere Akte », « das ist principale sacri-
ficium » 3, ist die Hauptsache beim Opfer, ist wesentlich Opfer. Auch
dort, wo Thomas unter den dulleren Akten der Religion vom sacrificium,
vom Opfer, handelt, unterscheidet er ein doppeltes sacrificium und

1'S.¢.G. 3, 119: «... Et propter hoc instituta sunt sensibilia sacrificia,
quae homo Deo offert, non propter hoc quod Deus eis indigeat, sed ut repraesentetur
homini quod seipsum et omnia sua debet referre in ipsum sicut in finem et
sicut in Creatorem et Gubernatorem et Dominum universorum. »

2 S.c.G. 3,120 : « Exterius autem sacrificium repraesentativum est interioris
veri sacrificii, secundum quod mens humana seipsam Deo offert. Offert autem
se mens nostra Deo, quasi suae creationis principio, quasi suae operationis
auctori, quasi suae beatitudinis fini. » Uber die Griinde des alttestamentlichen
Zeremonialgesetzes siehe S. Th. I-IT 102, 3.

8 8. Th. II-II 82, 1.

¢ S. Th. II-II 83, 3 ad 1. 5 S. Th. II-IT 85, 3 ad 2.



10 Das heilige MeBopfer

bezeichnet als das Erste und Hauptsichliche, als sacrificium primum
et principale das innere Opfer. Das AuBere am Opfer ist ihm durchaus
nicht etwas selbstindig fiir sich Seiendes.

Wenn die Theologen Thomas treu bleiben wollen, dann miissen
auch sie beim Opferbegriff das primum et principale als solches heraus-
stellen und ebenso das an zweiter Stelle Stehende, das secundarium, als
solches und in seinem Hingeordnetsein auf das Principale. Dann kann
aber nicht das Secundarium allein oder die sichtbare Gabe als Opfer
definiert und das Primarium ganz stillschweigend in der Definition
iibergangen werden. Man darf auch nicht sagen, die nachtridentinische
Opferspekulation sei durch die Betrachtung des alttestamentlichen
Opferwesens iiber Thomas hinaus tiefer in das Opfer eingedrungen.
Abweichen von Thomas nach dieser Richtung ist Abweichen von der
Offenbarung. Die erste Erwdhnung von Opfern in der Heiligen Schrift
geschieht nicht ohne Hinweis auf das gute und bose Werk der
Opfernden, also auf das Innere!. Die genaue Regelung des AuBeren
bei den alttestamentlichen Opfern dringte die Bedeutung des Inneren
nicht zuriick ; es soll vielmehr dadurch die Ehrfurcht vor der géttlichen
GroBe geweckt werden, die beim Opfernden da sein muBl. Denken wir
an den lauten Protest Gottes gegen das AuBerliche, wenn das Innere
beim Opfer fehlt. Das alttestamentliche Zeremonialgesetz wollte das
Opfer in seiner duBleren Form regeln, keineswegs Begriffsbestimmung
des Opfers geben, wie es die Theologie tut ; es wollte mit diesen Be-
stimmungen nicht iiber das Wesen des Opfers belehren, wie es in den
Katechismen geschieht. Da die duBere Gabe beim Opfer das Secundire
ist, darf man nicht sagen : Opfern heit : Gott eine Gabe darbringen,
sondern es muf3 die innere Hingabe an Gott als das primum et princi-
pale und das AuBere als das an zweiter Stelle Stehende und als hin-
geordnet auf das Innere in der Begriffsbestimmung und in jeder Be-
lehrung iiber das Opfer klar herausgestellt sein. Auch die rein innere
Hingabe ist mit Thomas als wahres und eigentliches Opfer zu bezeichnen,
nicht als uneigentliches, dhnlich wie rein inneres Gebet wahres Gebet
heiBt und ist und nicht bloB uneigentliches.

4. Die Einreihung des Opfers unter die Akte der Religion durch
Thomas wird von niemand als falsch bestritten. Die nachtridentinische
Opferspekulation hat aber nicht immer die daraus sich ergebenden
Folgerungen gezogen. Klein ? weist mit Recht auf den logischen Wider-

1 Gen. 4, 3-8; vgl. Hebr. 11, 4.
2 Antonianum 13 (1938) 6 f. und Theol.-prakt. Quartalschrift 91 (1938) 431 f.



im Lichte der Grundsitze des hl. Thomas iiber das Opfer 11

spruch hin, dessen Theologen sich schuldig machen, wenn sie das Opfer
mit Thomas als religiosen Akt annehmen, also fiir dasselbe das gleiche
Formalelement wie fiir die sonstigen religiosen oder gottesdienstlichen
Handlungen festhalten, aber gleichzeitig es von diesen wieder unter-
scheiden, indem sie als ihm eigentiimlich die Aufgabe zuschreiben, die
Menschen wieder in heilige Gemeinschaft mit Gott zu versetzen und
diese Aufgabe in einer Weise ihm zuschreiben, wie sie den anderen
gottesdienstlichen Akten nicht oder nicht in diesem Grade zukomme.

Eine Anzahl Theologen weist unter weiter Zustimmung anderer
auller dem latreutischen Ziel der Gottesverehrung als ebenso wesent-
lich noch ein zweites dem Opfer zu, nimlich die Heiligung des Menschen.
Indes ist das objektiv mit einem Akt gegebene Ziel zu bestimmen einzig
nach seinem Formalelement. Beim Opfer also wie bei jedem sonstigen
religiésen Akt ist es gelegen in der Verherrlichung und im Dienst Gottes,
die aus der Ehrfurcht vor der GréBe Gottes hervorgehen. Thomas sagt :
« Auf dieses Doppelte (= Verehrung und Dienst Gottes) beziehen sich
alle Akte, die der Religion zugeteilt werden, weil durch alle der Mensch
feierlich die Erhabenheit Gottes bezeugt und seine Unterwerfung unter
Gott. » ! Damit hat Thomas die Annahme ausgeschlossen, die Heiligung
des Menschen sei dem Opfer ebenso wesensgemill wie das latreutische
Ziel. Das objektive Ziel des Opfers (finis operis) bleibt ausschlieBlich
die Gottverherrlichung ; jedes Opfer ist notwendig Lobopfer. Der
Mensch kann selbstverstindlich mit diesem objektiven Ziel subjektiv
noch andere Ziele verfolgen ; er kann opfern, um zu danken, zu siihnen,
zu bitten. Gott hat solche Opfer ausdriicklich vom Menschen verlangt
und den Darbringungsritus im Alten Bund bis ins einzelne geregelt.
Christus hat sein Kreuzopfer aus Gehorsam gegen den Vater zu unserer
Erlésung dargebracht. In der Kirche wird das Kreuzopfer Christi
gleichfalls auch als Sithnopfer gefeiert, wie das Tridentinum feierlich
verkiindet. Aber alle diese Zwecke sind fines operantis, gehéren nicht
zum Wesen des Opfers.

Auch als unmittelbare Wirkung des Opfers kann man die Heiligung
des Menschen nicht bezeichnen. Thomas schaut viel klarer als die
neuere theologische Opferspekulation : « Beim Gebrauch der Sakramente
kann man zweierlei ins Auge fassen : nimlich die Verherrlichung Gottes

1'S. Th. II-II 81, 3 ad 2 : « Ad haec duo (= cultus und servitus Dei) pertinent
omnes actus qui religioni attribuuntur, quia per omnes homo protestatur divinam
excellentiam et subiectionem sui ad Deum. »



12 Das heilige MeBopfer

und die Heiligung des Menschen. Das erste davon bezieht sich auf den
Menschen im Hinblick auf Gott ; das zweite dagegen umgekehrt bezieht
sich auf Gott im Hinblick auf den Menschen. ... Die Heiligung des
Menschen liegt in der Macht des heiligenden Gottes.»? Die Heiligung
des Menschen als Tat des heiligenden Gottes ist, wie nicht unmittelbar
Ziel, auch nicht unmittelbar Wirkung des Opfers. In den Sakramenten
heiligt Gott mittels des von Christus festgesetzten wirksamen Zeichens.
Das Opfer als geschopflicher Akt kann nur mittelbar zu unserer Heili-
gung beitragen ; aber das tut nicht das Opfer allein, das tut auch jeder
andere religiose Akt und zwar ir dem Grade, als er von den géttlichen
Tugenden beherrscht ist, vor allem durch den von Gott eingegossenen
Akt der Caritas, der Mutter und Wurzel aller Tugenden, insofern sie
die Form aller andern ist 2.

Wie bei Bestimmung des Opfers und Opferziels sowie der Wirkungen
nach dem Gesagten jedes Zuviel auszuschlieBen ist, so auch die Ein-
schrinkung, die beim Opfer nicht wie bei den religiésen Akten die Ver-
herrlichung und den Dienst Gottes ganz allgemein als Ziel bezeichnet,
sondern bloB die Anerkennung Gottes als des Herrn tiber Leben und
Tod. Man wird mit Kramp ? sagen konnen, es geschah dies, um fiir
die von den Theologen zum Opfer geforderte Zerstérung der Gabe einen
Symbolismus zu haben. Diese Einengung des Ziels 148t sich nicht recht-
fertigen. Thomas betont zwar sehr die géttliche Majestit ; aus Ehr-
furcht vor ihr beugt sich der Mensch im Dienst Gottes und verherrlicht
so Gott. Aber die excellentia divina ist fiir Thomas zugleich Ziel unserer
Seligkeit. « Unter gottlicher Majestit versteht man jegliche Erhaben-
heit Gottes ; zu dieser gehort, da3 wir in ihm, als in dem héchsten Gut,
unsere Beseligung finden.»* Die Verehrung Gottes auch beim Opfer
ist nicht auf eine Vollkommenheit beschrinkt. Mit Recht ist diese Ein-
schrinkung in unseren heutigen Einheitskatechismus nicht mehr auf-
genommen.

1 g, Th. III 60, 5: « In usu sacramentorum duo possunt considerari, scilicet
cultus divinus et sanctificatio hominis; quorum primum pertinet ad hominem
per comparationem ad Deum ; secundum autem e converso pertinet ad Deum
per comparationem ad hominem. ... sanctificatio hominis est in potestate Dei
sanctificantis. »

2 § Th. I-II 62,4 und II-IT 23, 7 u. 8. Vgl. zum Ganzen : Antonianum
13 (1938) 9-18 und Theol.-prakt. Quartalschrift 91 (1938) 432-439.

3 Jos. Kramp S.J., Die Opferanschauungen der rémischen MeBliturgie,
Regensburg 2 1924, 197 f.

4 S. Th. II-II 84, 1 ad 2 : « Sub maiestate divina intelligitur omnis Dei excel-
lentia ; ad quam pertinet quod in ipso, sicut in summo bono, beatificamur. »



im Lichte der Grundsétze des hl. Thomas iiber das Opfer 13

5. Das Opfer ist actus religionis. Thomas bestimmt das noch niher :
Es ist actus religionis elicitus ; das gilt auch vom duBleren Opfer. Ganz
klar hat der Aquinate damit, wie wir sehen, das wirkliche, eigentliche
Opfer vom uneigentlichen, vom actus religionis imperatus, geschieden.
Beim actus religionis elicitus dient alles ausschlieBlich und unmittelbar
der Verherrlichung Gottes. Bei einem actus religionis imperatus betitigt
sich die Religion nur mittels einer anderen Tugend, z. B. bei einer Gabe
fiir die Feier des Gottesdienstes, gegeben aus Ehrfurcht vor Gott. Bei
diesen actus imperati bleibt die Sache integra. Das sagt Thomas, ob-
wohl er weiBl, daB bei einer Weihrauch- oder Kerzenspende fiir den
christlichen Gottesdienst Weihrauch und Kerzen verbrannt werden.
Er meint eben die materielle Seite der gegebenen Sache. Diese bleibt
bei diesen uneigentlichen Opfern oder Weihegeschenken (oblationes)
unberiihrt, unversehrt ; diese Dinge werden gegeben, damit sie ihren
materiellen Zweck erfiillen, wenngleich aus religicsem Beweggrund.
Beim wirklichen Opfer, beim Sacrificium im eigentlichen Sinn, ist es
anders. Da wird die Sache Gott dargeboten, « um als etwas Heiliges,
das daraus werden soll, verwendet, aufgebraucht zu werden » («quasi in
aliquod sacrum, quod inde fieri debeat, consumendum ») 1. Die Sache
dient da ausschlieBlich dem Opferzweck ; sie ist unmittelbares Zeichen
des Innern ; unmittelbares Zeichen, da} mit dieser Gott dargebrachten
Sache der Mensch sich Gott hingibt. So war es beim Weihrauchopfer
im Alten Bund. AuBerlich wurde dort der Weihrauch am Altar verbrannt
wie heute beim christlichen Gottesdienst. Damals wurde er als Opfer
heilige Sache ; heute bleibt er res integra, weil er eben nicht als eigent-
liches Opfer verwendet wird, sondern bloB seinen materiellen Zweck beim
Gottesdienst erfiillen soll. Der Unterschied kommt also nach Thomas
nicht her vom dufleren Tun, sondern vom Geist, der sich betitigt.

Die duBeren Gaben haben beim Opfer nach Thomas gar keine selb-
stindige Bedeutung ; sie sind, weil «es dem Menschen entspricht,
sinnenfillige Zeichen zu gebrauchen, um etwas auszudriicken », wenn
der Mensch Gott sie opfert, «zum Zeichen der geschuldeten Unter-
werfung und Verehrung»: «in signum debitae subiectionis et honoris»?;
sie dienen « zum feierlichen Ausdruck der Unterwerfung unter Gott »:
«in protestationem divinae subiectionis » 3. Sie sind das unmittelbare
Zeichen des geistigen Aktes. Als Darstellung des Inneren und Geistigen

1 S, Th. II-II 86, 1. 2 8. Th. II-II 85, 1.
8 S. Th. II-IT 85, & vgl. S. Ph. 3, 120.



14 Das heilige MeBopfer

gewollt, nimmt das AuBere in gewissem Sinn, moralisch, geistige Form
an. Es wird, wie der Gott sich opfernde Mensch, etwas Gott Geweihtes,
etwas objektiv Heiliges !. Inneres und AuBeres zusammen als unum
bilden das Opfer und werden so wahrhaft Gott dargebracht.

Wie innig Thomas diese Verbindung beim Opfer denkt, sieht man
aus dem Hinweis, den er mit Augustins Worten auf das duBere oder
miindliche Gebet macht : « Dem einen Gott miissen wir wie die inneren,
so auch die duBeren Opfer darbringen, so wie wir auch ‘betend und
lobend zu dem die unsere Herzensangelegenheiten ausdriickende Stimme
richten, dem wir die Angelegenheiten im- Herzen, die wir ausdriicken,
darbringen’ : ‘orantes atque laudantes ad eum dirigimus significantes
voces, cui res ipsas in corde, quas significamus, offerimus’. » 2

Beim Gebet fillt es niemand ein, die AuBBere Formel in sich als Gebet
aufzufassen, wenn auch die Leute sagen : Das ist ein schénes, ein krif-
tiges Gebet. Alle wissen dabei, daB nicht das @uBere Wort, sondern
die Erhebung des Geistes Gebet ist. Beim Opfer wird das AuBere in
sich von der nachtridentinischen Theologie und Volksbelehrung in
weitem Umfang Opfer genannt. Da ist, ganz im Unterschied zum Gebet,
das AuBere vom Innern getrennt, es ist verselbstindigt.

6. Geopfert wird nach dieser Auffassung die dullere Gabe. Diese
ist etwas Materielles. Gott, dem reinen Geist und absolutem Eigentiimer
von allem, kann Materielles nicht dargeboten werden ; er besitzt es schon.
Hingegeben an Gott im eigentlichen Sinn kann nur der geistige freie
Wille des Menschen werden. « Gleichsam » von unserem Eigentum
konnen wir Gott Gaben darbringen, sagt deshalb Bartmann. Das Opfer
wird Symbolhandlung 3. Die Gabe wird Huldigungszeichen zur Ehre
Gottes. Dazu kommt vielfach noch ein weiterer Gedanke : Die Gabe
tritt an Stelle des Opfernden und wird fiir den Opfernden dargebracht.
Vom Standpunkt der Destruktionstheorie aus sagt man darum : Durch
die bei dér Darbringung vollzogene Vernichtung der Sache driickt der
Mensch aus, er miisse selber vom Herrn iiber Leben und Tod an Stelle
der Gabe vernichtet werden.

! EyciNE MASURE, Le Sacrifice du Chef, Paris (Beauchesne), 2 1922, 90 :
« La victime n’est pas seulement une partie de moi-méme ou de mes biens ; elle
ne se contente pas de me remplacer ; son rdle n’est pas de se substituer & moi.
Mais, chose bien plus grave, elle me représente au sens le plus absolu du mot,
elle porte en elle ma religion, elle vaut ce que vaut celle-ci, en attendant de valoir
bientét ce que vaut pour moi la miséricorde de Dieu. »

2 S, Th. II-II 85, 2. Aug. De civ. Dei 10, 19.

¥ Krawmp, Opferanschauungen, 17 f.



im Lichte der Grundsitze des hl. Thomas iiber das Opfer 15

Geopfert wird also nach dieser Opfertheorie ein Doppeltes : Das
Innere, Geistige ; denn dieses darf nicht fehlen ; dieses wird unmittelbar
dargebracht. Geopfert wird auch das AuBere, freilich nur uneigentlich,
nur mittelbar. Auf Befehl der Religion gibt der Mensch das AuBere
hin, aus seinem Eigentum weg, als Symbol seiner Huldigung oder als
Sache, die seine Stelle vertritt. Diese duBlere Darbringung ist actus
religionis imperatus oder uneigentliches Opfer. Als actus elicitus reli-
gionis ist dagegen das Opfer Hingabe des Menschen an Gott, durch
das AuBere unmittelbar ausgedriickt, sodaB das AuBere gar keine selb-
stindige Bedeutung mehr hat, sondern mit dem Geistigen als dessen
Zeichen Gott wahrhaft als eine Gabe dargebracht werden kann.

7. Mit der Selbstindigmachung der &duBeren Sache oder Los-
trennung von der geistigen Hingabe in der neueren Theologie wurde
auch das das Wesen des Opfers begriindende Formalement in etwas
AuBeres verlegt. Man legte es in die duBere rituelle Handlung und fand
es in einer physischen oder moralischen Zerstérung oder Verdnderung
der duBeren Gabe. Als Kronzeuge dient Thomas, der den Wesens-
unterschied zwischen wirklichem Opfer und blo8er Oblation (= Opfer
im uneigentlichen Sinn), wie wir sahen, dahin bestimmt, daBl er sagt,
bei der Oblation bleibe die Sache integra, beim wirklichen Opfer werde
sie zum gottlichen Kult dargeboten «quasi in aliquod sacrum, quod
inde fieri debeat, consumendum »!. Indem man das an sich mehr-
deutige Wort consumere mit « vernichten » {ibersetzte, war mit Thomas
der neue Standpunkt und zugleich die Destruktionstheorie bewiesen.
Wir gaben oben (Nr. 5) den Gedanken des hl. Thomas wieder nach
dem Zusammenhang ; da hat das Wort ganz anderen Sinn.

Ebenso ist es, wenn Thomas sagt, « vom Opfer spreche man im
eigentlichen Sinn, wenn betreffs der Gott dargebrachten Gaben etwas
geschehe » : «sacrificia proprie dicuntur, quando circa res Deo oblatas
aliquid fit », von Oblationen, « wenn damit nichts geschehe » 2. Hier soll
Thomas das agere circa res oblatas als das das Opfer wesentlich Begriin-
dende ausgesprochen haben. So scheint die in der weitverbreiteten
nachtridentinischen Opferbestimmung wie ein Axiom vertretene These,
das Opfer sei Darbringung einer Sache unter Vornahme einer Ver-
anderung (Konsekration) oder Zerstérung derselben, durch Thomas und
damit durch die Tradition begriindet zu sein.

? S. Th. II-II 86, 1.
¢ S. Th. II-IT 85, 3 ad 3.



16 Das heilige MeBopfer

Wir miissen uns aber zum richtigen Verstindnis dessen, was der
Aquinate sagen will, seine Gesamtauffassung iiber das AuBere beim
Opfer und dessen Darbringung vergegenwirtigen : « Die Darbringung
des Opfers geschieht, um etwas zu bezeichnen. Es bezeichnet aber das
Opfer, das duBerlich dargebracht wird, das innere, geistige Opfer, in
dem die Seele sich selbst Gott darbringt. » 1 Das, was zum Bezeichnen
dient, kann nicht die das Wesen bildende Form sein. Diese liegt im
Innern, in der Hingabe an Gott zu dessen Verehrung und Dienst aus
Ehrfurcht vor seiner Gréfe. Durch dieses innere Formalelement wird
das Opfer als religiéser Akt verwirklicht und zwar ausschlieBlich. In
dem materiellen Gegenstand und in dem Darbringungsritus desselben
die artbildende Eigentiimlichkeit des Opfers zu sehen oder dahin es zu
verlegen, kam keinem Scholastiker in den Sinn, auch Thomas nicht.

Wer das beachtet, sieht, daB Thomas die verschiedenen von ihm
erwihnten Handlungen : Toten, Schlachten der Opfertiere : occidere,
comburere animalia (beim alttestamentlichen Opfer) und Brechen,
GenieBen, Segnen = Konsekrieren des Brotes: frangere, comedere,
benedicere panem (beim eucharistischen Opfer) nicht verstehen kann
als Ursachen, durch die das Opfer zustandekommt, als causae consti-
tuendi sacrificium, sondern bloB als causae cognoscendi. Durch diese
Handlungen wird die duBerlich dargebrachte Sache als Opfer erkennbar.
So legt Klein m. E. mit Recht den von der nachtridentinischen Theo-
logie fiir sich verwerteten Text des englischen Lehrers aus 2. Auf dessen
Abhandlungen sei zur niheren Begriindung ausdriicklich verwiesen.,

Der gegebene Uberblick diirfte zeigen, daB die nachtridentinische
Opferauffassung sich nicht auf Thomas berufen kann, daf es vielmehr
berechtigt ist, im Gegensatz zu ihr mit Klein zu sagen: « Das duflere
Opfer ist ein Akt der Religion, durch den der M ensch aus Ehrfurcht vor
Gott 1n einem duferen Zeichen (Symbol) sich selber ganz Gott zum Dienste
darbringt. » |

1 §. Th. II-II 85, 2: « Oblatio sacrificii fit ad aliquid significandum. Signi-
ficat autem sacrificium quod offertur exterius interius spirituale sacrificium, quo
anima se ipsam offert Deo.»

2 § Th. II-II 85, 3 ad 3: «Dicendum, quod sacrificia proprie dicuntur,
quando circa res Deo oblatas aliquid fit: sicut quod animalia occidebantur et
comburebantur, quod panis frangitur, et comeditur, et benedicitur. Et hoc ipsum
nomen sonat : nam sacrificium dicitur ex hoc quod homo facit aliquid sacrum. —
Oblatio autem directe dicitur, cum Deo aliquid offertur, etiamsi nihil circa ipsum
fiat ; sicut dicuntur offerri denarii vel panes in altari, circa quos nihil fit. Unde
omne sacrificium est oblatio, sed non convertitur. » Dazu : Antonianum 12 (1937)
111-124 und Theol.-prakt. Quartalschrift 91 (1938) 444-453.



im Lichte der Grundsitze des hl. Thomas iiber das Opfer 17

II

1. Durch die Grundsidtze des hl. Thomas fillt helles Licht auf das
Opfer der heiligen Messe. Diese ist die Darbringung des Kreuzopfers
Christi durch die Kirche. Nur am Opfer Christi verstehen wir deshalb
das MeBopfer. Die heilige Menschheit des Herrn ist zufolge der person-
lichen Einigung mit der zweiten géttlichen Person vom ersten Augen-
blick ihres Daseins an substanziell.geheiligt, dazu zugleich erfiillt mit
der héchsten Fiille der geschaffenen heiligmachenden Gnade und aller
Tugenden, die ihr als Menschheit des Sohnes Gottes zukommen kénnen.
Vom ersten Augenblick an schaute die Seele Jesu unmittelbar und aufs
vollkommenste das gottliche Wesen. So erkannte sie in einem fiir kein
sonstiges Geschépf erreichbarem Grade die unendliche GréBe und
Majestit Gottes und umgekehrt auch die absolute Abhingigkeit jedes
geschaffenen Wesens von Gott. Deshalb war die heiligste Menschheit
Christi von allem Anfang an erfiillt mit der héchsten Ehrfurcht vor
dieser gottlichen Majestdt und gab sich restlos zu ihrer Verehrung und
ihrem Dienste hin. Damit ist bei Christus aufs vollkommenste das
Formale eines jeden Opfers gegeben. Jesus vollzog seine Hingabe zu-
gleich mit dem héchsten Grad der Liebe. Dadurch ist das ganze Leben
des Herrn das erhabenste und vollkommenste Opfer, das von Anfang
an einer Vervollkommnung nicht mehr fihig war. Es war Opfer im
eigentlichen Sinn, wenngleich rein innerlich. Der Apostel 1aBt uns
dieses Werk der hochsten Verherrlichung Gottes schauen, wenn er von
Christus schreibt : Ingrediens mundum dicit : « Hostiam et oblationem
noluisti : corpus autem aptasti mihi. Holocaumata pro peccato non
tibi placuerunt. Tunc dixi: Ece venio : in capite libri scriptum est de
me : Ut faciam, Deus, voluntatem tuam.»! So vollkommen ist das
Opfer Christi, daB er nichts anderes als den Willen des Vaters erfiillen
und auch seinen Leib als duBere Opfergabe aus Gehorsam hingeben will.
Diese Opferhingabe ist bei Christus eine ununterbrochene. Christus lebt
aus ihr: « Cibus meus est, ut faciam voluntatem eius, qui misit me,
ut perficiam opus eius. » 2 Durch dieses fortwidhrende Opfer ist er Gegen-
stand des Wohlgefallens bei seinem Vater : « Propterea me diligit Pater :
quia ego pono animam meam, ut iterum sumam eam. Nemo tollit eam
a me : sed ego pono eam a meipso, et potestatem habeo ponendi eam :
et potestatem habeo iterum sumendi eam. Hoc mandatum accepi a

1 Hebr. 10, 5-7. 2 Joh. &, 34.

{Ev]

Diwyus Thomas



18 Das heilige MeBopfer

Patre meo.»1 Christus als Mensch, vom ersten Augenblick an durch
die hypostatische Union fiir ewig zum Hohenpriester gesalbt, bringt
sein Opfer der Majestit Gottes dar zur Erlésung der Menschen, deren
Bruder er durch seine Geburt aus der reinsten Jungfrau geworden. Fiir
alle gibt er sich hin, fiir alle stirbt er am Kreuz. Mit seinem kostbaren
Blut hat er am Kreuz seine Kirche als seinen Leib erkauft. Alle, die
durch seine Erlésungsgnade Glieder seines Leibes werden, sind mit ihm
als Haupt aufs allerinnigste verbunden. Als « groBBe Segenstat, die nie-
mals geniigend im Lobpreis verherrlicht werden kann » : als « magnum
beneficium, satis numquam elatum laudibus » miissen wir diese « unsere
ganz enge Verbindung mit einem so erhabenen Haupt »: « arctissima
coniunctio nostra cum tam excelso Capite» nach dem Eingang des
pipstlichen Rundschreibens « Mystici Corporis Christi » vom 29. Juni
1943 preisen 2.

Was nur immer an Gnade und Heiligkeit vom Erlésungsopfer Christi
in diesen seinen Leib, in die Kirche, einstromt, und was dadurch von
den einzelnen Gliedern derselben zu allen Zeiten und an allen Orten
an Tugend und gottgefilligen Werken vollbracht wird, das alles sah
die heiligste Seele Christi, alles Wirkliche und Tatsichliche im Logos
schauend, und so nahm Christus als Hoherpriester der Seinen in die
Hingabe seiner eigenen Menschheit zugleich auch seinen mystischen
Leib und die einzelnen Glieder desselben mit all ihrem Opfergeist und
ihrer Opferliebe auf und brachte sich und sie als die eine, heilige, unbe-
fleckte Opfergabe der Majestit Gottes dar.

2. Dieser stindige, innere Opferakt der heiligsten Menschheit
Christi in den Tagen seines Erdenlebens wurde #duBeres, sichtbares
Opfer, sacrificium externum, bei seinem Tod am Kreuz. Da wurde
sein hingegebener Leib und sein vergossenes Blut das unmittelbare
Zeichen seiner inneren, unendlich vollkommenen Hingabe an den Vater.
« Sed ut cognoscat mundus quia diligo Patrem, et sicut mandatum dedit
mihi Pater, sic facio. Surgite, eamus hinc. »® Und der Heiland geht
vom Abendmahlssaal zum Vollzug des Kreuzopfers. Am Kreuz hat das
Opfer Christi, durch das wir erl6st sind, nicht erst begonnen ; mit dem
Opfer am Kreuz ist nach dem RatschluB Gottes die Erlésung der Welt
vollendet und der Welt kundgetan worden. Der heiligste Leib und das
heiligste Blut Christi als die d&uBeren Gaben des Kreuzesopfers bekamen

1 Joh. 10, 17 1.
2 A. A. Sedis 35 (1943) 193 cf. 232.
3 Joh. 14, 31.



im Lichte der Grundsitze des hl. Thomas iiber das Opfer 19

nicht erst, wie es bei jeder sonstigen duBeren Opfergabe der Fall ist,
die Heiligung durch diese Darbringung an Gott ; sie hatten sie schon
in héchster Fiille vom ersten Seinsbeginn an durch die Person des Logos.
Trotzdem hat Thomas recht, wenn er ausfiihrt : « Man muB sagen, daf
die Heiligkeit der Menschheit Christi, die von Anfang an gegeben war,
nicht hindert, daB eben diese menschliche Natur, als sie im Leiden Gott
dargebracht wurde, auf neue Art geheiligt wurde, namlich als Opfer-
gabe, die jetzt tatsdchlich dargeboten wurde : sie empfing nimlich jetzt
die tatsichliche Heiligung der Opfergabe aus der schon vorher vor-
handenen Liebe und aus der sie unbedingt heiligenden Unionsgnade. »*
Wie uns durch das Opfer Christi am Kreuz das Heil, so sollte der
heiligsten Menschheit des Herrn dafiir, daB sie sich aus Gehorsam frei-
willig in den Kreuzestod hingab, die ewige Herrlichkeit zur Rechten
des Vaters zuteil werden 2.

Und wie in das innere Opfer Christi von Anfang an das seiner von
ihm am Kreuz erkauften Kirche aufgenommen war, so war es auch
bei der blutigen Darbringung am Altar des Kreuzes. Der im Tod hin-
gegebene Leib und das vergossene Blut sind deshalb, wie Zeichen der
Hingabe Christi, so auch der Hingabe der Seinen durch Christus, ihr
Haupt. Ja, man muB noch ein weiteres sagen : Bei dem Kreuz stand
Maria, die Mutter Jesu. Sie war als die Gnadenvolle, als die weiseste
Jungfrau, vollkommener als sonst ein Geschépf in das Geheimnis und
Werk ihres Sohnes eingedrungen. Sie hat ihn fiir uns dahingegeben.
Sie hat damals in Johannes uns alle an Kindesstatt angenommen. Die
Mutter des Erlosers ist Mutter der Erlosten geworden. Sie hat gewuBt
um unsere wunderbare Verbindung mit ihm. Sie hat mit ihrem gott-
lichen Sohn auch uns geopfert. In Maria ist so beim Kreuzopfer die
Kirche mit ihren einzelnen Gliedern in gewissem Sinn sichtbar Mit-
opfernde geworden, sie war so auch damals schon nicht bloB Geopferte.

3. Das Opfer, das Christus blutig am Kreuz darbrachte, hat er
nach Lehre der Kirche beim letzten Abendmahl sichtbar in unblutiger
Weise dargebracht, als er Brot und Wein in seinen Leib und sein Blut
verwandelte 3. Die duBere Gabe beim Abendmahlsopfer ist die gleiche

1 S. Th. IIT 22, 2 ad 3: « Dicendum quod sanctitas humanitatis Christi
a principio non impedit, quin ipsamet humana natura, cum in passione oblata
est Deo, sanctificata novo modo fuerit, scilicet ut hostia actualiter tunc exhibita :
acquisivit enim actualem hostiae sanctificationem tunc ex antiqua caritate et
gratia unionis sanctificante eam absolute. »

2 Phil. 2, 8-10.

% Trid. sess. 22, De sacrificio Missae, cap. 1 (Denz. 938).



20 Das heilige MeBopfer

wie am Kreuze : der am Kreuz hingegebene Leib, das dort vergossene
Blut, verborgen freilich unter den eucharistischen Gestalten. Diese
auBere Gabe ist unmittelbares Zeichen fiir das primum et principale
des Kreuzopfers, namlich fiir die in unendlicher Liebe aus héchster Ehr-
furcht vor Gott vollzogene Hingabe Christi an Gott den Vater ; sie ist
das Zeichen fiir die gleiche Hingabe wie am Kreuz, ja wir werden sagen
diirfen und sagen miissen, sie ist es fiir ein und denselben Hingebungsakt,
mit dem Christus bei seinem Eintritt in die Welt und am Kreuze sich
hingab und uns ewige Erlosung gebracht hat. Die eucharistische Gabe
ist beim Abendmahl zugleich Zeichen des mit Christus geopferten Leibes
seiner Kirche.

4. Beim letzten Abendmahl hat Christus, wie das Tridentinum lehrt,
«um seiner geliebten Braut, der Kirche, ein sichtbares Opfer, wie die
Natur des Menschen es verlangt, zu hinterlassen, durch welches sein
blutiges, einmal am Kreuz darzubringendes Opfer vergegenwartigt, das
Andenken daran bis zum Ende der Welt bleibend und die heilsame
Kraft desselben zur Nachlassung unserer tdglich begangenen Siinden
zugewendet wiirde, indem er von sich erklirte, er sei aufgestellt als
Priester auf ewig nach der Ordnung des Melchisedech, seinen Leib und
sein Blut unter den Gestalten des Brotes und Weines dargebracht und
unter den Zeichen eben dieser Dinge seinen Aposteln iibergeben, die
er damals zu Priestern des Neuen Bundes weihte, daB sie es genieBen,
und ihnen und ihren Nachfolgern im Priestertum befohlen, daB sie es
darbringen, mit den Worten : Dies tut zu meinem Andenken, wie es
standige Auffassung und Lehre der katholischen Kirche war. »1

Die Priester der Kirche kénnen und miissen also nach dem Befehl
Christi das tun, was Christus getan. Christus hat aber beim Abendmahl,
als er Brot und Wein in seinen heiligen Leib und sein heiliges Blut
verwandelte, geopfert, d. i. mit den sakramentalen Zeichen des Kreuz-
opfers auch selber diese seine Hingabe am Kreuz dargebracht. Der
geweihte Priester hat die Gewalt, dieses Opfer Christi in der gleichen
unblutigen Weise, wie Christus es beim Abendmahl getan, zu ver-
gegenwirtigen und darzubringen. Er kann es durch den Charakter
des Weihesakraments. Durch diesen ist er, im Unterschied zu den
gewohnlichen Gliubigen, in besonderer Weise mit Christus, dem
Hohenpriester, verbunden, daB er als dessen Werkzeug titig sein
kann. Nur durch den Priester vermag deshalb die Kirche das ihr von

2 Trid. sess. 22, De sacrificio Missae, cap. 1 (Denz. 938).



im Lichte der Grundsitze des hl. Thomas tiber das Opfer 21

Christus zur stiandigen Darbringung iibergebene sichtbare Opfer des
Kreuzes zu feiern. ,

Zum Opfern gehort aber nicht nur die vorschriftsgemidBe Setzung
des duBeren Zeichens oder die richtige Darbringung der duBeren Gabe,
sondern als primum et principale das Innere, das Geistige : Der Priester
mull das Kreuzopfer Christi darbringen wollen. Durch diesen Willen
bekommt sein Tun das Formale des Opfers. Je mehr der Priester dabei
dem Hohenpriester des Kreuzopfers, dessen Opfer er darbringt, gleich-
gesinnt ist an Ehrfurcht vor der Majestit Gottes und gleichgesinnt in
der Hingabe seiner selbst, in desto htherem Grade wird er wiirdig sein,
als dessen sichtbarer Stellvertreter am Altar zu walten. Mindestens ist
nach Lehre der Kirche, weil es bei der Eucharistie um ein Sakraments-
opfer sich handelt, notig, da der Priester beim Vollzug der Eucharistie
tun will, was die Kirche tut. Die Kirche will aber dabei das Kreuzopfer
Christi gemdB Christi Auftrag darbringen. Die Absicht des Priesters,
giiltig Brot und Wein zu konsekrieren, mul3 also stets begleitet sein
von der anderen, nach dem Auftrag Christi das Kreuzopfer darzu-
bringen. Die heilige Eucharistie ist nicht weniger Opfersakrament als
sie Sakramentsopfer ist. Wie der Priester nicht wahrhaft das Kreuz-
opfer vergegenwirtigen und aufopfern konnte, wenn er nicht kon-
sekrieren wollte, so kénnte er auch nicht wahrhaft konsekrieren, wenn
er nicht wahrhaft opfern wollte ; denn Christus hat beim Abendmahl
nicht ohne Konsekration geopfert und nicht ohne zu opfern konsekriert.
Beides muB deshalb als wesentlich nach dem Befehl Christi und nach
dem Willen der Kirche die Meinung des Priesters bei der Feier der
Eucharistie sein ; er darf nicht das eine vom andern ausschlieBen wollen.
Das Missale Romanum verpflichtet den zelebrierenden Priester schon
zu Beginn der Missa fidelium, Brot und Wein zu opfern, und zwar nicht
bloB das Brot als Brot und den Wein als Wein, sondern als die Opfer-
gaben des Kreuzes, niamlich als hostia immaculata und als calix
salutaris 1. Zur Darbringung, saltem mente concepta, verpflichtet es
sogar in dem Fall nochmals eigens, in dem nach giiltiger Konsekration
der einen Materie fiir die nicht konsekrierbare andere eine konsekrier-
bare an den Altar erst beigebracht werden muB 2. Damit ist rubriken-
maBig ausgesprochen, daf3 der Priester fiir die Konsekration stets auch
den Willen haben muBl zu opfern. Die Ansicht der Theologen, die bei

1 Missale Romanum, Ordo Missae.

2 Missale Romanum, De defectibus in celebratione Missarum occurrentibus
IIT 4-7; IV 3-6.



22 Das heilige MeBopfer

giiltiger Konsekration blo einer Gestalt zwar das Sakrament, aber
kein Opfer annehmen, ruht auf der nach Thomas unzulissigen Voraus-
setzung nachtridentinischer Opferspekulation, das Opfer werde nicht
durch das Formalelement des religiésen Aktes, sondern durch AduBeres
Handeln an der Gabe verwirklicht.

Der Priester ist bei der Eucharistiefeier wahrhaft Opfernder. Mit
den Zeichen des Kreuzopfers unter den sakramentalen Gestalten bringt
er die innere Hingabe Christi und seiner Kirche, sowie die der einzelnen
Gldaubigen und seine eigene der Majestit Gottes dar. Er handelt dabei
an Stelle und als Diener Christi, an dessen ewigem Priestertum der
Weihecharakter ihm besonderen Anteil gibt.

5. In diesem Dienst der Priester ist Christus auch jetzt am Altar
der gleiche Opfernde wie am Kreuz, sowie auch die Gaben unter den
sakramentalen Gestalten die gleichen sind. Niemand leugnet, daf
gegeniiber den Priestern und auch gegeniiber seiner Kirche Christus der
principalis offerens bei der Messe ist. Bei der Frage aber, in welcher
Weise Christus offerens sei, ob unmittelbar oder mittelbar, ob aktuell
oder bloB virtuell, lauten die Antworten der Theologen verschieden.
Zuerst darf wohl unmittelbar und aktuell nicht einander gleichgesetzt
werden, ebenso nicht mittelbar und virtuell. Denn es ist klar, daB
Christus jetzt, im Unterschied zum Abendmahlsopfer, nicht unmittelbar,
sondern nur mittelbar, d.i. durch die Dienstleistung der Priester, die
Konsekration und damit auch die duBere Darbringung des Opfers voll-
zieht, insofern also mittelbar offerens ist. Das ist aber nicht gleich-
bedeutend mit der Frage, ob Christus bei der Messe offerens bloB des-
halb ist, weil er sie einsetzte, und weil sie in seinem Namen dargebracht
wird — da wire er bloB virtualiter offerens — oder ob nicht auch der
aktuelle Hingebungsakt Christi gegeben ist — in diesem Fall ist er
aktuell offerens.

Den Standpunkt, Christus opfere bei der Messe bloB virtuell, ver-
treten Skotus, doch dieser nicht als erster, und seine Schule und nicht
wenige sonstige Theologen. Diese verneinen, daB Christus in seiner
Person in der Messe opfere, erkliren aber, die Opferdarbringung in der
Messe geschehe in der Kraft Christi, so sei die Messe Opfer Christi, nicht
bloB der Kirche. Ein Beweis bei Skotus stiitzte sich vor allem auf
Hebr. 9, 25 und 9, 28.

Skotus sagt : « Wenn auch Christus hier dargebracht wird als ent-
halten im Opfer, so bringt er hier doch nicht unmittelbar ein Opfer
dar, gemdl der Stelle Hebr. 9 : ‘Nicht daB er oft sich selbst darbringe’.



im Lichte der Grundsitze des hl. Thomas iiber das Opfer 23

Und ebenda : ‘Christus ist nur einmal dargebracht worden’, erginze :
von sich selbst als Opferndem. »* Mit Recht weist Skotus gemal3 dem
Hebrierbrief die Ansicht ab, Christus erscheine im Himmel mit einem
neuen Opfer seiner selbst vor dem Angesichte Gottes dhnlich dem alt-
testamentlichen Hohenpriester, der jahrlich mit neuem Opfer das Aller-
heiligste betrat. Christus hat am Kreuz ein fiir allemal sich selber dar-
gebracht. Wenn deshalb Theologen, unbefriedigt von der skotistischen
Auffassung einer bloB virtuellen Opferdarbringung durch Christus, die
Meinung aussprechen, Christus setze bei der Messe jedesmal einen neuen
Opferakt, und wenn im heutigen Einheitskatechismus ebenso wvon
Christus gesagt wird, « er erneuert in der heiligen Messe das Kreuzes-
opfer », so kann das nicht als richtig bezeichnet werden. Nur der Priester
und die Kirche vollziehen gemidB dem Befehl Christi die Erneuerung
des Kreuzopfers, indem sie dieses stets von neuem darbringen. Von
Christus muB das mit dem Apostel verneint werden. Trotzdem ist aber
die Annahme, Christus sei bloB virtuell Opfernder, nicht haltbar 2;
denn sie trennt beim MeBopfer die duBere Gabe oder das unblutige
Zeichen des Kreuzopfers von dem, was es anzeigt, d.i. vom inneren
Akt der Hingabe. Auch beim Opfer Christi auf unseren Altiren kann
das primum et principale des Opfers nicht fehlen. Durch die Offen-
barung steht fest, daB auf dem Altar nicht bloB Leib und Blut Christi
und seine Gottheit, sondern auch seine heiligste Seele zugegen ist.
Durch die glorreiche Verherrlichung der heiligsten Menschheit des
Herrn bei seiner Auferstehung und Himmelfahrt ist das Verhiltnis der
héchsten Ehrfurcht vor der goéttlichen Majestiat bei ihr in keiner Weise
geandert worden. Unmdéglich kann die Behauptung aufrecht erhalten
werden : « Maintenant ... (dans la gloire) in n’y a plus de place dans
le Christ 4 la condition ni a l'attitude d’un serviteur, ni donc d'un
adorateur.»® Mit der gleichen Ehrfurcht wie seit dem ersten Augenblick
ihres Daseins gibt auch jetzt und ewig die Seele des Herrn, von der

! Niheres zu Gunsten der skotistischen Auffassung bei P. WILLIBRORDUS
LampEN O. F. M., De Christo non actualiter, sed virtualiter offerente in Missa :
Antonianum 17 (1942) 253-268, Zitat aus Skotus S. 260 : « Christus etsi hic offeratur
ut contentus in sacrificio, non tamen hic immediate offert sacrificium, iuxta illud:
Hebr. 9: ‘Neque ut saepe offerat semetipsum’. Et ibidem : ‘Christus semel
oblatus est’, supple: a se ipso offerente. »

2 Siehe : REG. GARRIGOU-LAGRANGE O. P., An Christus non solum virtua-
liter, sed actualiter offerat Missas quae quotidie celebrantur : Angelicum 19 (1942)
105-118.

3 Zitiert bei GARRIGOU-LAGRANGE : Angelicum 1942, 107 (7).



24 Das heilige MeBopfer

gleichen hochsten Liebe beherrscht wie von Anfang an, sich an Gott
hin ; sie tut es in einem einzigen Akt ohne Erneuerung, ohne Aufeinander-
folge. «Christus sieht nimlich ohne eine Anderung in sich selbst, im
(gottlichen) Wort, was nacheinander in der Zeit geschieht », sagt mit
Recht Reg. Garrigou-Lagrange O.P.! Nur die Firbitte wird am
Gerichtstage aufhéren. Was seit dem Tod am Kreuz beziiglich dieses
Opferaktes aufhort, das ist einzig die Verdienstlichkeit, die auch nach
Gottes Plan bei Christus nur in statu viatoris gegeben war ; statt dessen
kommt ihm jetzt die Zuwendung der Genugtuung und Verdienste zu.
Aber alles das betrifft nur den Zweck, nicht den Opferakt als solchen.
Die genannte Identitit des inneren Opferaktes einst auf Erden und
jetzt in der Glorie sowie beim eucharistischen Opfer wagt Garrigou-
Lagrange nicht als durchaus sicher zu bezeichnen, weil in statu viae
der Akt, wenn auch im Licht der Gottesschau vollzogen, méglicher-
weise vom eingegossenen Wissen unmittelbar geregelt gewesen sein
koénne . Zum eingegossenen Wissen greift auch, freilich von ganz
anderem Gesichtspunkt aus, Josef Biitler S. J. 2, nidmlich, weil einem
von der Gottesschau entlockten Akt der Hingabe die zum Verdienst
notige Freiheit gefehlt habe. Diese Bedenken scheinen nicht begriindet
zu sein. Zwar hat das Seelenleben Jesu gemiB den verschiedenen bei
ihm gegebenen Erkenntnisarten sich betdtigt. Im Verhiltnis zu Gott
aber gab es nach der Offenbarung fiir die Menschheit Christi kein
Wachstum. Diese héchste Vollkommenheit von Anfang an war nicht
moglich ohne die vollkommenste Erkenntnis Gottes. Diese empfing die
Seele Jesu aber nur durch die unmittelbare Gottschauung. Jesus selber
hat diese Schau niemals ausgeschaltet, er konnte dies gar nicht. Sie
bleibt eine auch fiir den Theologen zum Verstindnis der religiosen Akte
Jesu wihrend seines Erdenlebens gegebene Tatsache; sie hat den
Werken Jesu Verdienst und Freiheit nicht geraubt, sondern vervoll-
kommnet. Mittels dieser stindigen Gottesschau der heiligsten Mensch-
heit Christi ist auf unseren Altdren in der Eucharistie kein anderer
als der Opferakt des Kreuzes gegeben, der vom Anfang der Mensch-
werdung an in alle Ewigkeit Gott aufs vollkommenste verherrlicht. Auf
jeden Fall muB beim MeBopfer Christus als aktuell Opfernder angesehen
werden.

1 Angelicum 1942, 115 : « Christus enim absque mutatione in seipso, videt
in Verbo ea quae successive fiunt in tempore. »

? Die Mysterienthese der Laacher Schule: Zeitschrift fir kath. Theologie
59 (1935) 553.



im Lichte der Grundsitze des hl. Thomas iiber das Opfer 25

Christus opfert auf dem Altar mit dem Akt des Kreuzopfers, was
er am Kreuz geopfert hat. « Er hat dort als unser géttlicher Erloser
sterbend sich selbst als das Haupt des ganzen Menschengeschlechtes
dem Ewigen Vater dargebracht ; so bringt er auch jetzt ‘oben bei dieser
unbefleckten Darbringung’ sich selber als Haupt der Kirche dem himm-
lischen Vater dar ; aber nicht bloB sich selbst, sondern in sich selbst
auch seine mystischen Glieder, die er ja alle, so schwach und krank
sie sein mogen, in hochster Liebe in sein Herz einschlieBt. »* Der Zweck
dieser Darbringung freilich war am Kreuz Vollzug der Erlésung des
Menschengeschlechts, am Altar ist es die Zuwendung der Erlésungs-
gnaden an die Seinen.

6. Christus will Opfernder mitten in seiner Kirche sein nicht ohne
seine Kirche, sondern mit ihr und ihren einzelnen Gliedern. Er hat
sein Opfer ihr anvertraut, damit sie es als th» Opfer darbringe. Die
Kirche, von Christus im Kreuzesopfer erkauft, steht mit ihm, dem
Hohenpriester, als sein Leib in geheimnisvoller, ganz inniger Verbin-
dung. Auch bei den einzelnen Gliedern ist es so. Diese Beziehung wird
fiir sie hergestellt durch den Eintritt in die Kirche bei der Taufe, nédher-
hin durch den Taufcharakter. Auf Grund des Taufcharakters kann der
Getaufte an der Gottesverehrung oder am Kult Christi teilnehmen.
Der Charakter, nicht eine der sonstigen Wirkungen der Taufe, ist die
Voraussetzung fiir den giiltigen Empfang der Sakramente, in denen der
Kult Gottes durch Christus und die Kirche sich vollzieht, um die Gliu-
bigen zu heiligen. Er ist sie auch fiir die Darbringung des Kreuzopfers
Christi in der heiligen Eucharistie. Die Katechumenen blieben bis zur
Taufe nach der fritheren kirchlichen Vorschrift von der Opferfeier aus-
geschlossen. Die Getauften sind es nicht mehr, denn : « Das sakramen-
tale Merkmal ist im besonderen Merkmal Christi, dessen Priestertum die
Glaubigen gemidB den sakramentalen Merkmalen gleichférmig gemacht
werden, die ja nichts anderes sind als bestimmte Grade der Teilnahme
am Priestertum Christi und sich von Christus selber ableiten.»2 Der
Charakter verleiht dem Getauften die Vollmacht, « bei der Eucharistie-
feier und beim Gebrauch der heiligen Sakramente die vom Hohen-

! Rundschreiben Papst Pius XII. « Mystici Corporis Christi » vom 29. 6. 1943 :
A.A.S. 35(1943) 233.

2 S. Th. IIT 63, 3 : « Character sacramentalis specialiter est character Christi,
cuius sacerdotio configurantur fideles secundum sacramentales characteres, qui
nihil aliud sunt quam quaedam participationes sacerdotii Christi ab ipso Christo
derivatae. »



26 Das heilige MeBopfer

priester Jesus Christus selbst geleistete vollkommene Verherrlichung
Gottes und seine Hingabe an den Vater, sein Opfer geistigerweise in
die Hand zu nehmen und es mit Christus, als Diener Christi, dem Vater
darzubieten. » !

Die im Charakter als gratia gratis data anders bei der Taufe, anders,
wie es den zum Vollalter Christi Emporgefithrten geziemt, bei der
Firmung und anders beim Weihesakrament vorliegende Anteilnahme
am Dienst des Priestertums Christi, die participatio ministerialis, ist
durch heiligmachende Gnade und rechte innere Gesinnung participatio
formalis. Beim Opfer ist die duBere Gabe Zeichen fiir das Innere, fiir
die geistige Hingabe ; nur durch diese wird das Opfer gottgefilliges
Opfer. So muf} die im Charakter begriindete Anteilnahme am Priester-
tum Christi gottgefillig werden durch den priesterlichen Geist der
Getauften, Gefirmten, Geweihten.

In der heiligsten Menschheit Christi bildet dieser Geist in héchster,
unvergleichlicher Vollendung sein Priestertum. Mit diesem inneren
Geist als « priesterlicher Form », wie Abt Bernhard O. S. B., Neresheim,
treffend sich ausdriickt 2, mul3 nicht bloB der geweihte Priester erfiillt
sein nach dem Vorbild des Hohenpriesters. Durch ihn miissen auch
die Getauften und Gefirmten aufgebaut werden als « lapides vivi, domus
spiritualis, sacerdotium sanctum, offere spirituales hostias, acceptabiles
Deo per Jesum Christum. »® Dann gilt von ihnen : « Vos autem genus
electum, regale sacerdotium, gens sancta, populus acquisitionis. » 4

Durch den Charakter ausgeriistet, sind die Gliubigen bei der Dar-
bringung des Kreuzopfers wahrhaft Opfernde. DaB sie es sind, und wie
sie es sind zufolge ihrer Verbindung mit Christus, dem Haupte, setzt
das Rundschreiben Papst Pius XII. « Mystici Corporis Christi» klar
auseinander : « Im eucharistischen Opfer vertreten die Priester nicht
nur die Stelle unseres Erlésers, sondern auch die des ganzen mystischen
Leibes und der einzelnen Gldubigen ; ebenso bringen in ihm die Gliu-
bigen selber das unbefleckte Lamm, das einzig durch die Stimme des
Priesters gegenwirtig geworden, untereinander geeint durch gemein-
sames Flehen und Beten, durch die Hinde eben dieses Priesters dem
Ewigen Vater dar als ein iiber alles wohlgefilliges Lob- und Siihnopfer
fiir die Anliegen der ganzen Kirche. » %

1 Abt BerNHARD (Durst) O.S.B., Neresheim, Dreifaches Priestertum,
Neresheim, Benediktinerabtei, 1946, 62.

2 Dreifaches Priestertum 18. 3 1 Petr. 2, 5.

4 { Petr. 2, 9. 5 A.A.S. 35(1943) 232 s.



im Lichte der Grundsitze des hl. Thomas iiber das Opfer 27

Verfanglichen Irrtiimern gegeniiber legt das piapstliche Rund-
schreiben « Mediator Dei » vom 20. 11. 1947 dar, wie diese Darbringung
nicht verstanden werden darf, und setzt es nochmals den richtigen Sinn
derselben auseinander. Hier einige Sitze: «DaB die Gldubigen das
Opfer durch die Hande des Priesters darbringen, geht aus folgendem
hervor : Der Diener des Altars vertritt die Person Christi als des im
Namen aller Glieder opfernden Hauptes ; deshalb kann man auch mit
Recht sagen: die gesamte Kirche vollzieht durch Christus die Dar-
bringung der Opfergabe. Dal aber das Volk zugleich mit dem Priester
das Opfer darbringt, hat nicht etwa den Sinn, als ob die Glieder der
Kirche ebenso wie der Priester selbst die sichtbare liturgische Hand-
lung vollzogen — denn das ist ausschlieBlich Aufgabe des von Gott
berufenen Dieners ; es gilt vielmehr deshalb, weil das Volk seine Ge-
sinnungen des Lobes, der Bitte, der Sithne und Danksagung mit den
Gesinnungen oder der inneren Meinung des Priesters, ja des Hohen-
priesters selbst zu dem Zweck vereinigt, daB} sie in der eigentlichen
Opferdarbringung ‘auch durch den duBeren Ritus des Priesters Gott
dem Vater entboten werden. Der duBere Opferritus muB3 nidmlich seiner
Natur nach den inneren Kult zum Ausdruck bringen : Das Opfer des
Neuen Bundes stellt aber jene hichste Huldigung dar, in welcher der
hauptsichlich Darbringende, Christus namlich, und zusammen mit ihm
sowie durch ihn alle seine mystischen Glieder Gott durch die ihm
schuldige Ehrung verherrlichen. » !

Die Gldaubigen miissen dabei in priesterlichem Geist als wahrhaft
Opfernde auch sich selbst mit Christus dem Vater hingeben. So schirft
ausdriicklich das Rundschreiben Papst Pius Pius XI. « Miserentissimus »
vom 8. Mai 1928 ein : « Mit dem hocherhabenen eucharistischen Opfer
muB auch die Darbringung der Priester und der Gldubigen sich ver-
binden, und alle diese miissen als lebendige Opfergaben, als heilige, als
gottgefillige sich darbringen.» «Das ganze christliche Volk mul3 so-
wohl fiir sich als besonders fiir das ganze Menschengeschlecht opfern
fiir die Stinden, nicht anders fast als jeder Priester und Hoherpriester. » 2
Nicht weniger eindriicklich spricht Papst Pius XII. im Rundschreiben
« Mediator Dei»: « Damit aber jene Darbringung, durch welche die
Glaubigen in diesem Opfer die géttliche Opfergabe dem himmlischen

! Uber die heilige Liturgie, Enzyklika « Mediator Dei», Ausgabe Badenia
Verlag Karlsruhe, O. J. (1948) 50.
2 A A.S. 20 (1928) 171 s.



28 Das heilige MeBopfer

Vater darbieten, ihre volle Wirkung erziele, miissen sie noch etwas
anderes hinzufiigen, ndmlich sich selbst als Opfergabe darbringen.
...Wihrend wir also um den Altar versammelt sind, sollen wir unser
Inneres derart umformen, daB alles, was Siinde in ihm ist, vollig aus-
geloscht, jedoch mit Eifer gepflegt und gestarkt werde alles, was durch
Christus das iibernatiirliche Leben ndhrt, so daB wir zusammen mit
der makellosen Opferhostie ein dem ewigen Vater wohlgefilliges Opfer
werden. »* Die eucharistischen Gestalten mit dem am Kreuz hin-
gegebenen Leib und mit dem dort vergossenen Blut sind so Sakrament,
d. i. heiliges Zeichen, fiir das innere Opfer nicht blo Christi, des Hauptes,
sondern auch des Leibes und der einzelnen Glieder.

7. Das Opfer Christi, des Hauptes, ist iiber alles vollkommen ; das
des Leibes und der Glieder ist der Vervollkommnung fiahig und bediirftig.
Thomas sagt in der Quaestio de Caeremonialium praeceptorum causis
von den duBleren Opfergaben im Alten Bund : « Durch die Opfer wurde
dargestellt die Hinordnung des Geistes auf Gott, zu welcher der
Opfernde angetrieben wurde. » 2 Jetzt gibt die Anregung fiir den Geist
der Opfernden nicht mehr wie damals das Fleisch und Blut von Opfer-
tieren, jetzt geht sie aus vom heiligsten Leib und Blut des Herrn, hin-
gegeben und vergossen am Kreuze in unendlicher Liebe fiir die Seinen.
So wird beim eucharistischen Opfer das Wort Augustins von der Kirche
wahr : « Da sie der Leib eben dieses Hauptes ist, lernt sie durch dieses
sich selbst darzubringen. » * Dieses Zeichen ihrer Hingabe ist der Kirche
gegeben als wirksames Zeichen der Gnade : « In dem, was sie darbringt,
wird sie dargebracht.»* Dafl die Kirche und jedes ihrer opfernden
Glieder immer in gottgefélliger Weise durch dieses Opfer zu Gott empor-
getragen werden, das ist der Inhalt der Gebete des opfernden Priesters
und des opfernden heiligen Volkes bei jeder MeBfeier. Um gnidige
Annahme muB noch gefleht werden ; denn in den Gaben des Leibes
und Blutes des Herrn mit dem reinsten Opfer Christi, die Gott iiber
alles wohlgefallen, werden auch die aufopfernden Christen mit soviel
Armseligkeiten und Siinden geopfert. Die Kreuzzeichen des opfernden
Priesters iiber die konsekrierten Gestalten wollen nicht so sehr das
Opfer als Kreuzopfer bloB kennzeichnen ; es soll vielmehr der Segen
des Kreuzopfers durch die Gestalten als dem #uBeren Zeichen auch

1 Ausgabe Badenia Verlag 51 f.

2 S, Th. I-II 102, 3: « Per sacrificia repraesentabatur ordinatio mentis in
Deum, ad quam excitabatur sacrificium offerens. »

3 De civ. Dei 10, 20. 4 Ebenda 10, 6.



im Lichte der Grundsédtze des hl. Thomas Uber das Opfer 29

thres Opfers den opfernden und geopferten Glaubigen zuteil werden.
In besonders hohem MalB werden sie diesen Segen empfangen und wird
ihr Opfer heilig und vollkommen werden, wenn durch den GenuB3 des
heiligen Leibes und Blutes des Herrn Christus an ihnen sein Wort
wahr macht : « Qui manducat meam carnem et bibit meum sanguinem,
in me manet, et ego in illo.»?

8. Aus dem Ausgefithrten diirfte sich ergeben, da man wird sagen
kénnen : Das heilige Mefopfer ist der hichste religiose Akt der Kirche,
ber welchem der geweihle Priester mit der Konsekration und Darbringung
des Leibes und Blutes Christi unter den eucharistischen Gestalten das
Kreuzopfer Christi mit seinem Hingebungsakt vergegenmwdrtigt, so dafs
durch den Dienst des Priesters unter dem duferen Zeichen der Kreuzopfer-
hingabe Christus und seine Kirche mit thren einzelnen Gliedern opfern
und geopfert werden.

9. Das Formalelement des MeBopfers ist in nichts anderem gelegen
als bei jedem sonstigen Akt der Religion. Es liegt darin, daB aus Ehr-
furcht vor der gottlichen GroBe zur Verherrlichung Gottes vom Priester
im Namen Christi und seiner Kirche durch die Konsekration des Leibes
und Blutes Christi das Kreuzopfer vergegenwirtigt und dargebracht
wird. Der duBere Ritus dabei ist geregelt durch die Anordnung Christi
und der Kirche. Weil es sich bei der heiligen Messe um Darbringung
des Kreuzopfers handelt, muB@ das duBere Zeichen des Kreuzopfers und
das dadurch Angezeigte, der innere Akt desselben, gegenwirtig gemacht
werden. Das geschieht durch die Konsekration. Giiltige Konsekration
ist also wesentlich, damit das, was der Priester tut, Darbringung des
Kreuzopfers ist. Christus hat das Zeichen seines Kreuzopfers in dop-
pelter Gestalt seiner Kirche iibergeben : in der Gestalt des Brotes seinen
hingegebenen Leib, in der des Weines sein vergossenes Blut. Was
Christus geboten, muB von der Kirche und von dem auch in ihrem
Namen handelnden Priester streng beobachtet werden. Ein wirkliches
und zwar unzweideutiges Zeichen des Kreuzopfers ist jedoch schon mit
einer Gestalt fiir sich gegeben. Thomas sagt von der heiligen Eucharistie :
« Insoweit ... in diesem Sakrament das Leiden Christi dargestellt wird,
durch welches Christus sich Gott als Opfergabe darbrachte, wie es
Ephes. 5 heiBt, hat es das Wesen des Opfers. » 2 Vorher hat er gesagt :

1 Joh. 6, 57.

2 8. Th. III 79,7 : « In quantum ... in hoc sacramento repraesentatur passio
Christi, qua Christus obtulit se hostiam Deo, ut dicitur Ephes. 5, habet rationem
sacrificii. »



30 Das heilige MeBopfer

« Das Blut, getrennt vom Leib konsekriert, stellt ausdriicklicher das
Leiden Christi dar ; daher erfolgt bei der Konsekration des Blutes die
Erwdhnung des Leidens Christi und der Frucht ebendesselben mehr als
bei der Konsekration des Leibes. »1 Wenn die Konsekration des Weines
also nach Thomas ausdriicklicher das Leiden Christi darstellt, dann
stellt doch auch die des Brotes allein dasselbe dar, wenn auch weniger
ausdriicklich ; es ist also jede Gestalt fiir sich schon eine Darstellung
des Leidens und demnach tatsichlich Zeichen des Kreuzopfers. Bei
der heiligen Eucharistie handelt es sich zudem um ein signum efficax.
Das Zeichen enthdlt den Hohenpriester des Kreuzopfers mit seinem
Opferakt. Ferner muB der konsekrierende Priester die Absicht haben,
bei der Konsekration jeder der beiden Materien das Kreuzopfer zu ver-
gegenwirtigen und darzubringen. Damit ist auBer dem Zeichen auch
das Formale des Opfers schon vorhanden, wenn eine Gestalt giiltig
konsekriert ist.

10. Die heute vielfach vertretene Ansicht, gerade in der Doppel-
konsekration liege das metaphysische Wesen des MeBopfers, ist aus der
weitverbreiteten nachtridentinischen Opferauffassung herausgewachsen.
Wenn das Opfer in der duBeren Gabe und deren Darbringung besteht,
nicht wesentlich im geistigen Vorgang, dann lag es nahe, im AuBeren
das Formalelement zu suchen und zu finden ; man legte es bekannt-
lich in die an der Sache vorgenommene Anderung ; bei der Eucharistie
fand man sie hauptsichlich in der Doppelkonsekration, insofern durch
sie vi verborum der Leib Christi vom Blut getrennt wird.

Auf dem Konzil von Trient ist man auf diese Ansicht noch in
keiner Weise eingegangen 2. Der Katechismus Romanus antwortet auf
die Frage : « Warum erfolgt in der Eucharistie die doppelte Konsekra-
tion. ... Erstens, daB auf das Leiden Christi, bei welchem das Blut
vom Leibe getrennt wurde, mehr Bezug genommen sei: aus diesem
Grunde erwihnen wir bei der Konsekration, das Blut sei vergossen
worden. Ferner war es in hochstem Grade geziemend, daB dieses Sakra-
ment, weil es zur Nahrung unserer Seele von uns gebraucht werden
sollte, als Speise und Trank eingesetzt wurde, woraus, wie offenkundig,
die vollstindige Nahrung des Korpers besteht. »® Das ist vollig noch

1 G, Th. III 78, 3 ad 7: « Sanguis seorsum consecratus a corpore expressius
repraesentat passionem Christi; et ideo potius in consecratione sanguinis fit
mentio de passione Christi et fructu ipsius quam in consecratione corporis. »

? Kramp, Opferanschauungen, 275-282.

% ed. Buse, 1859, 2, 4, 30.



im Lichte der Grundsidtze des hl. Thomas iiber das Opfer 31

der Standpunkt des hl. Thomas. So auch das Missale Romanum
Papst Pius V.’ bis heute. Wo es de defectibus in celebratione Missarum
occurentibus handelt, schirft es ein, alle Miihe aufzuwenden, nach
Konsekration einer Materie auch die erforderliche zweite Materie bei-
zuschaffen. Die Begriindung lautet : Damit das Sakrament, das Opfer
nicht unfertig bleibe : «ne Sacramentum remaneat imperfectum »1,
«ne Sacrificium remaneat imperfectum » 2. Ein Opfer ist also mit einer
Gestalt schon da, wenn auch ein imperfectum. AuBerdem heilt es:
Vor der Konsekration muBl, wenn bloB eine zur Giiltigkeit geforderte
Materie da ist und die zweite erforderliche nicht beigebracht werden
kann, die Handlung abgebrochen werden ; ist aber die eine Materie
schon konsekriert und die zweite nicht beizubringen, so ist weiter-
zufahren und die Messe mit entsprechender Abdnderung zu Ende zu
fithren 3. Damit ist ein wahres Opfer auch bei bloB einer Gestalt vor-
ausgesetzt. Von der thomistischen Auffassung aus kann es gar nicht
anders sein ; der Wille zu opfern darf vom Priester gar nicht vom
andern, von dem Willen zu konsekrieren, getrennt werden. « Gott wird
durch die Konsekration dieses Sakraments», sagt Thomas von der
heiligen Eucharistie, « ein Opfer dargebracht » . Wenn auf die Frage,
warum die Einsetzung der heiligen Eucharistie in zwei Gestalten durch
Christus erfolgte, in viele Katechismen die Antwort eindrang: Weil
zum Opfer zwei Gestalten notwendig sind, so hat diese Antwort keine
andere Berechtigung als die weitverbreitete nachtridentinische Opfer-
bestimmung. In den heutigen deutschen Einheitskatechismus ist diese
Begriindung gliicklicherweise nicht mehr aufgenommen.

1 IIT 6. 2 IV 8. 3 IV 8.
4GS, Th. III 82, 10: «Deo consecratione huius sacramenti sacrificium
offertur. »



	Das heilige Messopfer im Lichte der Grundsätze des hl. Thomas über das Opfer

