Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 27 (1949)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Textausgaben

S. Thomae de Aquino : Summa Theologiae cura et studio Instituti
Studiorum Medievalium Ottaviensis ad textum S. Pii Pp. V iussu confectum
recognita. T. I Prima Pars, LXIV, 1-709, 1* und 16 SS. (1941). — T. II
Prima Secundae, XL, 710-1399 und 19 SS. (1941). — T. III Secunda Secun-
dae, XLVIII, 1400-2412 und 28 SS (1942). — T. IV Tertia Pars, LXVIII,
2413-3089 und 16 SS. (1944). — T. V Supplementum, XLIV, 2*-525%
und 16 SS. (1945). — Ottawa (Canada), Commissio Piana, 95 Avenue
Empress.

Die erste in Canada und auf dem amerikanischen Kontinent herge-
stellte Ausgabe der Summa Theol. des hl. Thomas stellt einen bedeutenden
Fortschritt in der Thomasforschung dar. Die Dominikaner des Institut
d’études médiévales von Ottawa, und vor allem die Mitglieder der Com-
missio Piana sind zu dem vollbrachten Werk herzlich zu begliickwiinschen.

Die duBere Anlage der Ausgabe sei zundchst kurz beschrieben. Wie
aus obigen bibliographischen Angaben hervorgeht, ist die Seitenzdhlung
durch alle Binde fortlaufend durchgefiihrt. Nur das kurze Appendix
(Bd. I) und das Supplementum (Bd.V) haben eine eigene mit Sternchen
versehene Seitenzdhlung. Die beiden Kolumnen des Textes sind mit a
und b bezeichnet, die Zeilen im mittleren Rand gezihlt. Verschiedene
diskret angebrachte Zeichen im Text verweisen auf die drei Apparate am
FuB der Seite. Der erste Apparat fithrt die Textvarianten der Editio
Leonina auf, der zweite, am Anfang eines jeden Artikels, die Parallel-
texte aus Thomas, der dritte und umfangreichste, die Zitate. Es ist also
eine saubere Scheidung zwischen Text und Noten durchgefiihrt ; im Text
selbst finden sich keine fremden Zutaten. Eine klare Einteilung der
Artikel und oft auch des Corpus articuli bewirkt groBe Ubersichtlichkeit.
Am Anfang eines jeden Bandes (im Bd. I nach der Gesamteinleitung) sind
in einer Tabula bibliographica alle in dem Band zitierten Werke alpha-
betisch zusammengestellt. Der Index quaestionum findet sich am SchluB
eines jeden Bandes mit eigener Seitenzdhlung. Ein sechster Band, der
vollstindige Indices zur ganzen Summa enthalten soll, ist in Arbeit.

Die Bedeutung der Ausgabe liegt nicht im Text. Da ein neuer, kri-
tischer Text auf Grund aller oder wenigstens einer groen Zahl von Hand-
schriften wegen der kriegsbedingten Lage nicht hergestellt werden konnte,
da anderseits der Text der Leonina nicht ohne weiteres iibernommen werden
durfte — er wurde iibrigens nach dem Kriege dem Verlag Marietti in
Turin fiir eine vor kurzem erschienene Handausgabe iiberlassen —, so
legten die Herausgeber ihrer Edition den Text der Piana, der unter Pius V.



448 Literarische Besprechungen

1570 in Rom veranstalteten Gesamtausgabe der Werke des hl. Thomas,
zu Grunde. Die Varianten der Leonina wurden im ersten Apparat am
FufBl jeder Seite angegeben. Das war wohl die verninftigste Losung, die
unter den gegebenen Umstinden getroffen werden konnte. Vielleicht wire
es im Interesse der Leser gewesen, in den Variantenapparat auch die
Textverbesserungen aufzunehmen, die periodisch im Bulletin Thomiste
(I, n. 581 ; II, n.34; III, n.43; IV, n.94; V,n.77) zusammengetragen
werden. Sie beruhen zwar nicht immer auf handschriftlicher Tradition,
ja, in mehreren Fillen scheinen sie sogar gegen dieselbe zu sein, aber in
der Textkritik kommt auch der « rationabilis ¢coniectura », wenn auch als
letztem Behelf, eine berechtigte Bedeutung zu.

Die groBe Bedeutung der neuen Ausgabe liegt in der Feststellung und
genauen Angabe in heute gebriuchlichen Editionen aller Zitate des hl. Tho-
mas, nicht bloB derjenigen, die mit Namen des Autors aufgefithrt werden,
sondern auch der anonymen «aliqui» und « quidam», die fast in jedem
Artikel vorkommen. Wie miithevoll und zeitraubend dieses Aufsuchen ist,
weiB nur der, der selbst sich dieser Arbeit unterzogen hat. Uber Wert
und Nitzlichkeit dieser Angaben brauchen wir keine Worte zu verlieren.
Die Begriinder der heutigen historischen Scholastikforschung, Denifle, Ehrle
und Grabmann, wiesen auf ihre Notwendigkeit hin, um zu einer kritischen
Kenntnis der Quellen des hl. Thomas zu gelangen, um seine Lehre, die
aus einem bestimmten Milieu hervorgegangen ist, aus diesem heraus zu
verstehen. Heute wird keine ernstgemeinte Textausgabe gemacht, die
nicht mit ihrem Quellenapparat versehen wire. Weshalb muBte gerade
der scholastische Text, der in aller Hande ist, so lange auf diese wichtige
und aufschluBreiche Zugabe warten ?

Uber die Anlage dieses Quellenapparates erkliren sich die Herausgeber
in der Einleitung, Bd. I, Ss. XXII-XXIV. Sie heben dort hervor, daB
sie nur solche Schriften zitieren, die der hl. Thomas gekannt hat oder
kennen konnte. Sie unterstreichen ganz besonders, dal aus diesen An-
gaben nicht ohne weiteres geschlossen werden darf, der Aquinate habe
diese oder jene besondere Schrift gelesen und aus ihr geschoépft. Um das
festzustellen, ob Thomas z. B. ein Viterzitat aus dem Werk seines Autors
oder aus einem Florilegium geschopft hat, ist ein besonderes Quellen-
studium erfordert. Dazu wollen gerade die Herausgeber anregen, und ihre
wertvollen Angaben werden es gewil erleichtern und foérdern. Sie legen
sich auch Rechenschaft dariiber ab, daB ihr Werk nicht die letzte Voll-
kommenheit erreicht hat. Sicherlich ragt es aber {iber alles bisher geleistete
weit hinaus.

Eine mogliche Erweiterung dieses Apparates lige in einer doppelten
Richtung : 1. die Texte erfassen, von denen Thomas inspiriert wurde, die
also richtige Quellen sind, auch wenn nicht ausdriicklich vermerkt wird,
daf eine Entlehnung stattfand ; 2. die Parallelstellen gleichzeitiger Autoren
erfassen, die dieselben Probleme nach denselben Quellen behandelt haben.

Fiir ersteres sei hier ein Beispiel gegeben : Im Artikel Utrum missio
wmuvisibilis fiat ad omnes qui sunt participes gratiae (I, 43,-6) sind alle vier
Objektionen der Widerhall je einer ganzen Quaestio der Summa Alexandri



Literarische Besprechungen 449

Halensis, und zwar Obj. 1 = Summa Alexandri, Quaracchin. 507 ; Obj 2 =
n. 513 ; Obj. 83 = n. 510 und 509; Obj. 4 = n. 508. Allerdings behan-
delte Thomas diese Probleme bereits in seinem Sentenzenkommentar und
widmete dort jeder der hier als Objektion erwdhnten Fragen eine Quae-
stiuncula (I Sent. 15, 5, 1). Das war wahrscheinlich die unmittelbare Quelle,
die Thomas bei der Redaktion der Summa vor sich hatte ; doch kommt
der Summa Alexandrina als erster Quelle hier auch eine Bedeutung zu.
(Wir haben hier, nebenbei bemerkt, ein Beispiel, wie Thomas eine « Menge
unniitzer Quéistionen » vermeidet.) Solche Beispiele wortlicher Anlehnungen
an die Summa Alexandrina kénnten vermehrt werden, und es wiirde sich
lohnen, dieses Verhiltnis durchgehend zu untersuchen. Weit schwieriger
ist es, das Verhiltnis festzustellen, wo es sich um blo8 gedankliche Anleh-
nungen handelt. Hier kdmen vor allem die Philosophen in Frage, Aristo-.
teles, Avicenna, Averroes, Maimonides. Das wiirde allerdings weitgehende
Vorarbeiten verlangen; doch konnten zunichst die schon vorliegenden
ausgenutzt werden (z.B. Ernst Salomon Koplowitz, Die Abhingigkeit
Thomas von Aquins von R.Mose ben Maimon. Mir [Polen] 1935).

Ein solcher weitausgreifender Quellenapparat kdme einem historischen
Kommentar gleich, der von unschéitzbarem Wert fiir das Verstiandnis des
Textes und der Lehre des hl. Thomas wire.

Die Paralleltexte aus Thomas, die am Anfang eines jeden Artikels
im zweiten Apparat angegeben sind, sind einer ernsten Durchsicht unter-
zogen worden. Das war absolut notwendig, denn in den alten Handaus-
gaben waren diese Angaben duBerst fehlerhaft und unvollstindig. Soweit
ich priifen konnte, sind dieselben hier zuverldssig und iiber die ebenso
zuverlissigen der Leonina hinaus etwas vervollstindigt. Diese Angaben
sind nach der Chronologie der Werke des hl. Thomas geordnet.

Leider sind diese Angaben nicht in verschiedene Gruppen eingeteilt,
wie P. Joseph de Guibert es in seinem vorziiglichen Biichlein Les doublets
de saint Thomas d’Aquin (Paris, Beauchesne 1926) empfahl. Eine erste
Gruppe sollte die eigentlichen «doublets» die Paralleltexte im engeren
Sinn auffiihren, die Texte, die dieselbe Frage unter gleichem Gesichts-
punkte und an derselben Stelle eines Traktates in verschiedenen Werken
behandeln ;: eine zweite Gruppe, die Paralleltexte, die in einem andern
Traktat und folglich unter einem andern Gesichtspunkt den gleichen Gegen-
stand behandeln ; eine dritte Gruppe, die blo3 mehr oder weniger eng
verwandten Stellen. Diese Aufteilung hidtte den groBen Vorteil, daB wir
auf den ersten Blick sehen konnten, welche Artikel in der Summa neu
sind (Fehlen der ersten Gruppe), welche im Sentenzenkommentar noch
fehlen und in den Quaestiones disputatea erstmals ausgearbeitet wurden.
Bei Gruppe drei wire es vorteilhaft, nicht alle Angaben an der Spitze des
Artikels anzubringen. Es kommt hédufig vor, daBl Thomas dasselbe Argu-
ment in verschiedenen Zusammenhingen verwendet. Die Angabe der
verwandten Stellen, die sich nur auf dieses Argument beziehen, sollten
logisch an diesem Ort gebracht werden. Ein Beispiel : Im Artikel Utrum
intellectus agens sit aliquid anmimae (I, 79, 4) haben wir am Anfang des
corpus articuli (« Ad cuius evidentiam ... iuvetur ad intelligendum )»

Divus Thomas 30



450 Literarische Besprechungen

einen Paralleltext im weiteren Sinn zur quarta via, dem vierten Gottes-
beweis aus I, 2, 3; gleiches Argument, das beiderseitig auf dem Partizi-
pationsprinzip beruht, aber hier und dort in einem anderen Zusammen-
hang behandelt und auf ein anderes Ziel hin gerichtet. Eine Angabe
dieses Paralleltextes am Anfang des Artikels wiare verfehlt. Doch ein
Verweisen auf den verwandten Text bei der quarta via und am Beginn
des corpus von I, 79, 4 wire von groflem Nutzen.

Allerdings wiirde auch diese Aufgabe jahrelange Arbeit fordern, aber
das Werk wiirde den Meister hundertfiltig lohnen. Denn dann hitten
wir ein einzigartiges Hilfsmittel der Thomasinterpretation.

Die hier geduBerten Wiinsche sollen das Verdienst der Dominikaner
von Ottawa nicht schmilern. Es sind Wiinsche, die auf ein Ideal hin-
zielen, das den Herausgebern einer definitiven Edition der Summa vor-
schweben soll. Die Dominikaner von Ottawa haben uns diesem Ideal ein
gutes Stiick naher gebracht. Das bleibt ihr unvermindertes Verdienst,
durch das sie sich unsern Dank gesichert haben.

Rom, S. Anselmo. J. P. Miller O. S. B.

S. Thomas Aquinas : Opuscula omnia necnon opera minora. Ad fidem
codicum restituit ac edidit R. P. Joannes Perrier O.P. Tomus primus :
Opuscula philosophica. — Paris, P. Lethielleux. 1949. xx-620 pp.

Diese neue Ausgabe der Opuscula des hl. Thomas ist auf drei Bande
berechnet. Der erste, nun vorliegende Band enthilt die « philosophischen »
kleineren Werke, der zweite wird die « theologischen » Schriften derselben
Art bringen, und der dritte die als « Opera minora » bezeichneten Kommen-
tare zu Ps.-Dionysius, Boethius und dem Liber de causis. Diese Anordnung
ist zum Teil schon von P. Mandonnet in der im gleichen Verlag erschienenen
Ausgabe der Opuscula (1927) angewendet worden ; auch Mandonnet hatte
diese Schriften nach dem Gesichtspunkt ihrer Zugehorigkeit zu den Sach-
gebieten Philosophie und Theologie eingeteilt. Die Unterscheidung zwischen
Opusculum und Opus minus ist dagegen eine Neuheit in der Geschichte
der Opuscula-Editionen. Die Uberlieferung kennt in der Tat diesen Unter-
schied nicht ; sie scheint uns nur diese Wahl zu lassen : entweder die eben
genannten Kommentare als Opera maiora anzusehen (Bartholomédus von
Capua), oder als Opuscula, das hei3t Opera minora (Tolomeo von Lucca,
Bernard Guidonis.) Indessen ist ja in der thomistischen Bibliographie der
Begriff Opusculum so heillos verworren, daB man schon gern bereit ist,
dem neuen Herausgeber diese kiinstliche Entgegensetzung von Opusculum
und Opus minus nachzusehen. Praktisch gesprochen sind die Opuscula
nichts anders als die thomistische Rumpelkammer : man stellt dort alles
ab, was {ibrig bleibt, wenn die drei Raume des Hauses mit den « gréern »
systematischen Werken, den Kommentaren zur Heiligen Schrift und den
Aristoteleskommentaren ausgefiillt sind.

Der vorliegende erste Band hat einen Hauptteil und zwei Anhinge.
In den Hauptteil sind die folgenden zehn « sicher authentischen » Opuscula



Literarische Besprechungen 451

gesetzt : De principiis naturae, De mixtione elementorum, De ente et
essentia, De aeternitate mundi, De motu cordis, De unitate intellectus,
De substantiis separatis, De operationibus occultis naturae, De regimine
subditorum (anders und besser : De regimine Iudaeorum), De regno. In
einem ersten Anhang wird die sogenannte Fortsetzung des De regno ab-
gedruckt, ein zweifellos unechtes Werk, das jedoch, wie der Herausgeber
meint (S. xvii), inhaltlich bedeutend sei: ich méchte dafiirhalten, daB
diese Fortsetzung, die nicht « fortsetzt », sondern ein in jeder Beziehung
neues, heterogenes Werk ist, in den « Gesammelten kleineren Schriften des
hl. Th. » nichts zu suchen hat. Der zweite Anhang enthilt : De fallaciis,
De propositionibus modalibus, De demonstratione, De quatuor oppositis,
De natura accidentis, De natura generis, De natura materiae, De principio
individuationis, De natura verbi intellectus, De differentia verbi divini et
humani, De instantibus. Mit dieser Zusammenstellung ist offenbar der
Versuch unternommen, den beiden Autorititen der modernen Opuscula-
Forschung, P. Mandonnet und M. Grabmann, Geniige zu tun. Auf Mandonnet
geht das Urteil liber die Echtheit der abgedruckten Schriften zuriick : diese
sind « nicht sicher echt », zum groBern Teil sogar «sicher unecht ». Merk-
wurdigerweise schenkt Perrier jedoch hier der Begriindung, die Mandonnet
fiir diese Qualifizierung gegeben hatte — sie liegt in der bekannten Theorie
des «offiziellen » Katalogs — keine Beachtung; er greift vielmehr auf
Argumente rein innerer und inhaltlicher Natur zuriick und zitiert in diesem
Zusammenhang Cajetan (S. 428). Aus Grabmanns « Die Werke des hl. Th. »
stammt die Auswahl der in diesem Anhang verdffentlichten Opuscula : es
sind in der Tat die zehn philosophischen Opuscula, deren Unechtheit Grab-
mann, a.a. 0. S. 239, fiir nicht ausreichend erwiesen hielt. Es ist Kklar,
daB P. kein Interesse hat, die Erdrterung iiber die Echtheitsfrage dieser
Werke voranzubringen. Bei der Erwihnung Cajetans in Sachen literar-
geschichtlicher Probleme hat man sogar das Gefiihl, da3 die Uhr zuriick-
gesetzt wird.

Was nun die Textgestaltung der neuen Ausgabe angeht, so miissen
wir zunichst unserer Freude dariiber Ausdruck geben, daB3 uns hier alle
Opuscula in einem handschriftlich nachgewiesenen Text dargeboten werden
(mit Ausnahme der Werke des Anhangs II, bei denen von einem kritischen
Apparat abgesehen wurde). Es .ist bekannt, daB die romische Ausgabe
(Rom 1570), die bislang die Grundlage aller spateren Ausgaben geblieben
ist, nicht aus Hss., sondern aus Drucken des 15. und 16. Jahrhunderts her-
gestellt war, und daB diese Drucke einen zum Teil erheblich verderbten
Text enthielten. In der neuen Ausgabe haben wir nicht einen bloB ver-
besserten Vulgatatext — dieses Ziel haben auch frithere Herausgeber schon
angestrebt und in freilich sehr bescheidenem Ausmafl verwirklicht — sondern
einen ganz aus neuen Quellen geschépften Text. Perriers Text bildet darum
einen Markstein in der Geschichte der Opuscula-Editionen. Der Verfasser
ist den harten Weg zu den Hss. gegangen, und es mull besonders hervor-
gehoben werden, daf3 er ihn allein gegangen ist und unter denkbar miG-
lichen Umstinden. Die Arbeit an dieser Ausgabe wurde 1943 begonnen.
Somit konnten nur die in Paris erreichbaren Zeugen der Tradition heran-



452 Literarische Besprechungen

gezogen werden. Auch als spiter die Bestinde anderer Bibliotheken wieder
zugénglich waren, hat der Herausgeber offenbar keine Gelegenheit gehabt,
andere Hss. einzusehen. Zwei Hss. der Vaticana (Lat. 806 und der wichtige
Lat. 807) sind nur fiir die Opuscula De propositionibus modalibus und
De demonstratione verwertet worden (S. 429).

Welche Methode hat zur Ermittlung des Textes gefiihrt ? Das Material
fir die echten Opuscula besteht aus 15 Pariser Hss. Es fillt auf, daB P.
nirgends einen zusammenhingenden Uberblick iiber diese Dokumente gibt
und sie dem Leser mit den iiblichen Angaben iiber Inhalt, Alter usw. und
iiber die einschldgige Literatur vorfithrt. Die Folge ist, daB man sich von
der Eigenart und dem Zeugniswert des benutzten Materials kein Bild machen
kann. Mir steht eine ausgezeichnete Bibliothek fiir Mediaevalia zur Ver-
figung, eine Bibliothek, in der auch alle erreichbaren Kataloge der Hand-
schriftenbestinde mit groBer Sorgfalt zusammengetragen sind ; es ist mir
nicht moglich, iber die Mehrzahl der von P. benutzten Codices etwas
Niaheres zu erfahren. Ich habe aber auch den Eindruck, daf3 in dieser Aus-
gabe die sonst ubliche Vorfithrung des Materials mit Absicht unterlassen
wurde. Die Einleitung (S. v ff.) ist mit dem Ziel geschrieben, den Leser
davon zu iiberzeugen, daB schlieBlich nur eine der 15 Hss wirklichen Zeugnis-
wert besitzt ; alle andern sind lediglich Staffage, fir die Textermittlung
prinzipiell unbrauchbares Material, das nur hier und da fiir ein paar Einzel-
korrekturen heranzuziehen ist. Diese eine Hs ist der Nat. Lat. 14546, der
ehemalige Codex Victorinus 635. Mit ihr unternimmt es Perrier, nicht nur
fiir seinen eigenen Text ein objektives, historisch gesichertes Fundament
zu legen, sondern, wenn ich nicht irre, dariiber hinaus auch die Ldésung
des Textproblems der Opuscula iiberhaupt herbeizufithren oder wenigstens
anzudeuten. ‘

Der Victorinus ist der Normkodex in Sachen der Opuscula. Nicht ge-
ringe Miihe wird aufgewandt, um diese These, mit der P.s Text entweder
steht oder fillt, zu beweisen. Die Hs, so horen wir, hat zwei Kennzeichen,
die ihren hervorragenden Zeugniswert bestimmen. Sie ist erstens eine sehr
alte Hs. Mandonnets Autoritit wird angerufen : der Vict. sei nicht lange
nach dem Tod des hl. Thomas, etwa um das Jahr 1280 geschrieben. Mit-
hin muf} die Hs auch ilter sein als andere Kronzeugen der Tradition. Wenn
eine Opuscula-Sammlung sich von den (gemdB Mandonnets Theorie ur-
spriinglichen) Sammlungen von 25 bzw. 32 Opuscula abhingig zeigt, so
hilt es P. fiir erwiesen, daB3 sie nach 1319 hergestellt wurde, da ‘erst in
diesem Jahre der offizielle Katalog mit seinen 25 Nummern entstanden sei
(S.vir). Dies gelte insbesondere von der S.-Genovefa-Hs. 238. So errechnet
P. zwischen dem Victorinus und dem Genovefanus einen zeitlichen Abstand
von mehr als 40 Jahren. — Zweitens bezeuge die Komposition des Vict.
eine einzigartige Sorgfalt in der Auswahl und Gestaltung seiner Texte.
Nicht nur sind zahlreiche Opuscula eingehend korrigiert, und zwar von
einer nichtprofessionellen Hand, es finden sich auch Duplikate (De unitate
intellectus, De forma absolutionis, De impressione corporum caelestium).
Diese Duplikate, so betont P. S. xv {., seien nur so zu erkldren, daB3 der
oder die Sammler « mit dem ersten Text nicht zufrieden waren und daher



Literarische Besprechungen 453

einen andern, bessern hinzugefiigt haben». So hat der Vict. sich denn
auch einer besondern Wertschiatzung durch die Editoren einzelner Opuscula
erfreut. P. weist mit besonderer Genugtuung auf I. F. Rossi (Expositio
salutationis angelicae, Piacenza 1931) und P. Castagnoli (De forma abso-
lutionis, ebda 1933) hin.

Auf diesen Grundlagen wird nun die Geschichte des Vict. in folgender
Weise rekonstruiert (S. xvi): An der Viktoriner Sammlung sind allem
Anschein nach die Dominikaner von S. Jacques beteiligt, die Kollegen und
Schiiler des eben verstorbenen Meisters. Der berithmte Brief der Artisten-
fakultit vom 2. Mai 1274 ist vielleicht der Anlal dieser Opuscula-Samm-
lung gewesen. Auch die Hypothese Castagnolis verdient in diesem Zu-
sammenhang Beachtung, da namlich die Korrekturen des Vict. (wenig-
stens in dem Traktat De forma absolutionis) auf einer Einsichtnahme in
das Autograph des hl. Thomas beruhen. Jedenfalls aber steht fest, so meint
P.,daB wir es in dieser Hs. mit einer frithen, von berufenen Sachverstindigen
zusammengestellten Opuscula-Sammlung zu tun haben, deren offenbarer
Zweck es war, die besten Texte zu liefern. Der Vict. ist « der erste Entwurf
einer Sammlung ausgewihlter und korrigierter Opuscula », « ausgearbeitet
mit dem Ziel, der Verbreitung des richtigen Textes zu dienen », « eine Art
‘prae-exemplar’ fiir die Tradition der Opuscula». (Man wird Schwierig-
keiten haben, sich unter diesem Begriff « prae-exemplar » etwas Deutliches
vorzustellen. Es ist bemerkenswert, da P. den Vict. doch nicht als das
Exemplar schlechthin anspricht, wozu die Pramissen eigentlich zu dringen
scheinen. Ich vermute, daB der Verf. schlieBlich davor zuriickscheute,
seine Methode als die kritische Methode der Gestaltung des Opusculatextes
erscheinen zu lassen.)

Dieser Beurteilung des Vict. kann ich mich nicht anschlieBen. Es
scheint mir zundchst, daB das Datum der Hs. zu frith angesetzt wird. Das
Jahr 1280 ist aus der Luft gegriffen, und wenn die Autoritit Mandonnets
dafiir angerufen wird, so muf3 gesagt werden, daB der Altmeister der
thomistischen Bibliographie nie und nirgends diese ihm zugeschriebene
Behauptung ausgesprochen hat. Man lese nur die von P. (und -ibrigens
auch schon von Castagnoli, a. a. O. S. 38) angezogene Stelle der Introduction
zu der Ausgabe der Opuscula (S. xxxvI) in ihrem Zusammenhang, und
man wird ohne weiters finden, daBl sich der Satz : Elle (cette collection) doit
remonter aux enivrons de 1280 gar nicht auf den Vict. bezieht, sondern auf
eine hypothetische Sammlung von 32 Opuscula, die Mandonnet angenommen
hatte, um die Geschichte der alten Opuscula-Editionen zu rekonstruieren.
Die Entstehungszeit unserer Hs. wird von Mandonnet in Ubereinstimmung
mit dem Urteil anderer Gelehrter (Delisle, Grabmann, O’Rahilly, Destrez,
R. Martin) so angegeben : ce manuscrit (est) du début du quatorziéme siécle
ou peut-étre antérieur (a.a.O. S. XxXxX1v). Soweit es sich mit den Mitteln
paldographischer und historischer Kritik ausmachen 14B8t, sind der Vic-
torinus und der Genovefanus gleichzeitige Dokumente ; es besteht keine
Mbéglichkeit, sie zeitlich auseinanderzureiBen und daraufhin die Autoritit
des einen gegen die des andern auszuspielen. Insbesondere muf3 die Be-
hauptung P.s Befremden erregen, daB der «offizielle » Katalog durchaus



454 Literarische Besprechungen

eine Neuerscheinung des Jahres 1319 gewesen sei. Man mag zu den Arbeiten
Mandonnets und Synaves stehen wie man will ; daB jedoch die vom Logo-
theten vorgelegte Liste schon erheblich frither in der Literatur vorhanden
war, ist ein sicheres Ergebnis der bisherigen Forschung. Es scheint mir
ferner nicht richtig, aus der Tatsache der Viktoriner Duplikate auf eine
planmiBige, textkritische Arbeit der Hersteller des Kodex zu schlieBen.
Wenn eine solche Absicht bestanden hitte, so wiare ihr, zum mindesten
in zwei Fillen (De unitate intellectus, De forma absolutionis), durch die
Korrektur etner Kopie Geniige geworden. Die Duplikate erkldren sich viel-
mehr daraus, dafl die Viktoriner Sammlung nicht (wenigstens nicht durch-
gingig) aus den Vorlagen einzelner Opuscula, sondern aus den Vorlagen
von Opuscula-Serien zusammengestellt worden ist. Die erste Kopie des
De forma absolutionis gehért offenbar einer Serie an, der man auch sonst
in der Tradition begegnet. So findet sich die Gruppe der im Vict. zusammen-
stehenden drei Opuscula : De quibusdam articulis ad fr. girardum bisan-
tinum, De forma absolutionis, Expositio de ave maria in genau derselben
Reihenfolge im Cod. 1158 der Bibliothek von Metz, im Cod. 123 der
Universititsbibliothek von Miinster i. W. und im Cod. 90/2656 der Grifl.
Schénbornschen Bibliothek in Pommersfelden. Castagnoli hat schon a. a. O.
S. 17, 18 u. 6. auf diese fiir die Opuscula-Forschung wichtige Tatsache
der Konsistenz und Wiederholung von Gruppen aufmerksam gemacht.
Es finden sich auch in andern Hss. Duplikate ; so ist z.B. das Werk De motu
cordis im Cod. 262 der Biblioteca Nacional von Lissabon zweimal abge-
schrieben : soll auch das etwa heiBen, daB der Auftraggeber dieser Hs, ein
kritischer Kopf war, darauf bedacht, die besten Texte zu besitzen ? Wir
wollen gewi die Tatsache nicht bestreiten, daB der Vict. vielfach (nicht
immer) einen sorgfiltig gepriiften Text bietet, was sich besonders aus den
zahlreichen Korrekturen ergibt. Es geht aber wohl nicht an, in diesen
Korrekturen eine planmifBige und im vollen Sinn textkritische Arbeit zu
erblicken. Auch Castagnolis diesbeziigliche Behauptungen (a. a. O. S. 52 {.)
entbehren m. E. der Begriindung, zumal da sie sich auf eine unhaltbare
Ansicht von der Chronologie unserer Hs. stiitzen. Der Wert dieser Korrek-
turen kann nur richtig gewiirdigt werden, wenn man sie im Zusammenhang
mit andern bedeutenden Texten priift.

P. hat sich bemiiht, mit einer neuen und kithnen Auffassung der
Geschichte des Vict. diesen als eine primire Quelle der Textiiberlieferung
zu erweisen. Wire dieser Beweis gegliickt, so hatte es tatsdchlich nicht
viel ausgemacht, daB dem Herausgeber durch die Umsténde der Einblick
in die weitere Tradition versagt blieb. Meines Erachtens ist indes dieser
Beweis nicht gegliickt. Der Vict. gehort einer im weiteren Sinn sekundiren
Schicht des Quellenmaterials an, und der aus ihm geschopfte Text bietet,
so scheint mir, durchaus nicht die Sicherheit, die P. ihm zugeschrieben hat.

Es ist iiberfliissig zu sagen, da8 P. sich aufgrund seines methodischen
Prinzips fiir berechtigt hilt, dem Normkodex nun auch, wenn ich so sagen
darf, durch dick und dinn zu folgen ; nur wenn dessen Ungereimtheiten
und Fehler gar zu handgreiflich sind (und hier trifft in jedem Einzelfall
das Urteil des Verf. die Entscheidung), werden einzelne Viktoriner Lesarten



Literarische Besprechungen 455

aufgegeben. Ich mochte an dem Beispiel des Opusculum De Regno auf
einige charakteristische Ergebnisse der Methode P.s hinweisen.

Mit dem Viktoriner Corrector entscheidet sich P., das Explicit dieses
Werkes nach den Worten : corpora aestate infirma redduntur (II, 2 des
Vulgatatextes : P., S. 267) anzusetzen : Hucusque genuinum opus s. Thomae.
Damit werden mehr als zwei Kapitel und 4 Seiten Text dem literarischen
Eigentum des hl. Thomas entzogen — gewiB3 eine schwerwiegende Ent-
scheidung, die zeigt, wie weit P. der Zeugnisfihigkeit des Vict. Glauben
schenkt. Nun besteht aber nicht der geringste Zweifel, daB sich der
Viktoriner Corrector in diesem Punkt irrt: der authentische Text reicht
bis zu den Worten : ut animi hominum recreentur (II, 4: P., S. 275,
Append. I). Alfred O’Rahilly hat das Problem dieses Explicit griindlich
untersucht und auch eine plausible Erklirung des Viktoriner Irrtums gegeben.
Ich mochte diese Erklarung hier wiedergeben : sie ist in einer auf dem
europdischen Festland wohl nur wenig bekannten Zeitschrift erschienen
(The Irish Ecclesiastical Record XXXI, April 1928, S. 399-406). O’Rabhilly
hat 24 Hss. des authentischen Werkes aufgezihlt; die Hss. des aus vier
Biichern bestehenden Apokryphs wurden nicht beriicksichtigt. In der
folgenden Ubersicht fiige ich diesen 24 Hss. noch den Cod. 861 der Biblio-
teca Universitaria von Bologna hinzu; er gehort zu der zweiten unten
beschriebenen Gruppe. In diesen 25 Hss. hat der Traktat De regno drei
verschiedene Endungen :

Ticocrooreentur < s s s « » s @ % © 3 ¢« s s s § = « » 12 HSs,
II. ... recreentur. Quia vero etc. oder ... recreentur. Etc. 7 Hss,
III. ... redduntur (reducuntur) . . . . . . . . . . . . . 6 Hss.

Das erste Ergebnis dieser Ubersicht ist, daB der Vict. correctus (d. h.
nicht dessen erste Niederschrift, die ein Unicum innerhalb der Texttradi-
tion ist) sich in einer Gruppe von nur 6 Hss. befindet, denen 19 mit dem
variierten Explicit : recreentur entgegenstehen. Dies zur Beleuchtung von
P.s Behauptung, daB « nonnulli codices » den umfangreicheren Text als echt
ausgeben (S. 275, Anm. a). Hoéchste Beachtung verdient die zweite Gruppe.
Die Worte : Quia vero etc. und ebenso auch das Etc. beziehen sich nim-
lich auf das Stiick des Textes, das nach redduntur folgt und mit den Worten
anfingt : Quia vero ad corporum sanitatem ... Hieraus ergibt sich, daB
die 7 Hss. der Gruppe II auf einer Textvorlage beruhen, die nach recreentur
das schon einmal geschriebene Stiick : Quia vero ad corporum sanitatem
usw. bis ... recreentur wiederholte. Ein Schreiber dieser Gruppe fand
offenbar diese Wiederholung heraus, wozu nicht viel Scharfsinn gehorte,
und hielt es mit Recht fiir unnétig, das Duplikat nun auch seinerseits
wieder abzuschreiben. In der Hs. Briissel, Bibliothéque Royale 1573 steht
daher nach recreentur : Quia vero etc., ut supra de ciborum sanitate etc.
Explicit deo gracias ; und der Satz von Quia bis zum zweiten etc. ist durch-
gestrichen. Aus all dem ist klar, was vorgegangen ist. Durch einen Zufall
ist scheinbar schon frith von einer Kopie des authentischen Werkes (Ex-
plicit : recreentur) das letzte Blatt, das mit Quia vero ad corporum sani-
tatem anfing abgelést und an eine andere Kopie desselben Werkes



456 Literarische Besprechungen

(Explicit recreentur) angehingt worden. Beide Kopien, die verkiirzte so-
wohl wie die verlingerte, wurden dann die Vorlagen fiir weitere Abschriften.
Somit erklirt sich das Explicit redduntur durch einen reinen Zufall in der
Textverbreitung, und im Grunde sind sogar die 6 Hss., die dieses Explicit
haben, Zeugen fiir die Echtheit des Explicit recreentur. — Dies ist die
Erklirung O’Rahillys, eine Erklirung, die man wohl als endgiiltige Losung
des Problems ansehen darf. Ich glaube daher nicht, daB3 P., der von den
oben erwihnten Hss. nur zwei kennt, den Victorinus und den Genovefanus,
einen ausreichenden Grund hat zu behaupten : Hucusque genuinum opus
s. Thomae. Das Stiick Quia vero ... recreentur ist unzweifelhaft echt,
wird aber von P. in den Anhang gesetzt und mit dem Apokryph verbunden.
Der Text der letzten zweieinhalb Kapitel ist aus zwei mir unbekannten,
offenbar aber wertlosen Hss. hergenommen, aus denen auch die ganze, dem
Tolomeo von Lucca zugeschriebene « Fortsetzung» stammt. Er stimmt
wortwortlich mit dem iiblichen Text der Vulgata tiberein, was bedeutet,
daB er von unglaublichen Fehlern wimmelt. Um nur dieses krasse Beispiel
zu nennen : die Worte exinanita membra vel inordinate tumentia des Originals,
die durch die Metamorphosen ... inordinate timentia (Genovef.) und ... in-
orvdinatae mentis (Vict., Bologna 861) hindurchgegangen sind, hat irgendein
groBziigiger Schreiber in ... morbida umgeandert. Und morbida lesen wir
bei P. ebenso wie in der Vulgata (II, 2; P., S. 271).

Auch die Auswahl der Biicher und Kapitelzahlen, sowie die der Kapitel-
iberschriften, ist einzig durch den Vict. bestimmt; auch an ihr wird es
deutlich, in welch ungewohnlichem MaB P. seinem Normkodex Vertrauen
und Gefolgschaft schenkt. Es gibt in der Tradition zwei durchaus ver-
schiedene Typen der duBlern Anordnung des De regno. Die eine gehort
zur Textiiberlieferung des echten, die andere zu der des unechten Werkes.
Als « unechtes Werk » bezeichnen wir hier die bekannten vier Biicher ins-
gesamt, denn wenn auch die ersten zweieinhalb Biicher darin materiell dem
originalen Werk des hl. Thomas entsprechen, so mull doch beachtet werden,
daB der sogen. « Fortsetzer » auch in ihnen gewisse einschneidende Ver-
anderungen vorgenommen hat. Diese betreffen vor allem die duBere An-
ordnung des Traktats. Das echte Werk zdhlt 20 entweder fortlaufend
numerierte oder auf zwei Biicher verteilte Kapitel (Lib. I = 12 cap.,
Lib. IT = 8 cap. ; init. L. I : Consequens autem est dictis, P., p. 254). Das
Apokryph dagegen hat in seinem authentischen Teil 19 Kapitel und ver-
teilt diese in anderer Weise auf zwei Biicher (Lib. I = 15 cap.; Lib. IT =
4 cap.; init. L. Il : Primum igitur incipere oportet, P., p. 264). Auf die
innere Bedeutung dieser unterschiedlichen Anordnung kann ich nur hin-
weisen : das alte Schema bringt die Disposition, die der hl. Thomas selbst
in der Adresse an den Konig von Cypern aufgestellt hat, getreu zum Aus-
druck, wihrend die apokryphe Uberlieferung diesen wichtigen Punkt ver-
wischt, indem sie dem urspriinglichen Werk eine neue, den vier Biichern
angepallte Anordnung aufklebt. Es handelt sich hierbei insbesondere um
ein kleines Kapitel am Ende des ersten Buches alter Anordnung, das in
allen Hss. des authentischen Werkes als 12. Kapitel gezihlt und zum min-
desten durch die Initiale markiert ist; zuweilen trigt es auch die Uber-



Literarische Besprechungen 457

schrift : Recapitulatio huius primi libri (Genovef.,, Vat. Lat. 773) oder
Epilogus praedictorum (Bol. 861). Dieser Epilog fingt mit den Worten
an : Si igitur regibus abundanter temporalia bona, und endet: ... tanta
a nobis dicta sint (P., S. 253 f.). Der Verfasser des apokryphen Werkes
in vier Biichern konnte natiirlich mit diesem Epilog nichts anfangen ; er
hat daher die alte Initiale einfach unterdriickt und die Kapitel I, 11 und 12
alter Anordnung in das eine Kap. 11 zusammengezogen. — Nun verhilt
es sich mit dem Vict. folgendermaflen : er gehért (trotz gewisser Eigen-
heiten, die hier auBer Betracht bleiben kénnen) zu der Gruppe der Hss. des
authentischen Werkes, die 20 Kapitel in fortlaufender Zihlung darbieten.
Auf fol. 171rb steht auch die iibliche Initiale bei den Worten : Si igitur
regibus abundanter. Die urspriinglich rubrizierten Kapitelnummern sind
aber ausradiert und durch neue, im wesentlichen der apokryphen Tradition
entsprechende Zahlen ersetzt worden. Dies ist durch eine Hand des
15. Jahrhunderts geschehen. Dieselbe Hand hat auch neue Kapiteliiber-
schriften eingefiigt : dieselben, die man in der Vulgata liest und von denen
in authentischen Handschriften auch nicht die geringste Spur zu entdecken
ist — wortreiche Kompositionen in bombastischem Stil, die auf den schlichten
Text passen wie die Faust aufs Auge. Diese Kapitelzahlen und -iiberschriften
hat P. in seinem Text abgedruckt. Man erfihrt nicht, daB sie erheblich
spateren Datums sind ; man erfihrt insbesondere nichts iiber die erwdhnte
charakteristische Initiale des Epilogs zum I. Buch. -So tritt uns nun eine
Ausgabe des De regno entgegen, in der der Text seine Wurzeln im 13. Jahr-
hundert hat, wiahrend die Rubriken aus sehr viel spiterer Zeit stammen.
Diese hybride Mischung ist einzig dem EntschluB P.s zu verdanken, dem
Vict. in allen Einzelheiten zu folgen. Es mufBl noch angemerkt werden,
daB P. (auch hier wieder dem Victorinus corruptus folgend) die Adresse
an den Ko6nig von Cypern, die nur der erweiterte Titel des Werkes ist, als
besonderes Kapitel zahlt, soda nun im Gegensatz zur Vulgata das erste
Buch 16, nicht 15 Kapitel enthilt. Diese Neuheit ist nichts anderes als eine
vereinzelte, fast moéchte man sagen, kapriziése Variierung der in der apo-
kryphen Tradition iiblichen Zihlung. Sie wird nicht wenig Verwirrung
stiften. Eine zukiinftige kritische Edition wird auch sie wieder umstoBen
und an ihre Stelle eine der urspriinglichen Anordnungen setzen miissen.

Die folgende Ubersicht, die aus Vat. Lat. 807 und 773, Genovef. 238
und Bologna B. U. 861 die Disposition des Werkes und die Kapiteliiber-
schriften zusammenstellt, soll das Gesagte verdeutlichen.

Bologna, B. Univ. 861 Vat. Lat. 807, ibid. 773, Genov. 283

(Anschrift an den Konig von Cypern)  (Anschrift an den Kénig von Cypern)
[Incipit liber primus.]

a5 c. 1. Quid significetur nomine regis.
¢. 2. Quod melius est unius regnum  c¢. 2. Quid plus expediat civitati
quam plurium. vel provinciae, pluribus an

: uno regi rectore.
c. 3. Quod regimen tyranniest pes- c. 3. Ifem.
simum.



458

c.13.
. Quod institutio civitatis ad

c. 20.

. De

Literarische Besprechungen

Quae pericula immineant a
regia dignitate.

Quod pericula multa immi-
neant ex multorum regimine.

De qualitate regentis et oc-
cursum (sz¢) contra tyrannum.
Quod solus honor non est
praemium boni regis.

De vero praemio regis.

Quanta erit gloria
bonorum.

regum

. Quae bona consequuntur bo-

num regentem.

. De poena tyranni.

. Epilogus praedictorum.

De regis officio in communi.

reges pertineat et qualiter.

. De gubernatione regis.

. De his quae rex in regno suo

debet intendere.

. De electione regionis ad civi-

tatem construendam.

. In quo (sic) civitas debet in-

stitui.
institutione civitatis in
loci ubertate.

De amoenitate loci instituen-
dae civitatis.

C.

C.

4.

5.

« 10,

11.

.12,

8.

. Quod

Quare subditis regia dignitas
redditur odiosa.

Quod minus malum sequitur,
cum monarchia in tyrannidem
convertitur, quam cum regi-
men plurium optimatum cor-
rumpitur,

Qualiter providendum est, ne
rex incidat in tyrannidem.
Quod mundanus honor seu
gloria non sunt sufficiens prae-
mium regis.

. Quod sufficiens praemium

regis est a Deo expectandum.

. Quem gradum obtinebunt in

gloria reges.

Quae bona perdunt tyranni,
quae regibus debentur.
Quae supplicia sustinebunt
tyranni.

Recapitulatio huius primilibri.
Incipit liber secundus.

. 'Quid sit regis officium.
. Quid regi faciendum et quo-

modo.

ratio  gubernationis
mundi (sic) ex divina guber-
natione sumenda est.

. Quod regnum ordinari debet

ad beatitudinem consequen-
dam principaliter.

Quod ad officium regis spectat
institutio civitatis.

Quod civitas habeat aerem
salubrem.

Quod habeat libertatem prop-
ter motum (sic Vat. Lat. 807 ;
lege : . ubertatem propter
victum),

Quod sit locus amoenus.

Auch, und zumal, an den Varianten, die P. aus dem Vict. in seinen
Text aufgenommen hat, zeigt sich die Methode dieser Ausgabe in ungiin-
stigem Licht. Ich stelle im folgenden eine Auswahl der Lesarten des
« Normkodex » den aus sieben andern Hss. geschopften Varianten gegen-
iiber. Ich benutze die folgenden Sigla : A = Cod. Vict. (A* = Vict. correc-



Literarische Besprechungen 459

tus) ; B = Genov. 238 ; R = Bologna, Bibl. Univ. 861 ; S = Bordeaux 131 ;
T = Ottobon. Lat. 198; U = Vat. Lat. 773; V = Vat. Lat. 807 ;
W = Toledo, Kapitelsbibl. 19-15; p = ed. Perrier. Uber diese Hss. vgl.
GraBMANN, Die Werke des hl. Thomas, S. 132 ff. Die Zahlen beziehen
sich auf die Paragraphen und den Apparat der Ausgabe P.s’.

2 1 ex A] om. BRSTUVW. 2 12 sociabile A] sociale BRSTUVW.
4 10 quae A)] in unum add. BRSTUVW. 4 11 altius A] alterius BRSTUVW,
9 2 etiam igitur A) igitur etiam TVW, etiam RS, igitur U, sibi etiam B.
9 2-3 in una parte A) tn unam paviem BRSTUVW. 9 3 unum A] uniri
BRSTUVW. 9 & appropinquat ARW] appropinquant BSTUV. 11 7 tan-
tum A*] om. ABRSTUVW. 14 1 pessimum AR] regimen add. BSTVW,
regnum add. U. 15 2 principium ARSU] praecipuum BTVW. 16 2 per
tempora A) pro tempore BRSTVW, tempore U. 16 3 fiunt ABSRU] fuerunt
W, fuevit TV (fuerunt p). 19 2 potius A] Petrus BRSTUVW (Petrus
potius p). 20 2 ut tyrannide A) ut om. TV, tyrannice BRSUW. 20 20 Quod
factum est ut A) Quod factum est et T, quo factum est ut BRSUVW,
21 13 Phavaonis ARU] Pharaonem BSTVW. 21 14 tyrannidem ABRSU]
tyrannum W exevcentem in Dei populo add. TV. 21 16 confusione A] con-
cussione BRSTUVW. 22 14 omnibus A*] omnis ARSUW (CiceEro, De off.
I, 20, 68), communis BTV. 23 15 malos vel A) mortales BRSTUVW
(SaLLust., Catilina 10). 23 18 et A) id est BRSTUVW. 24 12 sic
(Augustinus dicit) A] ut BRSTUVW (TV om. dicit). 29 8 actibus A]
artibus BRSTUVW. 29 17 pretio p) praemio ABRSTUVW. 29 33 suffer-
vetur A)] sustinetur BRSTUVW. 29 24 cederet A] cedat BRSTUVW.
30 7 homo A] hoc BRSTUVW. 30 23 ut sicut p] ut om. AW, sicut om.
RUV, si T, st sit ut B (?S). 30 24 dicit inter linguas ABSTUV] dicit s
inter linguas RW. 30 25 nimis humiliter orantium A) sublimiter (et add. W)
honorantium RSUW (AUGUSTIN., De civ. Dei 5, 24), honorantium BTV,
ovantium A. 30 26 extollantur p] extolluntur ABRSTUVW. 30 32 corde
A*U] om. ABRSTVW. 31 5 reges A] erunt et add. BRTUVW (S hom.)
31 8 aliquando A] aliqualiter BRSTUVW. 34 8 dempserit p] tonserit AA*
(in marg. a manu recentiore dempserit), dempserit BRSTW (Sueton., Iul.
Caes. 67), lect. corrupta UV. 34 14 plerumque A] plerigue BRSTUVW
(Sueron., Aug. 59). 35 2 fidelitate virtutis A)] fidelitatis virtute BRSTUVW
(U add. in fidelitatis virtute). 36 3 cui populus A)] qui populo BRSTUVW,
41 12 dividit A) videlicet BISUVW, scilicet R. 43 7-8 impeditur BRTVp(!)]
impenditur ASUW. 45 3 etiam secundum hoc A) et servi BRSTUVW
(cervi BV), (ARISTOTELES, Polit. III, 1280a 32: ed. SuseMIHL, p. 18%;
cf. Summa I-II, 98, 6 ad 2). 50 14 provisione A] promotione BRSTUVW.
52 12 qui A] quae BRSTUVW. 52 14-15 artificiosae scientiae sed non A
artificiosae secundum animam sine BRSTUVW (Arisr., Pol. VII, 1327b 27,
ed. SusemiHL, p. 269). 53 3 Victorinus ARU] Vi(c)truvius (uictrumphius)
TVW, lect. corrupta BS. 53 5-6 nec (neque p) aestuosus nec frigidus ASU]

! Ich verdanke die Einsicht in diese Hss. der Mikrofilm-Sammlung im
Pontifical Institute of Mediaeval Studies in Toronto, Kanada.



460 Literarische Besprechungen

neque aestuosas neque (nec B) frigidas BRTVW (Virruvius, De architec-
tura I, 4).

Der Unterschied zwischen diesen Lesarten fillt umsomehr ins Gewicht,
als die von mir eingesehenen Hss., die hiufig eine solidarische Front gegen
den Vict. bilden, nicht zu einer homogenen Gruppe gehoren ; es lassen sich
vielmehr, wie ich hier nicht weiter ausfithren kann, mehrere Gruppen unter
ihnen klar auseinanderhalten. Ferner sind die Varianten des Vict. in fast
allen Fallen deutlich als Korruptelen zu erkennen ; so insbesondere in den
Beispielen, in denen es sich um Zitate handelt. Eine paldographische
Prifung kann auch hédufig die Entstehung der irrigen aus der richtigen
Lesart ohne weiteres klarlegen ; so ist z. B. etiam secundum hoc (45, 3) aus
et servi entstanden, nicht umgekehrt das zweite aus dem ersten. Mit der
Giite der Viktoriner Hs., die P. nicht genug preisen kann, ist es also auch
in der Kopie des De regno nicht weit her, und ich kann das Urteil, das
R. Martin nach seiner Untersuchung eines andern Opusculums iiber den
Kodex gefallt hat (Mélanges Auguste Pelzer, S. 348), aus meinen Erfah-
rungen nur bestéitigen : une édition sur cette seule base manuscrite est impossible.

- Am SchluB3 dieser Besprechung mochte ich nicht versiumen, meiner
Bewunderung fiir P.s harte und miihevolle Arbeit erneut Ausdruck zu geben.
Die zahlreichen Anmerkungen, die Identifizierungen der Zitate usw. ver-
dienen noch besonders hervorgehoben zu werden. Vielleicht darf ich aber
nach dem Gesagten auch die Hoffnung aussprechen, dal in den folgenden
Binden sowohl das methodische Editionsprinzip griindlich iiberpriift, wie
auch die handschriftliche Grundlage iiber die Pariser Bestdnde hinaus
erweitert wird. Die Sache des hl. Thomas ist einer ungewohnlichen An-
strengung wert. :

The Pontifical Institute of Mediaeval Studies, Toronto, Can.
' ) I. Th. Eschmann O. P,

Dogmatik

M. Schmaus : Katholische Dogmatik. Bd. I/1-2: Gott der Dreieinige.
— Miinchen, M. Hueber. 1948. 648 SS.

Es ist erfreulich, daB3 die lange und dringend bendtigte Neuausgabe
der Katholischen Dogmatik von Michael Sehmaus nun wieder vorliegt.
Seit einer Reihe von Jahren suchten Priester sowohl als Laien vergeblich ge-
rade nach dieser Darstellung der christlichen Glaubenslehre, deren Verfasser,
den berechtigten Bediirfnissen unserer Zeit entgegenkommend, in der Form
der Darbietung des Offenbarungsgutes neue Wege ging. Er wollte dem
Seelsorger, dem die Zeit fehlt, « um den weiten' Weg zuriickzulegen, der
von der Glaubenswissenschaft in das Reich des Glaubenslebens fiihrt »,
den Weg verkiirzen helfen, sodal ihn auch jene zu gehen vermoégen, deren Zeit
karg bemessen ist, und so nachweisen, da3 die theologische Wissenschaft
fiir die Verkiindigung der Offenbarung prdgende Kraft besitzt. Die da
und dort vorgetragenen Bedenken, es konnte ein solches Unternehmen



Literarische Besprechungen 461

der Verkiirzung oder Verflachung des katholischen Lehrgutes Vorschub
leisten, diirfen besonders angesichts dieser Neuauflage als unbegriindet be-
zeichnet werden, zumal wenn der Leser den Wunsch des Verfassers erfiillt
und sich die Zeit zur Durcharbeitung der straffer aufgebauten Lehrbiicher
nimmt. Man darf vielmehr sagen, da der neuerdings von hoher kirch-
licher Seite ausgesprochene Wunsch, die Theologen mochten den ganzen
Inhalt der christlichen Offenbarung in einer den heutigen Menschen an-
sprechenden Sprache vorlegen und ihre Lebenswerte sichtbar machen, in
diesem Werke fiir das deutsche Sprachgebiet in gliicklicher Weise erfiillt ist.

Die Neuauflage des vorliegenden ersten Bandes ist von 278 auf
648 Seiten angewachsen. Die duBere Form weist gegeniiber frithern Aus-
gaben eine wohltuende Klarheit und Ubersichtlichkeit auf, welche vor
allem den angehenden Theologen zugute kommt ; hier paBt sich der Verf.
in etwa der Form unserer erprobten dogmatischen Handbiicher an. Auch
im Aufbau des Lehrstoffes sind einige bedeutsame, von der Sache geforderte
Umstellungen vorgenommen worden. Wohl hat der Verf. den Abschnitt,
welcher die eigentliche Trinitdtslehre enthdlt, der Lehre von Gott dem
Einen vorangestellt, aber in gliicklicher Weise unter den Abschnitt : « Uber
die SelbsterschlieBung des Dreieinigen Gottes, in bezug auf sein perso-
nales Selbst », die gesamte Trinititslehre in engern Sinne zusammengefaBt,
worauf im dritten Abschnitt unter dem den trinitarischen Charakter andeu-
tenden Titel : « Die Lebensfiille des dreipersonalen gottlichen Selbst », jene
Lehren geboten werden, welche die Einheit der gottlichen Natur betreffen.

Der Klarheit und praktischen Brauchbarkeit als Lernbuch dienen
auch die nunmehr erfolgte sorgfiltigere Herausarbeitung der Begriffe (vgl.
S. 236 ff.), eine Mehrarbeit, die aber fiir eine Dogmatik, die auch als
Lernbuch dienen wird, schlechterdings unentbehrlich war. Der Schrift- und
Viterbeweis wird noch ausgiebiger als frither unter Heranziehung zahl-
reicher Texte gefithrt, wodurch der Leser in stindiger Berithrung mit den
Quellen der Offenbarung und der christlichen Tradition bleibt. Die Bibel-
zitate werden nicht herausgelést aus dem geschichtlichen Zusammenhang
vorgelegt, sondern in ihrem heilsgeschichtlichen Zusammenhang gedeutet.
Der Verf. glaubt mit Recht, daB die Aufgeschlossenheit fiir die Ergebnisse
der protestantischen exegetischen Forschung ein Beitrag sein werde zu den
echten Una-Sancta - Bestrebungen, « indem er einerseits die Unterschiede
klar und bestimmt herausarbeitet, anderseits die Méglichkeiten eines Ge-
sprachs aufzeigt ». Auch dent philosophisch interessierten Leser bietet das
Buch wertvolle Anregungen, indem es immer wieder die Offenbarung in
Beziehung setzt zu neuzeitlichen Problemen und besonders zur Gegenwarts-
philosophie, deren gesicherte Ergebnisse aufnehmend, die falschen Positionen
im Lichte der Offenbarung beurteilend.

In der Darstellung der theologischen Kontroversen 18t der Verf.
beide Richtungen zur Sprache kommen, wiirdigt in objektiver Weise das
jeweils zugrundeliegende theologische Anliegen und 148t so die Bedeutung
der einzelnen Losungsversuche hervortreten. Dabei verfillt er nicht einem
farblosen Eklektizismus, sondern gibt, wo es angingig ist, klar zu erkennen,
welcher Versuch die besten Griinde fiir sich hat und damit als der wahr-



462 Literarische Besprechungen

scheinlichere gelten darf. Sachlich richtig und piddagogisch wertvoll ist
dabei der jeweilige Hinweis auf den Geheimnischarakter der fundamen-
talen Glaubenswahrheiten, um deren Verstidndnis sich die Theologie bemiiht,
der Hinweis, daBl die groBen Schwierigkeiten und Rétsel der Losungs-
versuche darauf hinzeigen, daB3 eine endgiiltige Antwort unserm analogen
Erkennen, dem das eigene Intellekts- und Willensleben soviele Ritsel auf-
gibt, fiir immer versagt bleiben wird (546).

Die Literaturangaben sind bis in die jiingste Gegenwart ergédnzt, auch
die Literatur des nichtdeutschen Sprachgebietes ist in reichem MaBe ge-
boten, sodal auch der Fachtheologe sich dafiir, wie auch fiir die vielen
Anregungen, welche die Lektiire des Buches selbst bietet, dem Verf. zu
Dank verpflichtet weil.

Freiburg. A. Hoffmann O. P.

H. M. Koster : Die Magd des Herrn. Theologische Versuche und Uber-
legungen. — Limburg a.d. Lahn. Lahn-Verlag. 1947. 588 SS.

Das Buch will von einer Grundthese aus, die an mehreren Stellen
desselben wiederholt und erginzt wird, gemd Formulierungen des Verf.
Recht, Sinn, Ort der Mariengestalt in der Heilsgeschichte sowie im christ-
lichen Lebensraum aufzeigen, behandelt somit wesentliche Aspekte maria-
nischer Theologie und Frommigkeit, ohne Absicht, dabei vollstindig zu
sein. Zu den gebotenen « Uberlegungen » bemerkt K. im Vorwort: « Thr
erstes Anliegen war, im Ganzen der tibernatiirlichen Wirklichkeit den
Gedanken der Polaritdt, im Bilde des Menschen aber den Zug der Offen-
heit und Empfanglichkeit als letztes Stigma deutlich zu machen und an
der Gestalt Mariens wieder zu entdecken» (S. 8). Unsere Aufgabe kann
hier nur die Darlegung und Wiirdigung des theologischen Kerngedankens
sein. K. trdgt iiber die besondere Art der Teilnahme Mariens am Erlésungs-
werk eine neue Theorie vor, welche er fiir die einzig richtige, zudem fir
geeignet hidlt, den bisherigen Widerstreit der Meinungen zwischen Ver-
fechtern und Leugnern einer eigentlichen « corredemptio » zu iiberbriicken.

Man miisse sich zunichst klar werden, « wie Christus im Heilsgeschehen
steht. LaBt Er noch einen Raum, den die Gestalt Mariens einnehmen und
ausfiillen kann, ohne einerseits Seine Mittlerschaft zu verdringen und zu
beeintrichtigen, ohne andererseits nur ein scheinbar iberflissiges Duplikat
zu Seiner mittlerischen Funktion zu sein ? » (S. 116). Die Antwort lautet :
« Vollzieht sich die Heilswirklichkeit als jenes personale Gegeniiber, worin
der Mensch im religiosen Akt und im Gottesbund aus personalem Selbstand
dem Ewigen Wort, das Gottes Selbstoffenbarung zusammenfa3t und ab-
schlieBt, zustrebt und sich offnet, so steht Er, personal im gottlichen
Wesensraum des Logos verwurzelt, nicht auf des Menschen, sondern auf
Gottes Seite. Aus Seiner Gestalt, Seinem Munde, Seinem Tun spricht das
Ewige Wort. Er ist Kiinder der Offenbarung, der Mensch sonst aber der,
der hort, entgegennimmt, glaubt und sich unterwirft. Hat der Heilsstand
den Charakter der Gotteskindschaft, so ist Christus auch in Seiner Mensch-



Literarische Besprechungen 463

heit der natiirliche Sohn, wihrend alle sonst durch Gnade Anteil daran
erhalten. Gibt sich der Heilsvorgang als Erlésung, so ist Er der Erloser,
der, vom Wesen her mit Gott verbunden, alle andern der Gottferne zu
entreiBen und zu entsiindigen vermag. Hat das Heilsgeschehen den Charakter
eines gnadenschopferischen Einflusses auf die zu begnadende Menschheit,
so tragt auch die Menschheit des Herrn Schopferziige : die uibrige Mensch-
heit steht, als Geschopf von Seinen Gnaden (gratia Christi), empfangend
vor ihr, indes sie als Werkzeug der Gottheit ihr Gnade einwirkt» (S. 123).
« So ist deutlich, daBB die Menschheit Christi unbeschadet ihrer Natur-
integritat nicht dort ihren Platz hat, wo die Ubrigen stehen. Die seins-
hafte Einwurzelung in die Personalitit des Logos 1483t sie nicht unberiihrt.
Investiert mit der Heilskraft dieser Person — Cyrill von Alexandrien spricht
von der caro vivifica — tritt sie allen anderen gegeniiber dienend und
werkzeuglich in deren gottlich-persénliche Funktion ein. Wéihrend alle
anderen ‘in der Gewalt der Finsternis’, erlsungsbedirftig und solche sind,
an welche die frohe Botschaft des Sohnes ergeht, und die aus menschlichem
Eigen-Ich in freier Tat und Entscheidung sich auf den Sohn Gottes hin-
beziehen miissen, um erlést zu werden, ist die Menschheit des Herrn jene,
worin der Logos auf dies verlorene Geschlecht seine erlésende Kraft zu-
trigt, seine Botschaft kiindet und seine Gnade schopferisch verschenkt. Sie
birgt im Gegeniiber zwischen Gott und der Menschheit den géttlichen Pol,
bringt ihn in diese hinein zur Wirksamkeit und figuriert so im gesamten
Heilsvorgang, selber erlosungs-unbediirftig, als das aktuell-erlésende Prinzip »
(S. 125 1.).

Nun entsteht die Frage, wer bei den entscheidenden Heilsereignissen,
zumal bei der Inkarnation und unter dem Kreuz das ganze Menschen-
geschlecht reprisentiere und in dessen Namen sich bereit erklire, die von
Gott angebotene Erlosung entgegenzunehmen, die Menschheit empfingnis-
willig darbiete. Denn daB im Erlésungsplan jemand, und zwar einer ein-
zelnen physischen menschlichen Person diese Aufgabe zugedacht sei, hilt
K. fiir ausgemacht. « Handelt aber die Menschheit des Herrn bei der
Begegnung des Ewigen Wortes mit der zu erlésenden Menschheit in persona
Verbi, dann erweist sich im Heilsgeschehen des Gottesbundes die korrespon-
dierende Stelle noch unbesetzt, in der nun auch eine menschliche Person
dem Ewigen Worte das Menschliche entgegenstellt. Vor der mit Heils-
kraften erfiillten, mit den Ziigen aktiver Erlosungsmichtigkeit gezeichneten
Gestalt des gottlichen ‘Briutigams® fehlt die Person einer die Gesamtheit
in sich fassenden, erlésungsempfanglichen menschlichen ‘Braut’. In eben
diese Liicke aber erscheint die Mariengestalt hineingeschaffen. Ihre dogma-
tischen Ziige umschreiben genau jenen Raum und fiillen jene Leere aus,
die neben der Gestalt Christi im Heilsvorgang sonst bleibt. Sie stellt — und
hierin wahrt sie den Charakter der Personalitit und der Polaritit — im
Gottesbunde der Menschheit an der entscheidendsten Stelle den mensch-
lichen Personpol, indem sie der hochsten géttlichen Selbstmitteilung als
freie menschliche Person das Menschliche entgegensetzt ; oder — was den
gleichen Vorgang anders umschreibt — sie gibt das hochste potentielle
Prinzip ab, das Gott empfinglich entgegennimmt. Sie verkorpert den



464 Literarische Besprechungen

religiosen Akt der Gesamtmenschheit, den Augenblick der hochsten An-
sprechbarkeit und Hingabe, darin ein Geschopf aus persénlichem Selbstand
heraus sich auf das ihm entgegentretende Gottliche, ndherhin das Ewige
Wort, richtet. Das alles im Moment der Mutterschaft» (S. 126 £). Man
mul3 der Tatsache ihr Recht lassen, daB Christus eine gottliche, Maria aber
eine menschliche Person ist. Damit wird fiir ihre Gestalt ein unermeB-
licher Eigenraum frei, eben jener, den man sie einnehmen sieht, nicht nur
in der Mutterschaft, sondern, in Fortsetzung ihrer, auch in jener ganz
eigenen Funktion unter dem Kreuze und in der ‘Zuwendung’ aller Gnaden . ..
Die Menschheit des Herrn ist eben jene, die, weil in das Gott-Ich des Logos
hineingezogen, im Gottlichen schopferisch, initiativ und gleichsam person-
lich steht. Maria ist dazu das Gegenbild. Begnadet, erlost, empfinglich
und — was die Wurzel und Voraussetzung zu alldem ist — von eigenem
rein menschlichem Selbstand, aus dem her sie auf den Sohn Gottes zu-
streben muB» (S. 133). Derselbe Gedanke kehrt stets wieder.

Kann da von einer « Miterlésung » durch Maria noch die Rede sein ?
Den Titel « Corredemptrix » glaubt K. der Mutter des Herrn auch bei seiner
Auffassung geben zu sollen, mit folgender Deutung: « Der Sinn dieser
Corredemptrix ist nicht, die Erlésung mitzubewirken, sondern, diese Be-
wirkung durch Christus allein vorausgesetzt, sie entgegenzunehmen. Sie
leistet auf der Ebene der objektiven Erlosung fiir die Gesamtmenschheit,
was auf der Ebene der subjektiven im Empfang der Sakramente der Ein-
zelne fiir sich selbst leistet, wenn er dem opus operatum ein Subjekt und
eine von ihm zum Zustandekommen der sakramentalen Wirkung erforderte
Empfingniswilligkeit entgegensetzt. Auch das Leiden und Mitleiden der
Mutter des Herrn hat nicht den Sinn einer Christus angeglichenen Erlosungs-
bewirkung, sondern den entgegengesetzten einer Erlosungsentgegennahme »
(S. 321). Auch die allgemeine Gnadenvermittlung Mariens auf dem Weg
der Fiirbitte wird von K. im Rahmen dieser seiner Grundauffassung erklart :
« Thre allumgreifende Fiirbitte ... verbleibt gdnzlich im Bereich potentieller
Ursichlichkeit. Sie erwirkt die Gnade Christi durch die Macht, die der
schlechthin vollkommenen Empfinglichkeit vor dem schlechthin gebe-
willigen Akt innewohnt, und zieht so Gnade auf die herab, mit denen sich
ihr Gebet eins erklirt» (S. 335).

Eine Orientierung iiber die tragenden Ideen des Buches diirfte dem
Leser dieser Zeilen aus den gebotenen Zitaten moglich sein. Was 18t sich
im Licht theologischer Uberlegung dazu sagen ?

1. Steht die Menschheit Christi wegen der hypostatischen Union im
objektiven Heilsgeschehen so auf Gottes Seite, wie K. es darstellt ? Das
objektive Heilsgeschehen hat nach Gottes tatsichlichem Ratschluf3 nicht
einfachhin den Charakter beliebiger Siindenvergebung und neuer Verbin-
dung der Menschheit mit Gott dank einem nicht ndher gekennzeichneten
Mittlertum Christi. Es tragt vielmehr das bestimmte Geprage stellver-
tretender Siihne fiir die Schuld aller, geleistet durch einen einzelnen echten
Menschen aus dem Adamsgeschlecht, aus dem Geschlecht der Siinder,
wenn auch nicht selber Siinder, deshalb selber nicht erlosungsbediirftig.
Diese wirkliche Solidaritdt unseres Erlosers mit uns in der Entrichtung des



Literarische Besprechungen 465

« Losegeldes » an Gott scheint bei K. dort, wo er von dem « géttlichen
Personkern, Ich, Selbst, SelbstbewuBtsein » Christi redet, jedenfalls in den
Hintergrund zu geraten. Sie ist durchaus nicht wie eine Art juridischer
Fiktion oder Als-ob-Spiel seitens Gottes und Christi, wurzelt in der objek-
tiven physischen Tatsache der uns homogenen Natur nach Leib und Seele,
ihrer Lebensfunktionen und Empfindungen, insbesondere auch des freien
menschlichen Willens, seiner Gesinnungen, Entscheidungen, vollmensch-
lichen Akte. Die Offenbarung hebt diesen Tatbestand zu deutlich hervor,
als daB wir ihn verkennen diirften. Vgl. etwa Mt. 20,28 ; 1 Kor. 15,21 ;
Roém. 5,12-21; 2 Kor. 5,21 ; Gal. 3,43 ; Phil. 2,8 ; 1 Tim. 2,5; Hebr. 10,5 ;
1 Petr. 2,24.. Worte wie z. B. Joh. 8,16 f.; 1 Joh. 4,9 f. 14 gehoren freilich
dazu als Erganzung : dieser Erléser ist zugleich gerade als Erloser in beson-
derer Weise von Gott zu uns gesandt, ein Geschenk von ihm an uns, wegen
seiner gottlichen Natur. Das beeintrichtigt jedoch nicht Ernst, Echtheit,
Griindlichkeit seiner menschlichen Siihneleistung. Sonst miiBten wir ja
denken, Gott habe nur zum Schein und pro forma eine solche gefordert,
habe sich selber Siihne erwiesen. In Wirklichkeit steht hierin Christus auf
unserer Seite ebensosehr wie auf Gottes Seite, als Angehoriger unseres
Geschlechtes ist er dessen Stellvertreter und verdient so fiir alle, der « zweite
Adam » stammt vom ersten ; als Gott hinwieder nimmt er das von seiner
Menschheit dargebrachte « Losegeld » mit dem Vater und dem Heiligen
Geiste entgegen. Man mag erwidern, die Offenbarung bediene sich dabei
der Bilder und Vergleiche, es wiare Gottes unwiirdig, gerade den Vergleich
vom « Kaufpreis » allzu buchstdblich auf ihn anwenden zu wollen. Die
Erwiderung ist nicht belanglos, sie hat sicher ihr Gewicht. Es kann sich
immerhin nicht um schlechthin unpassende Bilder und Vergleiche handeln.

Ein besonderer Aspekt, unter dem die Offenbarung uns den Heiland
und seinen Tod darstellt, ist der des Priestertums, des Opfers, der Opfer-
gabe im kultischen Sinne. Hier geht es doch zweifellos um Dinge, welche
mit der Moglichkeit Christi zusammenhingen, als Mensch fiir Menschen
Gott gegeniiberzutreten und dabei nicht eher auf Seiten dessen zu stehen,
dem das Opfer dargebracht wird, als auf der unseren. Bekannt sind ja
dariiber die unmiBverstindlichen Worte des Hebrierbriefes: 2, 14-17;
4,14 1. ; 5,1-10; 7,15-28 ; 9,11-28 ; 10,10-14. In einer Anmerkung erkliart K. :
« Jedenfalls kennt die Schrift innerhalb des Gottesbundes den Menschen
Christus nur als gottliches Gegeniiber der in den Bund gerufenen, erlésten
Menschheit » (S. 533). Wie sollte das wohl mit der Lehre vom Mittlertum,
Priestertum, Opfer Christi in Einklang gebracht werden ? Es wirkt befrem-
dend, daB K. diese Schwierigkeit gegen seine Folgerungen aus der hyposta-
tischen Union nicht aufgegangen ist, wo er z. B. S. 453 f. vom Opfer des
Heilandes spricht.

2. Richtig bleibt, daB die Menschheit Christi fiir sich keiner Erlésung
bedurfte, keine Sithne fir sich zu leisten hatte. Die Griinde dieser unbe-
zweifelbaren Tatsache sind vielleicht von der theologischen Spekulation
nicht so eindeutig anzugeben, wie zunichst scheinen koénnte. Ist es eher
die hypostatische Union als solche, oder die unbefleckte Empfangnis der
Gottesmutter, oder die jungfrduliche Empfingnis, oder geniigen zur Be-

Divus Thomas 31



466 Literarische Besprechungen

griindung des Freiseins Jesu von der Erbsiinde die zwei letzteren Faktoren
schon ? Ein Mensch, der nicht aus dem Adamsgeschlecht stammte und von
Anfang an etwa den Vorzug der sog. Befestigung in der Gnade erhalten
hétte, wire fiir sich auch nicht erlésungsbediirftig, ohne hypostatische Union.
Doch diese Probleme brauchte K. im Rahmen der ihm vorschwebenden
Aufgabe nicht zu untersuchen. Von wesentlichem theologischem Interesse
ist indes seine These, da8 Gott eine bewuBte und freie Entgegennahme
des angebotenen Heiles durch eine einzelne physische menschliche Person
im Namen der ganzen Menschheit je in den entscheidenden Au@enblicken
des objektiven Heilsgeschehens wollte, und daB Maria die dazu bestimmte
Stellvertreterin war. Hier liegt eine Lehre vor, die zumindest in ihrer aus-
driicklichen Verkiindigung neu ist, darum einer sorgfiltigen, soliden Unter-
bauung aus den Offénbarungsquellen und Glaubenstatsachen ruft. Das ver-
missen wir aber bei K. Statt dessen wird diese Rolle Mariens wegen einer
iiberall notwendigen gegenseitigen Ergdnzung von Akt und Potenz postu-
liert und vergessen, daB die Potenz allenfalls schon in der menschlichen
Erlosungsbediirftigkeit da ist; es wird der Nachdruck auf eine « polare »,
« mannlich-weibliche Struktur » des Heilsgeschehens gelegt, die schwerlich
primiar dem Zeugnis von Schrift und Tradition entstammt ; Beispiele und
Analogien werden beigebracht, wie etwa das Verhidltnis zwischen matri-
monium ratum und consummatum (S. 317 £.), der Vergleich mit dem BuB-
sakrament (S. 321 {.), die aber keine Beweise sein konnen {iir das, was noch
nicht feststeht. Es soll sogar die « polare Struktur» der sog. subjektiven
Erlosung eine Stiitze bieten fiir die entsprechende Gestalt der objektiven
(S. 317). Konnte man nicht mit ebensoviel Recht fragen, ob eine mensch-
liche « SelbsterschlieBung » fiir die objektive Erlosung sich gerade deshalb
eriibrige, weil sie zur subjektiven erfordert ist ? Und wiirde die Rolle
Mariens'im objektiven Heilsgeschehen nicht wenigstens fiir bestimmte Fille
Bestitigung durch die entsprechende Stellung bei dessen subjektiver Fort-
fihrung erfahren, so z. B. beziiglich gewisser Heilsmoglichkeiten der Kinder ?
Héngt das Heil vor Vernunftgebrauch sterbender Kinder eher ab vom
Willen ihrer Eltern, die fiir die Taufe sorgen, oder von Mariens Gesinnung
bei der Inkarnation und unter dem Kreuz ?

Solche und Zhnliche Fragen mehr tauchen auf beim Nachdenken iiber
den vorliegenden Versuch, die Stellung der Mutter Christi im Erlésungsplan
zu deuten. Sie sind nicht geeignet, die Zustimmung zu erleichtern, so gern
man eine Uberwindung der heutigen Gegensitze auf dem Gebiet der Gnaden-
vermittlung und Miterlosung wiinschte. Die einschligige Literatur sowie
die einzelnen Ansichten kennt K. vortrefflich, die Kritik, die er an den
weitverbreiteten neueren Auffassungen von der « corredemptio » iibt, offen-
bart einen guten Blick fiir deren Mangel und Schwichen,

Schéneck. C. Zimara S. M. B.



Literarische Besprechungen 467

" Philosophie

1. W. Brugger S. J. : Philosophisches Wérterbuch. Unter Mitwirkung
der Professoren des Berchmans-Kollegs in Pullach bei Miinchen und an-
derer herausgegeben von W, B. — Freiburg i. Br., Herder ; Wien, Thomas-
Morus-Presse (Herder) 1948. XLI-532 SS.

2. Bibliographische Einfithrungen in das Studium der Philosophie. Her-
ausgegeben von I. M. Bochefiski. — Bern, A.Francke 1948. Erste Reihe :

1. I. M. BocHENskI und F. MoNTELEONE : Allgemeine philosophische
Bibliographie. 42 SS.

2. R. B. WINN : Amerikanische Philosophie. Ubersetzt von R. Giner.
32 SS.

3. E. W. BETH : Symbolische Logik und Grundlegung der exakten Wissen-
schaften. 28 SS. ‘

R. JoLiver : Kierkegaard. Ubersetzt von O. Gigon. 33 SS.
O. Gicon : Antike Philosophie. 52 SS.
P. J. pE Menasce O. P.: Arabische Philosophie. 49 SS.

M. F. Sciacca : Italienische Philosophie der Gegenwart. Aus dem Ita-
lienischen iibersetzt von E. Schneider. 36 SS.

M. D. PuiLippe O. P.: Aristoteles. 48 SS.

9. R. JoLiver : Franzdsische Existenzphilosophie. Aus dem Franzésischen
iibersetzt von E. Schneider. 36 SS.

10. M. F. Scracca: Augustinus. Aus dem Italienischen iibersetzt von
E. Schneider. 32 SS.

11. K. DURR : Der logische Positivismus. 24 SS.

il O ol

=

1. Das Erscheinen des ersten deutsch-sprachigen Wérterbuches, « das
die groBen Menschheitsfragen, die Probleme der modernen Philosophie und
der Gegenwart aus jener abendlindischen Tradition heraus sichtet, die
in den Namen eines Platon, Aristoteles, Augustinus und Thomas von
Aquin gipfelt» (Vorwort, S.V.), ist ein erfreuliches literarisches Ereignis,
das einem wirklichen, schon langst schmerzlich empfundenen Bediirfnisse
entspricht. Was uns bisher an philosophischen Lexika zur Verfiigung
stand, war durchwegs entweder zu kurz und zu unwissenschaftlich gefaBt
oder aber entsprach einem philosophischen Standpunkte, der die christliche
Tradition teils tiberhaupt ignorigrte, teils verzerrt wiedergab. Es ist er-
staunlich, was uns hier trotz des bewuBt knapp gehaltenen Umfanges an
bester philosophischer Einsicht geboten wird, sodaB dieses Woérterbuch
fortan als zwar kurze, aber sehr gediegene und im allgemeinen auch zuver-
lissige erste Orientierung tiber die philosophischen Grundbegriffe und Pro-
bleme gelten darf.

Das in Gemeinschaftsarbeit entstandene Werk besteht aus drei Teilen :
Begriffswortverzeichnis, Artikel und Abri der Geschichte der Philosophie.



468 Literarische Besprechungen

Das Begriffswortverzeichnis enthilt eine groBe Anzahl von Begriffen, denen
kein eigener Artikel gewidmet wird, die aber doch im Zusammenhang mit
andern grundlegenderen Begriffen, auf die verwiesen wird, zur Erorterung
gelangen. Diese gliickliche Methode gewihrt einen doppelten Vorteil : eine
grofBtmogliche Vollstandigkeit lexikographischer Information und zugleich
die Konzentration auf das Wichtigere und Wesentliche, worauf es ja gerade
in der Philosophie ankommt.

Fern von jeder historischen Relativisierung, bedeutet die Grundkon-
zeption der einzelnen lexikographischen Artikel einen wirklichen Fortschritt :
was immer von der traditionellen Philosophie im heutigen Philosophieren
als lebendiges Gedankengut weiterwirkt und was die neuere und neueste
Philosophie an Bedeutsamem zutagegeférdert hat, wird sachlich dargestellt
und vom Standpunkt der christlichen, katholischen Weltanschauung ge-
wiirdigt. Das historische Moment dieser Begriffsbestimmungen erscheint
in den vorziiglichen begriffsgeschichtlichen Darstellungen, die aber meist
in den systematischen Zusammenhang hineingearbeitet sind. Nicht was
die verschiedensten Denker mit diesem oder jenem Begriff und Terminus
gemeint haben, ist das primire Anliegen, sondern was unter jedem dieser
Begriffe zu verstehen ist vom Standpunkte der Philosophia perennis. Dabei
wird durchwegs auf anerkennenswert objektive Weise und ohne jede Pole-
mik den divergierenden Auffassungen innerhalb der Philosophie katho-
lischer Richtung Rechnung getragen. Hervorragend sind aber auch die
Artikel iiber die verschiedenen wichtigsten Systeme und philosophischen
Schulen (Agnostizismus, Aristotelismus, Augustinismus usw.).

Jedem Artikel sind Literaturangaben in Auswahl beigegeben. Es ist
klar, daf3 eine solche Auswahl immer eine schwierige Angelegenheit ist.
Die Bibliographie dieses Lexikons, die fiir das philosophische Studium von
groem Werte ist, zeigt aber eine gewisse Uneinheitlichkeit und oft auch
eine nicht zu iibersehende Einseitigkeit, die zur Darstellungsweise der
Artikel im Widerspruch steht. So z.B. finden wir Hinweise auf Quellen-
werke (Aristoteles, Thomas u. a.), die fiir ein vertieftes philosophisches
Studium immer von gréBtem Werte sind, nur bei einer bestimmten Gruppe
von grundlegenden Begriffen der traditionellen Philosophie. Die Hinweise
auf Handbiicher und andere Gesamtdarstellungen sind zwar jedenfalls fiir
Anfinger sehr zweckmaBig. Doch fehlt auch hier offenbar ein einheit-
liches methodisches Grundprinzip. Auffallend ist sodann die hdufige Ein-
seitigkeit der Auswahl zugunsten bestimmter philosophischer Richtungen.
Was man von den Artikeln gliicklicherweise nicht behaupten kann, gilt
von den Literaturangaben in starkem MaBe : die Veréffentlichungen der
thomistischen Richtung im engeren Sinne dieses Wortes werden oft stark
vernachlissigt. Allerdings ist diese im nichtdeutschen Sprachgebiet viel
bedeutender als im deutschen, und es ist durchaus verstindlich, da3 dieses
Lexikon die deutschsprachigen Publikationen in den Vordergrund stellt.
Es iiberrascht aber nicht wenig, wenn man im Anschlufl an Artikel, die
im wesentlichen den Standpunkt der scholastischen Philosophie vertreten,
vorwiegend auf Literatur verwiesen wird, die damit nichts oder kaum
etwas zu tun hat. Offen gestanden mochte man diese bibliographischen



Literarische Besprechungen 469

Angaben keineswegs missen, aber sie miiBten im besagten Sinne erginzt
werden, und vor allem wire die Angabe des philosophischen Standpunktes
der einzelnen Autoren, soweit er nicht schon aus dem Artikel ersichtlich
ist, ein unabdingbares Erfordernis eines Lexikons, das immerhin in erster
Linie Einfilhrung sein will, also in diesem Falle bibliographischer Rat-
geber fiir den Anfédnger.

Der beigefiigte Abri der Geschichte der Philosophie samt seinem. Philo-
sophenregister darf als duBerst gliickliche Erginzung des ganzen Werkes
angesehen werden. Kurze Charakterisierung der verschiedenen Richtungen
und Schulen und standige Verweise auf die Lexikonartikel, Aufzihlung der
wichtigsten Philosophen und ihrer Hauptwerke gestalten diese Ubersicht
zu einem hochst brauchbaren Arbeitsinstrument. Einzig der Abschnitt
iiber die Philosophie der Neuscholastik bereitet einige Enttiduschung. Auch
hier wird man den Eindruck nicht los, da die Redaktion des Lexikons
die Existenz des neueren Thomismus im engeren Sinne fast ganz zu igno-
rieren scheint. Eine etwas weitherzigere Auffassung wiirde das im iibrigen
vortreffliche Werk in einer bestimmt zu erwartenden Neuauflage in seinem
Werte sicher nicht mindern !

2. Was ein kleines philosophisches Lexikon an bibliographischen An-
gaben nicht zu bieten vermag, finden wir in bibliographischen Spezial-
werken. In diesem Sinne kann man die Hefte der neuen bibliographischen
Sammlung des Verlages Francke in Bern als willkommene Erginzung zu
Bruggers Lexikon betrachten. Indes wiren Sinn und Wert dieses bedeu-
tenden Werkes damit keineswegs gekennzeichnet. Die « bibliographischen
Einfithrungen » sind keine mehr oder weniger umfangreichen Titelbiblio-
graphien, sondern erste methodische Anleitungen zur Bewéltigung des sehr
umfangreichen philosophischen Schrifttums. Auch dieses Werk ist also in
erster Linie fiir den Anfinger bestimmt. Daraus ergibt sich zunichst ein-
mal die Notwendigkeit, aus der Fiille des Stoffes eine geeignete Auswahl
zu treffen ; denn eine vollstindige oder wenigstens nach Vollstindigkeit
tendierende Bibliographie ist fiir den Anfinger praktisch wertlos: er ver-
liert sich in der Unmenge des stetig wachsenden Materials, zumal wenn
dieses ohne jede kritische Wiirdigung einfach aufgezihlt wird. Zum Unter-
schied von den bisherigen retrospektiven und laufenden Bibliographien,
die nur fiir den Fachmann zweckdienlich sind, will sich daher diese Samm-
lung auf das Wesentliche und Wichtigste beschrinken, damit der Unein-
geweihte einen wirklichen Ansatzpunkt finde, von dem aus er dann in
selbstandiger Arbeit weiterfinden wird. Doch auch dies geniigt noch nicht
fiir eine « Einfithrung ». Originalitit und Vorzug dieser bibliographischen
Sammlung besteht darin, durch das Mittel der klaren Stoffgliederung und
des erlauternden Textes eine erste Orientierung zu bieten. Nur auf diesem
Wege ist ein methodisches Studium der Philosophie und ihrer Geschichte
an Hand der bisherigen Leistungen, soweit sie ihren publizistischen Nieder-
schlag gefunden haben, moglich. Diesem einfithrenden Zwecke dienen fol-
gende hauptsdchlichen methodischen Grundsitze der Sammlung : Fast alle
Hefte weisen schon allein durch die Anordnung der Titel innerhalb der



470 Literarische Besprechungen

einzelnen Gruppen auf das wichtigste und grundlegendste Schrifttum hin :
nicht chronologische oder alphabetische Reihenfolge, sondern der Gesichts-
punkt der sachlichen Bedeutung ist Kriterium dieser Anordnung. Wo
immer es zweckmafBig ist, zumal wenn der Titel als solcher keine genii-
gende Auskunft gibt, wird sodann in kurzen Erklirungen auf den Wert,
die Bedeutung, den Inhalt und gegebenenfalls auch auf die praktische
Handhabung der zitierten Literatur hingewiesen.

In diesem methodischen Rahmen ist im iibrigen den einzelnen Autoren
groBte Freiheit der Gestaltung gewihrt, die naturgemid geboten ist durch
die Verschiedenartigkeit der bearbeiteten Sachgebiete. Und es darf wohl
auch darauf hingewiesen werden, daB3 Hefte, die ein enggezogenes Gebiet
behandeln, einen Umfang des dargebotenen Materials erreichen konnten,
der einer vollstindigen Bibliographie schon ziemlich naheriickt. Diese Hefte
diirften daher ihren unbestreitbaren Wert auch fiir Fachleute besitzen.

Das erste Heft der vorliegenden Sammlung enthalt auBler der eigent-
lichen philosophischen Bibliographie eine vorziigliche Anleitung zur biblio-
graphischen Arbeitstechnik im philosophischen Studium und Forschungs-
bereich, samt der einschligigen Literatur, ferner eine sehr beachtliche Ein-
fithrung in die allgemeine Bibliographie. Die iibrigen Hefte sind in der
Mehrzahl der neueren und zeitgendssischen Philosophie gewidmet. Die
Einfihrungen in die amerikanische Philosophie und in den logischen Posi-
tivismus von Winn und Dirr nehmen insofern eine Sonderstellung ein,
als darin fast jedem zitierten Werke eine eigentliche Besprechung beige-
fugt wird. Selbstverstindlich lieB sich dieses an sich wertvolle Vorgehen
bei den ibrigen Heften mit bedeutend groBerem Umfang des bearbeiteten
Stoffes nicht verwirklichen. Wie Diirr zum logischen Positivismus, gibt
auch Jolivet zur Philosophie Kierkegaards und des franzdsischen Existen-
tialismus eine ausgezeichnete Einfiihrung in die Eigenart und in das Studium
dieser Autoren. Obwohl allerdings eine solche Anleitung streng genommen
iiber den Rahmen einer blo8 bibliographischen Einfiihrung hinausragt, darf
man doch diese Ergianzung sehr begriiBen, da sie ja im gegebenen Falle
nicht auf Kosten der eigentlichen Bibliographie geht.

Den Thomisten werden vor allem die iibrigen Hefte dieser ersten Reihe
interessieren, insofern sie ndmlich den wichtigsten Quellen der thomisti-
schen Philosophie gewidmet sind. O. Gigons « Antike Philosophie » ent-
hilt auBer den bibliographischen Angaben zwar stark philologisch orien-
tierte, aber doch bemerkenswerte methodologische Einfiihrungen zum
Ganzen und zu einzelnen Teilen der griechisch - romischen Philosophie.
Bei Philippes « Aristoteles» ist die reichhaltlige Liste der Kommentatoren-
literatur hervorzuheben SS. 18-16). Sciacca oblag die nicht leichte Auf-
gabe, die sehr ausgedehnte Augustinusliteratur zu bewiltigen. Und endlich
gelang es de Menasce, ein hochst wertvolles bibliographisches Hilfsmittel zu
schaffen, das die wichtigsten Texte und Studien zur islamischen Philo-
sophie zusammenstellt und bewertet. Die sich stetig vertiefende Einsicht
in die hohe Bedeutung dieser Philosophie fiir die Gestaltung der mittel-
alterlich-scholastischen Philosophie wird zweifellos dazu beitragen, daB
dieses von groBer Sachkenntnis zeugende bibliographische Opusculum auch



Literarische Besprechungen 471

gebiihrend eingeschitzt wird. Vom Standpunkte der Geschichte der scho-
lastischen Philosophie gesehen ist daran nicht zuletzt die weitgehende
Beriicksichtigung der mittelalterlichen Ubersetzungen samt der einschli-
gigen Literatur positiv hervorzuheben.

DaB ein solches erstmaliges Unternehmen in der Art vorliegender Samm-
lung die Spuren mannigfacher sachlicher und technischer Schwierigkeiten
aufweisen muB, wird man gewiB verstindnisvoll beurteilen. Die nachfol-
genden Hinweise auf einige Unzuldnglichkeiten und Mingel konnen viel-
leicht der Fortfilhrung bezw. spiateren Neuauflagen des Werkes von Nutzen
sein, DafB zundchst die typographische Gestaltung bibliographischer Ver-
offentlichungen besonders heikel ist, liegt auf der Hand. Zwar laBt der
saubere Druck und iiberhaupt die Buchausstattung nichts zu wiinschen
iibrig. Man koénnte eher von einem eigentlichen Luxus sprechen. Wohl
lieBe sich aber iiber die typographische Textgestaltung streiten. Die Num-
merierung nach dem Dezimalsystem am Rande oder noch besser in Fett-
druck und Kleindruck fiir die erliuternden Texte wiirden zweifellos die be-
stehende Uniibersichtlichkeit des Schriftbildes beheben. Auffallig ist sodann
die ganz uneinheitliche Zitationsweise der verschiedenen Hefte : Ortsan-
gaben mit und ohne Verleger — wobei ersteres sicher tiberflissig ist | —,
Zeitschriftenartikel mit und ohne Bandzahl, ja sogar ohne Paginierung, usw.
Peinlich sind einige Ubersetzungsfehler : Heft 4 (S. 25) : « Kierkegaard vor
(devant !) dem Protestantismus und Katholizismus » statt:"« K. und sein
Verhiltnis zum Protestantismus usw. » ; Heft 6 : « Islamzeitschriften » (S. 9),
« Begriindungsjahr » (S.9), « Uberlieferung und Wirkung », statt « Nach-
wirkung » (S. 18) ; Heft 10 : « Geschichten » (!) der patristischen Philosophie
(S.14). Dazu kommen eine Reihe von fehlerhaften Titelangaben, was sich
aber begreiflicherweise nicht immer vermeiden l4Bt. Bedauerlich bleibt
trotzdem die Anhdufung von Fehlern, die in einigen Heften dieser ersten
Reihe das iibliche Maf3 ungenauer oder gar schlechthin irrtiimlicher Zita-
tionen iiberschreiten. Dazu gehoért auch der immer wieder anzutreffende
Verweis auf Titelnummern, die iiberhaupt nicht existieren. Die zukiinftige
Vermeidung solcher Méngel wird im Interesse der praktischen Brauchbarkeit
nicht zu umgehen sein. Das bedeutet allerdings in erster Linie fiir den
Herausgeber eine Arbeitslast, um die ihn gewi8 niemand beneiden wird !

Der unbestreitbar groBe Wert dieser neuen Sammlung kann aber durch
solche Aussetzungen nicht in Frage gezogen werden. Und es wird sicher
der dringende Wunsch eines jeden Beniitzers sein, daB es Herausgeber
und Verlag trotz der widrigen Zeitumstdnde gelingen moge, das begonnene
Werk fortzusetzen. Eine 2. Reihe ist jedenfalls in Vorbereitung. Auch
sie wird hauptsichlich der Bibliographie philosophiegeschichtlicher Gebiete
gewidmet sein. Man kénnte sich zwar die Frage stellen, ob das ganze
Werk nicht bedeutend an Wert gewinnen wiirde, wenn die systematische
Philosophie, vor allem in ihren Hauptdisziplinen, in stirkerem MaBe Be-
riicksichtigung finde. Abgesehen von Heft 3 und dem angekiindigten
Heft 16, die sich zudem auch nur mit Randgebieten der Systematik be-
fassen, sind alle erschienenen und angekiindigten Hefte der Geschichte der
Philosophie gewidmet. Indes diirfte der beschrittene Weg doch der einzig



472 Literarische Besprechungen

richtige sein; denn angesichts der Zerrissenheit des heutigen philosophi-
schen Denkens, angesichts auch der damit gegebenen vielfach chaotischen
Situation philosophischer Terminologie wird eine brauchbare Bibliographie
sich in ihrem Aufbau notgedrungen an die verschiedenen Schulen und
Richtungen halten miissen. Daher sei der Wunsch hier ausgesprochen,
daf die « Bibliographischen Einfiihrungen » moglichst alle bedeutenderen
Richtungen der gegenwirtigen Philosophie einbeziehen.

Freiburg. P. Wyser O. P.

Geschichte

- A. M. Landgraf : Einfilhrung in die Geschichte der theologischen
Literatur der Frithscholastik unter dem Gesichtspunkte der Schulenbildung.
— Regensburg, Gregorius-Verlag, vorm. Fr. Pustet. 1948. 144 SS.

Seit 25 Jahren beschiftigt sich Weihbischof Mgr. Landgraf unermiid-
lich mit dem Studium der Friithscholastik. Neben mehreren wichtigen Text-
editionen hat er in sehr zahlreichen Schriften die verschiedensten Probleme
dieser aufstrebenden Epoche vom Ende des 11. bis zum Beginn des 13. Jahr-
hunderts griindlich erdrtert. Eine vorliufige Zusammenfassung der in
miithevoller Arbeit errungenen Ergebnisse, der eigenen und auch der anderer
Forscher, wie Lottin, de Ghellinck, Bliemetzrieder, Weisweiler usw., die
das Studium erleichtern und gleichzeitig zum Weiterforschen anregen soll,
dringte sich auf. Wir danken dem Verf., da8 er diese schwierige Aufgabe
in gewohnter meisterhafter Weise gelost hat.

Ein erster Teil bietet wertvolle allgemeine Richtlinien, die grund-
legend sind fiir eine sinnvolle und fruchtbringende Erforschung. Ausgehend
von dem Begriff der Scholastik behandelt L. die verschiedenartige Schulen-
bildung und vor allem die Problematik in der Friithscholastik, aus der
die groBen Synthesen der Hochscholastik hervorgingen.

Ein zweiter Teil erortert die verschiedenen Literaturgattungen dieser
Zeit, Neben Monographien und Schriftkommentaren kommt vor allem die
Quadstio auf, die in die Arbeitsmethode der Scholastik tiefe Wurzeln schligt,
dann die Sentenzensammlungen. Aus der Verbindung der beiden letzten
Arten entstehen dann die systematischen Werke. L. weist eingehend
darauf hin, da8 das Studium der Theologie der Frithscholastik sich nicht
auf die systematischen Werke allein beschrinken darf, da, im Gegensatz
zur Hochscholastik, den Schriftkommentaren und sogar der Predigtlite-
ratur eine hohe lehrinhaltliche Bedeutung zukommt.

Der dritte, weitaus umfangreichste und wertvollste Teil behandelt
das literarische Werk der einzelnen Autoren und Schulen von Anselm
von Canterbury bis Wilhelm von Auxerre. Textausgaben werden aufge-
fithrt, so weit vorhanden, mit einer groBen Fiille von Handschriften fiir
jene Werke, die noch inediert sind oder noch nicht in definitiver Edition
vorliegen. Unechte Schriften werden von echten nach Moglichkeit ge-
schieden. In reichen bibliographischen Angaben fiihrt der Verf. die bisher



Literarische Besprechungen 473

erzielten Ergebnisse auf und weist auf Probleme hin, die einer Loésung
noch harren.

Es ist das Schicksal aller literargeschichtlichen Werke, da8 sie sozu-
sagen vom Tag ihres Erscheinens an erginzungsbediirftig sind. Diesem
Geschick unterliegt auch das vorliegende Buch, besonders da die wihrend
des Krieges und seitdem erschienene Literatur nicht vollstindig erfaBt
werden konnte, So z.B. ist die S.52 aufgefiilhrte Ausgabe der Opera
omnia des hl. Anselm von Canterbury von F., S, Schmitt bis zum dritten
Band fortgeschritten : Vol. 2 continens opera quae Archiepiscopus com-
posuit, Rom 1940 ; Vol. 3 continens Orationes sive Meditationes necnon
Epistolarum librum primum, Edinburgh 1946. Alle Binde (auch Bd. 1 neu
gedruckt) sind jetzt vom Verlag Th. Nelson, Edinburgh, ibernommen, der
auch die Fortsetzung (Bd. 4-6) verdffentlichen wird.

L. hat in dieser « Einfithrung » ein Werk geschaffen, das trotz seines
bescheidenen Umfangs ein duBerst wichtiges Hilfsmittel zum Studium der
Frithscholastik ist. Neben den Werken von Grabmann und de Ghellinck
kann man ohne dieses Buch an die Theologie des 12. Jahrhunderts nicht
herangehen.

Rom, S. Anselmo. J. P. Miiller O.S. B.-

H. Meyer: Geschichte der abendldndischen Weltanschauung. I. Band:
Die Weltanschauung des Altertums, 413 SS. 1947. II. Band: Vom Urchri-
stentum bis Augustinus, 152 SS. 1947. III. Band : Die Weltanschauung des
Mittelalters, 371 SS. 1948. V. Band : Die Weltanschauung der Gegenwart,
571 SS. 1949. (Der IV. Band: Von der Renaissance bis zum deutschen
Idealismus, befindet sich im Druck und wird demnéchst erscheinen.) —
Wiirzburg, Ferdinand Schoningh.

Seit Jahren hat sich Prof. Hans Meyer durch zahlreiche Verdffent-
lichungen zur Geschichte der Philosophie einen Namen gemacht. Ins-
besondere haben seine « Geschichte der alten Philosophie », 1925 (vgl. DT
1925, 483 ff.) und sein groB angelegter, doch nicht ganz unbestrittener
« Thomas von Aquin», 1938 (vgl. DT 1939, 229 ff.) Beachtung gefunden.
Auch auf « Die Wissenschaftslehre des Thomas von Aquin » 1934, sei bei
dieser Gelegenheit besonders verwiesen.

Jetzt aber, gleich nach dem groflen Schweigen und Leiden des Krieges,
tritt er auf einmal mit den fiinf Bénden dieser « Geschichte der abend-
lindischen Weltanschauung » auf, die wir hier zur Anzeige bringen. Mit
ein Beweis fiir die ungebrochene Geisteskraft und die unverwiistliche
Schaffensfreudigkeit des deutschen Volkes, trotz so vielen Jahren uner-
horter Bedriickung und namenlosen Ungliicks.

« Der Ausdruck Weltanschauung wurde gewihlt», erklirt uns Verf.,
« einmal, weil Weltanschauung die Philosophie in sich birgt und wie diese
auf das Ganze, Universale, Letzte geht, sodann weil sie nicht bloB das
Wissen um den Kosmos, sondern auch die Wertungen, die erlebten Rang-
ordnungen der Werte, die Lebensgestaltungen mitumfaBt. Die Darstellyng
greift iiber den engeren Kreis der Philosophie hinaus und zieht die fiir die



474 Literarische Besprechungen

Umgestaltung des Weltbildes und fiir die menschliche Selbstauffassung
bedeutsamen Grenzgebiete mit in Betracht» (I. Bd. Vorwort). Und an
anderer Stelle spricht er noch deutlicher von einer « Weltanschauungs-
geschichte mit kulturgeschichtlichem Einschlag» (III. Bd. Vorwort). Es
diirfte ihm schwerlich gelungen sein, diesem groBziigigen Programm in allen
Banden gleichmaBig gerecht zu werden. Wir kénnen uns aber wahrlich schon
mit dem zufrieden geben, was er bietet. Mehr wire vielleicht schon zuviel.

Philosophisch noch mehr wie historisch interessiert, ist Verf. bei der
Durchfithrung seines gewaltigen Unternehmens ebensosehr auf kritische
Wiirdigung und systematische Verwertung als auf treue iibersichtliche
Darstellung der jeweiligen Lehren und Anschauungen bedacht gewesen.
Uberall macht sich der selbstindige Denker bemerkbar, der immer wieder
und nicht selten sehr entschieden Stellung nimmt. Sein Standpunkt ist,
wie den Lesern dieser Zeitschrift bereits bekannt, ein recht weitherziger.
Bei aller aufrichtigen Hochschitzung des Aquinaten, dem er sich ganz
besonders verpflichtet fiihlt, ist er nicht gesonnen, sich an irgend eine
Schule zu binden. Er ist im Gegenteil stets bereit, gegebenenfalls Altes
fallen zu lassen und Neues oder Fremdes seinem geistigen « Kosmos » ein-
zuverleiben. SchlieBlich kommt bei solcher Einstellung alles darauf an, wie
man es macht, bzw. machen soll. Und dariiber werden die Urteile, solange
Menschen Menschen bleiben, ziemlich weit auseinandergehen.

Ofters kommt Verf., besonders im III. Bd., aber auch im V., auf diesen
Standpunkt zuriick. « In jedem groBen System », schreibt er z. B. ITI. Bd.299,
«und in jeder groBen Persénlichkeit stecken nicht blo erhaltende, sondern
auch auslosende, vorwartstreibende Krafte. Jedes System, so bedeutsam
es als Ganzes oder doch in gewissen Teilen sein mag, weist iiber sich hinaus.
Einen Denker in seiner Eigenart wirklich verstehen, heift schon seine
Grenzen sehen und iiber ihn hinausgehen. Kein System darf sich schmei-
cheln, in liickenloser Uberschau die riumlich und zeitlich unermeBliche
Gesamtwirklichkeit im Aufbau ihrer Schichten ganz zu erfassen. Es gibt
kein System, in dem die Gesamtheit der Probleme gesehen oder gar gelost
ware, in dem alle moglichen Blickrichtungen und Methoden angewandt
waren. Ungelostes meldet sich, Risse, Unausgeglichenheiten und Wider-
spriiche werden sichtbar. Nicht jede Art der wissenschaftlichen Einstellung,
der Geisteshaltung entspricht der Geistesart eines Einzelnen, eines Volkes,
einer Epoche, wird der Seinsart der Dinge in ihrer Mannigfaltigkeit gerecht.
Neben dem wissenschaftlichen Ungeniigen stehen anders geartete Willens-
und Glaubensentscheidungen, die fiir geistige Wandlungen noch viel wich-
tiger sind. Der Ordo der hochmittelalterlichen Denker ist so schén, daB
man nur bedauern kann, da8 er in dieser Form nicht zu Recht besteht »
(vgl. noch III. Bd. 34, 230). Positiver lauten indes die glinzenden Aus-
fiilhrungen iiber die geistesgeschichtliche Bedeutung des heiligen Thomas an
anderer Stelle (III. Bd. 272-274). Wir haben das Gefiihl, daB Verf. in den
soeben zitierten Worten seiner geistigen Aufgeschlossenheit einen etwas
weitgehenden Ausdruck verliechen hat. Man wird doch wohl behaupten
kénnen, daB Thomas von Aquin an Hand einer langen, kritisch geliuterten
Uberlieferung Ankerplitze und Fahrtrichtungen sichergestellt hat, die die



Literarische Besprechungen 475

Spekulation zu keiner Zeit und unter keinen Umstdnden ohne verhingnis-
vollen Schaden wird iibersehen diirfen. Davon ist iibrigens Verf. gewil3
selber iiberzeugt, wenn auch nicht im selben AusmaB wie wir.

Eine eingehende Wiirdigung dieser vier Biande wiirde natiirlich viel zu
weit filhren. Und wenn wir uns iiberall kritisch duBern wollten, wo es
angezeigt scheinen mdchte, so diirfte sich leicht daraus ein Eindruck ergeben,
der in keiner Weise dem hervorragenden Wert einer so groBartigen Leistung
entsprechen wiirde. Wir werden es nur ausnahmsweise tun.

Jeder kundige Leser wird mit stetem, ja mit stets wachsendem Interesse
den bei aller dichten Fiille des Inhalts immer klaren und lebendigen Aus-
fiihrungen des Verfassers folgen. Im Ganzen sind seine geschichtlichen
Angaben zuverldssig oder mindestens mit guten Griinden vertretbar, seine
kritische Stellungnahme, ob positiv oder negativ, stets anregend, sehr oft
treffend und lehrreich, wenn auch manchmal, nach unserem Standpunkt,
weniger befriedigend, wie er es wohl selber nicht anders erwarten diirfte.

Im I. Band, der inhaltlich die « Geschichte der alten Philosophie » aus
dem Jahre 1925 wieder aufnimmt, aber mit manchen Umstellungen, nicht
wenigen Verbesserungen und vielen erheblichen Ergdnzungen, vor allem aus
dem Bereich der Weltanschauung und der Kultur, méchten wir in erster
Linie die liebevolle, umfassende und gedankentiefe Darstellung der groBen
antiken Systeme von Plato, Aristoteles und Plotin hervorheben. Da8 aber,
um einmal auf einen speziellen Punkt zuriickzukommen (vgl. unsere Be-
sprechung 1925), die « materia prima » des Aristoteles eine bloBe Abstraktion
wire (S. 217), entspricht nicht dem Gedanken des Stagiriten, Man kann
zwar seinen Ausgangspunkt, ndmlich die eigentliche Wesensverwandlung,
wie er sie in der Transmutation der Elemente erblickt, mit mehr oder
weniger guten Griinden in Frage stellen. Es lifit sich aber nicht bestreiten,
daB aus dieser Annahme die gadnzlich unbestimmte « materia prima » als
eigener wirklicher Bestandteil der verwandelten Substanzen sich logisch
notwendig ergibt. Bekanntlich setzt fiir Thomas die Entstehung jeder
korperlichen Substanz eine solche eigentliche Wesensverwandlung usque ad
radicem materiae primae“notwendig voraus. Das geht aber wohl schon
iiber Aristoteles hinaus.

In Bezug auf Plotin hat Verf. richtig gesehen und gezeigt, daB in seinem
System kein Pantheismus vorliege, wie vielfach noch immer behauptet
wird. «Das All und das Prinzip, von dem sich das All herleitet, sind ge-
schieden, derart, da8 das Eine weder mit dem All noch mit einem Teil von
ihm zusammenfallt (III 8, 9). Von Pantheismus darf man nicht sprechen,
die substantielle Selbstandigkeit Gottes ist deutlich gewahrt » (393-394). Und
weiter : « Wie Plotin mit der Zuteilung von Macht und Kraft, von Liebe
und Giite, von Schauen und Wille an das hochste Prinzip ein persénliches
Wesen schildert, so riihrt er auch an den Schopfungsbegriff, nur ist seine
Auffassung vom christlichen Schépfungsbegriff durch ein Mehrfaches ge-
trennt » (394). Wenn dagegen II. Bd. 86 nebenbei bemerkt wird, «nach
Plotin ist die Seele wesensgleich mit Gott », so diirfte es sich um eine irrtiim-
liche oder wenigstens sehr ungenaue Angabe handeln, die nur aus Versehen

im Text stehen blieb.



476 Literarische Besprechungen

Dieser II. Band weist eine ganz eigenartige Einteilung auf. In einem
ersten Abschnitt werden, nach einer allgemeinen Darstellung der geistigen
Zeitlage, die Midnner und Richtungen der Viterzeit bis Augustinus in
chronologischer Folge durchgenommen. Ein zweiter, weit umfangreicherer
Abschnitt behandelt die weltanschaulichen Grundprobleme dieser Zeit in
einer systematischen Gesamtschau, fiir welche hauptsichlich die augusti-
nische Gedankenwelt den Rahmen abgegeben hat. Dadurch treten Zusam-
menhdnge und Gegensitze unvergleichlich deutlicher und bedeutsamer
hervor. Verf. weist sich dabei als griindlicher Kenner speziell des Augusti-
nus aus. Und so wird uns das reiche Geisteserbe sichtbar gemacht, mit
welchem das Mittelalter an die eigene Denkarbeit herantreten wird.

Mit Recht wird bei Augustinus eine gewisse voluntaristische Tendenz
vermerkt, wie es iibrigens ziemlich allgemein von der Forschung anerkannt
sein diirfte. Immerhin wird der Leser ein wenig stutzig, wenn er dies-
beziiglich liest (S. 71): «Alle Seelenkrifte werden vom Willen gespeist
(voluntas quippe est in omnibus, immo omnes nihil aliud quam voluntates
sunt). » Verf. sagt uns nicht, wo er diesen wahrhaft kapitalen Satz iiber
die Seelenkrifte gefunden hat. Und doch wird man sich vor allem fragen
miissen, in welchem Zusammenhang Augustinus ihn geschrieben hat. Nach
den vorhergehenden Stellennachweisen wiirde man ihn in De Civ. Dei
suchen., Nach dem ihm zugeschriebenen Sinn wiirde man aber eher an die
Biicher De Trinitate denken, wo so oft die durchgehende Mitwirkung des
Willens bei der Erkenntnistitigkeit betont wird. Das sind aber sehr weit-
liufige Werke, wo man nicht so bald auf die gewiinschte Stelle stoen
diirfte. Da bleibt einem nichts anderes iibrig, als den Index generalis der
Maurinerausgabe bei Migne nachzuschlagen : ein recht miihsames und nicht
viel versprechendes Unternehmen, wie jeder weil, der sich dieses wenig
iibersichtlichen Index einmal bedienen mufite, um den Fundort eines augu-
stinischen Zitates herauszufinden. Doch gelingt es diesmal iiberraschend
schnell. Unser Text steht De Civ. Dei 14 cap. 6 (PL 41, 409). Es handelt
sich um die guten oder schlechten « motus animarum ». Augustinus schreibt :
« Interest autem qualis sit voluntas hominis : quia si perversa est, perversos
habebit hos motus ; si autem recta est, non solum inculpabiles verum etiam
laudabiles erunt. Voluntas quippe est in omnibus: immo omnes nihil
aliud quam voluntates sunt. Nam quid est cupiditas et laetitia, nisi
voluntas ... et quid est metus atque tristitia, nisi voluntas...?» Wie
man sofort sieht, besagt die Stelle etwas anderes, als was Verf. durch sie
begriinden will. Mit Voluntarismus hat sie nichts zu tun. Verf. hat eine
seiner vielen Notizen auf einen unpassenden Fragepunkt bezogen, was
einem leicht passieren kann, besonders bei einer so umfangreichen Arbeit.
Es wire aber zu bedauern, wenn auf seine Autoritit hin dieser Text als
Belegstelle fiir den augustinischen Voluntarismus weiter verwendet wiirde.

Mit dem III. Band betreten wir ein uns vertrautes zugleich und sehr
teueres Gebiet. Gilt doch der heilige Thomas von Aquin als jener iiber-
ragende Gipfel des mittelalterlichen Denkens, an dem sich die philosophia
perennis noch jetzt und in alle Zukunft orientieren muf. Da mahnt uns
aber Verf. gleich auf den ersten Seiten : « Man hiite sich, Héhepunkte und



Literarische Besprechungen 477

Niederginge in der Geistesgeschichte zu verabsolutieren. Kein Kenner der
abendlindischen Geistesgeschichte kann an der Bedeutung des Thomas von
Aquin vorbeisehen, aber es ist sachlich ungerechtfertigt, ihn als den Héhe-
punkt der Scholastik zu betrachten und die Entwicklung zu Skotus, erst
recht zu Ockham nur als Niedergang zu entwerten. Thomas bedeutet wohl
die Hohe in einer bestimmten Entwicklungslinie. Aber schon zu seinen
Lebzeiten haben auch anders geartete Denker groBe Leistungen aufzuweisen
(vgl. Bonaventura). Erst recht bedeutet Skotus keinen Abstieg, sondern
in vielen Punkten einen wahren Fortschritt in der Sachproblematik zur
Neuzeit hin. Desgleichen enthalten die Mystik wie der Ockhamismus wert-
volle neue Ideen und Impulse, Ansitze zu moglichen Weltbildern. Thr
EinfluB hat nicht umsonst solange angehalten » (S. 34).

Nun stehen wir nicht an, die Zeit ungefihr zwischen 1250 und 1350
als eine in den meisten ihrer Denkergestalten unvergleichliche Bliitezeit
des abendldndlichen Geisteslebens zu betrachten, und zwar viel mehr sogar,
als es Verf. in diesem III. Band zeigen konnte, weil eben die hiezu nétigen
Forschungsarbeiten noch lange nicht weit genug gediehen sind. Dennoch
wird man sagen diirfen, daB der EinfluB des Skotismus und vor allem des
Ockhamismus — so sehr auch sonst beide mehr Gegensitzliches als Gemein-
sames unter sich haben — in der Hauptsache eher auflésend als aufbauend
gewirkt hat, und wenn aufbauend, meist nur insofern dieser Einflul zur
kritischeren Nachpriifung und zur methodischeren Befestigung der be-
drohten Tragbalken des Systems gezwungen hat. Daf3 aber daneben nicht
wenige Einzelpunkte, auch wichtigere, dem positiven Fortschritt férderlich
gewesen sein mogen, wollen wir damit nicht bestritten haben, besonders
bei Skotus und seiner bedeutsamen Schule.

Wie dem immer sei, hat sich Verf. ganz besonders in diesem III. Band
bemiiht, iiberall die etwaigen Ansitze, Impulse und Keime zu weiterer
Ausgestaltung des philosophischen Wissens aufmerksam zu verfolgen und
zu verzeichnen. Und diese Beflissenheit hat nicht wenig dazu beigetragen,
seiner Darstellung erhohtes Interesse und vermehrte Wichtigkeit zu ver-
leihen.

Im tibrigen wollen wir hier nur kurz einiges anmerken. Im Kapitel
iiber die Gottesbeweise in der Friihscholastik (74 ff.) scheint Verf. den
Beweis des anselmischen Proslogion, den beriihmten ontologischen Beweis,
eher in Schutz zu nehmen und zwar aus der fiir Anselm feststehenden
Parallelitit von Sein und - Gedanken. « Freilich verliert dadurch der
Gedankengang von seiner Aprioritit und kann in eine Fassung eingehen,
die unabhingig vom religidsen Ausgangspunkt diskutierbar ist » (80). Be-
merkenswert ist (230-243), und ganz programmgemaB, das schéne Kapitel
iiber Dante. SchlieBlich notieren wir die giinstige Beurteilung, bzw. die
Rechtfertigung von Meister Eckhart (331-361), eine Beurteilung der noch
immer, so sehr sie auch gleichsam zur Mode geworden ist, schwerwiegende
Bedenken entgegenstehen, und wire es nur die Tatsache, daB3 die papstliche
Autoritat erst nach sehr sorgfiltiger Priifung der inkriminierten Sitze zu
ihrer Verurteilung sich entschloB. « Eckhart lehrt nicht die Ewigkeit der
Welt », heiBt es z. B. 345. Doch steht der Satz « concedi potest mundum



478 Literarische Besprechungen

fuisse ab aeterno » (der 3. in der papstlichen Bulle) wortwdrtlich im Johannes-
kommentar (Lateinische Schriften III 181 n. 216), wo er den Schlu3punkt
der vorherigen Ausfiilhrungen bildet. Wenn es hiefle « mundum semper
fuisse» (wo semper nicht « immer », sondern «jederzeit» bedeutete), so kénnte
der Satz einen annehmbaren Sinn haben und zwar wegen des durchgingigen
Zugleichseins von Welt und Zeit. Obgleich in der theologischen Sprache
damaliger Zeit « semper fuisse » der gewdhnliche Ausdruck fiir « Anfangs-
losigkeit der Welt » war (vgl. Summa contra Gentiles IT 31-34, wo meist
« semper fuisse» fiir «ab aeterno fuisse » steht). Wenn es hiele « Deum
ab aeterno mundum creasse », konnte der Satz auf die creatio activa
bezogen werden, die natiirlich ebenso ewig ist, wie Gott selber ewig ist
(vgl. S. c. G. IT 35: Nihil prohibet dicere actionem Dei ab aeterno fuisse,
effectum autem non ab aeterno, sed tunc cum ab aeterno disposuit). So
wie er aber lautet, kann der Satz nur eben die Ewigkeit der Welt besagen.
Nirgends in seiner weitliufigen Auseinandersetzung an der zitierten Stelle
hat Eckhart klipp und klar erklirt, daB die Welt einen zeitlichen Anfang
gehabt habe, «esse incepisse post non esse», «non fuisse ante aliquod
determinatum tempus a quo incepisse ponatur » (Thomas) — daB sie einen
bestimmten primus terminus essendi gehabt habe, vor etwa 7000 Jahren,
wie man damals meinte — « quo prius non fuit mundus nec tempus »., Und
doch hatte Thomas von Aquin die ganze Frage nach allen Seiten beleuchtet,
schon fiinfzig Jahre vor Eckhart (vgl. S. c¢. G. II cap. 31 bis 38,besonders
35 §. Non est autem ...). Vielleicht sind Eckharts AuBerungen bei ihrer
gewohnheitsmaBigen Verstiegenheit nicht tragisch zu nehmen. Das ist aber
eine andere Frage. _

Mit seinem V. Band (der IV. Band ist noch nicht erschienen) kommt
Verf. einem wahren Bediirfnis entgegen und wird zweifellos das lebhafteste
Interesse erwecken. Er bietet uns hier in iiberreicher Fiille ein vollgeriitteltes
MaB an Problemen und Problemstellungen, die ein ganzes Jahrhundert,
seit ungefihr 1850, unausgesetzten Forschens und Ringens der denkenden
Gegenwart neu erschlossen hat. DaB ein solcher Anblick ihn selbst mit
dem freudigsten Optimismus fiir die Zukunft der Philosophie erfiillt, kénnen
wir ihm schon nachfiihlen.

Zuerst kommen Positivismus und Naturalismus mit EinschluB des
Materialismus zur Darstellung. DaB dabei Neopositivismus wie ebenfalls
Logistik nur kurz erwiahnt sind, darf wohl zugleich als bewuBte Stellung-
nahme gebucht werden. Dann behandelt Verf. Neukantianismus und Neu-
hegelianismus mit besonderer Betonung der an neuen Fragen so reichen
Kulturphilosophie (Cohen, Natorp, Cassirer) und Wertphilosophie (Windel-
band, Rickert). Daneben tritt der Neuhegelianismus (Croce) bedeutend
zuriick, wie auch sonst iiberhaupt die nicht kontinentale Philosophie.

Ein weiteres wichtiges Kapitel ist der Neubelebung der Metaphysik
gewidmet, mit einem ziemlich kurzen Abschnitt {iber die thomistischen
Richtungen und einem umso lingeren Abschnitt iiber das, was Verf. seltsam
genug « Induktive Metaphysik » nennt. Darin hat er all die wichtigsten
neuen Probleme, einmal aus der Naturforschung : Atomphysik, Quanten-
physik, Relativitatstheorie, — Biologie und Deszendenz (letztere besonders



Literarische Besprechungen 479

treffend und klirend erortert)—, Leib-Seeleproblem, dann aber aus der
Seinsforschung : ontologisches und theologisches Problem, der Reihe nach
aufgerollt und gleichsam programmatisch gewiirdigt. Hier bringt Verf., wie
wir erraten mochten, seine eigensten philosophischen Anliegen zum Aus-
druck. Wir zitieren bloB den SchluBsatz: « Vergleicht man diese Gottes-
vorstellungen mit dem philosophischen Gottesbegriff der scholastischen Tra-
dition, so erscheint letzterer durch die Arbeit von Jahrhunderten inhalt-
lich bestimmter und begrifflich abgeschliffener, aber auch starrer und fest-
gefahrener, zu negativ bestimmt. Eine Auflockerung im Sinn fruchtbarer
Verlebendigung und Bereicherung kénnte nur von Nutzen sein» (221-22).
Das Kapitel bringt noch einen letzten Abschnitt iiber Husserl und seine
Phaenomenologie mit beachtenswerter FuBnote (229) iiber die edle Edith
Stein, eine ehemalige Schiilerin Husserls, die 1942 in den Gaskammern von
Auschwitz den Opfertod fand und deren nachgelassenes Werk « Ewiges und
Endliches Sein » bei Herder demnichst erscheinen soll. Jiidischer Abstam-
mung, hatte sie konvertiert (1922) und war in den Koélner Karmel (1933)
eingetreten.

Es folgen dann in sehr umstindlicher Aufmachung die groBen Kapitel
iiber Lebensphilosophie (243-418) und Existenzphilosophie (419-477). Bei
ersterer wird man die ausfiihrliche Besprechung der russischen Lebens-
philosophie mit Tolstoi, Dostojewski, Solowjew, Leontjew und Berdjajew
besonders dankbar entgegennehmen.

Ein letztes Kapitel iiber Begriindung einer philosophischen Anthropo-
logie greift mit nachtragenden Uberlegungen eigentlich zuriick, erortert
aber neue Gesichtspunkte, z. B. aus Gehlen, Scheler und vor allem aus
Nicolai Hartmann. Letzterem, dessen bedeutsame Ethik und Seinsphilo-
sophie in mancher Beziehung geradezu aristotelisch anmutet, ist kein eigener
Abschnitt gewidmet. Er wird aber an sehr vielen Stellen im ganzen Band
erwahnt und herangezogen, was aus dem Register deutlich zu ersehen ware,
wenn nicht materielle Riicksichten die Anbringung eines Registers sehr
bedauerlicherweise untersagt hitten. Bei einer gewiB3 bald zu erwartenden
neuen Auflage — Bd. I und II sind bereits vergriffen — wird dieser Mangel
behoben werden.

Ein langer Riickblick und Ausblick beschlieBt das ganze Werk mit
etwas weit ausgezogenen Erwigungen iiber die dringendsten Aufgaben,
die aus der heutigen Welt- und Kulturlage der philosophischen Forschung
iiberantwortet sind. « Welches Los der Philosophie in dieser Zeit der Kul-
turzertrimmerung und der Kulturwende beschieden sein wird, wird die
Zukunft lehren. Jedenfalls hat die Existenzphilosophie eine weit tiefere
Problematik zu bewiltigen, als dies in der bisherigen Form geschehen ist,
Alle Weltanschauungsprobleme fallen in den Existenzraum hinein und miis-
sen von diesem Boden aus neu aufgeworfen und erértert werden» (571).

Wir wiinschen dem Verf. Gliick zu dem groBen Unternehmen, das er
mit so viel Mut und Ausdauer, mit soviel Einsicht und Umsicht zu bewiltigen

wuBte.
Freiburg. M.-St. Morard: O. P.



480 Literarische Besprechungen

A. Mansion : Introduction i la physique aristotélicienne. Deuxiéme
édition. — Louvain, Editions de I'Institut Supérieur de Philosophie. 1945.
xvI-357 SSp.

Prof. Mansion benutzte die durch Krieg und Evakuation im Mai 1940
ihm aufgezwungenen MuBestunden unter fremden Obdach, um eine neue
Auflage seiner 1913 zuerst erschienenen Einfithrung in die aristotelische
Physik vorzubereiten. Von Meisterhand geschrieben und von der Kritik
sehr giinstig aufgenommen, bedurfte das Buch nicht einer durchgreifenden
Umarbeitung. Es wurde jedoch griindlich durchgesehen, iiberall, wo es
dem Verf. notwendig schien, verbessert und um einige neue Paragraphen
bereichert. Was vor allem sich aufdringte, war eine grundsitzliche Stellung-
nahme zu den von W. Jaeger in der Zwischenzeit veroffentlichten For-
schungen tber die Entwicklung der aristotelischen Philosophie.

In einem ganz neuen ersten Kap. legt M. die gesicherten positiven
Ergebnisse der Studien Jaegers fest, mit denen er sich bereits in einer
lingeren Abhandlung in der Revue Néoscolastique de Philosophie (1927)
beschiftigt hatte. Dariiber hinaus stellt er im Corpus aristotelicum, im
Inneren der einzelnen philosophischen Disziplinen, mehrere Gruppen von
Traktaten fest, deren systematische Zusammenstellung er auf Aristoteles
selbst zuriickfithrt. So unterscheidet er in den naturphilosophischen Schrif-
ten auf Grund der Einleitung zur Meteorologie (I, 1.338a 20-b 22)
zwei Gruppen : die erste umfa3t die Physik in sieben Biichern (I-VI und
VIII; B.VII ist eine frithere Bearbeitung der Probleme des VIII. B.,
die von den Herausgebern hier eingeschaltet wurde), De caelo und De
generatione et corruptione (sechs Biicher, die nach Aristoteles zusammen-
gehoren) und die drei ersten Biicher der Meteorologie ; die zweite Gruppe
umfaft die zoologischen und psychologischen Traktate. Fiir die gegen-
wartige Einfithrung kommt hauptsachlich die erste Gruppe in Betracht.
Diese Traktate wurden von Aristoteles zu verschiedenen Zeiten ausge-
arbeitet. Wenn er sie trotzdem ohne Uberarbeitung zusammenstellte, so
wollte er vor allem die Einheit seiner Lehre betonen.

Da nun, was gerade die Physik betrifft, sichere historische Data uns
fehlen, um die einzelnen zeitlichen Schichten zu unterscheiden, so will
M. eine Darstellung der endgiiltigen Physik des Aristoteles geben. Als
erfahrener Meister und Aristoteleskenner behandelt er dieses gewisser-
maflen heterogene Material mit groBer Umsicht und verfehlt nicht, bei
Einzelpunkten auf die Entwicklung des Aristoteles und auf seine Abhingig-
keit Plato gegeniiber hinzuweisen.

Nach Kap. 2, das den Zweck und die niheren Quellen dieser Dar-
stellung umschreibt, zerfillt-das Buch in zwei groe Teile, die den Gegen-
stand (Kap. 3-5) und die Methode (Kap. 6-9) der aristotelischen Physik
behandeln. In einem abschlieBenden Kap. wird die Eigenart der aristo-
telischen Physik klar umrissen, aus der auch ihr Gegenwartswert erhellt.

Rom, S. Anselmo. J. P. Miiller O. S. B.



Literarische Besprechungen 481

A. M. Jacquin O.P. : Histoire de L’Eglise. T. III: La Chrétienté. —
Paris, Desclée de Brouwer. 1948.

Ein gewaltiger Band liegt vor uns, ein « Wilzer » von 1038 Seiten,
umfassend die Zeit von Karl d. Gr. bis zum Wormser Konkordat, also gut
drei Jahrhunderte. Die Methode P. Jacquins, des frithern Freiburger
Kirchenhistorikers, ist bekannt : er teilt nicht, wie es sonst Brauch ist, die
Geschichte des Mittelalters in 3 oder 4 groBe Abschnitte, sondern behandelt
den Stoff in 40 auf einander folgende Kapitel. Die verschiedenen Gebiete
des kirchlichen Lebens werden dargestellt, ausgenommen die" kirchliche
Kunst. Ausfiithrlich spricht J. iiber Karl d. G. (Kapitel 1-8) und seinen
Sohn Ludwig den Frommen (Kapitel 9-11). Vier Kapitel (18-21) beschif-
tigen sich mit Byzanz und der Trennung von Rom. Die Geschichte von
Frankreich, England, Spanien wird mit einer Ausfiihrlichkeit behandelt,
die man leider in deutschen Lehrbiichern umsonst sucht. Interessant ist
z. B., wie Ko6nig Robert der Fromme geschildert wird, der trotz seiner
Frommigkeit in Gefahr steht, dem Kirchenbanne zu verfallen bzw. exkom-
muniziert wird.

J. will, wie es scheint, mehr ein Lesebuch als ein Lehrbuch schreiben ;
diesen Zweck hat er gut erreicht : die Darstellung ist fliissig, die Ausfiih-
rungen lesen sich leicht. Das Friihmittelalter ist bekanntlich, namentlich
was das 10. und die erste Héilfte des 11. Jahrhunderts betrifit, eine schwere
Priifungszeit fiir das Papsttum und die Kirche. J. schildert auch die
dunkeln Seiten ruhig und objektiv, ohne etwas zu verschweigen, aber auch
ohne weitere Reflexionen. Einige Kontroversen (Papstin Johanna, Rat-
ramnus und sein Buch « De corpore et sanguine Domini», die Regel des
hl. Augustinus) werden jeweils am Schlusse des betreffenden Kapitels aus-
fiihrlicher besprochen.

Bei der reichhaltig angefiihrten Literatur vermisse ich das wichtige
Werk von Georg Ostrogorsky, Geschichte des byzantinischen Staates,
Miinchen 1941. Es wire von Bedeutung zu sehen, wie ein Orthodoxer die
Ostfragen auffaBt und darstellt. Wihrend des Krieges war freilich das Werk
dem Verfasser nicht zugdnglich und das Manuskript Jacquins war bereits
vor 1943 abgeschlossen. Einige dltere Werke hitten doch ohne Schaden
iibersehen werden konnen. Mehrere Register erschlieBen den reichen Inhalt
des Buches, das, nebenbei bemerkt, ausgezeichnet gedruckt ist.

Wie wir vernehmen, liegt das Manuskript eines weitern Bandes, der
die Erziahlung bis zum Schluf3 des GroBen Schismas weiterfiihrt, druckfertig
vor. Wir wiinschen beiden Bédnden den verdienten Erfolg.

Freiburg. G. M. Léhr O. P.

Divus Thomas 32



	Literarische Besprechungen

