
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Textausgaben

S. Thomae de Aquino : Summa Theologiae cura et studio Instituti
Studiorum Medievalium Ottaviensis ad textum S. Pii Pp. V iussu confectuin
recognita. T. I Prima Pars, LXIV, 1-709, 1* und 16 SS. (1941). — T. II
Prima Secundae, XL, 710-1399 und 19 SS. (1941). — T. III Secunda Secun-
dae, XLVIII, 1400-2412 und 28 SS (1942). — T. IV Tertia Pars, LXVIII,
2413-3089 und 16 SS. (1944). — T. V Supplementum, XLIV, 2 *-525*
und 16 SS. (1945). — Ottawa (Canada), Commissio Piana, 95 Avenue
Empress.

Die erste in Canada und auf dem amerikanischen Kontinent hergestellte

Ausgabe der Summa Theol. des hl. Thomas stellt einen bedeutenden
Fortschritt in der Thomasforschung dar. Die Dominikaner des Institut
d'études médiévales von Ottawa, und vor allem die Mitglieder der
Commissio Piana sind zu dem vollbrachten Werk herzlich zu beglückwünschen.

Die äußere Anlage der Ausgabe sei zunächst kurz beschrieben. Wie
aus obigen bibliographischen Angaben hervorgeht, ist die Seitenzählung
durch alle Bände fortlaufend durchgeführt. Nur das kurze Appendix
(Bd. I) und das Supplementum (Bd. V) haben eine eigene mit Sternchen
versehene Seitenzählung. Die beiden Kolumnen des Textes sind mit a
und b bezeichnet, die Zeilen im mittleren Rand gezählt. Verschiedene
diskret angebrachte Zeichen im Text verweisen auf die drei Apparate am
Fuß der Seite. Der erste Apparat führt die Textvarianten der Editio
Leonina auf, der zweite, am Anfang eines jeden Artikels, die Paralleltexte

aus Thomas, der dritte und umfangreichste, die Zitate. Es ist also
eine saubere Scheidung zwischen Text und Noten durchgeführt ; im Text
selbst finden sich keine fremden Zutaten. Eine klare Einteilung der
Artikel und oft auch des Corpus articuli bewirkt große Übersichtlichkeit.
Am Anfang eines jeden Bandes (im Bd. I nach der Gesamteinleitung) sind
in einer Tabula bibliographica alle in dem Band zitierten Werke
alphabetisch zusammengestellt. Der Index quaestionum findet sich am Schluß
eines jeden Bandes mit eigener Seitenzählung. Ein sechster Band, der
vollständige Indices zur ganzen Summa enthalten soll, ist in Arbeit.

Die Bedeutung der Ausgabe liegt nicht im Text. Da ein neuer,
kritischer Text auf Grund aller oder wenigstens einer großen Zahl von
Handschriften wegen der kriegsbedingten Lage nicht hergestellt werden konnte,
da anderseits der Text der Leonina nicht ohne weiteres übernommen werden
durfte — er wurde übrigens nach dem Kriege dem Verlag Marietti in
Turin für eine vor kurzem erschienene Handausgabe überlassen —, so

legten die Herausgeber ihrer Edition den Text der Piana, der unter Pius V.



448 Literarische Besprechungen

1570 in Rom veranstalteten Gesamtausgabe der Werke des hl. Thomas,
zu Grunde. Die Varianten der Leonina wurden im ersten Apparat am
Fuß jeder Seite angegeben. Das war wohl die vernünftigste Lösung, die
unter den gegebenen Umständen getroffen werden konnte. Vielleicht wäre
es im Interesse der Leser gewesen, in den Variantenapparat auch die
Textverbesserungen aufzunehmen, die periodisch im Bulletin Thomiste
(I, n. 581 ; II, n. 34 ; III, n. 43 ; IV, n. 94 ; V, n. 77) zusammengetragen
werden. Sie beruhen zwar nicht immer auf handschriftlicher Tradition,
ja, in mehreren Fällen scheinen sie sogar gegen dieselbe zu sein, aber in
der Textkritik kommt auch der « rationabilis coniectura », wenn auch als
letztem Behelf, eine berechtigte Bedeutung zu.

Die große Bedeutung der neuen Ausgabe liegt in der Feststellung und
genauen Angabe in heute gebräuchlichen Editionen aller Zitate des hl. Thomas,

nicht bloß derjenigen, die mit Namen des Autors aufgeführt werden,
sondern auch der anonymen « aliqui » und « quidam », die fast in jedem
Artikel vorkommen. Wie mühevoll und zeitraubend dieses Aufsuchen ist,
weiß nur der, der selbst sich dieser Arbeit unterzogen hat. Über Wert
und Nützlichkeit dieser Angaben brauchen wir keine Worte zu verlieren.
Die Begründer der heutigen historischen Scholastikforschung, Denifle, Ehrle
und Grabmann, wiesen auf ihre Notwendigkeit hin, um zu einer kritischen
Kenntnis der Quellen des hl. Thomas zu gelangen, um seine Lehre, die
aus einem bestimmten Milieu hervorgegangen ist, aus diesem heraus zu
verstehen. Heute wird keine ernstgemeinte Textausgabe gemacht, die
nicht mit ihrem Quellenapparat versehen wäre. Weshalb mußte gerade
der scholastische Text, der in aller Hände ist, so lange auf diese wichtige
und aufschlußreiche Zugabe warten

Über die Anlage dieses Quellenapparates erklären sich die Herausgeber
in der Einleitung, Bd. I, Ss. XXII-XXIV. Sie heben dort hervor, daß
sie nur solche Schriften zitieren, die der hl. Thomas gekannt hat oder
kennen konnte. Sie unterstreichen ganz besonders, daß aus diesen
Angaben nicht ohne weiteres geschlossen werden darf, der Aquinate habe
diese oder jene besondere Schrift gelesen und aus ihr geschöpft. Um das
festzustellen, ob Thomas z. B. ein Väterzitat aus dem Werk seines Autors
oder aus einem Florilegium geschöpft hat, ist ein besonderes Quellenstudium

erfordert. Dazu wollen gerade die Herausgeber anregen, und ihre
wertvollen Angaben werden es gewiß erleichtern und fördern. Sie legen
sich auch Rechenschaft darüber ab, daß ihr Werk nicht die letzte
Vollkommenheit erreicht hat. Sicherlich ragt es aber über alles bisher geleistete
weit hinaus.

Eine mögliche Erweiterung dieses Apparates läge in einer doppelten
Richtung : 1. die Texte erfassen, von denen Thomas inspiriert wurde, die
also richtige Quellen sind, auch wenn nicht ausdrücklich vermerkt wird,
daß eine Entlehnung stattfand ; 2. die Parallelstellen gleichzeitiger Autoren
erfassen, die dieselben Probleme nach denselben Quellen behandelt haben.

Für ersteres sei hier ein Beispiel gegeben : Im Artikel Uirum missio
invisibilis fat ad omnes qui sunt participes gratiae (I, 43, 6) sind alle vier
Objektionen der Widerhall je einer ganzen Quaestio der Summa Alexandri



Literarische Besprechungen 449

Halensis, und zwar Obj. 1 Summa Alexandri, Quaracchi n. 507 ; Obj 2

n. 513 ; Obj. 3 n. 510 und 509 ; Obj. 4 n. 508. Allerdings behandelte

Thomas diese Probleme bereits in seinem Sentenzenkommentar und
widmete dort jeder der hier als Objektion erwähnten Fragen eine Quae-
stiuncula (I Sent. 15, 5, 1). Das war wahrscheinlich die unmittelbare Quelle,
die Thomas bei der Redaktion der Summa vor sich hatte ; doch kommt
der Summa Alexandrina als erster Quelle hier auch eine Bedeutung zu.
(Wir haben hier, nebenbei bemerkt, ein Beispiel, wie Thomas eine « Menge
unnützer Quästionen » vermeidet.) Solche Beispiele wörtlicher Anlehnungen
an die Summa Alexandrina könnten vermehrt werden, und es würde sich
lohnen, dieses Verhältnis durchgehend zu untersuchen. Weit schwieriger
ist es, das Verhältnis festzustellen, wo es sich um bloß gedankliche
Anlehnungen handelt. Hier kämen vor allem die Philosophen in Frage, Aristoteles,

Avicenna, Averroes, Maimonides. Das würde allerdings weitgehende
Vorarbeiten verlangen ; doch könnten zunächst die schon vorliegenden
ausgenutzt werden (z. B. Ernst Salomon Koplowitz, Die Abhängigkeit
Thomas von Aquins von R.Mose ben Maimon. Mir [Polen] 1935).

Ein solcher weitausgreifender Quellenapparat käme einem historischen
Kommentar gleich, der von unschätzbarem Wert für das Verständnis des

Textes und der Lehre des hl. Thomas wäre.
Die Paralleltexte aus Thomas, die am Anfang eines jeden Artikels

im zweiten Apparat angegeben sind, sind einer ernsten Durchsicht unterzogen

worden. Das war absolut notwendig, denn in den alten Handausgaben

waren diese Angaben äußerst fehlerhaft und unvollständig. Soweit
ich prüfen konnte, sind dieselben hier zuverlässig und über die ebenso

zuverlässigen der Leonina hinaus etwas vervollständigt. Diese Angaben
sind nach der Chronologie der Werke des hl. Thomas geordnet.

Leider sind diese Angaben nicht in verschiedene Gruppen eingeteilt,
wie P. Joseph de Guibert es in seinem vorzüglichen Büchlein Les doublets
de saint Thomas d'Aquin (Paris, Beauchesne 1926) empfahl. Eine erste

Gruppe sollte die eigentlichen « doublets », die Paralleltexte im engeren
Sinn aufführen, die Texte, die dieselbe Frage unter gleichem Gesichtspunkte

und an derselben Stelle eines Traktates in verschiedenen Werken
behandeln ; eine zweite Gruppe, die Paralleltexte, die in einem andern
Traktat und folglich unter einem andern Gesichtspunkt den gleichen Gegenstand

behandeln ; eine dritte Gruppe, die bloß mehr oder weniger eng
verwandten Stellen. Diese Aufteilung hätte den großen Vorteil, daß wir
auf den ersten Blick sehen könnten, welche Artikel in der Summa neu
sind (Fehlen der ersten Gruppe), welche im Sentenzenkommentar noch
fehlen und in den Quaestiones disputatea erstmals ausgearbeitet wurden.
Bei Gruppe drei wäre es vorteilhaft, nicht alle Angaben an der Spitze des

Artikels anzubringen. Es kommt häufig vor, daß Thomas dasselbe Argument

in verschiedenen Zusammenhängen verwendet. Die Angabe der
verwandten Stellen, die sich nur auf dieses Argument beziehen, sollten
logisch an diesem Ort gebracht werden. Ein Beispiel : Im Artikel Utrum
intellectus agens sit aliquid animae (I, 79, 4) haben wir am Anfang des

corpus articuli (« Ad cuius evidentiam iuvetur ad intelligendum )»

Divus Thomas 30



450 Literarische Besprechungen

einen Paralleltext im weiteren Sinn zur quarta via, dem vierten Gottesbeweis

aus I, 2, 3 ; gleiches Argument, das beiderseitig auf dem Partizi-
pationsprinzip beruht, aber hier und dort in einem anderen Zusammenhang

behandelt und auf ein anderes Ziel hin gerichtet. Eine Angabe
dieses Paralleltextes am Anfang des Artikels wäre verfehlt. Doch ein
Verweisen auf den verwandten Text bei der quarta via und am Beginn
des corpus von I, 79, 4 wäre von großem Nutzen.

Allerdings würde auch diese Aufgabe jahrelange Arbeit fordern, aber
das Werk würde den Meister hundertfältig lohnen. Denn dann hätten
wir ein einzigartiges Hilfsmittel der Thomasinterpretation.

Die hier geäußerten Wünsche sollen das Verdienst der Dominikaner
von Ottawa nicht schmälern. Es sind Wünsche, die auf ein Ideal
hinzielen, das den Herausgebern einer definitiven Edition der Summa
vorschweben soll. Die Dominikaner von Ottawa haben uns diesem Ideal ein
gutes Stück näher gebracht. Das bleibt ihr unvermindertes Verdienst,
durch das sie sich unsern Dank gesichert haben.

Rom, S. Anselmo. J. P. Müller O. S. B.

S. Thomas Aquinas : Opuscula omnia necnon opera minora. Ad fidem
codicum restituit ac edidit R. P. Joannes Perrier O.P. Tomus primus:
Opuscula philosophica. — Paris, P. Lethielleux. 1949. xx-620 pp.

Diese neue Ausgabe der Opuscula des hl. Thomas ist auf drei Bände
berechnet. Der erste, nun vorliegende Band enthält die « philosophischen »

kleineren Werke, der zweite wird die « theologischen » Schriften derselben
Art bringen, und der dritte die als « Opera minora » bezeichneten Kommentare

zu Ps.-Dionysius, Boethius und dem Liber de causis. Diese Anordnung
ist zum Teil schon von P. Mandonnet in der im gleichen Verlag erschienenen
Ausgabe der Opuscula (1927) angewendet worden ; auch Mandonnet hatte
diese Schriften nach dem Gesichtspunkt ihrer Zugehörigkeit zu den
Sachgebieten Philosophie und Theologie eingeteilt. Die Unterscheidung zwischen
Opusculum und Opus minus ist dagegen eine Neuheit in der Geschichte
der Opuscula-Editionen. Die Überlieferung kennt in der Tat diesen Unterschied

nicht ; sie scheint uns nur diese Wahl zu lassen : entweder die eben

genannten Kommentare als Opera maiora anzusehen (Bartholomäus von
Capua), oder als Opuscula, das heißt Opera minora (Tolomeo von Lucca,
Bernard Guidonis.) Indessen ist ja in der thomistischen Bibliographie der
Begriff Opusculum so heillos verworren, daß man schon gern bereit ist,
dem neuen Herausgeber diese künstliche Entgegensetzung von Opusculum
und Opus minus nachzusehen. Praktisch gesprochen sind die Opuscula
nichts anders als die thomistische Rumpelkammer : man stellt dort alles
ab, was übrig bleibt, wenn die drei Räume des Hauses mit den « größern »

systematischen Werken, den Kommentaren zur Heiligen Schrift und den
Aristoteleskommentaren ausgefüllt sind.

Der vorliegende erste Band hat einen Hauptteil und zwei Anhänge.
In den Hauptteil sind die folgenden zehn « sicher authentischen » Opuscula



Literarische Besprechungen 451

gesetzt : De principiis naturae, De mixtione elementorum, De ente et
essentia, De aeternitate mundi, De motu cordis, De unitate intellectus,
De substantiis separatis, De operationibus occultis naturae, De regimine
subditorum (anders und besser: De regimine Iudaeorum), De regno. In
einem ersten Anhang wird die sogenannte Fortsetzung des De regno
abgedruckt, ein zweifellos unechtes Werk, das jedoch, wie der Herausgeber
meint (S. xvni), inhaltlich bedeutend sei : ich möchte dafürhalten, daß
diese Fortsetzung, die nicht « fortsetzt », sondern ein in jeder Beziehung
neues, heterogenes Werk ist, in den « Gesammelten kleineren Schriften des
hl. Th. » nichts zu suchen hat. Der zweite Anhang enthält : De fallaciis,
De propositionibus modalibus, De demonstratione, De quatuor oppositis,
De natura accidentis, De natura generis, De natura materiae, De principio
individuationis, De natura verbi intellectus, De differentia verbi divini et
humani, De instantibus. Mit dieser Zusammenstellung ist offenbar der
Versuch unternommen, den beiden Autoritäten der modernen Opuscula-
Forschung, P. Mandonnet und M. Grabmann, Genüge zu tun. Auf Mandonnet
geht das Urteil über die Echtheit der abgedruckten Schriften zurück : diese
sind « nicht sicher echt », zum größern Teil sogar « sicher unecht ».

Merkwürdigerweise schenkt Perrier jedoch hier der Begründung, die Mandonnet
für diese Qualifizierung gegeben hatte — sie liegt in der bekannten Theorie
des « offiziellen » Katalogs — keine Beachtung ; er greift vielmehr auf
Argumente rein innerer und inhaltlicher Natur zurück und zitiert in diesem
Zusammenhang Cajetan (S. 428). Aus Grabmanns « Die Werke des hl. Th. »

stammt die Auswahl der in diesem Anhang veröffentlichten Opuscula : es

sind in der Tat die zehn philosophischen Opuscula, deren Unechtheit
Grabmann, a. a. O. S. 239, für nicht ausreichend erwiesen hielt. Es ist klar,
daß P. kein Interesse hat, die Erörterung über die Echtheitsfrage dieser
Werke voranzubringen. Bei der Erwähnung Cajetans in Sachen literar-
geschichtlicher Probleme hat man sogar das Gefühl, daß die Uhr zurückgesetzt

wird.
Was nun die Textgestaltung der neuen Ausgabe angeht, so müssen

wir zunächst unserer Freude darüber Ausdruck geben, daß uns hier alle
Opuscula in einem handschriftlich nachgewiesenen Text dargeboten werden
(mit Ausnahme der Werke des Anhangs II, bei denen von einem kritischen
Apparat abgesehen wurde). Es ist bekannt, daß die römische Ausgabe
(Rom 1570), die bislang die Grundlage aller späteren Ausgaben geblieben
ist, nicht aus Hss., sondern aus Drucken des 15. und 16. Jahrhunderts
hergestellt war, und daß diese Drucke einen zum Teil erheblich verderbten
Text enthielten. In der neuen Ausgabe haben wir nicht einen bloß
verbesserten Vulgatatext — dieses Ziel haben auch frühere Herausgeber schon

angestrebt und in freilich sehr bescheidenem Ausmaß verwirklicht — sondern
einen ganz aus neuen Quellen geschöpften Text. Perriers Text bildet darum
einen Markstein in der Geschichte der Opuscula-Editionen. Der Verfasser
ist den harten Weg zu den Hss. gegangen, und es muß besonders
hervorgehoben werden, daß er ihn allein gegangen ist und unter denkbar
mißlichen Umständen. Die Arbeit an dieser Ausgabe wurde 1943 begonnen.
Somit konnten nur die in Paris erreichbaren Zeugen der Tradition heran-



452 Literarische Besprechungen

gezogen werden. Auch als später die Bestände anderer Bibliotheken wieder
zugänglich waren, hat der Herausgeber offenbar keine Gelegenheit gehabt,
andere Hss. einzusehen. Zwei Hss. der Vaticana (Lat. 806 und der wichtige
Lat. 807) sind nur für die Opuscula De propositionibus modalibus und
De demonstratione verwertet worden (S. 429).

Welche Methode hat zur Ermittlung des Textes geführt Das Material
für die echten Opuscula besteht aus 15 Pariser Hss. Es fällt auf, daß P.
nirgends einen zusammenhängenden Überblick über diese Dokumente gibt
und sie dem Leser mit den üblichen Angaben über Inhalt, Alter usw. und
über die einschlägige Literatur vorführt. Die Folge ist, daß man sich von
der Eigenart und dem Zeugniswert des benutzten Materials kein Bild machen
kann. Mir steht eine ausgezeichnete Bibliothek für Mediaevalia zur
Verfügung, eine Bibliothek, in der auch alle erreichbaren Kataloge der
Handschriftenbestände mit großer Sorgfalt zusammengetragen sind ; es ist mir
nicht möglich, über die Mehrzahl der von P. benutzten Codices etwas
Näheres zu erfahren. Ich habe aber auch den Eindruck, daß in dieser
Ausgabe die sonst übliche Vorführung des Materials mit Absicht unterlassen
wurde. Die Einleitung (S. v ff.) ist mit dem Ziel geschrieben, den Leser
davon zu überzeugen, daß schließlich nur eine der 15 Hss wirklichen Zeugniswert

besitzt ; alle andern sind lediglich Staffage, für die Textermittlung
prinzipiell unbrauchbares Material, das nur hier und da für ein paar
Einzelkorrekturen heranzuziehen ist. Diese eine Hs ist der Nat. Lat. 14546, der
ehemalige Codex Victorinus 635. Mit ihr unternimmt es Perrier, nicht nur
für seinen eigenen Text ein objektives, historisch gesichertes Fundament
zu legen, sondern, wenn ich nicht irre, darüber hinaus auch die Lösung
des Textproblems der Opuscula überhaupt herbeizuführen oder wenigstens
anzudeuten.

Dçr Victorinus ist der Normkodex in Sachen der Opuscula. Nicht
geringe Mühe wird aufgewandt, um diese These, mit der P.s Text entweder
steht oder fällt, zu beweisen. Die Hs, so hören wir, hat zwei Kennzeichen,
die ihren hervorragenden Zeugniswert bestimmen. Sie ist erstens eine sehr
alte Hs. Mandonnets Autorität wird angerufen : der Vict. sei nicht lange
nach dem Tod des hl. Thomas, etwa um das Jahr 1280 geschrieben. Mithin

muß die Hs auch älter sein als andere Kronzeugen der Tradition. Wenn
eine Opuscula-Sammlung sich von den (gemäß Mandonnets Theorie
ursprünglichen) Sammlungen von 25 bzw. 32 Opuscula abhängig zeigt, so

hält es P. für erwiesen, daß sie nach 1319 hergestellt wurde, da erst in
diesem Jahre der offizielle Katalog mit seinen 25 Nummern entstanden sei

(S.viii). Dies gelte insbesondere von der S.-Genovefa-Hs. 238. So errechnet
P. zwischen dem Victorinus und dem Genovefanus einen zeitlichen Abstand
von mehr als 40 Jahren. — Zweitens bezeuge die Komposition des Vict.
eine einzigartige Sorgfalt in der Auswahl und Gestaltung seiner Texte.
Nicht nur sind zahlreiche Opuscula eingehend korrigiert, und zwar von
einer nichtprofessionellen Hand, es finden sich auch Duplikate (De unitate
intellectus, De forma absolutionis, De impressione corporum caelestium).
Diese Duplikate, so betont P. S. xv f., seien nur so zu erklären, daß der
oder die Sammler « mit dem ersten Text nicht zufrieden waren und daher



Literarische Besprechungen 453

einen andern, bessern hinzugefügt haben ». So hat der Vict. sich denn
auch einer besondern Wertschätzung durch die Editoren einzelner Opuscula
erfreut. P. weist mit besonderer Genugtuung auf I. F. Rossi (Expositio
salutationis angelicae, Piacenza 1931) und P. Castagnoli (De forma abso-

lutionis, ebda 1933) hin.
Auf diesen Grundlagen wird nun die Geschichte des Yict. in folgender

Weise rekonstruiert (S. xvi) : An der Viktoriner Sammlung sind allem
Anschein nach die Dominikaner von S. Jacques beteiligt, die Kollegen und
Schüler des eben verstorbenen Meisters. Der berühmte Brief der Artistenfakultät

vom 2. Mai 1274 ist vielleicht der Anlaß dieser Opuscula-Samm-
lung gewesen. Auch die Hypothese Castagnolis verdient in diesem
Zusammenhang Beachtung, daß nämlich die Korrekturen des Vict. (wenigstens

in dem Traktat De forma absolutionis) auf einer Einsichtnahme in
das Autograph des hl. Thomas beruhen. Jedenfalls aber steht fest, so meint
P., daß wir es in dieser Hs. mit einer frühen, von berufenen Sachverständigen
zusammengestellten Opuscula-Sammlung zu tun haben, deren offenbarer
Zweck es war, die besten Texte zu liefern. Der Vict. ist « der erste Entwurf
einer Sammlung ausgewählter und korrigierter Opuscula », « ausgearbeitet
mit dem Ziel, der Verbreitung des richtigen Textes zu dienen », « eine Art
'prae-exemplar' für die Tradition der Opuscula ». (Man wird Schwierigkeiten

haben, sich unter diesem Begriff « prae-exemplar » etwas Deutliches
vorzustellen. Es ist bemerkenswert, daß P. den Vict. doch nicht als das

Exemplar schlechthin anspricht, wozu die Prämissen eigentlich zu drängen
scheinen. Ich vermute, daß der Verf. schließlich davor zurückscheute,
seine Methode als die kritische Methode der Gestaltung des Opusculatextes
erscheinen zu lassen.)

Dieser Beurteilung des Vict. kann ich mich nicht anschließen. Es
scheint mir zunächst, daß das Datum der Hs. zu früh angesetzt wird. Das

Jahr 1280 ist aus der Luft gegriffen, und wenn die Autorität Mandonnets
dafür angerufen wird, so muß gesagt werden, daß der Altmeister der
thomistischen Bibliographie nie und nirgends diese ihm zugeschriebene
Behauptung ausgesprochen hat. Man lese nur die von P. (und • übrigens
auch schon von Castagnoli, a. a. O. S. 38) angezogene Stelle der Introduction
zu der Ausgabe der Opuscula (S. xxxvi) in ihrem Zusammenhang, und
man wird ohne weiters finden, daß sich der Satz : Elle (cette collection) doit
remonter aux enivrons de 1280 gar nicht auf den Vict. bezieht, sondern auf
eine hypothetische Sammlung von 32 Opuscula, die Mandonnet angenommen
hatte, um die Geschichte der alten Opuscula-Editionen zu rekonstruieren.
Die Entstehungszeit unserer Hs. wird von Mandonnet in Übereinstimmung
mit dem Urteil anderer Gelehrter (Delisle, Grabmann, O'Rahilly, Destrez,
R. Martin) so angegeben : ce manuscrit (est) du début du quatorzième siècle

ou peut-être antérieur (a.a.O.,S. xxxiv). Soweit es sich mit den Mitteln
paläographischer und historischer Kritik ausmachen läßt, sind der Vic-
torinus und der Genovefanus gleichzeitige Dokumente ; es besteht keine
Möglichkeit, sie zeitlich auseinanderzureißen und daraufhin die Autorität
des einen gegen die des andern auszuspielen. Insbesondere muß die
Behauptung P.s Befremden erregen, daß der « offizielle » Katalog durchaus



454 Literarische Besprechungen

eine Neuerscheinung des Jahres 1319 gewesen sei. Man mag zu den Arbeiten
Mandonnets und Synaves stehen wie man will ; daß jedoch die vom
Logotheten vorgelegte Liste schon erheblich früher in der Literatur vorhanden
war, ist ein sicheres Ergebnis der bisherigen Forschung. Es scheint mir
ferner nicht richtig, aus der Tatsache der Viktoriner Duplikate auf eine
planmäßige, textkritische Arbeit der Hersteller des Kodex zu schließen.
Wenn eine solche Absicht bestanden hätte, so wäre ihr, zum mindesten
in zwei Fällen (De unitate intellectus, De forma absolutionis), durch die
Korrektur einer Kopie Genüge geworden. Die Duplikate erklären sich
vielmehr daraus, daß die Viktoriner Sammlung nicht (wenigstens nicht
durchgängig) aus den Vorlagen einzelner Opuscula, sondern aus den Vorlagen
von Opuscula-Serien zusammengestellt worden ist. Die erste Kopie des
De forma absolutionis gehört offenbar einer Serie an, der man auch sonst
in der Tradition begegnet. So findet sich die Gruppe der im Vict. zusammenstehenden

drei Opuscula : De quibusdam articulis ad fr. girardum bisan-
tinum, De forma absolutionis, Expositio de ave maria in genau derselben
Reihenfolge im Cod. 1158 der Bibliothek von Metz, im Cod. 123 der
Universitätsbibliothek von Münster i. W. und im Cod. 90/2656 der Gräfl.
Schönbornschen Bibliothek in Pommersfelden. Castagnoli hat schon a. a. O.
S. 17, 18 u. ö. auf diese für die Opuscula-Forschung wichtige Tatsache
der Konsistenz und Wiederholung von Gruppen aufmerksam gemacht.
Es finden sich auch in andern Hss. Duplikate ; so ist z.B. das Werk De motu
cordis im Cod. 262 der Biblioteca Nacional von Lissabon zweimal
abgeschrieben : soll auch das etwa heißen, daß der Auftraggeber dieser Hs. ein
kritischer Kopf war, darauf bedacht, die besten Texte zu besitzen Wir
wollen gewiß die Tatsache nicht bestreiten, daß der Vict. vielfach (nicht
immer) einen sorgfältig geprüften Text bietet, was sich besonders aus den
zahlreichen Korrekturen ergibt. Es geht aber wohl nicht an, in diesen
Korrekturen eine planmäßige und im vollen Sinn textkritische Arbeit zu
erblicken. Auch Castagnolis diesbezügliche Behauptungen (a. a. O. S. 52 f.)
entbehren m. E. der Begründung, zumal da sie sich auf eine unhaltbare
Ansicht von der Chronologie unserer Hs. stützen. Der Wert dieser Korrekturen

kann nur richtig gewürdigt werden, wenn man sie im Zusammenhang
mit andern bedeutenden Texten prüft.

P. hat sich bemüht, mit einer neuen und kühnen Auffassung der
Geschichte des Vict. diesen als eine primäre Quelle der Textüberlieferung
zu erweisen. Wäre dieser Beweis geglückt, so hätte es tatsächlich nicht
viel ausgemacht, daß dem Herausgeber durch die Umstände der Einblick
in die weitere Tradition versagt blieb. Meines Erachtens ist indes dieser
Beweis nicht geglückt. Der Vict. gehört einer im weiteren Sinn sekundären
Schicht des Quellenmaterials an, und der aus ihm geschöpfte Text bietet,
so scheint mir, durchaus nicht die Sicherheit, die P. ihm zugeschrieben hat.

Es ist überflüssig zu sagen, daß P. sich aufgrund seines methodischen
Prinzips für berechtigt hält, dem Normkodex nun auch, wenn ich so sagen
darf, durch dick und dünn zu folgen ; nur wenn dessen Ungereimtheiten
und Fehler gar zu handgreiflich sind (und hier trifft in jedem Einzelfall
das Urteil des Verf. die Entscheidung), werden einzelne Viktoriner Lesarten



Literarische Besprechungen 455

aufgegeben. Ich möchte an dem Beispiel des Opusculum De Regno auf
einige charakteristische Ergebnisse der Methode P.s hinweisen.

Mit dem Viktoriner Corrector entscheidet sich P., das Explicit dieses

Werkes nach den Worten : corpora aestate infirma redduntur (II, 2 des

Vulgatatextes : P., S. 267) anzusetzen : Hucusque genuinum opus s. Thomae.

Damit werden mehr als zwei Kapitel und 4 Seiten Text dem literarischen
Eigentum des hl. Thomas entzogen — gewiß eine schwerwiegende
Entscheidung, die zeigt, wie weit P. der Zeugnisfähigkeit des Vict. Glauben
schenkt. Nun besteht aber nicht der geringste Zweifel, daß sich der
Viktoriner Corrector in diesem Punkt irrt : der authentische Text reicht
bis zu den Worten : ut animi hominum recreentur (II, 4 : P., S. 275,

Append. I). Alfred O'Rahilly hat das Problem dieses Explicit gründlich
untersucht und auch eine plausible Erklärung des Viktoriner Irrtums gegeben.
Ich möchte diese Erklärung hier wiedergeben : sie ist in einer auf dem
europäischen Festland wohl nur wenig bekannten Zeitschrift erschienen
(The Irish Ecclesiastical Record XXXI, April 1928, S. 399-406). O'Rahilly
hat 24 Hss. des authentischen Werkes aufgezählt ; die Hss. des aus vier
Büchern bestehenden Apokryphs wurden nicht berücksichtigt. In der
folgenden Übersicht füge ich diesen 24 Hss. noch den Cod. 861 der Biblio-
teca Universitaria von Bologna hinzu ; er gehört zu der zweiten unten
beschriebenen Gruppe. In diesen 25 Hss. hat der Traktat De regno drei
verschiedene Endungen :

I. recreentur 12 Hss.

II. recreentur. Quia vero etc. oder recreentur. Etc. 7 Hss.

III. redduntur (reducuntur) 6 Hss.

Das erste Ergebnis dieser Übersicht ist, daß der Vict. correctus (d. h.
nicht dessen erste Niederschrift, die ein Unicum innerhalb der Texttradition

ist) sich in einer Gruppe von nur 6 Hss. befindet, denen 19 mit dem
variierten Explicit : recreentur entgegenstehen. Dies zur Beleuchtung von
P.s Behauptung, daß « nonnulli codices » den umfangreicheren Text als echt
ausgeben (S. 275, Anm. a). Höchste Beachtung verdient die zweite Gruppe.
Die Worte : Quia vero etc. und ebenso auch das Etc. beziehen sich nämlich

auf das Stück des Textes, das nach redduntur folgt und mit den Worten
anfängt : Quia vero ad corporum sanitatem Hieraus ergibt sich, daß
die 7 Hss. der Gruppe II auf einer Textvorlage beruhen, die nach recreentur
das schon einmal geschriebene Stück : Quia vero ad corporum sanitatem
usw. bis recreentur wiederholte. Ein Schreiber dieser Gruppe fand
offenbar diese Wiederholung heraus, wozu nicht viel Scharfsinn gehörte,
und hielt es mit Recht für unnötig, das Duplikat nun auch seinerseits
wieder abzuschreiben. In der Hs. Brüssel, Bibliothèque Royale 1573 steht
daher nach recreentur: Quia vero etc., ut supra de ciborum sanitate etc.
Explicit deo gracias ; und der Satz von Quia bis zum zweiten etc. ist
durchgestrichen. Aus all dem ist klar, was vorgegangen ist. Durch einen Zufall
ist scheinbar schon früh von einer Kopie des authentischen Werkes
(Explicit : recreentur) das letzte Blatt, das mit Quia vero ad corporum
sanitatem anfing abgelöst und an eine andere Kopie desselben Werkes



456 Literarische Besprechungen

(Explicit recreentur) angehängt worden. Beide Kopien, die verkürzte
sowohl wie die verlängerte, wurden dann die Vorlagen für weitere Abschriften.
Somit erklärt sich das Explicit redduntur durch einen reinen Zufall in der
Textverbreitung, und im Grunde sind sogar die 6 Hss., die dieses Explicit
haben, Zeugen für die Echtheit des Explicit recreentur. — Dies ist die
Erklärung O'Rahillys, eine Erklärung, die man wohl als endgültige Lösung
des Problems ansehen darf. Ich glaube daher nicht, daß P., der von den
oben erwähnten Hss. nur zwei kennt, den Victorinus und den Genovefanus,
einen ausreichenden Grund hat zu behaupten : Hucusque genuinum opus
s. Thomae. Das Stück Quia vero recreentur ist unzweifelhaft echt,
wird aber von P. in den Anhang gesetzt und mit dem Apokryph verbunden.
Der Text der letzten zweieinhalb Kapitel ist aus zwei mir unbekannten,
offenbar aber wertlosen Hss. hergenommen, aus denen auch die ganze, dem
Tolomeo von Lucca zugeschriebene « Fortsetzung » stammt. Er stimmt
wortwörtlich mit dem üblichen Text der Vulgata überein, was bedeutet,
daß er von unglaublichen Fehlern wimmelt. Um nur dieses krasse Beispiel
zu nennen : die Worte exinanita membra vel inordinate tumentia des Originals,
die durch die Metamorphosen inordinate timentia (Genovef.) und in-
ordinatae mentis (Vict., Bologna 861) hindurchgegangen sind, hat irgendein
großzügiger Schreiber in morbida umgeändert. Und morbida lesen wir
bei P. ebenso wie in der Vulgata (II, 2; P., S. 271).

Auch die Auswahl der Bücher und Kapitelzahlen, sowie die der
Kapitelüberschriften, ist einzig durch den Vict. bestimmt ; auch an ihr wird es

deutlich, in welch ungewöhnlichem Maß P. seinem Normkodex Vertrauen
und Gefolgschaft schenkt. Es gibt in der Tradition zwei durchaus
verschiedene Typen der äußern Anordnung des De regno. Die eine gehört
zur Textüberlieferung des echten, die andere zu der des unechten Werkes.
Als « unechtes Werk » bezeichnen wir hier die bekannten vier Bücher
insgesamt, denn wenn auch die ersten zweieinhalb Bücher darin materiell dem
originalen Werk des hl. Thomas entsprechen, so muß doch beachtet werden,
daß der sogen. « Fortsetzer » auch in ihnen gewisse einschneidende
Veränderungen vorgenommen hat. Diese betreffen vor allem die äußere
Anordnung des Traktats. Das echte Werk zählt 20 entweder fortlaufend
numerierte oder auf zwei Bücher verteilte Kapitel (Lib. I 12 cap.,
Lib. II 8 cap. ; init. L. II : Consequens autem est dictis, P., p. 254). Das

Apokryph dagegen hat in seinem authentischen Teil 19 Kapitel und
verteilt diese in anderer Weise auf zwei Bücher (Lib. 1 15 cap. ; Lib. II
4 cap. ; init. L. II : Primum igitur incipere oportet, P., p. 264). Auf die
innere Bedeutung dieser unterschiedlichen Anordnung kann ich nur
hinweisen : das alte Schema bringt die Disposition, die der hl. Thomas selbst
in der Adresse an den König von Cypern aufgestellt hat, getreu zum
Ausdruck, während die apokryphe Überlieferung diesen wichtigen Punkt
verwischt, indem sie dem ursprünglichen Werk eine neue, den vier Büchern
angepaßte Anordnung aufklebt. Es handelt sich hierbei insbesondere um
ein kleines Kapitel am Ende des ersten Buches alter Anordnung, das in
allen Hss. des authentischen Werkes als 12. Kapitel gezählt und zum
mindesten durch die Initiale markiert ist ; zuweilen trägt es auch die Über-



Literarische Besprechungen 457

schritt : Recapitulatio huius primi libri (Genovef., Vat. Lat. 773) oder
Epilogus praedictorum (Bol. 861). Dieser Epilog fängt mit den Worten
an : Si igitur regibus abundanter temporalia bona, und endet : tanta
a nobis dicta sint (P., S. 253 f.). Der Verfasser des apokryphen Werkes
in vier Büchern konnte natürlich mit diesem Epilog nichts anfangen ; er
hat daher die alte Initiale einfach unterdrückt und die Kapitel I, 11 und 12

alter Anordnung in das eine Kap. 11 zusammengezogen. — Nun verhält
es sich mit dem Vict. folgendermaßen : er gehört (trotz gewisser
Eigenheiten, die hier außer Betracht bleiben können) zu der Gruppe der Hss. des

authentischen Werkes, die 20 Kapitel in fortlaufender Zählung darbieten.
Auf fol. 171rb steht auch die übliche Initiale bei den Worten ; Si igitur
regibus abundanter. Die ursprünglich rubrizierten Kapitelnummern sind
aber ausradiert und durch neue, im wesentlichen der apokryphen Tradition
entsprechende Zahlen ersetzt worden. Dies ist durch eine Hand des

15. Jahrhunderts geschehen. Dieselbe Hand hat auch neue Kapitelüberschriften

eingefügt : dieselben, die man in der Vulgata liest und von denen
in authentischen Handschriften auch nicht die geringste Spur zu entdecken
ist — wortreiche Kompositionen in bombastischem Stil, die auf den schlichten
Text passen wie die Faust aufs Auge. Diese Kapitelzahlen und -Überschriften
hat P. in seinem Text abgedruckt. Man erfährt nicht, daß sie erheblich
späteren Datums sind ; man erfährt insbesondere nichts über die erwähnte
charakteristische Initiale des Epilogs zum I. Buch. -So tritt uns nun eine

Ausgabe des De regno entgegen, in der der Text seine Wurzeln im 13.

Jahrhundert hat, während die Rubriken aus sehr viel späterer Zeit stammen.
Diese hybride Mischung ist einzig dem Entschluß P.s zu verdanken, dem
Vict. in allen Einzelheiten zu folgen. Es muß noch angemerkt werden,
daß P. (auch hier wieder dem Victorinus corruptus folgend) die Adresse

an den König von Cypern, die nur der erweiterte Titel des Werkes ist, als
besonderes Kapitel zählt, sodaß nun im Gegensatz zur Vulgata das erste
Buch 16, nicht 15 Kapitel enthält. Diese Neuheit ist nichts anderes als eine
vereinzelte, fast möchte man sagen, kapriziöse Variierung der in der
apokryphen Tradition üblichen Zählung. Sie wird nicht wenig Verwirrung
stiften. Eine zukünftige kritische Edition wird auch sie wieder umstoßen
und an ihre Stelle eine der ursprünglichen Anordnungen setzen müssen.

Die folgende Übersicht, die aus Vat. Lat. 807 und 773, Genovef. 238

und Bologna B. U. 861 die Disposition des Werkes und die Kapitelüberschriften

zusammenstellt, soll das Gesagte verdeutlichen.

Bologna, B. Univ. 861

(Anschrift an den König von Cypern)

om.

c. 2. Quod melius est unius regnum
quam plurium.

c. 3. Quod regimen tyranni est Pes¬

simum.

Vat. Lat. 807, ibid. 773, Genov. 283

(Anschrift an den König von Cypern)
[Incipit liber primus.]
c. 1. Quid significetur nomine regis,
c. 2. Quid plus expediat civitati

vel provinciae, pluribus an
uno regi rectore.

c. 3. Item.



458 Literarische Besprechungen

c. 4. Quae pericula immineant a c. 4

regia dignitate.
c. 5. Quod pericula multa immi- c. 5.

neant ex multorum regimine.

c. 6. De qualitate regentis et oc- c. 6,

cursum (sie) contra tyrannum.
c. 7. Quod solus honor non est c. 7,

praemium boni regis.

c. 8. De vero praemio regis. c. 8.

c. 9. Quanta erit gloria regum c. 9.

bonorum.
c, 10. Quae bona consequuntur bo- c. 10.

num regentem.
c. 11. De poena tyranni. c. 11.

c. 12. Epilogus praedictorum. c. 12.

c. 13. De regis officio in communi. c. 1.

c. 14. Quod institutio civitatis ad c. 2.

reges pertineat et qualiter.
c. 15. De gubernatione regis. c. 3.

c. 16. De his quae rex in regno suo c. 4.
debet intendere.

c. 17. De electione regionis ad civi- c. 5.

tatem construendam.
c. 18. In quo (sic) civitas debet in- c. 6.

stitui.
c. 19. De institutione civitatis in c. 7.

loci ubertate.

c. 20. De amoenitate loci instituen- c. 8.

dae civitatis.

Quare subditis regia dignitas
redditur odiosa.

Quod minus malum sequitur,
cum monarchia in tyrannidem
convertitur, quam cum regimen

plurium optimatum cor-
rumpitur.
Qualiter providendum est, ne
rex incidat in tyrannidem.
Quod mundanus honor seu

gloria non sunt sufificiens
praemium regis.
Quod sufificiens praemium
regis est a Deo expectandum.
Quem gradum obtinebunt in
gloria reges.
Quae bona perdunt tyranni,
quae regibus debentur.
Quae supplicia sustinebunt
tyranni.
Recapitulatio huius primi libri.
Incipit liber secundus.
Quid sit regis officium.
Quid regi faciendum et quo-
modo.
Quod ratio gubernationis
mundi (sic) ex divina
gubernatione sumenda est.
Quod regnum ordinari debet
ad beatitudinem consequen-
dam principaliter.
Quod ad officium regis spectat
institutio civitatis.
Quod civitas habeat aerem
salubrem.
Quod habeat libertatem propter

motum (sic Vat. Lat. 807 ;

lege : ubertatem propter
victum).
Quod sit locus amoenus.

Auch, und zumal, an den Varianten, die P. aus dem Vict. in seinen
Text aufgenommen hat, zeigt sich die Methode dieser Ausgabe in ungünstigem

Licht. Ich stelle im folgenden eine Auswahl der Lesarten des
« Normkodex » den aus sieben andern Hss. geschöpften Varianten gegenüber.

Ich benutze die folgenden Sigla : A Cod. Vict. (A* Vict. correc-



Literarische Besprechungen 459

tus) ; B Genov. 238 ; R Bologna, Bibl. Univ. 861 ; S Bordeaux 131 ;

T Ottobon. Lat. 198 ; U Vat. Lat. 773 ; V Vat. Lat. 807 ;

W Toledo, Kapitelsbibl. 19-15 ; p ed. Perrier. Über diese Hss. vgl.
Grabmann, Die Werke des hl. Thomas, S. 132 ff. Die Zahlen beziehen
sich auf die Paragraphen und den Apparat der Ausgabe P.s 1.

2 1 ex A] om. BRSTUVW. 2 12 sociabile A] sociale BRSTUVW.
4 10 quae A] in unum add. BRSTUVW. 4 11 altius A] alterius BRSTUVW.
9 2 etiam igitur A] igitur etiam TVW, etiam RS, igitur U, sibi etiam B.
9 2-3 in una parte A] in unam partem BRSTUVW. 9 3 unum A] uniri
BRSTUVW. 9 4 appropinquat ARW] appropinquant BSTUV. 11 7 tan-
tum A*] om. ABRSTUVW. 14 1 pessimum AR] regimen add. BSTVW,
regnum add. U. 15 2 principium ARSU] praecipuum BTVW. 16 2 per
tempora A] pro tempore BRSTVW, tempore U. 16 3 fiunt ABSRU] fuerunt
W, fuerit TV (fuerunt p). 19 2 potius A] Petrus BRSTUVW (Petrus
potius p). 20 2 ut tyrannide A] ut om. TV, tyrannice BRSUW. 20 20 Quod
factum est ut A] Quod factum est et T, quo factum est ut BRSUVW.
21 13 Pharaonis ARU] Pharaonem BSTVW. 21 14 tyrannidem ABRSU]
tyrannum W exercentem in Dei populo add. TV. 21 16 confusione A] con-
cussione BRSTUVW. 22 14 omnibus A*] omnis ARSUW (Cicero, De off.
I, 20, 68), communis BTV. 23 15 malos vel A] mortales BRSTUVW
(Sallust., Catilina 10). 23 18 et A] id est BRSTUVW. 24 12 sic

(Augustinus dicit) A] ut BRSTUVW (TV om. dicit). 29 8 actibus A]
artibus BRSTUVW. 29 17 pretio p] praemio ABRSTUVW. 29 33 suffer-
relur A] sustinetur BRSTUVW. 29 24 cederet A] cedat BRSTUVW.
30 7 homo A] hoc BRSTUVW. 30 23 ut sicut p] ut om. AW, sicut om.
RUV, si T, si sit ut B S). 30 24 dicit inter linguas ABSTUV] dicit si
inter linguas RW. 30 25 nimis humiliter orantium A] sublimiter (et add. W)
honorantium RSUW (Augustin., De civ. Dei 5, 24), honorantium BTV,
orantium A. 30 26 extollantur p] extolluntur ABRSTUVW. 30 32 corde

A*U] om. ABRSTVW. 31 5 reges A] erunt et add. BRTUVW (S hom.)
31 8 aliquando A] aliqualiter BRSTUVW. 34 8 dempserit p] tonserit AA*
(in marg. a manu recentiore dempserit), dempserit BRSTW (Sueton., Iul.
Caes. 67), lect. corrupta UV. 34 14 plerumque A] plerique BRSTUVW
(Sueton., Aug. 59). 35 2 fdelitate virtutis A] fidelitatis virtute BRSTUVW
(U add. in fidelitatis virtute). 36 3 cui populus A] qui populo BRSTUVW.
41 12 dividit A] videlicet BTSUVW, scilicet R. 43 7-8 impeditur BRTVp(!)]
impenditur ASUW. 45 3 etiam secundum hoc A] et servi BRSTUVW
(cervi BV), (Aristoteles, Polit. III, 1280a 32 : ed. Susemihl, p. 184 ;

cf. Summa I-II, 98, 6 ad 2). 50 14 provisione A] promotione BRSTUVW.
52 12 qui A] quae BRSTUVW. 52 14-15 artifciosae scientiae sed non A]
artificiosae secundum animam sine BRSTUVW (Arist., Pol. VII, 1327b 27,
ed. Susemihl, p. 269). 53 3 Victorinus ARU] Vi(c)truvius (uictrumphius)
TVW, lect. corrupta BS. 53 5-6 nec (neque p) aestuosus nec frigidus ASU]

1 Ich verdanke die Einsicht in diese Hss. der Mikrofilm-Sammlung im
Pontifical Institute of Mediaeval Studies in Toronto, Kanada.



460 Literarische Besprechungen

neque aestuosas neque [nee B) frigidas BRTVW (Vitruvius, De architec-
tura I, 4).

Der Unterschied zwischen diesen Lesarten fällt umsomehr ins Gewicht,
als die von mir eingesehenen Hss., die häufig eine solidarische Front gegen
den Vict. bilden, nicht zu einer homogenen Gruppe gehören ; es lassen sich
vielmehr, wie ich hier nicht weiter ausführen kann, mehrere Gruppen unter
ihnen klar auseinanderhalten. Ferner sind die Varianten des Vict. in fast
allen Fällen deutlich als Korruptelen zu erkennen ; so insbesondere in den
Beispielen, in denen es sich um Zitate handelt. Eine paläographische
Prüfung kann auch häufig die Entstehung der irrigen aus der richtigen
Lesart ohne weiteres klarlegen ; so ist z. B. etiam secundum hoc (45, 3) aus
et servi entstanden, nicht umgekehrt das zweite aus dem ersten. Mit der
Güte der Viktoriner Hs., die P. nicht genug preisen kann, ist es also auch
in der Kopie des De regno nicht weit her, und ich kann das Urteil, das
R. Martin nach seiner Untersuchung eines andern Opuscülums über den
Kodex gefällt hat (Mélanges Auguste Pelzer, S. 318), aus meinen
Erfahrungen nur bestätigen : une édition sur cette seule hase manuscrite est impossible.

Am Schluß dieser Besprechung möchte ich nicht versäumen, meiner
Bewunderung für P.s harte und mühevolle Arbeit erneut Ausdruck zu geben.
Die zahlreichen Anmerkungen, die Identifizierungen der Zitate usw.
verdienen noch besonders hervorgehoben zu werden. Vielleicht darf ich aber
nach dem Gesagten auch die Hoffnung aussprechen, daß in den folgenden
Bänden sowohl das methodische Editionsprinzip gründlich überprüft, wie
auch die handschriftliche Grundlage über die Pariser Bestände hinaus
erweitert wird. Die Sache des hl. Thomas ist einer ungewöhnlichen
Anstrengung wert.

The Pontifical Institute of Mediaeval Studies, Toronto, Can.

I. Th. Eschmann O. P.

Dogmatik

M. Schmaus : Katholische Dogmatik. Bd. 1/1-2 : Gott der Dreieinige.
— München, M. Hueber. 1948. 648 SS.

Es ist erfreulich, daß die lange und dringend benötigte Neuausgabe
der Katholischen Dogmatik von Michael Schmaus nun wieder vorliegt.
Seit einer Reihe von Jahren suchten Priester sowohl als Laien vergeblich
gerade nach dieser Darstellung der christlichen Glaubenslehre, deren Verfasser,
den berechtigten Bedürfnissen unserer Zeit entgegenkommend, in der Form
der Darbietung des Offenbarungsgutes neue Wege ging. Er wollte dem
Seelsorger, dem die Zeit fehlt, « um den weiten Weg zurückzulegen, der
von der Glaubenswissenschaft in das Reich des Glaubenslebens führt »,

den Wegverkürzen helfen, sodaß ihn auch jene zu gehen vermögen, deren Zeit
karg bemessen ist, und so nachweisen, daß die theologische Wissenschaft
für die Verkündigung der Offenbarung prägende Kraft besitzt. Die da
und dort vorgetragenen Bedenken, es könnte ein solches Unternehmen



Literarische Besprechungen 461

der Verkürzung oder Verflachung des katholischen Lehrgutes Vorschub
leisten, dürfen besonders angesichts dieser Neuauflage als unbegründet
bezeichnet werden, zumal wenn der Leser den Wunsch des Verfassers erfüllt
und sich die Zeit zur Durcharbeitung der straffer aufgebauten Lehrbücher
nimmt. Man darf vielmehr sagen, daß der neuerdings von hoher kirchlicher

Seite ausgesprochene Wunsch, die Theologen möchten den ganzen
Inhalt der christlichen Offenbarung in einer den heutigen Menschen

ansprechenden Sprache vorlegen und ihre Lebenswerte sichtbar machen, in
diesem Werke für das deutsche Sprachgebiet in glücklicher Weise erfüllt ist.

Die Neuauflage des vorliegenden ersten Bandes ist von 278 auf
648 Seiten angewachsen. Die äußere Form weist gegenüber frühern
Ausgaben eine wohltuende Klarheit und Übersichtlichkeit auf, welche vor
allem den angehenden Theologen zugute kommt ; hier paßt sich der Verf.
in etwa der Form unserer erprobten dogmatischen Handbücher an. Auch
im Aufbau des Lehrstoffes sind einige bedeutsame, von der Sache geforderte
Umstellungen vorgenommen worden. Wohl hat der Verf. den Abschnitt,
welcher die eigentliche Trinitätslehre enthält, der Lehre von Gott dem

Einen vorangestellt, aber in glücklicher Weise unter den Abschnitt : « Über
die Selbsterschließung des Dreieinigen Gottes, in bezug auf sein personales

Selbst », die gesamte Trinitätslehre in engern Sinne zusammengefaßt,
worauf im dritten Abschnitt unter dem den trinitarischen Charakter
andeutenden Titel : « Die Lebensfülle des dreipersonalen göttlichen Selbst », jene
Lehren geboten werden, welche die Einheit der göttlichen Natur betreffen.

Der Klarheit und praktischen Brauchbarkeit als Lernbuch dienen

auch die nunmehr erfolgte sorgfältigere Herausarbeitung der Begriffe (vgl.
S. 236 ff.), eine Mehrarbeit, die aber für eine Dogmatik, die auch als

Lernbuch dienen wird, schlechterdings unentbehrlich war. Der Schrift- und
Väterbeweis wird noch ausgiebiger als früher unter Heranziehung
zahlreicher Texte geführt, wodurch der Leser in ständiger Berührung mit den

Quellen der Offenbarung und der christlichen Tradition bleibt. Die Bibelzitate

werden nicht herausgelöst aus dem geschichtlichen Zusammenhang
vorgelegt, sondern in ihrem heilsgeschichtlichen Zusammenhang gedeutet.
Der Verf. glaubt mit Recht, daß die Aufgeschlossenheit für die Ergebnisse
der protestantischen exegetischen Forschung ein Beitrag sein werde zu den
echten Una-Sancta - Bestrebungen, « indem er einerseits die Unterschiede
klar und bestimmt herausarbeitet, anderseits die Möglichkeiten eines
Gesprächs aufzeigt ». Auch dem philosophisch interessierten Leser bietet das
Buch wertvolle Anregungen, indem es immer wieder die Offenbarung in
Beziehung setzt zu neuzeitlichen Problemen und besonders zur Gegenwartsphilosophie,

deren gesicherte Ergebnisse aufnehmend, die falschen Positionen
im Lichte der Offenbarung beurteilend.

In der Darstellung der theologischen Kontroversen läßt der Verf.
beide Richtungen zur Sprache kommen, würdigt in objektiver Weise das

jeweils zugrundeliegende theologische Anliegen und läßt so die Bedeutung
der einzelnen Lösungsversuche hervortreten. Dabei verfällt er nicht einem
farblosen Eklektizismus, sondern gibt, wo es angängig ist, klar zu erkennen,
welcher Versuch die besten Gründe für sich hat und damit als der wahr-



462 Literarische Besprechungen

scheinlichere gelten darf. Sachlich richtig und pädagogisch wertvoll ist
dabei der jeweilige Hinweis auf den Geheimnischarakter der fundamentalen

Glaubenswahrheiten, um deren Verständnis sich die Theologie bemüht,
der Hinweis, daß die großen Schwierigkeiten und Rätsel der Lösungsversuche

darauf hinzeigen, daß eine endgültige Antwort unserm analogen
Erkennen, dem das eigene Intellekts- und Willensleben soviele Rätsel
aufgibt, für immer versagt bleiben wird (546).

Die Literaturangaben sind bis in die jüngste Gegenwart ergänzt, auch
die Literatur des nichtdeutschen Sprachgebietes ist in reichem Maße
geboten, sodaß auch der Fachtheologe sich dafür, wie auch für die vielen
Anregungen, welche die Lektüre des Buches selbst bietet, dem Verf. zu
Dank verpflichtet weiß.

Freiburg. A. Hoffmann O. P.

H. M. Köster : Die Magd des Herrn. Theologische Versuche und
Überlegungen. — Limburg a. d. Lahn. Lahn-Verlag. 1947. 588 SS.

Das Buch will von einer Grundthese aus, die an mehreren Stellen
desselben wiederholt und ergänzt wird, gemäß Formulierungen des Verf.
Recht, Sinn, Ort der Mariengestalt in der Heilsgeschichte sowie im christlichen

Lebensraum aufzeigen, behandelt somit wesentliche Aspekte
marianischer Theologie und Frömmigkeit, ohne Absicht, dabei vollständig zu
sein. Zu den gebotenen « Überlegungen » bemerkt K. im Vorwort : « Ihr
erstes Anliegen war, im Ganzen der übernatürlichen Wirklichkeit den
Gedanken der Polarität, im Bilde des Menschen aber den Zug der Offenheit

und Empfänglichkeit als letztes Stigma deutlich zu machen und an
der Gestalt Mariens wieder zu entdecken» (S. 8). Unsere Aufgabe kann
hier nur die Darlegung und Würdigung des theologischen Kerngedankens
sein. K. trägt über die besondere Art der Teilnahme Mariens am Erlösungswerk

eine neue Theorie vor, welche er für die einzig richtige, zudem für
geeignet hält, den bisherigen Widerstreit der Meinungen zwischen
Verfechtern und Leugnern einer eigentlichen « corredemptio » zu überbrücken.

Man müsse sich zunächst klar werden, « wie Christus im Heilsgeschehen
steht. Läßt Er noch einen Raum, den die Gestalt Mariens einnehmen und
ausfüllen kann, ohne einerseits Seine Mittlerschaft zu verdrängen und zu
beeinträchtigen, ohne andererseits nur ein scheinbar überflüssiges Duplikat
zu Seiner mittlerischen Funktion zu sein » (S. 116). Die Antwort lautet :

« Vollzieht sich die Heilswirklichkeit als jenes personale Gegenüber, worin
der Mensch im religiösen Akt und im Gottesbund aus personalem Selbstand
dem Ewigen Wort, das Gottes Selbstoffenbarung zusammenfaßt und
abschließt, zustrebt und sich öffnet, so steht Er, personal im göttlichen
Wesensraum des Logos verwurzelt, nicht auf des Menschen, sondern auf
Gottes Seite. Aus Seiner Gestalt, Seinem Munde, Seinem Tun spricht das
Ewige Wort. Er ist Künder der Offenbarung, der Mensch sonst aber der,
der hört, entgegennimmt, glaubt und sich unterwirft. Hat der Heilsstand
den Charakter der Gotteskindschaft, so ist Christus auch in Seiner Mensch-



Literarische Besprechungen 463

heit der natürliche Sohn, während alle sonst durch Gnade Anteil daran
erhalten. Gibt sich der Heilsvorgang als Erlösung, so ist Er der Erlöser,
der, vom Wesen her mit Gott verbunden, alle andern der Gottferne zu
entreißen und zu entsündigen vermag. Hat das Heilsgeschehen den Charakter
eines gnadenschöpferischen Einflusses auf die zu begnadende Menschheit,
so trägt auch die Menschheit des Herrn Schöpferzüge : die übrige Menschheit

steht, als Geschöpf von Seinen Gnaden (gratia Christi), empfangend
vor ihr, indes sie als Werkzeug der Gottheit ihr Gnade einwirkt » (S. 123).
« So ist deutlich, daß die Menschheit Christi unbeschadet ihrer
Naturintegrität nicht dort ihren Platz hat, wo die Übrigen stehen. Die seins-

hafte Einwurzelung in die Personalität des Logos läßt sie nicht unberührt.
Investiert mit der Heilskraft dieser Person — Cyrill von Alexandrien spricht
von der caro vivifica — tritt sie allen anderen gegenüber dienend und
werkzeuglich in deren göttlich-persönliche Funktion ein. Während alle
anderen 'in der Gewalt der Finsternis', erlösungsbedürftig und solche sind,
an welche die frohe Botschaft des Sohnes ergeht, und die aus menschlichem
Eigen-Ich in freier Tat und Entscheidung sich auf den Sohn Gottes
hinbeziehen müssen, um erlöst zu werden, ist die Menschheit des Herrn jene,
worin der Logos auf dies verlorene Geschlecht seine erlösende Kraft
zuträgt, seine Botschaft kündet und seine Gnade schöpferisch verschenkt. Sie

birgt im Gegenüber zwischen Gott und der Menschheit den göttlichen Pol,
bringt ihn in diese hinein zur Wirksamkeit und figuriert so im gesamten
Heilsvorgang, selber erlösungs-unbedürftig, als das aktuell-erlösende Prinzip »

(S. 125 f.).
Nun entsteht die Frage, wer bei den entscheidenden Heilsereignissen,

zumal bei der Inkarnation und unter dem Kreuz das ganze Menschengeschlecht

repräsentiere und in dessen Namen sich bereit erkläre, die von
Gott angebotene Erlösung entgegenzunehmen, die Menschheit empfängniswillig

darbiete. Denn daß im Erlösungsplan jemand, und zwar einer
einzelnen physischen menschlichen Person diese Aufgabe zugedacht sei, hält
K. für ausgemacht. « Handelt aber die Menschheit des Herrn bei der
Begegnung des Ewigen Wortes mit der zu erlösenden Menschheit in persona
Verbi, dann erweist sich im Heilsgeschehen des Gottesbundes die korrespondierende

Stelle noch unbesetzt, in der nun auch eine menschliche Person
dem Ewigen Worte das Menschliche entgegenstellt. Vor der mit
Heilskräften erfüllten, mit den Zügen aktiver Erlösungsmächtigkeit gezeichneten
Gestalt des göttlichen 'Bräutigams' fehlt die Person einer die Gesamtheit
in sich fassenden, erlösungsempfänglichen menschlichen 'Braut'. In eben
diese Lücke aber erscheint die Mariengestalt hineingeschaffen. Ihre dogmatischen

Züge umschreiben genau jenen Raum und füllen jene Leere aus,
die neben der Gestalt Christi im Heilsvorgang sonst bleibt. Sie stellt — und
hierin wahrt sie den Charakter der Personalität und der Polarität — im
Gottesbunde der Menschheit an der entscheidendsten Stelle den menschlichen

Personpol, indem sie der höchsten göttlichen Selbstmitteilung als
freie menschliche Person das Menschliche entgegensetzt ; oder — was den
gleichen Vorgang anders umschreibt — sie gibt das höchste potentielle
Prinzip ab, das Gott empfänglich entgegennimmt. Sie verkörpert den



464 Literarische Besprechungen

religiösen Akt der Gesamtmenschheit, den Augenblick der höchsten
Ansprechbarkeit und Hingabe, darin ein Geschöpf aus persönlichem Selbstand
heraus sich auf das ihm entgegentretende Göttliche, näherhin das Ewige
Wort, richtet. Das alles im Moment der Mutterschaft» (S. 126 f.). Man
muß der Tatsache ihr Recht lassen, daß Christus eine göttliche, Maria aber
eine menschliche Person ist. Damit wird für ihre Gestalt ein unermeßlicher

Eigenraum frei, eben jener, den man sie einnehmen sieht, nicht nur
in der Mutterschaft, sondern, in Fortsetzung ihrer, auch in jener ganz
eigenen Funktion unter dem Kreuze und in der 'Zuwendung' aller Gnaden
Die Menschheit des Herrn ist eben jene, die, weil in das Gott-Ich des Logos
hineingezogen, im Göttlichen schöpferisch, initiativ und gleichsam persönlich

steht. Maria ist dazu das Gegenbild. Begnadet, erlöst, empfänglich
und — was die Wurzel und Voraussetzung zu alldem ist — von eigenem
rein menschlichem Selbstand, aus dem her sie auf den Sohn Gottes
zustreben muß» (S. 133). Derselbe Gedanke kehrt stets wieder.

Kann da von einer « Miterlösung » durch Maria noch die Rede sein
Den Titel « Corredemptrix » glaubt K. der Mutter des Herrn auch bei seiner
Auffassung geben zu sollen, mit folgender Deutung : « Der Sinn dieser
Corredemptrix ist nicht, die Erlösung mitzubewirken, sondern, diese Be-
wirkung durch Christus allein vorausgesetzt, sie entgegenzunehmen. Sie
leistet auf der Ebene der objektiven Erlösung für die Gesamtmenschheit,
was auf der Ebene der subjektiven im Empfang der Sakramente der
Einzelne für sich selbst leistet, wenn er dem opus operatum ein Subjekt und
eine von ihm zum Zustandekommen der sakramentalen Wirkung erforderte
Empfängniswilligkeit entgegensetzt. Auch das Leiden und Mitleiden der
Mutter des Herrn hat nicht den Sinn einer Christus angeglichenen Erlösungs-
bewirkung, sondern den entgegengesetzten einer Erlösungsentgegennahme »

(S. 321). Auch die allgemeine Gnadenvermittlung Mariens auf dem Weg
der Fürbitte wird von K. im Rahmen dieser seiner Grundauffassung erklärt :

« Ihre allumgreifende Fürbitte verbleibt gänzlich im Bereich potentieller
Ursächlichkeit. Sie erwirkt die Gnade Christi durch die Macht, die der
schlechthin vollkommenen Empfänglichkeit vor dem schlechthin
gebewilligen Akt innewohnt, und zieht so Gnade auf die herab, mit denen sich
ihr Gebet eins erklärt» (S. 335).

Eine Orientierung über die tragenden Ideen des Buches dürfte dem
Leser dieser Zeilen aus den gebotenen Zitaten möglich sein. Was läßt sich
im Licht theologischer Überlegung dazu sagen

1. Steht die Menschheit Christi wegen der hypostatischen Union im
objektiven Heilsgeschehen so auf Gottes Seite, wie K. es darstellt Das
objektive Heilsgeschehen hat nach Gottes tatsächlichem Ratschluß nicht
einfachhin den Charakter beliebiger Sündenvergebung und neuer Verbindung

der Menschheit mit Gott dank einem nicht näher gekennzeichneten
Mittlertum Christi. Es trägt vielmehr das bestimmte Gepräge
stellvertretender Sühne für die Schuld aller, geleistet durch einen einzelnen echten
Menschen aus dem Adamsgeschlecht, aus dem Geschlecht der Sünder,
wenn auch nicht selber Sünder, deshalb selber nicht erlösungsbedürftig.
Diese wirkliche Solidarität unseres Erlösers mit uns in der Entrichtung des



Literarische Besprechungen 465

« Lösegeldes » an Gott scheint bei K. dort, wo er von dem « göttlichen
Personkern, Ich, Selbst, Selbstbewußtsein » Christi redet, jedenfalls in den

Hintergrund zu geraten. Sie ist durchaus nicht wie eine Art juridischer
Fiktion oder Als-ob-Spiel seitens Gottes und Christi, wurzelt in der objektiven

physischen Tatsache der uns homogenen Natur nach Leib und Seele,

ihrer Lebensfunktionen und Empfindungen, insbesondere auch des freien
menschlichen Willens, seiner Gesinnungen, Entscheidungen, vollmenschlichen

Akte. Die Offenbarung hebt diesen Tatbestand zu deutlich hervor,
als daß \tfir ihn verkennen dürften. Vgl. etwa Mt. 20,28 ; 1 Kor. 15,21 ;

Rom. 5,12-21 ; 2 Kor. 5,21 ; Gal. 3,13 ; Phil. 2,8 ; 1 Tim. 2,5 ; Hebr. 10,5 ;

1 Petr. 2,24. Worte wie z. B. Joh. 3,16 f. ; 1 Joh. 4,9 f. 14 gehören freilich
dazu als Ergänzung : dieser Erlöser ist zugleich gerade als Erlöser in besonderer

Weise von Gott zu uns gesandt, ein Geschenk von ihm an uns, wegen
seiner göttlichen Natur. Das beeinträchtigt jedoch nicht Ernst, Echtheit,
Gründlichkeit seiner menschlichen Sühneleistung. Sonst müßten wir ja
denken, Gott habe nur zum Schein und pro forma eine solche gefordert,
habe sich selber Sühne erwiesen. In Wirklichkeit steht hierin Christus auf
unserer Seite ebensosehr wie auf Gottes Seite, als Angehöriger unseres
Geschlechtes ist er dessen Stellvertreter und verdient so für alle, der « zweite
Adam » stammt vom ersten ; als Gott hinwieder nimmt er das von seiner
Menschheit dargebrachte « Lösegeld » mit dem Vater und dem Heiligen
Geiste entgegen. Man mag erwidern, die Offenbarung bediene sich dabei
der Bilder und Vergleiche, es wäre Gottes unwürdig, gerade den Vergleich
vom « Kaufpreis » allzu buchstäblich auf ihn anwenden zu wollen. Die
Erwiderung ist nicht belanglos, sie hat sicher ihr Gewicht. Es kann sich
immerhin nicht um schlechthin unpassende Bilder und Vergleiche handeln.

Ein besonderer Aspekt, unter dem die Offenbarung uns den Heiland
und seinen Tod darstellt, ist der des Priestertums, des Opfers, der Opfergabe

im kultischen Sinne. Hier geht es doch zweifellos um Dinge, welche
mit der Möglichkeit Christi zusammenhängen, als Mensch für Menschen
Gott gegenüberzutreten und dabei nicht eher auf Seiten dessen zu stehen,
dem das Opfer dargebracht wird, als auf der unseren. Bekannt sind ja
darüber die unmißverständlichen Worte des Hebräerbriefes : 2, 14-17 ;

4,14 f. ; 5,1-10 ; 7,15-28 ; 9,11-28 ; 10,10-14. In einer Anmerkung erklärt K. :

« Jedenfalls kennt die Schrift innerhalb des Gottesbundes den Menschen
Christus nur als göttliches Gegenüber der in den Bund gerufenen, erlösten
Menschheit » (S. 533). Wie sollte das wohl mit der Lehre vom Mittlertum,
Priestertum, Opfer Christi in Einklang gebracht werden Es wirkt befremdend,

daß K. diese Schwierigkeit gegen seine Folgerungen aus der hypostatischen

Union nicht aufgegangen ist, wo er z. B. S. 453 f. vom Opfer des

Heilandes spricht.
2. Richtig bleibt, daß die Menschheit Christi für sich keiner Erlösung

bedurfte, keine Sühne für sich zu leisten hatte. Die Gründe dieser unbe-
zweifelbaren Tatsache sind vielleicht von der theologischen Spekulation
nicht so eindeutig anzugeben, wie zunächst scheinen könnte. Ist es eher
die hypostatische Union als solche, oder die unbefleckte Empfängnis der
Gottesmutter, oder die jungfräuliche Empfängnis, oder genügen zur Be-

Divus Thomas 81



466 Literarische Besprechungen

gründung des Freiseins Jesu von der Erbsünde die zwei letzteren Faktoren
schon Ein Mensch, der nicht aus dem Adamsgeschlecht stammte und von
Anfang an etwa den Vorzug der sog. Befestigung in der Gnade erhalten
hätte, wäre für sich auch nicht erlösungsbedürftig, ohne hypostatische Union.
Doch diese Probleme brauchte K. im Rahmen der ihm vorschwebenden
Aufgabe nicht zu untersuchen. Von wesentlichem theologischem Interesse
ist indes seine These, daß Gott eine bewußte und freie Entgegennahme
des angebotenen Heiles durch eine einzelne physische menschliche Person
im Namen der ganzen Menschheit je in den entscheidenden Augenblicken
des objektiven Heilsgeschehens wollte, und daß Maria die dazu bestimmte
Stellvertreterin war. Hier liegt eine Lehre vor, die zumindest in ihrer
ausdrücklichen Verkündigung neu ist, darum einer sorgfältigen, soliden
Unterbauung aus den Offénbarungsquellen und Glaubenstatsachen ruft. Das
vermissen wir aber bei K. Statt dessen wird diese Rolle Mariens wegen einer
überall notwendigen gegenseitigen Ergänzung von Akt und Potenz postuliert

und vergessen, daß die Potenz allenfalls schon in der menschlichen
Erlösungsbedürftigkeit da ist ; es wird der Nachdruck auf eine « polare »,

« männlich-weibliche Struktur » des Heilsgeschehens gelegt, die schwerlich
primär dem Zeugnis von Schrift und Tradition entstammt ; Beispiele und
Analogien werden beigebracht, wie etwa das Verhältnis zwischen matri-
monium ratum und consummatum (S. 317 f.), der Vergleich mit dem
Bußsakrament (S. 321 f.), die aber keine Beweise sein können für das, was noch
nicht feststeht. Es soll sogar die « polare Struktur » der sog. subjektiven
Erlösung eine Stütze bieten für die entsprechende Gestalt der objektiven
(S. 317). Könnte man nicht mit ebensoviel Recht fragen, ob eine menschliche

« Selbsterschließung » für die objektive Erlösung sich gerade deshalb
erübrige, weil sie zur subjektiven erfordert ist Und würde die Rolle
Mariens' im objektiven Heilsgeschehen nicht wenigstens für bestimmte Fälle
Bestätigung durch die entsprechende Stellung bei dessen subjektiver
Fortführung erfahren, so z. B. bezüglich gewisser Heilsmöglichkeiten der Kinder
Hängt das Heil vor Vernunftgebrauch sterbender Kinder eher ab vom
Willen ihrer Eltern, die für die Taufe sorgen, oder von Mariens Gesinnung
bei der Inkarnation und unter dem Kreuz

Solche und ähnliche Fragen mehr tauchen auf beim Nachdenken über
den vorliegenden Versuch, die Stellung der Mutter Christi im Erlösungsplan
zu deuten. Sie sind nicht geeignet, die Zustimmung zu erleichtern, so gern
man eine Überwindung der heutigen Gegensätze auf dem Gebiet der
Gnadenvermittlung und Miterlösung wünschte. Die einschlägige Literatur sowie
die einzelnen Ansichten kennt K. vortrefflich, die Kritik, die er an den
weitverbreiteten neueren Auffassungen von der « corredemptio » übt, offenbart

einen guten Blick für deren Mängel und Schwächen.

Schöneck. C. Zimara S. M. B.



Literarische Besprechungen 467

Philosophie

1. W. Brugger S. J. : Philosophisches Wörterbuch. Unter Mitwirkung
der Professoren des Berchmans-Kollegs in Pullach bei München und
anderer herausgegeben von W. B. — Freiburg i. Br., Herder ; Wien, Thomas-
Morus-Presse (Herder) 1948. XLI-532 SS.

2. Bibliographische Einführungen in das Studium der Philosophie.
Herausgegeben von I. M. Bochenski. — Bern, A. Francke 1948. Erste Reihe :

1. I. M. Bochenski und F. Monteleone : Allgemeine philosophische
Bibliographie. 42 SS.

2. R. B. Winn : Amerikanische Philosophie. Übersetzt von R. Giner.
32 SS.

3. E. W. Beth : Symbolische Logik und Grundlegung der exakten
Wissenschaften. 28 SS.

4. R. Jolivet : Kierkegaard. Übersetzt von O. Gigon. 33 SS.

5. O. Gigon : Antike Philosophie. 52 SS.

6. P. J. de Menasce O. P. : Arabische Philosophie. 49 SS.

7. M. F. Sciacca : Italienische Philosophie der Gegenwart. Aus dem
Italienischen übersetzt von E. Schneider. 36 SS.

8. M. D. Philippe O. P. : Aristoteles. 48 SS.

9. R. Jolivet : Französische Existenzphilosophie. Aus dem Französischen
übersetzt von E. Schneider. 36 SS.

10. M. F. Sciacca : Augustinus. Aus dem Italienischen übersetzt von
E. Schneider. 32 SS.

11. K. Dürr: Der logische Positivismus. 24 SS.

1. Das Erscheinen des ersten deutsch-sprachigen Wörterbuches, « das
die großen Menschheitsfragen, die Probleme der modernen Philosophie und
der Gegenwart aus jener abendländischen Tradition heraus sichtet, die
in den Namen eines Piaton, Aristoteles, Augustinus und Thomas von
Aquin gipfelt» (Vorwort, S.V.), ist ein erfreuliches literarisches Ereignis,
das einem wirklichen, schon längst schmerzlich empfundenen Bedürfnisse
entspricht. Was uns bisher an philosophischen Lexika zur Verfügung
stand, war durchwegs entweder zu kurz und zu unwissenschaftlich gefaßt
oder aber entsprach einem philosophischen Standpunkte, der die christliche
Tradition teils überhaupt ignorierte, teils verzerrt wiedergab. Es ist
erstaunlich, was uns hier trotz des bewußt knapp gehaltenen Umfanges an
bester philosophischer Einsicht geboten wird, sodaß dieses Wörterbuch
fortan als zwar kurze, aber sehr gediegene und im allgemeinen auch
zuverlässige erste Orientierung über die philosophischen Grundbegriffe und
Probleme gelten darf.

Das in Gemeinschaftsarbeit entstandene Werk besteht aus drei Teilen :

Begriffswortverzeichnis, Artikel und Abriß der Geschichte der Philosophie.



468 Literarische Besprechungen

Das Begriffswortverzeichnis enthält eine große Anzahl von Begriffen, denen
kein eigener Artikel gewidmet wird, die aber doch im Zusammenhang mit
andern grundlegenderen Begriffen, auf die verwiesen wird, zur Erörterung
gelangen. Diese glückliche Methode gewährt einen doppelten Vorteil : eine
größtmögliche Vollständigkeit lexikographischer Information und zugleich
die Konzentration auf das Wichtigere und Wesentliche, worauf es ja gerade
in der Philosophie ankommt.

Fern von jeder historischen Relativisierung, bedeutet die Grundkonzeption

der einzelnen lexikographischen Artikel einen wirklichen Fortschritt :

was immer von der traditionellen Philosophie im heutigen Philosophieren
als lebendiges Gedankengut weiterwirkt und was die neuere und neueste
Philosophie an Bedeutsamem zutagegefördert hat, wird sachlich dargestellt
und vom Standpunkt der christlichen, katholischen Weltanschauung
gewürdigt. Das historische Moment dieser Begriffsbestimmungen erscheint
in den vorzüglichen begriffsgeschichtlichen Darstellungen, die aber meist
in den systematischen Zusammenhang hineingearbeitet sind. Nicht was
die verschiedensten Denker mit diesem oder jenem Begriff und Terminus
gemeint haben, ist das primäre Anliegen, sondern was unter jedem dieser
Begriffe zu verstehen ist vom Standpunkte der Philosophia perennis. Dabei
wird durchwegs auf anerkennenswert objektive Weise und ohne jede Polemik

den divergierenden Auffassungen innerhalb der Philosophie katholischer

Richtung Rechnung getragen. Hervorragend sind aber auch die
Artikel über die verschiedenen wichtigsten Systeme und philosophischen
Schulen (Agnostizismus, Aristotelismus, Augustinismus usw.).

Jedem Artikel sind Literaturangaben in Auswahl beigegeben. Es ist
klar, daß eine solche Auswahl immer eine schwierige Angelegenheit ist.
Die Bibliographie dieses Lexikons, die für das philosophische Studium von
großem Werte ist, zeigt aber eine gewisse Uneinheitlichkeit und oft auch
eine nicht zu übersehende Einseitigkeit, die zur Darstellungsweise der
Artikel im Widerspruch steht. So z. B. finden wir Hinweise auf Quellenwerke

(Aristoteles, Thomas u. a.), die für ein vertieftes philosophisches
Studium immer von größtem Werte sind, nur bei einer bestimmten Gruppe
von grundlegenden Begriffen der traditionellen Philosophie. Die Hinweise
auf Handbücher und andere Gesamtdarstellungen sind zwar jedenfalls für
Anfänger sehr zweckmäßig. Doch fehlt auch hier offenbar ein einheitliches

methodisches Grundprinzip. Auffallend ist sodann die häufige
Einseitigkeit der Auswahl zugunsten bestimmter philosophischer Richtungen.
Was man von den Artikeln glücklicherweise nicht behaupten kann, gilt
von den Literaturangaben in starkem Maße : die Veröffentlichungen der
thomistischen Richtung im engeren Sinne dieses Wortes werden oft stark
vernachlässigt. Allerdings ist diese im nichtdeutschen Sprachgebiet viel
bedeutender als im deutschen, und es ist durchaus verständlich, daß dieses

Lexikon die deutschsprachigen Publikationen in den Vordergrund stellt.
Es überrascht aber nicht wenig, wenn man im Anschluß an Artikel, die
im wesentlichen den Standpunkt der scholastischen Philosophie vertreten,
vorwiegend auf Literatur verwiesen wird, die damit nichts oder kaum
etwas zu tun hat. Offen gestanden möchte man diese bibliographischen



Literarische Besprechungen 469

Angaben keineswegs missen, aber sie müßten im besagten Sinne ergänzt
werden, und vor allem wäre die Angabe des philosophischen Standpunktes
der einzelnen Autoren, soweit er nicht schon aus dem Artikel ersichtlich
ist, ein unabdingbares Erfordernis eines Lexikons, das immerhin in erster
Linie Einführung sein will, also in diesem Falle bibliographischer
Ratgeber für den Anfänger.

Der beigefügte Abriß der Geschichte der Philosophie samt seinem
Philosophenregister darf als äußerst glückliche Ergänzung des ganzen Werkes
angesehen werden. Kurze Charakterisierung der verschiedenen Richtungen
und Schulen und ständige Verweise auf die Lexikonartikel, Aufzählung der
wichtigsten Philosophen und ihrer Hauptwerke gestalten diese Übersicht
zu einem höchst brauchbaren Arbeitsinstrument. Einzig der Abschnitt
über die Philosophie der Neuscholastik bereitet einige Enttäuschung. Auch
hier wird man den Eindruck nicht los, daß die Redaktion des Lexikons
die Existenz des neueren Thomismus im engeren Sinne fast ganz zu
ignorieren scheint. Eine etwas weitherzigere Auffassung würde das im übrigen
vortreffliche Werk in einer bestimmt zu erwartenden Neuauflage in seinem
Werte sicher nicht mindern

2. Was ein kleines philosophisches Lexikon an bibliographischen
Angaben nicht zu bieten vermag, finden wir in bibliographischen Spezial-
werken. In diesem Sinne kann man die Hefte der neuen bibliographischen
Sammlung des Verlages Francke in Bern als willkommene Ergänzung zu
Bruggers Lexikon betrachten. Indes wären Sinn und Wert dieses
bedeutenden Werkes damit keineswegs gekennzeichnet. Die « bibliographischen
Einführungen » sind keine mehr oder weniger umfangreichen Titelbibliographien,

sondern erste methodische Anleitungen zur Bewältigung des sehr
umfangreichen philosophischen Schrifttums. Auch dieses Werk ist also in
erster Linie für den Anfänger bestimmt. Daraus ergibt sich zunächst
einmal die Notwendigkeit, aus der Fülle des Stoffes eine geeignete Auswahl
zu treffen ; denn eine vollständige oder wenigstens nach Vollständigkeit
tendierende Bibliographie ist für den Anfänger praktisch wertlos ; er
verliert sich in der Unmenge des stetig wachsenden Materials, zumal wenn
dieses ohne jede kritische Würdigung einfach aufgezählt wird. Zum Unterschied

von den bisherigen retrospektiven und laufenden Bibliographien,
die nur für den Fachmann zweckdienlich sind, will sich daher diese Sammlung

auf das Wesentliche und Wichtigste beschränken, damit der
Uneingeweihte einen wirklichen Ansatzpunkt finde, von dem aus er dann in
selbständiger Arbeit weiterfinden wird. Doch auch dies genügt noch nicht
für eine « Einführung ». Originalität und Vorzug dieser bibliographischen
Sammlung besteht darin, durch das Mittel der klaren Stoffgliederung und
des erläuternden Textes eine erste Orientierung zu bieten. Nur auf diesem
Wege ist ein methodisches Studium der Philosophie und ihrer Geschichte
an Hand der bisherigen Leistungen, soweit sie ihren publizistischen Niederschlag

gefunden haben, möglich. Diesem einführenden Zwecke dienen
folgende hauptsächlichen methodischen Grundsätze der Sammlung : Fast alle
Hefte weisen schon allein durch die Anordnung der Titel innerhalb der



470 Literarische Besprechungen

einzelnen Gruppen auf das wichtigste und grundlegendste Schrifttum hin :

nicht chronologische oder alphabetische Reihenfolge, sondern der Gesichtspunkt

der sachlichen Bedeutung ist Kriterium dieser Anordnung. Wo
immer es zweckmäßig ist, zumal wenn der Titel als solcher keine
genügende Auskunft gibt, wird sodann in kurzen Erklärungen auf den Wert,
die Bedeutung, den Inhalt und gegebenenfalls auch auf die praktische
Handhabung der zitierten Literatur hingewiesen.

In diesem methodischen Rahmen ist im übrigen den einzelnen Autoren
größte Freiheit der Gestaltung gewährt, die naturgemäß geboten ist durch
die Verschiedenartigkeit der bearbeiteten Sachgebiete. Und es darf wohl
auch darauf hingewiesen werden, daß Hefte, die ein enggezogenes Gebiet
behandeln, einen Umfang des dargebotenen Materials erreichen konnten,
der einer vollständigen Bibliographie schon ziemlich naherückt. Diese Hefte
dürften daher ihren unbestreitbaren Wert auch für Fachleute besitzen.

Das erste Heft der vorliegenden Sammlung enthält außer der eigentlichen

philosophischen Bibliographie eine vorzügliche Anleitung zur
bibliographischen Arbeitstechnik im philosophischen Studium und Forschungsbereich,

samt der einschlägigen Literatur, ferner eine sehr beachtliche
Einführung in die allgemeine Bibliographie. Die übrigen Hefte sind in der
Mehrzahl der neueren und zeitgenössischen Philosophie gewidmet. Die
Einführungen in die amerikanische Philosophie und in den logischen
Positivismus von Winn und Dürr nehmen insofern eine Sonderstellung ein,
als darin fast jedem zitierten Werke eine eigentliche Besprechung beigefügt

wird. Selbstverständlich ließ sich dieses an sich wertvolle Vorgehen
bei den übrigen Heften mit bedeutend größerem Umfang des bearbeiteten
Stoffes nicht verwirklichen. Wie Dürr zum logischen Positivismus, gibt
auch Joliyet zur Philosophie Kierkegaards und des französischen
Existentialismus eine ausgezeichnete Einführung in die Eigenart und in das Studium
dieser Autoren. Obwohl allerdings eine solche Anleitung streng genommen
über den Rahmen einer bloß bibliographischen Einführung hinausragt, darf
man doch diese Ergänzung sehr begrüßen, da sie ja im gegebenen Falle
nicht auf Kosten der eigentlichen Bibliographie geht.

Den Thomisten werden vor allem die übrigen Hefte dieser ersten Reihe
interessieren, insofern sie nämlich den wichtigsten Quellen der thomisti-
schen Philosophie gewidmet sind. O. Gigons « Antike Philosophie »

enthält außer den bibliographischen Angaben zwar stark philologisch
orientierte, aber doch bemerkenswerte methodologische Einführungen zum
Ganzen und zu einzelnen Teilen der griechisch - römischen Philosophie.
Bei Philippes « Aristoteles » ist die reichhaltlige Liste der Kommentatorenliteratur

hervorzuheben SS. 18-16). Sciacca oblag die nicht leichte
Aufgabe, die sehr ausgedehnte Augustinusliteratur zu bewältigen. Und endlich
gelang es de Menasce, ein höchst wertvolles bibliographisches Hilfsmittel zu
schaffen, das die wichtigsten Texte und Studien zur islamischen
Philosophie zusammenstellt und bewertet. Die sich stetig vertiefende Einsicht
in die hohe Bedeutung dieser Philosophie für die Gestaltung der
mittelalterlich-scholastischen Philosophie wird zweifellos dazu beitragen, daß
dieses von großer Sachkenntnis zeugende bibliographische Opusculum auch



Literarische Besprechungen 471

gebührend eingeschätzt wird. Vom Standpunkte der Geschichte der
scholastischen Philosophie gesehen ist daran nicht zuletzt die weitgehende
Berücksichtigung der mittelalterlichen Übersetzungen samt der einschlägigen

Literatur positiv hervorzuheben.
Daß ein solches erstmaliges Unternehmen in der Art vorliegender Sammlung

die Spuren mannigfacher sachlicher und technischer Schwierigkeiten
aufweisen muß, wird man gewiß verständnisvoll beurteilen. Die nachfolgenden

Hinweise auf einige Unzulänglichkeiten und Mängel können
vielleicht der Fortführung bezw. späteren Neuauflagen des Werkes von Nutzen
sein. Daß zunächst die typographische Gestaltung bibliographischer
Veröffentlichungen besonders heikel ist, liegt auf der Hand. Zwar läßt der
saubere Druck und überhaupt die Buchausstattung nichts zu wünschen

übrig. Man könnte eher von einem eigentlichen Luxus sprechen. Wohl
ließe sich aber über die typographische Textgestaltung streiten. Die Num-
merierung nach dem Dezimalsystem am Rande oder noch besser in
Fettdruck und Kleindruck für die erläuternden Texte würden zweifellos die
bestehende Unübersichtlichkeit des Schriftbildes beheben. Auffällig ist sodann
die ganz uneinheitliche Zitationsweise der verschiedenen Hefte : Ortsangaben

mit und ohne Verleger — wobei ersteres sicher überflüssig ist —,
Zeitschriftenartikel mit und ohne Bandzahl, ja sogar ohne Paginierung, usw.
Peinlich sind einige Übersetzungsfehler : Heft 4 (S. 25) : « Kierkegaard vor
(devant dem Protestantismus und Katholizismus » statt :* « K. und sein
Verhältnis zum Protestantismus usw. » ; Heft 6 : « Islamzeitschriften » (S. 9),
« Begründungsjahr » (S. 9), «Überlieferung und Wirkung», statt
«Nachwirkung » (S. 18) ; Heft 10 : « Geschichten » der patristischen Philosophie
(S. 14). Dazu kommen eine Reihe von fehlerhaften Titelangaben, was sich
aber begreiflicherweise nicht immer vermeiden läßt. Bedauerlich bleibt
trotzdem die Anhäufung von Fehlern, die in einigen Heften dieser ersten
Reihe das übliche Maß ungenauer oder gar schlechthin irrtümlicher
Zitationen überschreiten. Dazu gehört auch der immer wieder anzutreffende
Verweis auf Titelnummern, die überhaupt nicht existieren. Die zukünftige
Vermeidung solcher Mängel wird im Interesse der praktischen Brauchbarkeit
nicht zu umgehen sein. Das bedeutet allerdings in erster Linie für den
Herausgeber eine Arbeitslast, um die ihn gewiß niemand beneiden wird

Der unbestreitbar große Wert dieser neuen Sammlung kann aber durch
solche Aussetzungen nicht in Frage gezogen werden. Und es wird sicher
der dringende Wunsch eines jeden Benützers sein, daß es Herausgeber
und Verlag trotz der widrigen Zeitumstände gelingen möge, das begonnene
Werk fortzusetzen. Eine 2. Reihe ist jedenfalls in Vorbereitung. Auch
sie wird hauptsächlich der Bibliographie philosophiegeschichtlicher Gebiete
gewidmet sein. Man könnte sich zwar die Frage stellen, ob das ganze
Werk nicht bedeutend an Wert gewinnen würde, wenn die systematische
Philosophie, vor allem in ihren Hauptdisziplinen, in stärkerem Maße

Berücksichtigung fände. Abgesehen von Heft 3 und dem angekündigten
Heft 16, die sich zudem auch nur mit Randgebieten der Systematik
befassen, sind alle erschienenen und angekündigten Hefte der Geschichte der
Philosophie gewidmet. Indes dürfte der beschrittene Weg doch der einzig



472 Literarische Besprechungen

richtige sein ; denn angesichts der Zerrissenheit des heutigen philosophischen

Denkens, angesichts auch der damit gegebenen vielfach chaotischen
Situation philosophischer Terminologie wird eine brauchbare Bibliographie
sich in ihrem Aufbau notgedrungen an die verschiedenen Schulen und
Richtungen halten müssen. Daher sei der Wunsch hier ausgesprochen,
daß die « Bibliographischen Einführungen » möglichst alle bedeutenderen
Richtungen der gegenwärtigen Philosophie einbeziehen.

Freiburg. P. Wyser O. P.

Geschichte

A. M. Landgraf : Einführung in die Geschichte der theologischen
Literatur der Frühscholastik unter dem Gesichtspunkte der Schulenbildung.
— Regensburg, Gregorius-Verlag, vorm. Fr. Pustet. 1948. 144 SS.

Seit 25 Jahren beschäftigt sich Weihbischof Mgr. Landgraf unermüdlich

mit dem Studium der Frühscholastik. Neben mehreren wichtigen
Texteditionen hat er in sehr zahlreichen Schriften die verschiedensten Probleme
dieser aufstrebenden Epoche vom Ende des 11. bis zum Beginn des 13.
Jahrhunderts gründlich erörtert. Eine vorläufige Zusammenfassung der in
mühevoller Arbeit errungenen Ergebnisse, der eigenen und auch der anderer
Forscher, wie Lottin, de Ghellinck, Bliemetzrieder, Weisweiler usw., die
das Studium erleichtern und gleichzeitig zum Weiterforschen anregen soll,
drängte sich auf. Wir danken dem Verf., daß er diese schwierige Aufgabe
in gewohnter meisterhafter Weise gelöst hat.

Ein erster Teil bietet wertvolle allgemeine Richtlinien, die grundlegend

sind für eine sinnvolle und fruchtbringende Erforschung. Ausgehend
von dem Begriff der Scholastik behandelt L. die verschiedenartige Schulenbildung

und vor allem die Problematik in der Frühscholastik, aus der
die großen Synthesen der Hochscholastik hervorgingen.

Ein zweiter Teil erörtert die verschiedenen Literaturgattungen dieser
Zeit. Neben Monographien und Schriftkommentaren kommt vor allem die
Quästio auf, die in die Arbeitsmethode der Scholastik tiefe Wurzeln schlägt,
dann die Sentenzensammlungen. Aus der Verbindung der beiden letzten
Arten entstehen dann die systematischen Werke. L. weist eingehend
darauf hin, daß das Studium der Theologie der Frühscholastik sich nicht
auf die systematischen Werke allein beschränken darf, da, im Gegensatz
zur Hochscholastik, den Schriftkommentaren und sogar der Predigtliteratur

eine hohe lehrinhaltliche Bedeutung zukommt.
Der dritte, weitaus umfangreichste und wertvollste Teil behandelt

das literarische Werk der einzelnen Autoren und Schulen von Anselm
von Canterbury bis Wilhelm von Auxerre. Textausgaben werden aufgeführt,

so weit vorhanden, mit einer großen Fülle von Handschriften für
jene Werke, die noch inediert sind oder noch nicht in definitiver Edition
vorliegen. Unechte Schriften werden von echten nach Möglichkeit
geschieden. In reichen bibliographischen Angaben führt der Verf. die bisher



Literarische Besprechungen 473

erzielten Ergebnisse auf und weist auf Probleme hin, die einer Lösung
noch harren.

Es ist das Schicksal aller literargeschichtlichen Werke, daß sie

sozusagen vom Tag ihres Erscheinens an ergänzungsbedürftig sind. Diesem
Geschick unterliegt auch das vorliegende Buch, besonders da die während
des Krieges und seitdem erschienene Literatur nicht vollständig erfaßt
werden konnte. So z. B. ist die S. 52 aufgeführte Ausgabe der Opera
omnia des hl. Anselm von Canterbury von F. S. Schmitt bis zum dritten
Band fortgeschritten : Vol. 2 continens opera quae Archiepiscopus com-
posuit, Rom 1940 ; Vol. 3 continens Orationes sive Meditationes necnon

Epistolarum librum primum, Edinburgh 1946. Alle Bände (auch Bd. 1 neu

gedruckt) sind jetzt vom Verlag Th. Nelson, Edinburgh, übernommen, der
auch die Fortsetzung (Bd. 4-6) veröffentlichen wird.

L. hat in dieser « Einführung » ein Werk geschaffen, das trotz seines

bescheidenen Umfangs ein äußerst wichtiges Hilfsmittel zum Studium der
Frühscholastik ist. Neben den Werken von Grabmann und de Ghellinck
kann man ohne dieses Buch an die Theologie des 12. Jahrhunderts nicht
herangehen.

Rom, S. Anselmo. /• P Müller O. S. B.

H.Meyer: Geschichte der abendländischen Weltanschauung. I. Band:
Die Weltanschauung des Altertums, 413 SS. 1947. II. Band : Vom
Urchristentum bis Augustinus, 152 SS. 1947. III. Band : Die Weltanschauung des

Mittelalters, 371 SS. 1948. V. Band : Die Weltanschauung der Gegenwart,
571 SS. 1949. (Der IV. Band : Von der Renaissance bis zum deutschen
Idealismus, befindet sich im Druck und wird demnächst erscheinen.) —
Würzburg, Ferdinand Schöningh.

Seit Jahren hat sich Prof. Hans Meyer durch zahlreiche Veröffentlichungen

zur Geschichte der Philosophie einen Namen gemacht.
Insbesondere haben seine «Geschichte der alten Philosophie», 1925 (vgl. DT
1925, 483 ff.) und sein groß angelegter, doch nicht ganz unbestrittener
«Thomas von Aquin », 1938 (vgl. DT 1939, 229 ff.) Beachtung gefunden.
Auch auf «Die Wissenschaftslehre des Thomas von Aquin», 1934, sei bei
dieser Gelegenheit besonders verwiesen.

Jetzt aber, gleich nach dem großen Schweigen und Leiden des Krieges,
tritt er auf einmal mit den fünf Bänden dieser « Geschichte der
abendländischen Weltanschauung » auf, die wir hier zur Anzeige bringen. Mit
ein Beweis für die ungebrochene Geisteskraft und die unverwüstliche
Schaffensfreudigkeit des deutschen Volkes, trotz so vielen Jahren
unerhörter Bedrückung und namenlosen Unglücks.

« Der Ausdruck Weltanschauung wurde gewählt », erklärt uns Verf.,
« einmal, weil Weltanschauung die Philosophie in sich birgt und wie diese

auf das Ganze, Universale, Letzte geht, sodann weil sie nicht bloß das

Wissen um den Kosmos, sondern auch die Wertungen, die erlebten

Rangordnungen der Werte, die Lebensgestaltungen mitumfaßt. Die Darstellung
greift über den engeren Kreis der Philosophie hinaus und zieht die für die



474 Literarische Besprechungen

Umgestaltung des Weltbildes und für die menschliche Selbstauffassung
bedeutsamen Grenzgebiete mit in Betracht » (I. Bd. Vorwort). Und an
anderer Stelle spricht er noch deutlicher von einer « Weltanschauungsgeschichte

mit kulturgeschichtlichem Einschlag» (III. Bd. Vorwort). Es
dürfte ihm schwerlich gelungen sein, diesem großzügigen Programm in allen
Bänden gleichmäßig gerecht zu werden. Wir können uns aber wahrlich schon
mit dem zufrieden geben, was er bietet. Mehr wäre vielleicht schon zuviel.

Philosophisch noch mehr wie historisch interessiert, ist Verf. bei der
Durchführung seines gewaltigen Unternehmens ebensosehr auf kritische
Würdigung und systematische Verwertung als auf treue übersichtliche
Darstellung der jeweiligen Lehren und Anschauungen bedacht gewesen.
Überall macht sich der selbständige Denker bemerkbar, der immer wieder
und nicht selten sehr entschieden Stellung nimmt. Sein Standpunkt ist,
wie den Lesern dieser Zeitschrift bereits bekannt, ein recht weitherziger.
Bei aller aufrichtigen Hochschätzung des Aquinaten, dem er sich ganz
besonders verpflichtet fühlt, ist er nicht gesonnen, sich an irgend eine
Schule zu binden. Er ist im Gegenteil stets bereit, gegebenenfalls Altes
fallen zu lassen und Neues oder Fremdes seinem geistigen « Kosmos »

einzuverleiben. Schließlich kommt bei solcher Einstellung alles darauf an, wie
man es macht, bzw. machen soll. Und darüber werden die Urteile, solange
Menschen Menschen bleiben, ziemlich weit auseinandergehen.

Öfters kommt Verf., besonders im III. Bd., aber auch im V., auf diesen

Standpunkt zurück. « In jedem großen System », schreibt er z. B. III. Bd.299,
« und in jeder großen Persönlichkeit stecken nicht bloß erhaltende, sondern
auch auslösende, vorwärtstreibende Kräfte. Jedes System, so bedeutsam
es als Ganzes oder doch in gewissen Teilen sein mag, weist über sich hinaus.
Einen Denker in seiner Eigenart wirklich verstehen, heißt schon seine
Grenzen sehen und über ihn hinausgehen. Kein System darf sich schmeicheln,

in lückenloser Überschau die räumlich und zeitlich unermeßliche
Gesamtwirklichkeit im Aufbau ihrer Schichten ganz zu erfassen. Es gibt
kein System, in dem die Gesamtheit der Probleme gesehen oder gar gelöst
wäre, in dem alle möglichen Blickrichtungen und Methoden angewandt
wären. Ungelöstes meldet sich, Risse, Unausgeglichenheiten und
Widersprüche werden sichtbar. Nicht jede Art der wissenschaftlichen Einstellung,
der Geisteshaltung entspricht der Geistesart eines Einzelnen, eines Volkes,
einer Epoche, wird der Seinsart der Dinge in ihrer Mannigfaltigkeit gerecht.
Neben dem wissenschaftlichen Ungenügen stehen anders geartete Willensund

Glaubensentscheidungen, die für geistige Wandlungen noch viel wichtiger

sind. Der Ordo der hochmittelalterlichen Denker ist so schön, daß

man nur bedauern kann, daß er in dieser Form nicht zu Recht besteht »

(vgl. noch III. Bd. 34, 230). Positiver lauten indes die glänzenden
Ausführungen über die geistesgeschichtliche Bedeutung des heiligen Thomas an
anderer Stelle (III. Bd. 272-274). Wir haben das Gefühl, daß Verf. in den
soeben zitierten Worten seiner geistigen Aufgeschlossenheit einen etwas
weitgehenden Ausdruck verliehen hat. Man wird doch wohl behaupten
können, daß Thomas von Aquin an Hand einer langen, kritisch geläuterten
Überlieferung Ankerplätze und Fahrtrichtungen sichergestellt hat, die die



Literarische Besprechungen 475

Spekulation zu keiner Zeit und unter keinen Umständen ohne verhängnisvollen

Schaden wird übersehen dürfen. Davon ist übrigens Verf. gewiß
selber überzeugt, wenn auch nicht im selben Ausmaß wie wir.

Eine eingehende Würdigung dieser vier Bände würde natürlich viel zu
weit führen. Und wenn wir uns überall kritisch äußern wollten, wo es

angezeigt scheinen möchte, so dürfte sich leicht daraus ein Eindruck ergeben,
der in keiner Weise dem hervorragenden Wert einer so großartigen Leistung
entsprechen würde. Wir werden es nur ausnahmsweise tun.

Jeder kundige Leser wird mit stetem, ja mit stets wachsendem Interesse
den bei aller dichten Fülle des Inhalts immer klaren und lebendigen
Ausführungen des Verfassers folgen. Im Ganzen sind seine geschichtlichen
Angaben zuverlässig oder mindestens mit guten Gründen vertretbar, seine
kritische Stellungnahme, ob positiv oder negativ, stets anregend, sehr oft
treffend und lehrreich, wenn auch manchmal, nach unserem Standpunkt,
weniger befriedigend, wie er es wohl selber nicht anders erwarten dürfte.

Im I. Band, der inhaltlich die « Geschichte der alten Philosophie » aus
dem Jahre 1925 wieder aufnimmt, aber mit manchen Umstellungen, nicht
wenigen Verbesserungen und vielen erheblichen Ergänzungen, vor allem aus
dem Bereich der Weltanschauung und der Kultur, möchten wir in erster
Linie die liebevolle, umfassende und gedankentiefe Darstellung der großen
antiken Systeme von Plato, Aristoteles und Plotin hervorheben. Daß aber,
um einmal auf einen speziellen Punkt zurückzukommen (vgl. unsere
Besprechung 1925), die « materia prima » des Aristoteles eine bloße Abstraktion
wäre (S. 217), entspricht nicht dem Gedanken des Stagiriten. Man kann
zwar seinen Ausgangspunkt, nämlich die eigentliche Wesensverwandlung,
wie er sie in der Transmutation der Elemente erblickt, mit mehr oder
weniger guten Gründen in Frage stellen. Es läßt sich aber nicht bestreiten,
daß aus dieser Annahme die gänzlich unbestimmte « materia prima » als
eigener wirklicher Bestandteil der verwandelten Substanzen sich logisch
notwendig ergibt. Bekanntlich setzt für Thomas die Entstehung jeder
körperlichen Substanz eine solche eigentliche Wesensverwandlung usque ad
radicem materiae primae "notwendig voraus. Das geht aber wohl schon
über Aristoteles hinaus.

In Bezug auf Plotin hat Verf. richtig gesehen und gezeigt, daß in seinem

System kein Pantheismus vorhege, wie vielfach noch immer behauptet
wird. « Das All und das Prinzip, von dem sich das All herleitet, sind
geschieden, derart, daß das Eine weder mit dem All noch mit einem Teil von
ihm zusammenfällt (III 8, 9). Von Pantheismus darf man nicht sprechen,
die substantielle Selbständigkeit Gottes ist deutlich gewahrt » (393-394). Und
weiter : « Wie Plotin mit der Zuteilung von Macht und Kraft, von Liebe
und Güte, von Schauen und Wille an das höchste Prinzip ein persönliches
Wesen schildert, so rührt er auch an den Schöpfungsbegriff, nur ist seine

Auffassung vom christüchen Schöpfungsbegrifi durch ein Mehrfaches
getrennt » (394). Wenn dagegen II. Bd. 86 nebenbei bemerkt wird, « nach
Plotin ist die Seele wesensgleich mit Gott », so dürfte es sich um eine irrtümliche

oder wenigstens sehr ungenaue Angabe handeln, die nur aus Versehen
im Text stehen blieb.



476 Literarische Besprechungen

Dieser II. Band weist eine ganz eigenartige Einteilung auf. In einem
ersten Abschnitt werden, nach einer allgemeinen Darstellung der geistigen
Zeitlage, die Männer und Richtungen der Väterzeit bis Augustinus in
chronologischer Folge durchgenommen. Ein zweiter, weit umfangreicherer
Abschnitt behandelt die weltanschaulichen Grundprobleme dieser Zeit in
einer systematischen Gesamtschau, für welche hauptsächlich die augusti-
nische Gedankenwelt den Rahmen abgegeben hat. Dadurch treten
Zusammenhänge und Gegensätze unvergleichlich deutlicher und bedeutsamer
hervor. Verf. weist sich dabei als gründlicher Kenner speziell des Augustinus

aus. Und so wird uns das reiche Geisteserbe sichtbar gemacht, mit
welchem das Mittelalter an die eigene Denkarbeit herantreten wird.

Mit Recht wird bei Augustinus eine gewisse voluntaristische Tendenz
vermerkt, wie es übrigens ziemlich allgemein von der Forschung anerkannt
sein dürfte. Immerhin wird der Leser ein wenig stutzig, wenn er
diesbezüglich liest (S. 71) : «Alle Seelenkräfte werden vom Willen gespeist
(voluntas quippe est in omnibus, immo omnes nihil aliud quam voluntates
sunt). » Verf. sagt uns nicht, wo er diesen wahrhaft kapitalen Satz über
die Seelenkräfte gefunden hat. Und doch wird man sich vor allem fragen
müssen, in welchem Zusammenhang Augustinus ihn geschrieben hat. Nach
den vorhergehenden Stellennachweisen würde man ihn in De Civ. Dei
suchen. Nach dem ihm zugeschriebenen Sinn würde man aber eher an die
Bücher De Trinitate denken, wo so oft die durchgehende Mitwirkung des

Willens bei der Erkenntnistätigkeit betont wird. Das sind aber sehr
weitläufige Werke, wo man nicht so bald auf die gewünschte Stelle stoßen
dürfte. Da bleibt einem nichts anderes übrig, als den Index generalis der
Maurinerausgabe bei Migne nachzuschlagen : ein recht mühsames und nicht
viel versprechendes Unternehmen, wie jeder weiß, der sich dieses wenig
übersichtlichen Index einmal bedienen mußte, um den Fundort eines augu-
stinischen Zitates herauszufinden. Doch gelingt es diesmal überraschend
schnell. Unser Text steht De Civ. Dei 14 cap. G (PL 41, 409). Es handelt
sich um die guten oder schlechten « motus animarum ». Augustinus schreibt :

« Interest autem qualis sit voluntas hominis : quia si perversa est, perversos
habebit hos motus ; si autem recta est, non solum inculpabiles verum etiam
laudabiles erunt. Voluntas quippe est in omnibus : immo omnes nihil
aliud quam voluntates sunt. Nam quid est cupiditas et laetitia, nisi
voluntas et quid est metus atque tristitia, nisi voluntas » Wie
man sofort sieht, besagt die Stelle etwas anderes, als was Verf. durch sie

begründen will. Mit Voluntarismus hat sie nichts zu tun. Verf. hat eine
seiner vielen Notizen auf einen unpassenden Fragepunkt bezogen, was
einem leicht passieren kann, besonders bei einer so umfangreichen Arbeit.
Es wäre aber zu bedauern, wenn auf seine Autorität hin dieser Text als

Belegstelle für den augustinischen Voluntarismus weiter verwendet würde.
Mit dem III. Band betreten wir ein uns vertrautes zugleich und sehr

teueres Gebiet. Gilt doch der heilige Thomas von Aquin als jener
überragende Gipfel des mittelalterlichen Denkens, an dem sich die philosophia
perennis noch jetzt und in alle Zukunft orientieren muß. Da mahnt uns
aber Verf. gleich auf den ersten Seiten : « Man hüte sich, Höhepunkte und



Literarische Besprechungen 477

Niedergänge in der Geistesgeschichte zu verabsolutieren. Kein Kenner der
abendländischen Geistesgeschichte kann an der Bedeutung des Thomas von
Aquin vorbeisehen, aber es ist sachlich ungerechtfertigt, ihn als den
Höhepunkt der Scholastik zu betrachten und die Entwicklung zu Skotus, erst
recht zu Ockham nur als Niedergang zu entwerten. Thomas bedeutet wohl
die Höhe in einer bestimmten Entwicklungslinie. Aber schon zu seinen
Lebzeiten haben auch anders geartete Denker große Leistungen aufzuweisen

(vgl. Bonaventura). Erst recht bedeutet Skotus keinen Abstieg, sondern
in vielen Punkten einen wahren Fortschritt in der Sachproblematik zur
Neuzeit hin. Desgleichen enthalten die Mystik wie der Ockhamismus wertvolle

neue Ideen und Impulse, Ansätze zu möglichen Weltbildern. Ihr
Einfluß hat nicht umsonst solange angehalten » (S. 34).

Nun stehen wir nicht an, die Zeit ungefähr zwischen 1250 und 1350
als eine in den meisten ihrer Denkergestalten unvergleichliche Blütezeit
des abendländlichen Geisteslebens zu betrachten, und zwar viel mehr sogar,
als es Verf. in diesem III. Band zeigen konnte, weil eben die hiezu nötigen
Forschungsarbeiten noch lange nicht weit genug gediehen sind. Dennoch
wird man sagen dürfen, daß der Einfluß des Skotismus und vor allem des
Ockhamismus — so sehr auch sonst beide mehr Gegensätzliches als Gemeinsames

unter sich haben — in der Hauptsache eher auflösend als aufbauend
gewirkt hat, und wenn aufbauend, meist nur insofern dieser Einfluß zur
kritischeren Nachprüfung und zur methodischeren Befestigung der
bedrohten Tragbalken des Systems gezwungen hat. Daß aber daneben nicht
wenige Einzelpunkte, auch wichtigere, dem positiven Fortschritt förderlich
gewesen sein mögen, wollen wir damit nicht bestritten haben, besonders
bei Skotus und seiner bedeutsamen Schule.

Wie dem immer sei, hat sich Verf. ganz besonders in diesem III. Band
bemüht, überall die etwaigen Ansätze, Impulse und Keime zu weiterer
Ausgestaltung des philosophischen Wissens aufmerksam zu verfolgen und
zu verzeichnen. Und diese Beflissenheit hat nicht wenig dazu beigetragen,
seiner Darstellung erhöhtes Interesse und vermehrte Wichtigkeit zu
verleihen.

Im übrigen wollen wir hier nur kurz einiges anmerken. Im Kapitel
über die Gottesbeweise in der Frühscholastik (74 ff.) scheint Verf. den
Beweis des anselmischen Proslogion, den berühmten ontologischen Beweis,
eher in Schutz zu nehmen und zwar aus der für Anselm feststehenden
Parallelität von Sein und Gedanken. « Freilich verliert dadurch der
Gedankengang von seiner Apriorität und kann in eine Fassung eingehen,
die unabhängig vom religiösen Ausgangspunkt diskutierbar ist » (80).
Bemerkenswert ist (230-243), und ganz programmgemäß, das schöne Kapitel
über Dante. Schließlich notieren wir die günstige Beurteilung, bzw. die
Rechtfertigung von Meister Eckhart (331-361), eine Beurteilung der noch
immer, so sehr sie auch gleichsam zur Mode geworden ist, schwerwiegende
Bedenken entgegenstehen, und wäre es nur die Tatsache, daß die päpstliche
Autorität erst nach sehr sorgfältiger Prüfung der inkriminierten Sätze zu
ihrer Verurteilung sich entschloß. « Eckhart lehrt nicht die Ewigkeit der
Welt », heißt es z. B. 345. Doch steht der Satz « concedi potest mundum



478 Literarische Besprechungen

fuisse ab aeterno » (der 3. in der päpstlichen Bulle) wortwörtlich im
Johanneskommentar (Lateinische Schriften III 181 n. 216), wo er den Schlußpunkt
der vorherigen Ausführungen bildet. Wenn es hieße « mundum semper
fuisse» (wo semper nicht « immer », sondern «jederzeit» bedeutete), so könnte
der Satz einen annehmbaren Sinn haben und zwar wegen des durchgängigen
Zugleichseins von Welt und Zeit. Obgleich in der theologischen Sprache
damaliger Zeit « semper fuisse » der gewöhnliche Ausdruck für « Anfangs-
losigkeit der Welt » war (vgl. Summa contra Gentiles II 31-34, wo meist
«semper fuisse» für «ab aeterno fuisse» steht). Wenn es hieße « Deum
ab aeterno mundum créasse », könnte der Satz auf die creatio activa
bezogen werden, die natürlich ebenso ewig ist, wie Gott selber ewig ist
(vgl. S. c. G. II 35 : Nihil prohibet dicere actionem Dei ab aeterno fuisse,
effectum autem non ab aeterno, sed tunc cum ab aeterno disposuit). So

wie er aber lautet, kann der Satz nur eben die Ewigkeit der Welt besagen.
Nirgends in seiner weitläufigen Auseinandersetzung an der zitierten Stelle
hat Eckhart klipp und klar erklärt, daß die Welt einen zeitlichen Anfang
gehabt habe, « esse incepisse post non esse », « non fuisse ante aliquod
determinatum tempus a quo incepisse ponatur » (Thomas) — daß sie einen
bestimmten primus terminus essendi gehabt habe, vor etwa 7000 Jahren,
wie man damals meinte — « quo prius non fuit mundus nec tempus ». Und
doch hatte Thomas von Aquin die ganze Frage nach allen Seiten beleuchtet,
schon fünfzig Jahre vor Eckhart (vgl. S. c. G. II cap. 31 bis 38,besonders
35 §. Non est autem Vielleicht sind Eckharts Äußerungen bei ihrer
gewohnheitsmäßigen Verstiegenheit nicht tragisch zu nehmen. Das ist aber
eine andere Frage.

Mit seinem V. Band (der IV. Band ist noch nicht erschienen) kommt
Verf. einem wahren Bedürfnis entgegen und wird zweifellos das lebhafteste
Interesse erwecken. Er bietet uns hier in überreicher Fülle ein vollgerütteltes
Maß an Problemen und Problemstellungen, die ein ganzes Jahrhundert,
seit ungefähr 1850, unausgesetzten Forschens und Ringens der denkenden
Gegenwart neu erschlossen hat. Daß ein solcher Anblick ihn selbst mit
dem freudigsten Optimismus für die Zukunft der Philosophie erfüllt, können
wir ihm schon nachfühlen.

Zuerst kommen Positivismus und Naturalismus mit Einschluß des

Materialismus zur Darstellung. Daß dabei Neopositivismus wie ebenfalls
Logistik nur kurz erwähnt sind, darf wohl zugleich als bewußte Stellungnahme

gebucht werden. Dann behandelt Verf. Neukantianismus und
Neuhegelianismus mit besonderer Betonung der an neuen Fragen so reichen
Kulturphilosophie (Cohen, Natorp, Cassirer) und Wertphilosophie (Windelband,

Rickert). Daneben tritt der Neuhegelianismus (Croce) bedeutend
zurück, wie auch sonst überhaupt die nicht kontinentale Philosophie.

Ein weiteres wichtiges Kapitel ist der Neubelebung der Metaphysik
gewidmet, mit einem ziemlich kurzen Abschnitt über die thomistischen
Richtungen und einem umso längeren Abschnitt über das, was Verf. seltsam
genug « Induktive Metaphysik » nennt. Darin hat er all die wichtigsten
neuen Probleme, einmal aus der Naturforschung : Atomphysik, Quantenphysik,

Relativitätstheorie, — Biologie und Deszendenz (letztere besonders



Literarische Besprechungen 479

treffend und klärend erörtert)—, Leib-Seeleproblem, dann aber aus der
Seinsforschung : ontologisches und theologisches Problem, der Reihe nach
aufgerollt und gleichsam programmatisch gewürdigt. Hier bringt Verf., wie
wir erraten möchten, seine eigensten philosophischen Anliegen zum
Ausdruck. Wir zitieren bloß den Schlußsatz : « Vergleicht man diese

Gottesvorstellungen mit dem philosophischen Gottesbegriff der scholastischen
Tradition, so erscheint letzterer durch die Arbeit von Jahrhunderten inhaltlich

bestimmter und begrifflich abgeschliffener, aber auch starrer und
festgefahrener, zu negativ bestimmt. Eine Auflockerung im Sinn fruchtbarer
Verlebendigung und Bereicherung könnte nur von Nutzen sein » (221-22).
Das Kapitel bringt noch einen letzten Abschnitt über Husserl und seine

Phaenomenologie mit beachtenswerter Fußnote (229) über die edle Edith
Stein, eine ehemalige Schülerin Husserls, die 1942 in den Gaskammern von
Auschwitz den Opfertod fand und deren nachgelassenes Werk « Ewiges und
Endliches Sein » bei Herder demnächst erscheinen soll. Jüdischer Abstammung,

hatte sie konvertiert (1922) und war in den Kölner Karmel (1933)
eingetreten.

Es folgen dann in sehr umständlicher Aufmachung die großen Kapitel
über Lebensphilosophie (243-418) und Existenzphilosophie (419-477). Bei
ersterer wird man die ausführliche Besprechung der russischen
Lebensphilosophie mit Tolstoi, Dostojewski, Solowjew, Leontjew und Berdjajew
besonders dankbar entgegennehmen.

Ein letztes Kapitel über Begründung einer philosophischen Anthropologie

greift mit nachtragenden Überlegungen eigentlich zurück, erörtert
aber neue Gesichtspunkte, z. B. aus Gehlen, Scheler und vor allem aus
Nicolai' Hartmann. Letzterem, dessen bedeutsame Ethik und Seinsphilosophie

in mancher Beziehung geradezu aristotelisch anmutet, ist kein eigener
Abschnitt gewidmet. Er wird aber an sehr vielen Stellen im ganzen Band
erwähnt und herangezogen, was aus dem Register deutlich zu ersehen wäre,
wenn nicht materielle Rücksichten die Anbringung eines Registers sehr
bedauerlicherweise untersagt hätten. Bei einer gewiß bald zu erwartenden
neuen Auflage — Bd. I und II sind bereits vergriffen — wird dieser Mangel
behoben werden.

Ein langer Rückblick und Ausblick beschließt das ganze Werk mit
etwas weit ausgezogenen Erwägungen über die dringendsten Aufgaben,
die aus der heutigen Welt- und Kulturlage der philosophischen Forschung
überantwortet sind. « Welches Los der Philosophie in dieser Zeit der
Kulturzertrümmerung und der Kulturwende beschieden sein wird, wird die
Zukunft lehren. Jedenfalls hat die Existenzphilosophie eine weit tiefere
Problematik zu bewältigen, als dies in der bisherigen Form geschehen ist.
Alle Weltanschauungsprobleme fallen in den Existenzraum hinein und müssen

von diesem Boden aus neu aufgeworfen und erörtert werden» (571).
Wir wünschen dem Verf. Glück zu. dem großen Unternehmen, das er

mit so viel Mut und Ausdauer, mit soviel Einsicht und Umsicht zu bewältigen
wußte.

Freiburg. M.-St. Morard/ O. P.



480 Literarische Besprechungen

A. Mansion : Introduction à la physique aristotélicienne. Deuxième
édition. — Louvain, Editions de l'Institut Supérieur de Philosophie. 1945.
xvi-357 SSp.

Prof. Mansion benutzte die durch Krieg und Evakuation im Mai 1940
ihm aufgezwungenen Mußestunden unter fremden Obdach, um eine neue
Auflage seiner 1913 zuerst erschienenen Einführung in die aristotelische
Physik vorzubereiten. Von Meisterhand geschrieben und von der Kritik
sehr günstig aufgenommen, bedurfte das Buch nicht einer durchgreifenden
Umarbeitung. Es wurde jedoch gründlich durchgesehen, überall, wo es

dem Verf. notwendig schien, verbessert und um einige neue Paragraphen
bereichert. Was vor allem sich aufdrängte, war eine grundsätzliche Stellungnahme

zu den von W. Jaeger in der Zwischenzeit veröffentlichten
Forschungen über die Entwicklung der aristotelischen Philosophie.

In einem ganz neuen ersten Kap. legt M. die gesicherten positiven
Ergebnisse der Studien Jaegers fest, mit denen er sich bereits in einer
längeren Abhandlung in der Revue Néoscolastique de Philosophie (1927)
beschäftigt hatte. Darüber hinaus stellt er im Corpus aristotelicum, im
Inneren der einzelnen philosophischen Disziplinen, mehrere Gruppen von
Traktaten fest, deren systematische Zusammenstellung er auf Aristoteles
selbst zurückführt. So unterscheidet er in den naturphilosophischen Schriften

auf Grund der Einleitung zur Meteorologie (I, 1. 338 a 20-b 22)
zwei Gruppen : die erste umfaßt die Physik in sieben Büchern (I-VI und
VIII ; B. VII ist eine frühere Bearbeitung der Probleme des VIII. B.,
die von den Herausgebern hier eingeschaltet wurde), De caelo und De
generatione et corruptione (sechs Bücher, die nach Aristoteles zusammengehören)

und die drei ersten Bücher der Meteorologie ; die zweite Gruppe
umfaßt die zoologischen und psychologischen Traktate. Für die
gegenwärtige Einführung kommt hauptsächlich die erste Gruppe in Betracht.
Diese Traktate wurden von Aristoteles zu verschiedenen Zeiten
ausgearbeitet. Wenn er sie trotzdem ohne Überarbeitung zusammenstellte, so
wollte er vor allem die Einheit seiner Lehre betonen.

Da nun, was gerade die Physik betrifft, sichere historische Data uns
fehlen, um die einzelnen zeitlichen Schichten zu unterscheiden, so will
M. eine Darstellung der endgültigen Physik des Aristoteles geben. Als
erfahrener Meister und Aristoteleskenner behandelt er dieses gewissermaßen

heterogene Material mit großer Umsicht und verfehlt nicht, bei
Einzelpunkten auf die Entwicklung des Aristoteles und auf seine Abhängigkeit

Plato gegenüber hinzuweisen.
Nach Kap. 2, das den Zweck und die näheren Quellen dieser

Darstellung umschreibt, zerfällt das Buch in zwei große Teile, die den Gegenstand

(Kap. 3-5) und die Methode (Kap. 6-9) der aristotelischen Physik
behandeln. In einem abschließenden Kap. wird die Eigenart der
aristotelischen Physik klar umrissen, aus der auch ihr Gegenwartswert erhellt.

Rom, S. Anselmo. J. P. Müller O. S. B.



Literarische Besprechungen 481

A. M. Jacquin O. P. : Histoire de L'Eglise. T. III : La Chrétienté. —
Paris, Desclée de Brouwer. 1948.

/,

Ein gewaltiger Band liegt vor uns, ein «Wälzer» von 1038 Seiten,
umfassend die Zeit von Karl d. Gr. bis zum Wormser Konkordat, also gut
drei Jahrhunderte. Die Methode P. Jacquins, des frühern Freiburger
Kirchenhistorikers, ist bekannt : er teilt nicht, wie es sonst Brauch ist, die
Geschichte des Mittelalters in 3 oder 4 große Abschnitte, sondern behandelt
den Stoff in 40 auf einander folgende Kapitel. Die verschiedenen Gebiete
des kirchlichen Lebeng werden dargestellt, ausgenommen die kirchliche
Kunst. Ausführlich spricht J. über Karl d. G. (Kapitel 1-8) und seinen
Sohn Ludwig den Frommen (Kapitel 9-11). Vier Kapitel (18-21) beschäftigen

sich mit Byzanz und der Trennung von Rom. Die Geschichte von
Frankreich, England, Spanien wird mit einer Ausführlichkeit behandelt,
die man leider in deutschen Lehrbüchern umsonst sucht. Interessant ist
z. B., wie König Robert der Fromme geschildert wird, der trotz seiner
Frömmigkeit in Gefahr steht, dem Kirchenbanne zu verfallen bzw.
exkommuniziert wird.

J. will, wie es scheint, mehr ein Lesebuch als ein Lehrbuch schreiben ;

diesen Zweck hat er gut erreicht : die Darstellung ist flüssig, die Ausführungen

lesen sich leicht. Das Frühmittelalter ist bekanntlich, namentlich
was das 10. und die erste Hälfte des 11. Jahrhunderts betrifft, eine schwere

Prüfungszeit für das Papsttum und die Kirche. J. schildert auch die
dunkeln Seiten ruhig und objektiv, ohne etwas zu verschweigen, aber auch
ohne weitere Reflexionen. Einige Kontroversen (Päpstin Johanna, Rat-
ramnus und sein Buch « De corpore et sanguine Domini », die Regel des

hl. Augustinus) werden jeweils am Schlüsse des betreffenden Kapitels
ausführlicher besprochen.

Bei der reichhaltig angeführten Literatur vermisse ich das wichtige
Werk von Georg Ostrogorsky, Geschichte des byzantinischen Staates,
München 1941. Es wäre von Bedeutung zu sehen, wie ein Orthodoxer die
Ostfragen auffaßt und darstellt. Während des Krieges war freilich das Werk
dem Verfasser nicht zugänglich und das Manuskript Jacquins war bereits
vor 1943 abgeschlossen. Einige ältere Werke hätten doch ohne Schaden
übersehen werden können. Mehrere Register erschließen den reichen Inhalt
des Buches, das, nebenbei bemerkt, ausgezeichnet gedruckt ist.

Wie wir vernehmen, liegt das Manuskript eines weitern Bandes, der
die Erzählung bis zum Schluß des Großen Schismas weiterführt, druckfertig
vor. Wir wünschen beiden Bänden den verdienten Erfolg.

Freiburg. G. M. Lohr O. P.

Divus Thomas 32


	Literarische Besprechungen

