Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Das Grundproblem der spekulativen Theologie
Autor: Pfaffenwimmer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762359

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Grundproblem
der spekulativen Theologie

Von Dr. P. Georg PFAFFENWIMMER C. Ss. R.

J. Auer hat in der ZkTh. 70 (1948) 341-368 einen lingeren Artikel
mit dem Titel « Um den Begriff der Gnade» verdffentlicht. Diese Aus-
fithrungen veranlassen uns, iiber das Hauptproblem der spekulativen Theo-
logie unsere Gedanken zu entwickeln. Wir wollen zuerst den Gedanken-
gang Auers kurz skizzieren und dann auf unser Thema selber iibergehen,
dessen Behandlung durch die Darlegungen Auers erst recht motiviert
erscheint.

Ausgehend von der Tatsache, daB sich die Theologen in der Auffassung
der Gnade und des iibernatiirlichen Lebens nicht einig sind, glaubt Auer
die Verschiedenheit der Meinungen damit erkliren zu konnen, weil das
Wesen der Ubernatur einerseits unserem natiirlichen Denken so iiberragend
erscheinen muB, daB es unmoglich in die gebrauchlichen Begriffskategorien
gefaBBt werden kann, und weil es anderseits von den Theologen nur im
Lichte der ihnen eigentiimlichen Philosophie gesehen wird. So finden die
verschiedenen Systeme ihre objektive Begriindung in der Ubernatur des
Gegenstandes selber, der sich in keine streng kategoriale Denkweise ein-
engen liBt, wihrend die subjektiven Elemente auf die besondere Anschau-
ungsweise zuriickzufiihren sind, in der die Vertreter der verschiedenen philo-
sophischen Richtungen ihre Objekte zu behandeln gewohnt sind.

Daraus folgt aber, da3 die Systeme, falls sie fiir sich allein genommen
werden, keine restlos befriedigende Losung bieten koénnen. Keines von
ihnen ist imstande, mit philosophischen Termini die den ganzen Menschen
erfassende iibernatiirliche Wirklichkeit hinlinglich zu bestimmen. Gerade
aus der Unzuldnglichkeit jeder Einzelphilosophie hat sich ja die Differen-
zierung in der Anschauungsweise oder Methode als notwendig herausge-
stellt. Das eine System sucht auf Grund der ihm eigenen Philosophie
die eine Seite der Ubernatur, das andere eine andere Seite mehr zu beleuch-
ten und besser zu erkliren. Eine moglichst objektive und umfassende
Darstellung des iibernatiirlichen Lebens ist daher nur denkbar, wenn alle
Systeme in ihrer Weise zusammenwirken. Erst die Beriicksichtigung aller
Anschauungsweisen ergibt einen erschopfenden Begriff der Gnade, soweit
wir sie in diesem Leben erfassen konnen. Der « umfassende Gnadenbegriff »
setzt sich daher aus den Erkenntnissen zusammen, die durch die drei
Ausgangspunkte oder Methoden gewonnen werden. Diese werden nun
charakterisiert und unterscheiden sich von einander durch das « sachlich-



440 Das Grundproblem der spekulativen Theologie

metaphysische, das psychologisch-moralische und das religiés-mystische
Element » S. 358.

Wie nun diese drei Elemente zur befriedigenden Erfassung des Offen-
barungsinhaltes beitragen, wird an einer Reihe von Beispielen erklirt. In
ihrer Zusammenschau finden wir erst das rechte Verstindnis fiir Siinde,
Glaube, Liebe, Verdienst, Sakrament und Liturgie. Wir konnen diese « neue
Methode », die allen Systemen ihre Berechtigung zuerkennt, einen objek-
tiven Synkretismus nennen, der nicht darauf ausgeht, widersprechende
Systeme durch Abschwédchung auszugleichen oder durch Ausschalten ein-
zelner Lehrsidtze vom inneren Widerspruch zu befreien, sondern der durch
den Hinweis auf die Erhabenheit des Gegenstandes jedes System mit seinen
Vorziigen zur Erlangung des Vollbegriffes der Gnade mitwirken 1a3t. Auf-
gabe des Theologen wird es dann sein, nicht nur die einzelnen Systeme
genau zu kennen, sondern sich bei der Behandlung von Fragen der Uber-
natur der verschiedenen Anschauungsweisen rechtzeitig und geschickt zu
bedienen.

Beurteilung

Gewill wird man zugeben miissen, dafl bei sich widersprechenden An-
sichten vielfach keine die volle Wahrheit besitzt, bzw. keine ganz im
Irrtum ist. Oft liegt die Wahrheit in der Mitte von beiden, was in der
klassischen Philosophie meist durch das « distinguo » zum Ausdruck gebracht
wird. Man wird daher auch von den verschiedenen Anschauungsweisen
iiber die Gnade wohl Ahnliches behaupten konnen. Doch glauben wir,
daB3 sich der Gegensatz kaum auf diese Weise uberbriicken, bzw. recht-
fertigen 14Bt, wie Auer meint.

Zunichst wollen wir einmal grundsitzlich die Erkennbarkeit der Uber-
natur beleuchten. Wir reden hier von der theologisch-wissenschaftlichen
Erkenutnis, und nicht von der Erfassung durch das Licht der Gnade.
Theologie ist zwar «radicaliter », wurzelhaft i{ibernatiirliche Erkenntnis,
bleibt jedoch wesentlich natiirlich, da sie nichts anderes bedeutet als das
Erfassen der geoffenbarten Glaubenswahrheiten mit dem Lichte der Ver-
nunft. Die Vernunft wird aber gebildet durch die Philosophie. Die Theo-
logie bedient sich seit jeher der Grundsdtze der klassischen Philosophie.
Diese fand ihre hochste Entwicklung in Aristoteles, soweit die Menschheit
ohne Hilfe der Offenbarung in die natiirlichen Wahrheiten vorzudringen
imstande war. Etwaige Fehler, die dabei noch unterlaufen waren, wurden
dann auch auf dem natiirlichen Erkenntnisbereich mit Hilfe der Offen-
barung ausgemerzt, so daB wir in der Philosophie des hl. Thomas ein
moglichst vollendetes System vor uns haben. Dieses kann natiirlich auch
noch weitergebildet werden, indem einzelne Grundsétze noch tiefer erforscht
oder auf ein weiteres Gebiet ausgedehnt werden. Die Entwicklung unserer
Naturerkenntnis ist mit dem tiiberlieferten System noch nicht abgeschlossen ;
wohl aber sind die Prinzipien, von denen diese Philosophie beherrscht wird,
unumstéflich und sie kann daher in dieser Beziehung als vollendet ange-
sehen werden. Dies gilt besonders von der Metaphysik. Die Metaphysik
des Aristoteles ist nun aber die des Seins. Damit ist schon ausgedriickt,



Das Grundproblem der spekulativen Theologie 441

daB sie alles Sein erfaBt, soweit es natiirlich erkennbar ist. Die meta-
physischen Grundsdtze gelten daher fiir jedes Sein. Die Kategorien sind
die hochsten Klassen der verschiedenen Seinsweisen, so daB uns im natiir-
lichen Erkenntnisbereich nie etwas begegnen kann, was sich in die Kate-
gorien nicht einreihen lieBe. Gidbe es wirklich etwas, was auBerhalb der
Kategorien liegt, so kénnten wir dies nicht nur nicht mehr ausdriicken,
sondern auch gar nicht erkennen. Das gottliche Sein, das wir als die
Ursache des kategorialen Seins erschlieBen, erfassen wir nur analog zu
dem geschaffenen Sein. Von ihm wissen wir, dafl es ist; aber nicht wie
es ist. Es liegt nicht aullerhalb des Seins, sondern iiber jedem begrenzten
Sein. Von Gott wissen wir auf Grund der Schépfung und der Offenbarung.
Letztere erfassen wir aber wieder nur nach MaBgabe unserer Naturer-
kenntnis, d. h. mit Begriffen, die wir aus der Natur selber gewonnen haben.
Unter Natur verstehen wir nicht allein die materielle, sichtbare Schépfung,
sondern auch uns selber mit allen psychischen Vorgingen und Erfah-
rungen. Selbst ibernatiirliche Erlebnisse, mystische Begabung und Begna-
digung erkennen wir durch die Vernunft analog zur natiirlichen Erkennt-
nis. Wir konnen sie nur nach den kategorialen Begriffen beschreiben und
definieren, da wir in der Theologie eine andere Ausdrucksmoglichkeit gar
nicht besitzen. Wir koénnen und dirfen niemals in Begriffen denken, die
fiir uns keinen Inhalt haben, noch in Worten reden, die wir selber nicht
verstehen. Das « non licet homini loqui (00x &£av...)» im physischen Sinn
(IL. Cor. 12,4) kommt hier voll zur Geltung. Allerdings koénnen und miissen
wir uns der Analogie hidufig bedienen und werden iibernatiirliche Erkennt-
nisobjekte vielfach in Bildern ausdriicken, um nicht nur die kategoriale
Bestimmung zu treffen, in der wir nicht miverstanden werden, sondern
auch um anzudeuten, daB es sich um einen Gegenstand handelt, dessen
inneres Wesen uns noch verschlossen ist. So nennen wir Gnade eine Qua-
litat, analog zu den natiirlichen Qualititen ; wir bezeichnen sie aber auch
als Licht, Kraft, Feuer usw., um damit Eigenschaften anzudeuten, die
in dieser nur analog erkannten Qualitit vorhanden sind und mit ver-
schiedenen natiirlich erkannten Vollkommenheiten eine gewisse Ahnlichkeit
haben. Wie wir Gott nicht als ein begrenztes Wesen auffassen, sondern
nach Analogie der begrenzten Wesen als unbegrenzt, so erfassen wir auch
die uns geoffenbarte Ubernatur nur analog, wenngleich sie nicht unendlich
ist, insofern wir daran teilnehmen, die aber unser Erkennen weit iiberragt,
da sie spezifisch auf Gott und damit auf den Unendlichen hingeordnet
ist. Hieriiber kann uns dann keine Philosophie mehr niheren Aufschluf3
geben. Es hingt daher nicht von der Giite eines philosophischen Systems
ab, ob wir von der Ubernatur mehr oder weniger erfassen. Sie sind alle
gleich untauglich. Was die Philosophie noch leisten kann, ist das eine,
daB sie in natiirlichen Belangen moglichst verlaBliche Angaben macht,
damit wir uns beziiglich unser selbst nicht tduschen und die Grenzen
zwischen Natur und Ubernatur richtig ziehen.

Aus diesem Grunde halten wir es fiir verfehlt, durch verschiedene
Erkenntnismethoden die Ubernatur besser erkennen zu wollen. Es gibt
und es kann nur eine richtige Methode geben, da es nur einen Verstand,



442 Das Grundproblem der spekulativen Theologie

eine Metaphysik und eine Philosophie geben kann. Ihr Gebiet ist bereits
der volle Umfang alles dessen, was wir natiirlich erkennen kénnen. Alles
iibrige, was wir dariiber hinaus durch Methoden gleichsam hinzuerobern
wollten, wire reines Spiel der Phantasie ohne objektiven realen Wert.
Aus dieser ganz allgemeinen prinzipiellen Erwdgung heraus scheint uns
das Zusammenspiel der verschiedenen Systeme ganz und gar zwecklos zu
sein. Die Anerkennung dieses « objektiven Synkretismus » hitte notwendig
eine Vielheit von Wahrheit auch fiir den natiirlichen Erkenntnisbereich
zur Voraussetzung und wire schlieflich die Negation jeder wahren Er-
kenntnis.

Dies zeigt sich ganz deutlich, wenn wir die Handhabung der einzel-
nen Methoden in der Praxis niher beleuchten. Wer sagt uns, da wir bei
dieser Frage dieser, und bei jenem Problem jener Methode das entschei-
dende Wort lassen miissen ? Z.B. warum soll bei der Behandlung der
gratia sufficiens mehr die erste Methode, bei der gratia efficax hingegen
mehr die zweite in Anwendung gebracht werden ? Abgesehen davon, daB
auf diese Weise der streng wissenschaftliche Charakter der Theologie preis-
gegeben wiirde, konnte eine solche Losung wohl kaum befriedigen, da
jedes Kriterium der Sicherheit fehlen wiirde.

Aber auch die Einteilung unserer Erkenntnisweise in verschiedene
Methoden scheint ganz und gar unbegriindet. Die religiés-mystische muB
sich zur Erklirung auch wieder der Begriffswelt der Theologie bedienen
und darf keine eigene Sprache fithren, will sie {iberhaupt verstanden wer-
den. Der groB8e Mystiker, der hl. Johannes v. Kreuz, sucht sich durch
die Prinzipien der Theologie des hl. Thomas verstindlich zu machen. Des-
gleichen konnen wir die psychologisch-moralische Methode nicht von der
sachlich-metaphysischen trennen. Psychologie und Moral werden ebenso-
gut von den metaphysischen Prinzipien beherrscht, wie die librigen Gebiete
der Philosophie. Fiir die Giiltigkeit und Anwendbarkeit metaphysischer
Prinzipien spielt es gar keine Rolle, ob der Gegenstand der Betrachtung
wir selber sind oder die Welt um oder auch iiber uns. Anderseits kann
sich auch die sachlich-metaphysische Methode einer bildlichen Sprache
bedienen, um die abstrakten Begriffe anschaulicher werden zu lassen und
auch die psychologisch-moralische Methode muf} ihre Bilder in kategoriale
Begriffe fassen, will sie richtig verstanden sein. So fithren uns alle drei
Methoden zusammen nicht weiter als die eine philosophische Betrachtungs-
weise, welche das Formalprinzip der Theologie als Wissenschaft ist.

Wie erkliaren sich nun aber die verschiedenen Schulen ? Auer meint,
sie haben ihre Berechtigung, weil sie sich gegenseitig erginzen, wihrend
die einzelne Schule immer noch einseitig ist und manche Erkenntniswerte
zu wenig beriicksichtigt. Doch diirfte dies wohl kaum der eigentliche Grund
hiefiir sein. Wir haben ja schon gesehen, dal die Philosophie weit genug
ist, um alle Erkenntnisse auf der natiirlichen Ebene zu gewidhrleisten. Die
Philosophie des Seins 148t fiir eine andere Betrachtungsweise keinen Spiel-
raum mehr frei. Wenn sich die einzelnen Schulen nun dennoch von ein-
ander unterscheiden, so kann der Grund nur darin liegen, daB bereits
die hochsten Prinzipien nicht von allen in gleicher Weise verstanden werden.



Das Grundproblem der spekulativen Theologie 443

Hier miissen wir nach der Vollwertigkeit der Begriffsbildung fragen. Die
geringste Nuancierung durch eine kleine Einschrinkung oder partikulire
Deutung kann fiir die ganze Theologie von ausschlaggebender Bedeutung
sein, da sie den Offenbarungsinhalt stets in dieser Firbung sieht. Die
klassische Philosophie, welche die urspriinglichen Termini gepragt hat, hat
vielfach auch die Begriffe vollwertig gesehen. Nach ihr ist dann auch
die Theologie zu verstehen.

Es sei dies an einem Beispiel veranschaulicht, Aristoteles hat erst-
malig das Problem der Willensfreiheit aufgeworfen. Seine Lehre ist vor-
herrschend geblieben durch das ganze Altertum. Auch die heiligen Viter
haben die Freiheit in demselben Sinne verstanden. Der hl. Thomas hat
den Begriff der Willensfreiheit weiter vertieft und mit psychologischen
und metaphysischen Prinzipien begriindet. Bei ihm finden wir noch den
vollen und einzig richtigen Begriff der Willensfreiheit. Daher lésten sich
fur ihn alle Probleme, die mit der Freiheit zusammenhingen, gleichsam
von selber. Heute ist es ganz anders. Seit zirka 400 Jahren wird der
Begriff der Freiheit in seiner urspriinglichen Reinheit vermiBt. Man ope-
riert nurmehr mit einem scheinbaren Freiheitsbegriff. Die Folge davon ist,
daB Schwierigkeiten, die sich bei den Vitern und beim hl. Thomas
noch zwanglos l6sten, nicht nur die verschiedenen Systeme heraufbeschwo-
ren haben, unter denen es keine Versohnung gibt und auch nicht geben
kann, sondern daB3 wir sogar die groteske Erscheinung feststellen miissen,
daB die Theologen und christlichen Philosophen selbst dort ein, wie sie
sagen, natiirliches Geheimnis annehmen miissen, wo nach ihren eigenen
Aufstellungen und Prinzipien gar kein Geheimnis vorliegen darf.

Dies zu beweisen ist nicht schwer, wenn wir gleich den « nodus intri-
catissimus totius Theologiae » ins Auge fassen. So wird namlich von Billuart
im Sinne aller anderen Theologen die Vereinbarkeit von Freiheit und Un-
verianderlichkeit bezeichnet. Andere nennen dieses Problem ein aenigma
sacratissimum (Gonet), einen nodus insolubilis (Vasquez), oder einen her-
culanus sane nodus (Henno), eine difficultas inextricabilis (Amicus), quae
ab humana mente in hac vita comprehendi non potest (Molina), quae
adeo implexa et ardua est, ut nullus sit Theologorum, quem non terruerit
(Matrius), einen nodus indissolubilis (Salmanticenses), cui solvendo se im-
pares esse praestantissimi quique Theologi candide et aperte professi sunt

. sacrum aenigma cui exponendo nos impares ultro profitemur (Tour-
nely), sacrarium omnibus mortalibus impervium (Frassen), aenigma penitus
inextricabile... Mysterium admodum simile ineffabili Mysterio Trinitatis
(Wenzl), grande mysterium (Peri), verum mysterium (Panzuti), Myste-
rium (Cristianus Pesch), ein natiirliches Geheimnis (Pohle), usw.

Nun aber behaupten dieselben Theologen und Philosophen, die Frei-
heit sei eine reine Vollkommenheit (perfectio simpliciter simplex). Ja, sie
bestehen so sehr auf dem Charakter der reinen Vollkommenheit der Frei-
heit, daB sie dieselbe von Gott sonst gar nicht aussagen wiirden. Wenn
wir auch nicht wissen, so sagen sie, wie sich Freiheit und Unverdnder-
lichkeit vereinbaren lassen, so dirfen wir der Freiheit doch nicht den
Charakter einer reinen Vollkommenheit absprechen, sondern miissen uns



444 Das Grundproblem der spekulativen Theologie

die Schwierigkeit eben anders zu erkldren suchen. « Neque oportet actua-
litati libertatis Divinae negare rationem perfectionis simpliciter simplicis,
quia ultra captum nostrum est, concipere defectibilitatem sive contingen-
tiam illius absque imperfectione ; sed potius stare pro perfectione praedi-
catorum Divinorum, et aliter difficultatem contra illam occurentes solvere.»
Pettschacher, Theologia spec. pract. tr. de Deo uno, qu. 4. a. 2, n. 6;
tom. I., pag. 140, ed. 1743. So ist also die Freiheit nach der Lehre der
Theologen eine reine Vollkommenheit. Nun lehren sie weiterhin, daB es
zum Wesen der reinen Vollkommenheit gehore, dafl sie mit jeder anderen
reinen Vollkommenheit vereinbar sei. Vgl. Suarez, disp. met. 30, sect. 9,
tom. 23, p. 65; Sylvius, in I. P. qu. IV. a. 2, p. 35; Billuart, I. P. diss.
III. a. 2, tom. I., p. 164 s. ed. 1767 ; Peri, qu. theol.'in I. P. qu. V. a,,
n. 493, tom. I, p. 165, ed. 1719. Es liegt dies auch in der Natur der Sache
und 148t sich unschwer beweisen. Daraus folgt aber mit unweigerlicher
Konsequenz, da8 wir die Freiheit von Gott gar nicht im eigentlichen Sinne
aussagen diirfen, wenn nicht zuvor feststeht, daBl sie mit der Unveridnder-
lichkeit vereinbar sei. Woher stammt also auf einmal die oben so viel
beklagte Schwierigkeit, wenn wir die Freiheit von Gott gar nicht aus-
sagen diirfen, falls sie eine Schwierigkeit bietet ? Und dennoch behaupten
dieselben Theologen, sie konnten die Freiheit Gottes nicht nur ex reve-
latione, sondern auch ex ratione beweisen. Der innere Widerspruch in
diesen Behauptungen liegt auf der Hand. Die modernen Theologen ver-
wickeln sich in ein ganzes Gestriipp von Widerspriichen, indem sie von
einer Schwierigkeit reden, die nach ihren eigenen Aufstellungen gar nicht
bestehen darf. Dazu kommen noch die verschiedenen Ldsungsversuche,
die ganz verzweifelt sind, wihrend noch der hl. Bellarmin, der den rich-
tigen Freiheitsbegriff des hl. Thomas festhilt, gar keine Schwierigkeit findet,
sondern, sich die Bemerkung erlauben kann : « Ex his facile erit ad argumenta
omnia respondere. » De grat. et lib. arb., lib. III, c. 117, p. 354, ed. 1872.

Das Freiheitsproblem ist also heute ungelést. Man kann ruhig be-
haupten, wer immer in der Vereinbarkeit von Freiheit und Unverinder-
lichkeit auch nur die geringste Schwierigkeit sieht, weil3 eben nicht, was
die Freiheit ist. Diese Schwierigkeit ist aber heute ganz allgemein und
eine unleugbare Tatsache. Da sie nun lediglich der Unkenntnis der Willens-
freiheit entspringt, so ist auch diese ebenso allgemein.

Sieht man nun die Losungsversuche der Theologen naher an, so wird
man sich gar bald davon iiberzeugen koénnen, daB nach ihrem Freiheits-
begriff eine Losung der genannten Schwierigkeit ganz ausgeschlossen ist.
Die Theologen reden zwar euphemistisch von einem Mysterium, etc. ; aber
gerade diese Bezeichnung fordert unseren Protest gegen eine solche Rede-
weise heraus. Denn weder aus ihrem Freiheitsbegriff, noch aus den Losungs-
versuchen und am allerwenigsten aus der heute ganz allgemein akzep-
tierten LLosung spricht ein Geheimnis, sondern vielmehr ein eklatanter Wider-
spruch. Nach Ansicht der modernen Theologen, die wir so nennen wollen,
weil sie in unserer Frage von den klassischen Theologen der Vorzeit ab-
weichen, gehort zum Wesen der Freiheit die « defectibilitas actus ». Damit
gehort zum Wesen der Freiheit auch die Verdnderlichkeit und damit die



Das Grundproblem der spekulativen Theologie 445

potentia subjectiva. Nun ist es aber eine contradictio in adjecto, die Ver-
anderlichkeit mit der Unverdnderlichkeit, die potentia subjectiva mit dem
actus purus, und die defectibilitas actus mit einer reinen Vollkommenheit
vereinbaren zu wollen. Wie nun aber ihr Freiheitsbegriff a priori zu einem
Widerspruch fiihrt, so noch deutlicher die Lésung, die sie sich nach langem
Hin- und Her zurechtgelegt haben. Darnach wiren nimlich in Gott die
nolitio und volitio idem actus, und nur ratione voneinander verschieden.
In Wahrheit aber unterscheiden sich diese beiden genau so wie ihre Objekte,
d. h. wie Sein und Nichtsein. Damit ist aber das Kontradiktionsprinzip
geleugnet und der Widerspruch, den sie mysterium nennen, erwiesen. Ein
Mysterium ist jedoch nichts weniger als ein Widerspruch, sondern im
Gegenteil die hochste Wahrheit.

Alle diese Schwierigkeiten sind auch den Theologen nicht entgangen ;
sie waren aber bisher auBerstande, dieselben zu 1ldsen. Und doch ist die
Losung ungemein einfach, wenn man den Freiheitsbegriff des hl. Thomas
und der Antike richtig auffaBt. Die Lésung kann nur in dem Nachweis
liegen, daB die Freiheit eine reine Vollkommenheit ist, d. h. daB sie ein
Akt ist, der keinerlei Potentialitat in sich schliefit. Es laBt sich nun ganz
deutlich zeigen, wie die Modernen immer wieder die Potentialitit in den
Freiheitsbegriff hineinziehen. Allerdings verlangt der richtige Freiheits-
begriff eine griindliche psychologische und metaphysische Untersuchung,
die iiber den Rahmen eines Artikels weit hinausgeht. Hier kann nur auf
das dringende Bediirfnis und auf die Richtung, in der sich eine solche
Untersuchung zu bewegen hat, hingewiesen werden. Alle Fragen, die mit
der Freiheit zusammenhingen, werden von der christlichen Philosophie
nie befriedigend gelést werden, solange nicht die Freiheit selber in ihrem
reinen Begriff gefaBt und verstanden wird. Die Freiheit steht sozusagen
im Brennpunkt der modernen Problematik. Nicht nur die ewigen Kon-
troversen iiber Gnade, Vorherbewegung, iiber die Freiheit der heiligsten
Menschheit Christi usw. konnen auf diese Weise aus der Welt geschafft
werden, sondern auch der immer wieder auftauchende Determinismus kann
nur dann iiberzeugend widerlegt und die zur Mode gewordene Existential-
philosophie nur dann von uns richtig gewertet werden, wenn wir wissen,
was die Freiheit ist.

So hat uns der oben zitierte Artlkel eine iiberaus begriiBenswerte An-
regung geboten, iiber die Grundlage der wissenschaftlichen Theologie einige
prinzipielle Gedanken zu entwickeln und auf das Hauptproblem der Gegen-
wart hinzuweisen. Sosehr wir auch die Ausfithrungen in dem genannten
Artikel als von den Tatsachen abgeleitet anerkennen und das Bestreben
nach Vertiefung unseres theologischen Denkens begriilen, so glauben wir
noch nicht daran, daB wir uns mit der Tatsache der verschiedenen Rich-
tungen allein schon abzufinden hitten, ohne jede Aussicht, eben diese
Tatsache aus der Welt schaffen zu koénnen. Gewill, wenn es keinen an-
deren Weg gibt und kein Fortschritt mehr moglich ist, dann liegt der
Gedanke nahe, wie das von den verschiedenen Richtungen herausgearbeitete
Gedankengut verwertet werden konnte und alles Positive der emzelnen
Systeme heranzuziehen wire, um den einen groBen Gedanken, der in seiner



446 Das Grundproblem der spekulativen Theologie

Einheit und GréBe nie ganz erfat werden kann, wenigstens nach den
verschiedenen Seiten zu beleuchten. Wie etwa die sieben Farben das eine
Licht, zwar schwicher als dieses selber ist, aber doch umfassender und
vollkommener darstellen als eine Farbe allein, so bliebe uns nach dieser
Auffassung, da es uns einmal verwehrt ist, ins reine Licht zu schauen, nur
noch der Weg der Differenzierung iibrig, der in der Vielheit erginzt, was
uns an der Einheit versagt bleibt.

Dieser Meinung gegeniiber méchten wir dennoch daran festhalten, daB
unser Fortschritt nur darin bestehen kann, jeden Widerspruch zu liqui-
dieren, und weit davon entfernt, sich widersprechende Richtungen in gleicher
Weise zu bejahen, vielmehr solange keiner von ihnen unsere Zustimmung
zu schenken, bis ein System gefunden ist, das die Fragen im natiirlichen
Bereich restlos 16st und dort, wo das Geheimnis beginnt, auch den Grund
hiefir anzugeben weil. Dies halten wir nicht fiir ein bloBes Ideal, das
hier auf Erden nie erreicht werden kann, sondern vielmehr als das einzig
positive und erstrebenswerte Ziel, das uns die Vernunft selber in Aus-
sicht stellt. Dabei sind wir geneigt, der klassischen Philosophie unser volles
Vertrauen zu schenken. Allerdings heiBt es zuweilen {iber die Kommen-
tatoren hinweg auf die Quellen selber zuriickgehen. Es liegt uns ganz
ferne, die gewaltigen Leistungen der Theologen der Neuzeit zu unter-
schiatzen, wir wiirden es aber fiir unverantwortlich und unbegriindet halten,
sie als die unverriickbaren Ausgangspunkte der jeweiligen Methoden zu
betrachten, da sie uns ja gerade im wichtigsten Problem, in der Frage nach
dem Wesen der Freiheit, gemeinsam im Stiche lassen. Die Richtungen
sind da und sind auch unverséhnlich ; jeder Versuch eines Synkretismus
ist von vornherein zum Scheitern verurteilt. Erst, wenn sie die Frage
l6sen, die sie bisher nicht 16sen konnten, werden sie sich die Hinde reichen,
weil sie: beide sehen werden, wie sie von einer unzuldnglichen Definition
ausgegangen sind, die sie zur Spaltung gefithrt hat, je nachdem sie sich
mehr der praktischen oder der spekulativen Seite zugewendet haben. Die
in der Mitte liegende eine Wahrheit, abgeleitet mit eiserner Konsequenz
aus den Grundsdtzen der einen klassischen Philosophie, verspricht allein
die Losung, die Verséhnung, den Fortschritt und die angestrebte Vertiefung.

Da jedes Ding nur insofern vollkommen ist, als es eins und in sich
geschlossen ist, so diirfen wir auch in der hl. Theologie auf die Einheit
und groBtmogliche Geschlossenheit nicht verzichten. Das ist das Ziel, das
sich nicht nur die Hochscholastik gesteckt hat, sondern dem auch alle
spateren Generationen von neuem niher zu kommen suchen miissen. Die
Arbeit, die jeder fiir sich leisten mu8, ist allerdings gréBer, als man anfing-
lich glauben méchte ; es wird uns zwar von den Alten der Weg gezeigt,
gehen miissen wir ihn aber selber. Gerade das ist oft so miihsam ; aber
dennoch unerldBlich. Denn das Denken 1dBt sich durch nichts ersetzen.



	Das Grundproblem der spekulativen Theologie

