
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Das Grundproblem der spekulativen Theologie

Autor: Pfaffenwimmer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762359

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Grundproblem
der spekulativen Theologie
Von Dr. P. Georg PFAFFENWIMMER C. Ss. R.

J. Auer hat in der ZkTh. 70 (1948) 341-368 einen längeren Artikel
mit dem Titel « Um den Begriff der Gnade » veröffentlicht. Diese
Ausführungen veranlassen uns, über das Hauptproblem der spekulativen Theologie

unsere Gedanken zu entwickeln. Wir wollen zuerst den Gedankengang

Auers kurz skizzieren und dann auf unser Thema selber übergehen,
dessen Behandlung durch die Darlegungen Auers erst recht motiviert
erscheint.

Ausgehend von der Tatsache, daß sich die Theologen in der Auffassung
der Gnade und des übernatürlichen Lebens nicht einig sind, glaubt Auer
die Verschiedenheit der Meinungen damit erklären zu können, weil das
Wesen der Übernatur einerseits unserem natürlichen Denken so überragend
erscheinen muß, daß es unmöglich in die gebräuchlichen Begriffskategorien
gefaßt werden kann, und weil es anderseits von den Theologen nur im
Lichte der ihnen eigentümlichen Philosophie gesehen wird. So finden die
verschiedenen Systeme ihre objektive Begründung in der Übernatur des

Gegenstandes selber, der sich in keine streng kategoriale Denkweise
einengen läßt, während die subjektiven Elemente auf die besondere
Anschauungsweise zurückzuführen sind, in der die Vertreter der verschiedenen
philosophischen Richtungen ihre Objekte zu behandeln gewohnt sind.

Daraus folgt aber, daß die Systeme, falls sie für sich allein genommen
werden, keine restlos befriedigende Lösung bieten können. Keines von
ihnen ist imstande, mit philosophischen Termini die den ganzen Menschen
erfassende übernatürliche Wirklichkeit hinlänglich zu bestimmen. Gerade
aus der Unzulänglichkeit jeder Einzelphilosophie hat sich ja die Differenzierung

in der Anschauungsweise oder Methode als notwendig herausgestellt.

Das eine System sucht auf Grund der ihm eigenen Philosophie
die eine Seite der Übernatur, das andere eine andere Seite mehr zu beleuchten

und besser zu erklären. Eine möglichst objektive und umfassende

Darstellung des übernatürlichen Lebens ist daher nur denkbar, wenn alle
Systeme in ihrer Weise zusammenwirken. Erst die Berücksichtigung aller
Anschauungsweisen ergibt einen erschöpfenden Begriff der Gnade, soweit
wir sie in diesem Leben erfassen können. Der « umfassende Gnadenbegriff »

setzt sich daher aus den Erkenntnissen zusammen, die durch die drei
Ausgangspunkte oder Methoden gewonnen werden. Diese werden nun
charakterisiert und unterscheiden sich von einander durch das « sachlich-



440 Das Grundproblem der spekulativen Theologie

metaphysische, das psychologisch-moralische und das religiös-mystische
Element » S. 358.

Wie nun diese drei Elemente zur befriedigenden Erfassung des

Offenbarungsinhaltes beitragen, wird an einer Reihe von Beispielen erklärt. In
ihrer Zusammenschau finden wir erst das rechte Verständnis für Sünde,
Glaube, Liebe, Verdienst, Sakrament und Liturgie. Wir können diese « neue
Methode », die allen Systemen ihre Berechtigung zuerkennt, einen objektiven

Synkretismus nennen, der nicht darauf ausgeht, widersprechende
Systeme durch Abschwächung auszugleichen oder durch Ausschalten
einzelner Lehrsätze vom inneren Widerspruch zu befreien, sondern der durch
den Hinweis auf die Erhabenheit des Gegenstandes jedes System mit seinen

Vorzügen zur Erlangung des Vollbegriffes der Gnade mitwirken läßt.
Aufgabe des Theologen wird es dann sein, nicht nur die einzelnen Systeme
genau zu kennen, sondern sich bei der Behandlung von Fragen der
Übernatur der verschiedenen Anschauungsweisen rechtzeitig und geschickt zu
bedienen.

Beurteilung

Gewiß wird man zugeben müssen, daß bei sich widersprechenden
Ansichten vielfach keine die volle Wahrheit besitzt, bzw. keine ganz im
Irrtum ist. Oft liegt die Wahrheit in der Mitte von beiden, was in der
klassischen Philosophie meist durch das « distinguo » zum Ausdruck gebracht
wird. Man wird daher auch von den verschiedenen Anschauungsweisen
über die Gnade wohl Ähnliches behaupten können. Doch glauben wir,
daß sich der Gegensatz kaum auf diese Weise überbrücken, bzw.
rechtfertigen läßt, wie Auer meint.

Zunächst wollen wir einmal grundsätzlich die Erkennbarkeit der Übernatur

beleuchten. Wir reden hier von der theologisch-wissenschaftlichen
Erkenntnis, und nicht von der Erfassung durch das Licht der Gnade.
Theologie ist zwar « radicaliter », wurzelhaft übernatürliche Erkenntnis,
bleibt jedoch wesentlich natürlich, da sie nichts anderes bedeutet als das
Erfassen der geoffenbarten Glaubenswahrheiten mit dem Lichte der
Vernunft. Die Vernunft wird aber gebildet durch die Philosophie. Die Theologie

bedient sich seit jeher der Grundsätze der klassischen Philosophie.
Diese fand ihre höchste Entwicklung in Aristoteles, soweit die Menschheit
ohne Hilfe der Offenbarung in die natürlichen Wahrheiten vorzudringen
imstande war. Etwaige Fehler, die dabei noch unterlaufen waren, wurden
dann auch auf dem natürlichen Erkenntnisbereich mit Hilfe der
Offenbarung ausgemerzt, so daß wir in der Philosophie des hl. Thomas ein
möglichst vollendetes System vor uns haben. Dieses kann natürlich auch
noch weitergebildet werden, indem einzelne Grundsätze noch tiefer erforscht
oder auf ein weiteres Gebiet ausgedehnt werden. Die Entwicklung unserer
Naturerkenntnis ist mit dem überlieferten System noch nicht abgeschlossen ;

wohl aber sind die Prinzipien, von denen diese Philosophie beherrscht wird,
unumstößlich und sie kann daher in dieser Beziehung als vollendet
angesehen werden. Dies gilt besonders von der Metaphysik. Die Metaphysik
des Aristoteles ist nun aber die des Seins. Damit ist schon ausgedrückt,



Das Grundproblem der spekulativen Theologie 441

daß sie alles Sein erfaßt, soweit es natürlich erkennbar ist. Die
metaphysischen Grundsätze gelten daher für jedes Sein. Die Kategorien sind
die höchsten Klassen der verschiedenen Seinsweisen, so daß uns im natürlichen

Erkenntnisbereich nie etwas begegnen kann, was sich in die
Kategorien nicht einreihen ließe. Gäbe es wirklich etwas, was außerhalb der
Kategorien liegt, so könnten wir dies nicht nur nicht mehr ausdrücken,
sondern auch gar nicht erkennen. Das göttliche Sein, das wir als die
Ursache des kategorialen Seins erschließen, erfassen wir nur analog zu
dem geschaffenen Sein. Von ihm wissen wir, daß es ist ; aber nicht wie
es ist. Es liegt nicht außerhalb des Seins, sondern über jedem begrenzten
Sein. Von Gott wissen wir auf Grund der Schöpfung und der Offenbarung.
Letztere erfassen wir aber wieder nur nach Maßgabe unserer
Naturerkenntnis, d. h. mit Begriffen, die wir aus der Natur selber gewonnen haben.
Unter Natur verstehen wir nicht allein die materielle, sichtbare Schöpfung,
sondern auch uns selber mit allen psychischen Vorgängen und
Erfahrungen. Selbst übernatürliche Erlebnisse, mystische Begabung und Begnadigung

erkennen wir durch die Vernunft analog zur natürlichen Erkenntnis.

Wir können sie nur nach den kategorialen Begriffen beschreiben und
definieren, da wir in der Theologie eine andere Ausdrucksmöglichkeit gar
nicht besitzen. Wir können und dürfen niemals in Begriffen denken, die
für uns keinen Inhalt haben, noch in Worten reden, die wir selber nicht
verstehen. Das «non licet homini loqui (où* âijbv...)» im physischen Sinn
(II. Cor. 12,4) kommt hier voll zur Geltung. Allerdings können und müssen
wir uns der Analogie häufig bedienen und werden übernatürliche
Erkenntnisobjekte vielfach in Bildern ausdrücken, um nicht nur die kategoriale
Bestimmung zu treffen, in der wir nicht mißverstanden werden, sondern
auch um anzudeuten, daß es sich um einen Gegenstand handelt, dessen

inneres Wesen uns noch verschlossen ist. So nennen wir Gnade eine
Qualität, analog zu den natürlichen Qualitäten ; wir bezeichnen sie aber auch
als Licht, Kraft, Feuer usw., um damit Eigenschaften anzudeuten, die
in dieser nur analog erkannten Qualität vorhanden sind und mit
verschiedenen natürlich erkannten Vollkommenheiten eine gewisse Ähnlichkeit
haben. Wie wir Gott nicht als ein begrenztes Wesen auffassen, sondern
nach Analogie der begrenzten Wesen als unbegrenzt, so erfassen wir auch
die uns geoffenbarte Übernatur nur analog, wenngleich sie nicht unendlich
ist, insofern wir daran teilnehmen, die aber unser Erkennen weit überragt,
da sie spezifisch auf Gott und damit auf den Unendlichen hingeordnet
ist. Hierüber kann uns dann keine Philosophie mehr näheren Aufschluß
geben. Es hängt daher nicht von der Güte eines philosophischen Systems
ab, ob wir von der Übernatur mehr oder weniger erfassen. Sie sind alle
gleich untauglich. Was die Philosophie noch leisten kann, ist das eine,
daß sie in natürlichen Belangen möglichst verläßliche Angaben macht,
damit wir uns bezüglich unser selbst nicht täuschen und die Grenzen
zwischen Natur und Übernatur richtig ziehen.

Aus diesem Grunde halten wir es für verfehlt, durch verschiedene
Erkenntnismethoden die Übernatur besser erkennen zu wollen. Es gibt
und es kann nur eine richtige Methode geben, da es nur einen Verstand,



442 Das Grundproblem der spekulativen Theologie

eine Metaphysik und eine Philosophie geben kann. Ihr Gebiet ist bereits
der volle Umfang alles dessen, was wir natürlich erkennen können. Alles
übrige, was wir darüber hinaus durch Methoden gleichsam hinzuerobern
wollten, wäre reines Spiel der Phantasie ohne objektiven realen Wert.
Aus dieser ganz allgemeinen prinzipiellen Erwägung heraus scheint uns
das Zusammenspiel der verschiedenen Systeme ganz und gar zwecklos zu
sein. Die Anerkennung dieses « objektiven Synkretismus » hätte notwendig
eine Vielheit von Wahrheit auch für den natürlichen Erkenntnisbereich
zur Voraussetzung und wäre schließlich die Negation jeder wahren
Erkenntnis.

Dies zeigt sich ganz deutlich, wenn wir die Handhabung der einzelnen

Methoden in der Praxis näher beleuchten. Wer sagt uns, daß wir bei
dieser Frage dieser, und bei jenem Problem jener Methode das entscheidende

Wort lassen müssen Z. B. warum soll bei der Behandlung der
gratia sufficiens mehr die erste Methode, bei der gratia efficax hingegen
mehr die zweite in Anwendung gebracht werden Abgesehen davon, daß
auf diese Weise der streng wissenschaftliche Charakter der Theologie
preisgegeben würde, könnte eine solche Lösung wohl kaum befriedigen, da
jedes Kriterium der Sicherheit fehlen würde.

Aber auch die Einteilung unserer Erkenntnisweise in verschiedene
Methoden scheint ganz und gar unbegründet. Die religiös-mystische muß
sich zur Erklärung auch wieder der Begriffswelt der Theologie bedienen
und darf keine eigene Sprache führen, will sie überhaupt verstanden werden.

Der große Mystiker, der hl. Johannes v. Kreuz, sucht sich durch
die Prinzipien der Theologie des hl. Thomas verständlich zu machen.
Desgleichen können wir die psychologisch-moralische Methode nicht von der
sachlich-metaphysischen trennen. Psychologie und Moral werden ebensogut

von den metaphysischen Prinzipien beherrscht, wie die übrigen Gebiete
der Philosophie. Für die Gültigkeit und Anwendbarkeit metaphysischer
Prinzipien spielt es gar keine Rolle, ob der Gegenstand der Betrachtung
wir selber sind oder die Welt um oder auch über uns. Anderseits kann
sich auch die sachlich-metaphysische Methode einer bildlichen Sprache
bedienen, um die abstrakten Begriffe anschaulicher werden zu lassen und
auch die psychologisch-moralische Methode muß ihre Bilder in kategoriale
Begriffe fassen, will sie richtig verstanden sein. So führen uns alle drei
Methoden zusammen nicht weiter als die eine philosophische Betrachtungsweise,

welche das Formalprinzip der Theologie als Wissenschaft ist.
Wie erklären sich nun aber die verschiedenen Schulen Auer meint,

sie haben ihre Berechtigung, weil sie sich gegenseitig ergänzen, während
die einzelne Schule immer noch einseitig ist und manche Erkenntniswerte
zu wenig berücksichtigt. Doch dürfte dies wohl kaum der eigentliche Grund
hiefür sein. Wir haben ja schon gesehen, daß die Philosophie weit genug
ist, um alle Erkenntnisse auf der natürlichen Ebene zu gewährleisten. Die
Philosophie des Seins läßt für eine andere Betrachtungsweise keinen Spielraum

mehr frei. Wenn sich die einzelnen Schulen nun dennoch von
einander unterscheiden, so kann der Grund nur darin liegen, daß bereits
die höchsten Prinzipien nicht von allen in gleicher Weise verstanden werden.



Das Grundproblem der spekulativen Theologie 443

Hier müssen wir nach der Vollwertigkeit der Begriffsbildung fragen. Die
geringste Nuancierung durch eine kleine Einschränkung oder partikuläre
Deutung kann für die ganze Theologie von ausschlaggebender Bedeutung
sein, da sie den Offenbarungsinhalt stets in dieser Färbung sieht. Die
klassische Philosophie, welche die ursprünglichen Termini geprägt hat, hat
vielfach auch die Begriffe vollwertig gesehen. Nach ihr ist dann auch
die Theologie zu verstehen.

Es sei dies an einem Beispiel veranschaulicht. Aristoteles hat
erstmalig das Problem der Willensfreiheit aufgeworfen. Seine Lehre ist
vorherrschend geblieben durch das ganze Altertum. Auch die heiligen Väter
haben die Freiheit in demselben Sinne verstanden. Der hl. Thomas hat
den Begriff der Willensfreiheit weiter vertieft und mit psychologischen
und metaphysischen Prinzipien begründet. Bei ihm finden wir noch den
vollen und einzig richtigen Begriff der Willensfreiheit. Daher lösten sich
für ihn alle Probleme, die mit der Freiheit zusammenhängen, gleichsam
von selber. Heute ist es ganz anders. Seit zirka 400 Jahren wird der
Begriff der Freiheit in seiner ursprünglichen Reinheit vermißt. Man
operiert nurmehr mit einem scheinbaren Freiheitsbegriff. Die Folge davon ist,
daß Schwierigkeiten, die sich bei den Vätern und beim hl. Thomas
noch zwanglos lösten, nicht nur die verschiedenen Systeme heraufbeschworen

haben, unter denen es keine Versöhnung gibt und auch nicht geben
kann, sondern daß wir sogar die groteske Erscheinung feststellen müssen,
daß die Theologen und christlichen Philosophen selbst dort ein, wie sie

sagen, natürliches Geheimnis annehmen müssen, wo nach ihren eigenen
Aufstellungen und Prinzipien gar kein Geheimnis vorliegen darf.

Dies zu beweisen ist nicht schwer, wenn wir gleich den « nodus intri-
catissimus totius Theologiae » ins Auge fassen. So wird nämlich von Billuart
im Sinne aller anderen Theologen die Vereinbarkeit von Freiheit und Un-
veränderlichkeit bezeichnet. Andere nennen dieses Problem ein aenigma
sacratissimum (Gonet), einen nodus insolubilis (Vasquez), oder einen her-
culanus sane nodus (Henno), eine difficultas inextricabilis (Amicus), quae
ab humana mente in hac vita comprehendi non potest (Molina), quae
adeo implexa et ardua est, ut nullus sit Theologorum, quem non terruerit
(Matrius), einen nodus indissolubilis (Salmanticenses), cui solvendo se

impares esse praestantissimi quique Theologi candide et aperte professi sunt
sacrum aenigma cui exponendo nos impares ultro profitemur (Tour-

nely), sacrarium omnibus mortalibus impervium (Frassen), aenigma penitus
inextricabile... Mysterium admodum simile ineffabili Mysterio Trinitatis
(Wenzl), grande mysterium (Peri), verum mysterium (Panzuti), Mysterium

(Cristianus Pesch), ein natürliches Geheimnis (Pohle), usw.
Nun aber behaupten dieselben Theologen und Philosophen, die Freiheit

sei eine reine Vollkommenheit (perfectio simpliciter simplex). Ja, sie

bestehen so sehr auf dem Charakter der reinen Vollkommenheit der Freiheit,

daß sie dieselbe von Gott sonst gar nicht aussagen würden. Wenn
wir auch nicht wissen, so sagen sie, wie sich Freiheit und Unveränder-
lichkeit vereinbaren lassen, so dürfen wir der Freiheit doch nicht den
Charakter einer reinen Vollkommenheit absprechen, sondern müssen uns



444 Das Grundproblem der spekulativen Theologie

die Schwierigkeit eben anders zu erklären suchen. « Neque oportet actua-
litati libertatis Divinae negare rationem perfectionis simpliciter simplicis,
quia ultra captum nostrum est, concipere defectibilitatem sive contingen-
tiam illius absque imperfectione ; sed potius stare pro perfectione praedi-
catorum Divinorum, et aliter difficultatem contra illam occurentes solvere. »

Pettschacher, Theologia spec, pract. tr. de Deo uno, qu. 4. a. 2, n. 6 ;

torn. I., pag. 140, ed. 1743. So ist also die Freiheit nach der Lehre der
Theologen eine reine Vollkommenheit. Nun lehren sie weiterhin, daß es

zum Wesen der reinen Vollkommenheit gehöre, daß sie mit jeder anderen
reinen Vollkommenheit vereinbar sei. Vgl. Suarez, disp. met. 30, sect. 9,

torn. 23, p. 65 ; Sylvius, in I. P. qu. IV. a. 2, p. 35 ; Billuart, I. P. diss.

III. a. 2, torn. I., p. 164 s. ed. 1767 ; Peri, qu. theol. in I. P. qu. V. a.,
n. 493, torn. I, p. 165, ed. 1719. Es liegt dies auch in der Natur der Sache
und läßt sich unschwer beweisen. Daraus folgt aber mit unweigerlicher
Konsequenz, daß wir die Freiheit von Gott gar nicht im eigentlichen Sinne

aussagen dürfen, wenn nicht zuvor feststeht, daß sie mit der Unveränder-
lichkeit vereinbar sei. Woher stammt also auf einmal die oben so viel
beklagte Schwierigkeit, wenn wir die Freiheit von Gott gar nicht
aussagen dürfen, falls sie eine Schwierigkeit bietet Und dennoch behaupten
dieselben Theologen, sie könnten die Freiheit Gottes nicht nur ex reve-
latione, sondern auch ex ratione beweisen. Der innere Widerspruch in
diesen Behauptungen liegt auf der Hand. Die modernen Theologen
verwickeln sich in ein ganzes Gestrüpp von Widersprüchen, indem sie von
einer Schwierigkeit reden, die nach ihren eigenen Aufstellungen gar nicht
bestehen darf. Dazu kommen noch die verschiedenen Lösungsversuche,
die ganz verzweifelt sind, während noch der hl. Bellarmin, der den
richtigen Freiheitsbegriff des hl. Thomas festhält, gar keine Schwierigkeit findet,
sondern,sich die Bemerkung erlauben kann : « Ex his facile erit ad argumenta
omnia respondere. » De grat. et lib. arb., lib. III, c. 117, p. 354, ed. 1872.

Das Freiheitsproblem ist also heute ungelöst. Man kann ruhig
behaupten, wer immer in der Vereinbarkeit von Freiheit und Unveränder-
lichkeit auch nur die geringste Schwierigkeit sieht, weiß eben nicht, was
die Freiheit ist. Diese Schwierigkeit ist aber heute ganz allgemein und
eine unleugbare Tatsache. Da sie nun lediglich der Unkenntnis der Willensfreiheit

entspringt, so ist auch diese ebenso allgemein.
Sieht man nun die Lösungsversuche der Theologen näher an, so wird

man sich gar bald davon überzeugen können, daß nach ihrem Freiheitsbegriff

eine Lösung der genannten Schwierigkeit ganz ausgeschlossen ist.
Die Theologen reden zwar euphemistisch von einem Mysterium, etc. ; aber
gerade diese Bezeichnung fordert unseren Protest gegen eine solche Redeweise

heraus. Denn weder aus ihrem Freiheitsbegriff, noch aus den
Lösungsversuchen und am allerwenigsten aus der heute ganz allgemein
akzeptierten Lösung spricht ein Geheimnis, sondern vielmehr ein eklatanter
Widerspruch. Nach Ansicht der modernen Theologen, die wir so nennen wollen,
weil sie in unserer Frage von den klassischen Theologen der Vorzeit
abweichen, gehört zum Wesen der Freiheit die « defectibilitas actus ». Damit
gehört zum Wesen der Freiheit auch die Veränderlichkeit und damit die



Das Grundproblem der spekulativen Theologie 445

potentia subjectiva. Nun ist es aber eine contradictio in adjecto, die
Veränderlichkeit mit der Unveränderlichkeit, die potentia subjectiva mit dem
actus purus, und die defectibilitas actus mit einer reinen Vollkommenheit
vereinbaren zu wollen. Wie nun aber ihr Freiheitsbegriff a priori zu einem
Widerspruch führt, so noch deutlicher die Lösung, die sie sich nach langem
Hin- und Her zurechtgelegt haben. Darnach wären nämlich in Gott die
nolitio und volitio idem actus, und nur ratione voneinander verschieden.
In Wahrheit aber unterscheiden sich diese beiden genau so wie ihre Objekte,
d. h. wie Sein und Nichtsein. Damit ist aber das Kontradiktionsprinzip
geleugnet und der Widerspruch, den sie mysterium nennen, erwiesen. Ein
Mysterium ist jedoch nichts weniger als ein Widerspruch, sondern im
Gegenteil die höchste Wahrheit.

Alle diese Schwierigkeiten sind auch den Theologen nicht entgangen ;

sie waren aber bisher außerstande, dieselben zu lösen. Und doch ist die
Lösung ungemein einfach, wenn man den Freiheitsbegriff des hl. Thomas
und der Antike richtig auffaßt. Die Lösung kann nur in dem Nachweis
liegen, daß die Freiheit eine reine Vollkommenheit ist, d. h. daß sie ein
Akt ist, der keinerlei Potentialität in sich schließt. Es läßt sich nun ganz
deutlich zeigen, wie die Modernen immer wieder die Potentialität in den

Freiheitsbegriff hineinziehen. Allerdings verlangt der richtige Freiheitsbegriff

eine gründliche psychologische und metaphysische Untersuchung,
die über den Rahmen eines Artikels weit hinausgeht. Hier kann nur auf
das dringende Bedürfnis und auf die Richtung, in der sich eine solche

Untersuchung zu bewegen hat, hingewiesen werden. Alle Fragen, die mit
der Freiheit zusammenhängen, werden von der christlichen Philosophie
nie befriedigend gelöst werden, solange nicht die Freiheit selber in ihrem
reinen Begriff gefaßt und verstanden wird. Die Freiheit steht sozusagen
im Brennpunkt der modernen Problematik. Nicht nur die ewigen
Kontroversen über Gnade, Vorherbewegung, über die Freiheit der heiligsten
Menschheit Christi usw. können auf diese Weise aus der Welt geschafft
werden, sondern auch der immer wieder auftauchende Determinismus kann
nur dann überzeugend widerlegt und die zur Mode gewordene Existentialphilosophie

nur dann von uns richtig gewertet werden, wenn wir wissen,

was die Freiheit ist.
So hat uns der oben zitierte Artikel eine überaus begrüßenswerte

Anregung geboten, über die Grundlage der wissenschaftlichen Theologie einige

prinzipielle Gedanken zu entwickeln und auf das Hauptproblem der Gegenwart

hinzuweisen. Sosehr wir auch die Ausführungen in dem genannten
Artikel als von den Tatsachen abgeleitet anerkennen und das Bestreben
nach Vertiefung unseres theologischen Denkens begrüßen, so glauben wir
noch nicht daran, daß wir uns mit der Tatsache der verschiedenen
Richtungen allein schon abzufinden hätten, ohne jede Aussicht, eben diese

Tatsache aus der Welt schaffen zu können. Gewiß, wenn es keinen
anderen Weg gibt und kein Fortschritt mehr möglich ist, dann liegt der
Gedanke nahe, wie das von den verschiedenen Richtungen herausgearbeitete
Gedankengut verwertet werden könnte und alles Positive der einzelnen

Systeme heranzuziehen wäre, um den einen großen Gedanken, der in seiner



446 Das Grundproblem der spekulativen Theologie

Einheit und Größe nie ganz erfaßt werden kann, wenigstens nach den
verschiedenen Seiten zu beleuchten. Wie etwa die sieben Farben das eine
Licht, zwar schwächer als dieses selber ist, aber doch umfassender und
vollkommener darstellen als eine Farbe allein, so bliebe uns nach dieser
Auffassung, da es uns einmal verwehrt ist, ins reine Licht zu schauen, nur
noch der Weg der Differenzierung übrig, der in der Vielheit ergänzt, was
uns an der Einheit versagt bleibt.

Dieser Meinung gegenüber möchten wir dennoch daran festhalten, daß
unser Fortschritt nur darin bestehen kann, jeden Widerspruch zu
liquidieren, und weit davon entfernt, sich widersprechende Richtungen in gleicher
Weise zu bejahen, vielmehr solange keiner von ihnen unsere Zustimmung
zu schenken, bis ein System gefunden ist, das die Fragen im natürlichen
Bereich restlos löst und dort, wo das Geheimnis beginnt, auch den Grund
hiefür anzugeben weiß. Dies halten wir nicht für ein bloßes Ideal, das
hier auf Erden nie erreicht werden kann, sondern vielmehr als das einzig
positive und erstrebenswerte Ziel, das uns die Vernunft selber in
Aussicht stellt. Dabei sind wir geneigt, der klassischen Philosophie unser volles
Vertrauen zu schenken. Allerdings heißt es zuweilen über die Kommentatoren

hinweg auf die Quellen selber zurückgehen. Es liegt uns ganz
ferne, die gewaltigen Leistungen der Theologen der Neuzeit zu
unterschätzen, wir würden es aber für unverantwortlich und unbegründet halten,
sie als die unverrückbaren Ausgangspunkte der jeweiligen Methoden zu
betrachten, da sie uns ja gerade im wichtigsten Problem, in der Frage nach
dem Wesen der Freiheit, gemeinsam im Stiche lassen. Die Richtungen
sind da und sind auch unversöhnlich ; jeder Versuch eines Synkretismus
ist von vornherein zum Scheitern verurteilt. Erst, wenn sie die Frage
lösen, die sie bisher nicht lösen konnten, werden sie sich die Hände reichen,
weil sie beide sehen werden, wie sie von einer unzulänglichen Definition
ausgegangen sind, die sie zur Spaltung geführt hat, je nachdem sie sich
mehr der praktischen oder der spekulativen Seite zugewendet haben. Die
in der Mitte liegende eine Wahrheit, abgeleitet mit eiserner Konsequenz
aus den Grundsätzen der einen klassischen Philosophie, verspricht allein
die Lösung, die Versöhnung, den Fortschritt und die angestrebte Vertiefung.

Da jedes Ding nur insofern vollkommen ist, als es eins und in sich
geschlossen ist, so dürfen wir auch in der hl. Theologie auf die Einheit
und größtmögliche Geschlossenheit nicht verzichten. Das ist das Ziel, das
sich nicht nur die Hochscholastik gesteckt hat, sondern dem auch alle
späteren Generationen von neuem näher zu kommen suchen müssen. Die
Arbeit, die jeder für sich leisten muß, ist allerdings größer, als man anfänglich

glauben möchte ; es wird uns zwar von den Alten der Weg gezeigt,
gehen müssen wir ihn aber selber. Gerade das ist oft so mühsam ; aber
dennoch unerläßlich. Denn das Denken läßt sich durch nichts ersetzen.


	Das Grundproblem der spekulativen Theologie

