Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Sittlicher Lebenswandel und Glick eines Menschen
Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762358

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sittlicher Lebenswandel
und Gliuck eines Menschen

Von P. MATTHIAS THIEL O. S. B., Rom.

1. Ursdchlicher Zusammenhang zwischen sittlichem Lebenswandel
und Gliick, aber kein Parallelismus. DalB zwischen sittlichem Lebens-
wandel und Gliick eines Menschen ein ursidchlicher Zusammenhang
besteht, ist unbestreitbar. Man besuche nur einmal ein Gefingnis und
frage die ihrer Freiheit beraubten Ungliicklichen, wie sie dorthin ge-
kommen seien, und man wird das immer wieder bestitigt finden. Aber
haben nicht viele andere die gleichen Verbrechen begangen, ohne so
bestraft zu werden ? 1 Es ist daher nicht so, als ob sittlicher Lebens-
wandel und Gliick eines Menschen sich immer genau entsprechen miil3-
ten. Der sittliche Lebenswandel ist um so vollkommener, je mehr
einer die sittlichen Gebote erfiillt, gliicklich aber ist ein Mensch, soweit
er seine Wiinsche erfiillt sieht, oder, was das gleiche bedeutet, soweit
er seine Ziele erreicht hat. Sittlicher Lebenswandel und Gliick haben
also sehr verschiedene MaBstibe, und deshalb kann von einem Paralle-
lismus zwischen den beiden keine Rede sein.

2. Vielheit der Gliicksgiiter. Alle sittlichen Gebote kommen darin
iiberein, daB sie die freien menschlichen Handlungen auf Gott als End-
ziel hinordnen. Dieses Endziel ist zugleich das héchste Gut, das sich
der Mensch wiinschen kann, und daher ihn auch am meisten gliicklich
macht. Aber es ist nicht das einzige, nach dem der Mensch verlangt.
Solange der Mensch auf Erden im Zustand der Vereinigung seiner Seele
mit dem Kérper lebt, ist Gott das letzte in einer langen Reihe von
Giitern, die alle mehr oder weniger begehrenswert sind, und daher

1 LEcLERCQ JACQUES, Les grandes lignes de la Philosophie morale. Louvain
1947, 19 : « L’expérience ne manifeste pas la sanction. Le sens moral réagit alors
par le. scandale. Le bonheur des mauvais et le malheur des justes est le grand
scandale de la terre, scandale permanent, contre lequel les hommes se sont
révoltés de tout temps. Le sens moral se manifeste alors par l'indignation, qui
est refus d’acceptation du fait.»



422 Sittlicher Lebenswandel und Gliick eines Menschen

einen entsprechenden Gliickswert haben. Denn der unmittelbare Gegen-
stand des menschlichen Erkennens ist nicht Gott, sondern sind die
sinnenfilligen Dinge ; und aus diesem Grunde wird das menschliche
Begehrungsvermégen hier auf Erden frither von den sinnlichen Giitern
angezogen als von Gott, dem geistigsten aller iibersinnlichen Giiter.

3. Notwendigkeit einer gewissen Konflikismoglichkeit zwischen Gliick-
streben und sittlichem Lebenswandel eines Menschen. Boten nicht schon
die geschopflichen Giiter dem Menschen einen GenuB, dann kénnte
zwischen sittlichem Lebenswandel und Gliickstreben des Menschen
kaum ein Konflikt entstehen. Vielmehr wiirde der Mensch dann durch
sein Verlangen nach Gliick unwiderstehlich von allen irdischen Dingen
abgestoBen, Aber damit verléren alle sittlichen Pflichten ihren Sinn,
und horte das Gliick auf, der Lohn fiir deren Beobachtung zu sein.
Zugleich fiele damit der wesentliche Unterschied zwischen moralischer
und physischer Ordnung weg. Diese beiden Ordnungen unterschieden
sich dann nur in bezug auf ihren Untergrund, der in der einen die
Handlungen der unverniinftigen Geschépfe sind, und in der anderen
die menschlichen Handlungen. Das hitte weiter zur Folge, daB der
Ausdruck «sittliche Ordnung » nicht mehr ganz wahr wire. Denn das
Beiwort «sittlich » setzt einen Triger voraus, der Sitten hat. Die Sitte
aber unterscheidet sich von der physischen Notwendigkeit dadurch,
daB sie nicht schon durch die Natur des Handelnden gegeben, sondern
von diesem selbst geschaffen ist, und zwar so, dafl sie von ihm jeder-
zeit auch wieder durch eine andere ersetzt werden kann. Wollte also
Gott wirklich eine von der physischen wesentlich verschiedene sittliche
Ordnung schaffen, dann muBte Er die Mdglichkeit eines Konfliktes
zwischen Gliickstreben und sittlichem Lebenswandel in Seinen Plan
mitaufnehmen. Ohne sie liebte der Mensch Gott so notwendig, wie
die Pflanze der Sonne entgegenwichst 1.

1 Nach dem hl. Thomas gehort die Moglichkeit zu siindigen zur Natur
eines jeden denkenden Geschopfes. Vgl.S. Th. I 63, 1. — Selbst Kant mul3 zugeben,
daB zum Begriff der sittlichen Pflicht die Moglichkeit gehort, ihr zuwiderzu-
handeln. Daher schlieft auch er sie vom « Oberhaupt » der verniinftigen Wesen
aus, die er fiir sittlich autonom hilt. So schreibt er in seiner « Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten» (Reclam 71) : « Pflicht kommt nicht dem Oberhaupte
im Reiche der Zwecke, wohl aber jedem Gliede und zwar allen in gleichem MaBe
zu.» Den Platz des Oberhauptes aber, so hat Kant im vorausgehenden gesagt,
kann das verniinftige Wesen nur alsdann behaupten, « wenn es ein vollig unab-
hdngiges Wesen ohne Bediirfnis und Einschrankung seines dem Willen addquaten
Vermdgens ist». Vgl. ebenda S. 78.



Sittlicher Lebenswandel und Gliick eines Menschen 423

4. Entstehen des Konflikies aus dem Begehren eines geschipflichen
Gules oder Genusses in erster Linie als Ziel. Dieser Konflikt besteht
nicht etwa darin, daBl der Mensch iiberhaupt nach irdischen Giitern
verlangt, sondern in einer mit der Hinordnung aller seiner mensch-
lichen Handlungen auf Gott als Endziel unvereinbaren Weise des Stre-
bens nach irgend einem irdischen Gut. Denn wie wir in unserem Auf-
satz iiber «Selbstbehauptung und Selbstverleugnung »! zeigten, hat
der Mensch kein Zwischenziel, dessentwegen er erschaffen wire, son-
dern Gott wummaittelbar zu seinem Endziel. Die Folge davon ist, daB
er alles auBler Gott, wenn auch nicht einzig, so doch in erster Linie
nur als Mittel begehren darf, und daB jedes andere selbstindige Ziel
ihn unausweichbar in Widerstreit mit seiner eigentlichen sittlichen
Bestimmung bringt.

Ein Ziel unterscheidet sich vom bloBen Mittel dadurch, daBl es um
seiner selbst willen begehrt wird. Das gilt auch vom Zwischenziel.
Das iibliche Schulbeispiel fiir ein bloBes Mittel ist die bittere Arznei.
Ein anderes gutes Beispiel ist die Treppe. Eine Treppe mag noch
so bequem und schén sein, als solche wird sie niemals um ihrer selbst
willen begehrt. Denn wer eine Treppe hinauf- oder hinabsteigt, kann
nicht anders als oben oder unten ankommen wollen. Daher fehlt der
Treppe das Wesentliche eines Zieles. Denken wir dagegen an eine
siiBe Speise. Auch diese ist ein Mittel zur Erreichung eines bestimm-
ten Zieles, aber zugleich selbst so begehrenswert, daB3 sie schon fiir
sich allein anlocken und Ziel sein kann. Wahrend es einen Wider-
spruch enthélt, daB einer eine Treppe hinauf- oder hinuntersteigt, ohne
héher oder tiefer kommen zu wollen, kann man beim Genusse einer
Speise deren Nahrwert so auBler acht lassen, dal das gerade Gegenteil
von dem bewirkt wird, wozu die Speise eigentlich da ist.

Wir miissen demnach wohl unterscheiden zwischen einem reinen
Mittel und einem Mittel, das zugleich Zwischenziel ist. Wenn wir
sagten, aus der unmittelbaren Hinordnung des Menschen auf Gott folge,
daB er alles andere als Mittel begehren miisse, so bedeutet das nicht,
daB er alles auBer Gott nur als reines Mittel begehren, und iiberhaupt
kein anderes Ziel haben darf, sondern bloB, im Falle, daB3 er etwas
anderes begehrt, miisse er es in erster Linie als Mittel begehren. Denn
etwas anderes in erster Linie als Ziel begehren und nur in zweiter

1 Divus Thomas, 1946, 311-335.



424 Sittlicher Lebenswandel und Gliick eines Menschen

Linie als Mittel zur Erreichung Gottes schlosse eine Unterordnung
Gottes und damit eine Preisgabe des wahren Endzieles in sich.

Auch bei der Forderung, dall der Mensch alle geschépflichen Giiter
in erster Linie als Mittel zur Erreichung Gottes begehrt, mul man
noch wohl unterscheiden zwischen einer bewuB3ten, klaren Absicht, das
zu tun, und der bloBen Absicht, alle Dinge verniinftig und zweckent-
sprechend zu gebrauchen. Damit einer alle geschépflichen Giiter in
erster Linie als Mittel zur Erreichung seines einzig wahren Endzieles
gebraucht, ist nicht notwendig, daB3 er sich dessen immer klar bewuf3t
ist, sondern geniigt vollkommen die Absicht, alles in der rechten Weise
zu tun, oder, was dasselbe ist, jede Handlung in erster Linie zu dem
Zwecke zu setzen, fiir den sie da ist, also z. B. beim Essen und Trinken
vor allem die Erhaltung und Vervollkommnung der Korperkrifte zu
wollen. Diese Absicht kann da sein, ohne daB einer iiberhaupt an
Gott denkt. Denn die ganze Naturordnung ist ja nur ein Mittel des
Menschen zur Erreichung seines Endzieles. Indem also der Mensch
diese Ordnung einhalten will, erstrebt er ohne weiteres sein wahres
Endziel. Umgekehrt bringt jedes Begehren eines irdischen Gutes oder
Genusses als reines Ziel oder auch nur in erster Linie als Ziel den
Menschen notwendig in Konflikt mit seiner unmittelbaren Hinord-
nung auf Gott und deshalb auch mit der sittlichen Ordnung. Wie
gro3 die Gefahr eines solchen Konfliktes ist, erhellt am besten dar-
aus, daB3 hier auf Erden Gott nicht einmal den, der Ihn mit ganzer
Seele sucht, vollkommen gliicklich macht.

5. Unmdéglichkeit eines vollkommenen Ervdengliickes. Dall einer, der
Gott als Endziel aufgibt, niemals ganz gliicklich werden kann, folgt
notwendig aus der Natur des menschlichen Willens. Als jenes Begeh-
rungsvermogen, das dem Verstande folgt, begehrt der Wille das Gute
in der gleichen Reihenfolge wie der Verstand es erkennt. Nun aber
erkennt der menschliche Verstand das Allgemeine nicht nur vor dem
Besonderen, sondern so, dal er, um auch die Natur eines konkreten
Einzeldinges zu erfassen, dieses erst mit dem Allgemeinen vergleichen
muB, dem er es logisch unterordnet. So mufBl unser Verstand schon
erkannt haben, was ein Mensch iiberhaupt ist, um Petrus als Menschen
zu erkennen. Wer nicht weill, was ein Mensch im allgemeinen ist,
kann unméglich wissen, da3 Petrus ein Mensch ist. Dal} das ein Natur-
gesetz ist, 1aBt sich schon aus der Weise ersehen, auf die auch ein
von der Philosophie vollkommen unberiihrter Mensch seine Erkennt-



Sittlicher Lebenswandel und Gliick eines Menschen 425

nisse der Einzeldinge auszudriicken pflegt. So sagt auch der Anal-
phabet z. B.: Da kommt ein Hund. Warum sagt er nicht der Hund ?
Doch offenbar, weil er sich bewuBt ist, daB sein Begriff « Hund » noch
von vielen anderen Einzeldingen ausgesagt werden kann und daher
dieses Individuum sich zu der Summe aller der Dinge, von denen
das gleiche gilt, verhilt wie ein Teil zum Ganzen. Um sich aber dessen
wenigstens dunkel bewuf3t zu sein, mu3 er einen Vergleich angestellt
haben zwischen dem von seinen Sinnen wahrgenommenen Einzelding
und seinem allgemeinen Begriff von Hund. DaBl er von dieser Ver-
gleichstitigkeit nichts weil und daher auch keine Rechenschaft ab-
legen kann, beweist nichts. Entgeht ja selbst dem gréBten Philo-
sophen vieles von dem, was sich in seinem Geiste abspielt.

Diese Reihenfolge menschlicher Verstandeserkenntnisse hat fiir das
menschliche Wollen drei Folgen : ndmlich erstens, daB der Wille das
Gute im allgemeinen oder das Gute iiberhaupt vor dem konkreten
Gut will, das sich in den von den Sinnen wahrgenommenen Einzel-
dingen findet. Sodann, daB der Wille jedes konkrete Gut nur so weit
begehrt, als der Verstand in ihm seinen allgemeinen Begriff von Gut
verwirklicht sieht, m. a. W., soweit das konkrete Gut dem allgemeinen
Begriff des Verstandes von Gut iiberhaupt entspricht. Und endlich,
daB der menschliche Wille nur von dem Gut ganz befriedigt werden
kann, in dem der Verstand die ratio boni oder das Gute iiberhaupt
so vollkommen vorfindet, dal} auch nicht das Geringste fehlt.

Von welcher Bedeutung besonders diese dritte Folge ist, erhellt
am besten aus dem Verhalten des Menschen Gott gegeniiber. Einer-
seits erkennt er ndmlich klar, daf ein vollkommenes Gliick nur in Gott
zu finden ist, weil nur Gott das Gute iiberhaupt ist. Aber anderseits
bringt es die Weise unseres Gotterkennens hier auf Erden mit sich,
daB dieses absolute Gutsein Gottes nicht ganz zur Geltung kommt.
Denn daB Gott z. B. uns so zahlreiche sittliche Pflichten auferlegt hat
und einmal ein strenger Richter sein wird, sind Dinge, durch die auch
die Anziehungskraft Gottes begrenzt wird. Wiirde der menschliche Wille
unmittelbar der spekulativen oder betrachtenden Gotteserkenntnis des
Verstandes folgen, dann gibe es fiir den, der einmal zu einer wahren
Gotteserkenntnis gelangt ist, keine Moglichkeit mehr zu siindigen, und
auch keine Gefahr, sich durch eigene Schuld ungliicklich zu machen.
Soweit einer Gott spekulativ erkennt, miilte er Gott dann auch lieben,
und diese Liebe hitte zur Folge, daB er auch im gleichen Grade gliick-
lich wire. Weil aber der Wille erst der ausfithrenden Verstandeser-



426 Sittlicher Lebenswandel und Gliick eines Menschen

kenntnis (cognitio practica) folgt, in der auch die konkreten Verhilt-
nisse des Menschen mitberiicksichtigt sind, ist nicht die rein betrach-
tende oder spekulative Erkenntnis fiir das Begehren und Wollen maB-
gebend, sondern die ausfithrende oder praktische Erkenntnis. Um diesen
Dualismus zwischen rein betrachtender und ausfiihrender Gotteser-
kenntnis vollkommen zu iiberwinden, m. a: W. die ausfiihrende Gottes-
erkenntnis der betrachtenden ganz anzugleichen, miite der Mensch
es zu einer solchen sittlichen Vollendung gebracht haben, daB alles,
was seine Gottesliebe aufhalten oder begrenzen kann, einfach nicht
mehr da ist. Das aber ist wenigstens in  der natiirlichen Ordnung
undenkbar ; denn das setzte voraus, daBl ihm alles sittlich Gute ganz
zur zweiten Natur geworden ist. Und deshalb kann hier auf Erden
selbst das Gliick des Menschen in Gott niemals ganz vollkommen sein,
geschweige denn das im Besitze geschépflicher Giiter gelegene.

6. Andere Voraussetzungen des irdischen Gliickes als die der siti-
lichen Vollkommenhett. Damit haben wir einen Punkt beriihrt, der fiir
unsere Frage nach dem Verhiltnis zwischen sittlichem Lebenswandel
und Gliick eines Menschen entscheidend ist. Sowohl die sittliche Voll-
kommenheit als das Gliick des Menschen beruht auf bestimmten Vor-
aussetzungen. Aber diese Voraussetzungen sind sehr verschieden. Not-
wendige Voraussetzung fiir einen sittlich vollkommenen Lebenswandel
ist der_ Besitz aller sittlichen Tugenden ; als Voraussetzungen aber,
schon hier auf Erden wenigstens bis zu einem bestimmten Grade gliick-
lich zu werden, gelten allgemein folgende drei Dinge: 1. die korper-
liche Gesundheit, 2. der erforderliche Lebensunterhalt, und 3. die Mit-
gliedschaft einer Gesellschaft, in der alle einander wohlwollen wie ein
Freund dem anderen. Die Verschiedenheit dieser Voraussetzungen des
sittlich vollkommenen Lebenswandels einerseits und des wenigstens
unvollkommenen Erdengliickes andererseits ist so groB, daB sie im
Zustande der Vollkommenheit im gleichen Menschen kaum zusammen
gegeben sein konnen. Denn denken wir uns einen Menschen voll-
kommen gesund, ohne jede Sorge um sein Auskommen und im Voll-
besitz aller Vorteile, die ein schones Familienleben und ein Freundes-
kreis bieten konnen, wie soll ein solcher z. B. die Tugend der Geduld
erlangen ? Oder wo wire da noch Raum fiir einen Heroismus ? Dar-
aus ersehen wir schon, dall zwischen den Voraussetzungen eines sittlich
vollkommenen Lebenswandels und eines relativ vollkommenen Gliickes

=4



Sittlicher Lebenswandel und Gliick eines Menschen 427

des Menschen hier auf Erden ein Gegensatz des groSten Abstandes
(oppositio contraria) besteht.

Der Gegensatz des gro3ten Abstandes kommt nur im Pradikament
der Beschaffenheit vor und hat das Besondere, daBl es bei ihm ein
positives Mittleres gibt. So liegt zwischen dem Geiz und der Ver-
schwendung die Tugend der Sparsamkeit. Daher sind Beschaffenheiten,
die zueinander im Gegensatz des groBten Abstandes stehen, nur in
ihrem hochsten Stirkegrad unvereinbar, und nimmt deshalb die eine
im gleichen Grade ab, in dem die andere zunimmt. Wie sehr das auch
in unserem Falle zutrifft, beweist die Notwendigkeit der Aszese zur
Erlangung der sittlichen Vollkommenheit 1. Jede Aszese enthilt einen
Verzicht auf den Besitz eines Gutes, das etwas zum irdischen Gliick
beitragen wiirde, heile es nun Bequemlichkeit oder sinnlicher GenuB
oder anders. Und je mehr Aszese ein Mensch {ibt, desto mehr schrinkt
er die Zahl der Dinge ein, die an sich sein irdisches Gliick vermehren
konnten. Daher haben alle, die das Leben genieBen wollen, einen
formlichen HaB gegen alle Aszese.

7. Verschiedene Notwendigkeit der Voraussetzungen zum vollkom-
menen sittlichen Lebenswandel und zum Gliick des Menschen. Wenn wir
sagen, etwas sei vorausgesetzt, so driicken wir damit eine Notwen-
digkeit aus. Denn sobald etwas vorausgesetzt ist, muB es dasein,
damit etwas anderes sein kann. Wenn also die sittliche Vollkommen-
heit und das menschliche Erdengliick auf entgegengesetzten Voraus-
setzungen beruhen, so ist zu ihnen Entgegengesetztes notwendig. Aber
etwas kann auf sehr verschiedene Weisen notwendig sein. Zuoberst
wird das Notwendige unterschieden in ein absolut oder schlechthin
Notwendiges und ein nur beziehungsweise oder unter einem bestimm-
ten Gesichtspunkte Notwendiges. Auf die erste Weise sind z. B. Gott
und die Wahrheit des Satzes vom inneren Widerspruch notwendig.
Das nur beziehungsweise Notwendige ist notwendig entweder auf Grund
seines Trigers oder um ein bestimmtes Ziel zu erreichen. Auf Grund
ihres Trigers sind die Eigentiimlichkeiten (proprietates) der Dinge not-
wendig. So ist der Mensch notwendig bildungsfihig und sozial ver-

1 Mit Recht schreibt LECLERcQ a.a.O. 209 : « Quelque soit la position
dont on parte, qu'on soit matérialiste ou spiritualiste, qu'on adhére a une religion
ou qu’on soit purement rationaliste, tous les philosophes requi¢rent du sage la
domination de l'esprit sur les sens, et méme une morale aussi préoccupée du
plaisir sensible que celle d’Epicure aboutit a une ascése.»



428 Sittlicher Lebenswandel und Gliick eines Menschen

anlagt. Zur Erreichung eines bestimmten Zieles kann etwas schlecht-
hin (simpliciter) notwendig sein oder nur secundum quid, d. h. so, daB
es unter Umstdnden auch fehlen kann, ohne daB dadurch ein be-
stimmtes Ziel unerreichbar wird. So wird in der Heiligen Schrift der
Glaube als schlechthin notwendig bezeichnet, um Gott zu gefallen. Auf
diese Weise ist auch die Nahrung notwendig zur Erhaltung des Lebens.
Nur secundum quid oder bedingungsweise notwendig ist z.B. die
Empfehlung hochgestellter Personlichkeiten, um Karriere zu machen.

Wenden wir nun diese Unterscheidungen des Notwendigen auf un-
seren Fall an, so leuchtet sofort der groBe Unterschied auf zwischen
den Voraussetzungen des sittlich vollkommenen Lebenswandels und
den Voraussetzungen des menschlichen Erdengliickes. Wir sagten, not-
wendige Voraussetzungen sittlicher Vollkommenheit sei der Besitz aller
sittlichen Tugenden im Zustande der Vollendung. So mannigfach und
zahlreich diese Tugenden auch sind — niemand kennt ihre Zahl genau
— unter ihnen findet sich keine einzige, die nicht schlechthin notwendig
wiare, um wirklich sittlich vollkommen zu sein, und zwar so, daB sie
auch alle vollkommen besessen sind. Wie aber verhdlt es sich mit
den Voraussetzungen des menschlichen Erdengliickes ? Wir faBten sie
zusammen unter die drei Uberschriften : Gesundheit, Lebensunter-
halt und soziale Hilfe. Um die Notwendigkeit dieser Dinge zum Gliick-
lichsein richtig bewerten zu kénnen, ist vor allem erfordert, ihr ganz
anderes Verhiltnis zu beachten, in dem sie zum Gliick stehen, als
das der sittlichen Tugenden zum sittlich vollkommenen Lebenswandel.
Die sittlichen Tugenden sind Beschaffenheiten oder Fertigkeiten (habi-
tus), durch die der Mensch iiberhaupt erst fihig wird, einen sittlich
vollkommenen Lebenswandel zu fithren ; Gesundheit aber, Lebens-
unterhalt und soziale Hilfe sind nur Mittel oder, wie die Scholastiker
sagen, eine Art von Werkzeugen zum Gliicklichsein. Wihrend also
das Verhiltnis zwischen den sittlichen Tugenden und einem sittlich
vollkommenen Lebenswandel ein material-formalursichliches ist, stehen
Gesundheit, Lebensunterhalt und soziale Hilfe zum Gliicklichsein in
einem wirkursichlichen Verhiltnis, und auch das nicht etwa so, daB
sie Hauptursachen des Gliickes genannt werden kénnen, sondern nur
werkzeugliche. Denn die Fahigkeit, gliicklich zu sein, erwirbt sich der
Mensch nicht durch den Besitz der genannten drei Voraussetzungen,
sondern in dem MafBe, in dem er diese Giiter in der rechten Weise
zu gebrauchen lernt. So wie einer nicht schon dadurch ein Kiinstler
wird, daB man ihm die besten Instrumente schenkt, so kann einer



Sittlicher Lebenswandel und Gliick eines Menschen 429

auch trotz aller sogenannten « Gliicksgiiter » tief ungliicklich sein. So
etwas ist in dem Verhiltnis zwischen sittlichen Tugenden und sittlich
vollkommenen Lebenswandel schlechthin unméglich. Im gleichen Grade,
in dem einer die sittlichen Tugenden besitzt, fithrt er auch einen sitt-
lich vollkommenen Lebenswandel. Daraus erhellt ganz klar, daBl es
nicht erlaubt ist, den Voraussetzungen des menschlichen Gliickes die
gleiche Bedeutung zuzuschreiben wie denen des sittlich vollkommenen
Lebenswandels.

8. Relativer Gliickswert der einzelnen geschipflichen Giiter. Um die
Notwendigkeit der sogenannten Gliicksgiiter noch genauer zu bestim-
men, mufl man zwei Dinge wohl beachten: ndmlich erstens, worin
denn eigentlich das Gliick des Menschen besteht ; und sodann, wie der
Mensch in dessen Besitz gelangt. Auf die erste Frage haben wir schon
im vorausgehenden geantwortet. Weil der menschliche Wille in seinem
Begehren dem Erkennen des Verstandes folgt, kann nur der Besitz
eines unendlichen Gutes ihn gliicklich machen, also einzig Gott. Das
gilt auch von der unvollkommenen Gliickseligkeit dieses Lebens. Denn
diese unterscheidet sich von der vollkommenen des Jenseits nur durch
ihren geringeren Stirkegrad. Auch in diesem Leben gibt es kein Gliick,
das nicht von Gott kdme. Was sodann das Besitzen Gottes betrifft,
so unterscheiden die Scholastiker eine doppelte Form der Teilnahme
an den gottlichen Vollkommenheiten. Denn ausgehend von der Grund-,
wahrheit, daBl Gott die Welt nur erschaffen konnte, um auch nicht-
gottliche Wesen an Seinen gottlichen Vollkommenheiten teilnehmen
zu lassen, lehren sie, daB in allen Geschopfen etwas Gottliches ent-
halten sei. Aber die unverniinftigen Geschépfe nehmen an den gott-
lichen Vollkommenheiten in der Weise teil, da sie ihr Sein und ihre
Vollkommenheiten nicht als Mitteilungen Gottes erkennen, sondern
nur rein stofflich haben. Anders die verniinftigen Geschopfe. Diese
koénnen nicht nur ihr eigenes Sein und ihre besonderen Vollkommen-
heiten, sondern auch das Sein aller iibrigen Geschopfe als Gaben Gottes
erkennen ; und soweit sie das wirklich tun, nehmen sie auf eine viel
vollkommenere Weise an den goéttlichen Vollkommenheiten teil, als
das den unverniinftigen Geschopfen mdglich ist. Diese hohere Form
der Anteilnahme an den gottlichen Vollkommenheiten begriindet in
den verniinftigen Geschépfen die Moglichkeit des Gliickes. Auch dem
Tier kann es wohl sein, aber dieses Wohlsein des Tieres ist nur eine
sinnliche Befriedigung, die man hdchstens in einem iibertragenen Sinne



430 Sittlicher Lebenswandel und Gliick eines Menschen

als Gliick bezeichnet. Denn Gliick in eigentlicher Bedeutung ist etwas
Geistiges und nur so weit gegeben, als der Wille des verniinftigen
Geschopfes befriedigt ist. Nun ist es, wie wir sagten, zwar wahr, dal
der menschliche Wille nur durch Gott befriedigt und daher auch nur
durch Gott gliicklich werden kann. Aber weil, wie wir eben sahen, alle
Geschopfe an den géttlichen Vollkommenheiten teilhaben, verhilt es
sich mit dem Gliickswert der Dinge dhnlich wie mit ihrer ontologischen
Wahrheit. Wie alle Dinge nur wahr sind durch ihre Anteilnahme an
der gottlichen Wahrheit, und daher der hl. Thomas in De verit. 22, 2
ad 1 mit Recht sagen kann, daB alle erkennenden Wesen in jeglichem
Erkennen einschluBweise Gott miterkennen, so sind alle Dinge auch
nur gut durch ihre Teilnahme an dem Gutsein Gottes!. Daraus folgt,
daB wir, gleichwie wir schon mit den Geschépfen anfangen, Gott zu
erkennen, so auch durch die geschépflichen Giiter bis zu einem gewissen
Grade gliicklich werden. Nach thomistischer Weltauffassung gibt es
also kein doppeltes Gliick des Menschen : das eine in Gott, und das
andere in den Geschépfen, sondern nur ein einziges, das in Gott allein
vollkommen, aber auf Grund der von Gott den Geschépfen mitge-
teilten Vollkommenheiten auch in den geschopflichen Giitern bereits
unvollkommen gefunden werden kann. So ist es zu erkliren, daf3 die
geschopflichen Giiter selbst dem groBten Gottesleugner noch ein groBes
Gliicksgefiihl bereiten kénnen. Ob er will oder nicht, hat auch der
Siinder und Gottesleugner sein Gliick restlos Gott zu verdanken. Der
Gottesleugner genieBt die Gaben Gottes zwar «sicut equus et mulus »,
aber mit dem wesentlichen Unterschied, daB er sich dabei sowohl
gegen seine eigene menschliche Wiirde als gegen Gott versiindigt, wih-
rend das Tier ganz so handelt, wie Gott es ihm durch die Naturgesetze
vorgeschrieben hat. Wie jedoch unsere Gotteserkenntnis nicht von
dem Erkennen eines bestimmten Geschopfes oder einer bestimmten
Gattung von Geschopfen abhingt, z.B. von der Kenntnis, wieviele
Pflanzen- oder Tierarten es gibt, so ist auch unser Gliick nicht an
den Besitz eines bestimmten geschépflichen Gutes gebunden. Die von
den Scholastikern allgemein iibernommene Begriffsbestimmung des

1 « Omnia cognoscentia cognoscunt implicite Deum in quolibet cognito. Sicut
enim nihil habet rationem appetibilis nisi per similitudinem primae bonitatis,
ita nihil est cognoscibile nisi per similitudinem primae veritatis.

Ad secundum dicendum, quod ipsum esse est similitudo divinae bonitatis ;
unde in quantum aliqua desiderant esse, desiderant Dei similitudinem et Deum
implicite. »



Sittlicher Lebenswandel und Gliick eines Menschen 431

Boethius von der Gliickseligkeit lautet zwar : « der durch den Besitz
alles Guten vollkommene Zustand », aber das bedeutet nicht, daB einer,
um gliicklich zu sein, nun alle Giiter der Erde besitzen muB. Viel-
mehr geniigt, daB einer von diesen Giitern so viel besitzt, als er zu
der vollkommensten Tatigkeit dieses Lebens benétigt!. Nach dem
Aquinaten besteht diese Tatigkeit im Erkennen der Wahrheit 2, nach
den Voluntaristen im Lieben des hdichsten Gutes. '

Die unvollkommene Gliickseligkeit dieses Lebens unterscheidet sich
von der vollkommenen des anderen Lebens dadurch, daf3 sie von der
Vollkommenheit des niedrigeren Teiles im Menschen zu der Vollkom-
menheit des hoheren Teiles fortschreitet 3. Daher sind zu ihrem Ent-
stehen in erster Linie sinnliche Giiter erfordert ; aber das beweist nicht,
daB der Besitz sinnlicher Giiter auch das MaB der unvollkommenen
Gliickseligkeit sei. Sonst miilte man deshalb, weil unser menschliches
Erkennen mit dem Sinneserkennen beginnt, auch sagen, dieses sei der
MaBstab fiir das menschliche Erkennen iiberhaupt 4. Ebenso miilten
dann die Reichsten auch immer die gliicklichsten sein, was jeder Er-
fahrung widerspricht. Diese lehrt im Gegenteil, dal3 einer um so gliick-
licher ist, je weniger geschopflicher Giiter er bedarf. Daraus erhellt,
daB der Gliickswert der einzelnen geschopflichen Giiter immer nur ein
sehr relativer ist.

9. Stufenordnung der Gliicksgiiter. In der Frage nach dem eigent-
lichen Endziel des Menschen und damit auch nach dem Gut, das allein
den Menschen vollkommen gliicklich ‘machen kann, wird eine Skala
der Giiter aufgestellt, die iiberhaupt in Betracht kommen, und von
denen jedes auch schon fiir das Endziel des Menschen gehalten worden
ist. An oberster Stelle steht die Unterscheidung zwischen Gott als uner-
schaffenem Gut und allen geschopflichen Giitern. Alsdann wird unter-

1 Taomas, S. Th. I-II 3, 3 ad 2: « In hac beatitudine imperfecta requi-
ritur congregatio bonorum sufficientium ad perfectissimam operationem huius
vitae. »

2 Tuomas, S. ¢. Gent. I 1: «Oportet igitur ultimum finem universi esse
bonum intellectus. Hoc autem est veritas.»

3 S. Th. I-II 8, 3 ad 3: «In perfecta beatitudine perficitur totus homo,
sed in inferiori parte per redundantiam a superiori: in beatitudine autem imper-
fecta praesentis vitae e converso a perfectione inferioris partis proceditur ad

perfectionem superioris. »
4 Vgl. Ramirez J. M., De hominis beatitudine tractatus theologicus. Tom. III.

Matriti 1947, 117.



432 Sittlicher Lebenswandel und Gliick eines Menschen

schieden zwischen duBeren und inneren Giitern des Menschen. Die
dulleren werden eingeteilt in korperliche und unkorperliche. Zu den
ersten gehoren Lebensmittel, Kleider, Geld und der gesamte materielle
Reichtum ; die zweiten sind Ehre und Ruf. Die inneren Giiter sind
teils Giiter des Leibes teils Giiter der Seele. Nach dieser Ordnung
aller in Betracht kommenden Giiter werden dann die einzelnen Gditer-
arten daraufhin gepriift, ob sie wirklich die zwei Eigenschaften eines
Endzieles haben : ndmlich nicht mehr um eines anderen willen begehr-
bar zu sein; und sodann, den Menschen so zu befriedigen, daBl ihm
nichts mehr zu wiinschen {iibrigbleibt. Bei dieser Priifung stellt sich
heraus, daB nur Gott diese zwei Eigenschaften des Endzieles hat, und
daher Gott allein als das Endziel des Menschen bezeichnet werden
kann. Damit ist zugleich erwiesen, daB3 nur Gott den Menschen voll-
kommen gliicklich machen kann. Aber das ist nicht so zu verstehen,
als ob die geschopflichen Giiter nun tiberhaupt keinen Gliickswert hatten.
DaB Gott allein das Endziel des Menschen ist, hat nur zur Folge, daB
fiir diesen alle geschopflichen Giiter bloB einen uniergeordneten Gliicks-
wert besitzen. ' .

Untereinander sind die Gliickswerte der geschaffenen Giiter so
geordnet, daB die duBeren den inneren, die korperlichen den unkér-
perlichen, die des Leibes denen der Seele nachstehen. Daraus erkldrt
sich ein Doppeltes : namlich erstens, warum die geschépflichen Giiter
dem Menschen nicht alle die gleiche Freude bereiten, sondern eine
Freude im gleichen Grade zunimmt, in dem das erlangte Gut innerlich
und geistig ist. Und zweitens, wie es kommt, daBl nicht jedes Gut
dem Menschen den Verlust eines anderen leichter ertriglich macht,
sondern daB auch da eine bestimmte Ordnung besteht. So opfert kein
verniinftiger Mensch seine Gesundheit fiir einen Sack voll Geld, wohl
aber leert er unter Umstidnden seinen ganzen Geldschrank, um seine
Gesundheit wiederzuerlangen, und ist ihm das gelungen, dann ist er
trotz groBten Geldverlustes gliicklich. Denn er hilt die Gesundheit
fiir ein groBeres Gut als eine gefiillte Geldborse. Je hoher das Gut
ist, iiber dessen Besitz der Mensch sich freut, desto mehr Giiter von
geringerem Gliickswert kann er entbehren. Von welcher grofler Bedeu-
tung das fiir unsere Frage nach dem Gliickswert eines sittlich guten
Lebenswandels ist, werden wir bald sehen.

10. Stufenordnung des sittlichen Lebenswandels. Auch der sittliche
Lebenswandel hat eine Stufenordnung. Aber diese sieht ganz anders



Sittlicher Lebenswandel und Gliick eines Menschen 433

aus als die des menschlichen Gliickes. Sie wird durch das Sittengesetz
in zwei Teile geschieden. Denn dieses Gesetz bewirkt, daB3 der mensch-
liche Lebenswandel entweder gut oder schlecht ist. In beiden Fillen
besteht eine bestimmte Ordnung. Die Stufenordnung des sittlich guten
Lebenswandels richtet sich nach dem Fortschritt des Menschen in
allen sittlichen Tugenden, und dieser nach dem Grade der Gottesliebe.
Die Stoiker hatten die Tugenden fiir so verbunden gehalten, wie ver-
schiedene Erscheinungsformen des gleichen Wesens. Deshalb hat einer
nach ihnen entweder alle Tugenden oder gar keine. Aus dieser Tugend-
lehre der Stoiker hat der hl. Thomas nur die Ansicht iibernommen,
daB die sittlichen Tugenden trotz ihrer wesentlichen Verschiedenheit
innerlich verbunden sind und deshalb miteinander wachsen. Aber das
ist nicht so zu verstehen, als miilten in jedem Menschen alle sitt-
lichen Tugenden gleich grofl sein. Vielmehr verhalten sie sich so zu-
einander, daB jede sich allen anderen mitteilt, indem sie den Men-
schen befihigt, nun auch leichter die anderen Tugenden zu iiben. So
ist der Kluge leichter auch tapfer, miBig und gerecht als der Un-
kluge, und umgekehrt der Tapfere leichter klug als der Feige. Aber
diese gegenseitige Mitteilung der moralischen Tugenden geht nicht so
weit, daB durch Ubung einer Tugend sofort alle anderen Tugenden in
gleichem Grade vollkommener wiirden. Solange es der Mensch nicht
bis zur sittlichen Vollendung gebracht hat, wozu erforderlich ist, daB
er alle sittlichen Tugenden im Zustande héchster Vollkommenheit be-
sitzt, gleichen seine Tugenden den Fingern der gleichen Hand, von
denen der eine grofer und stdrker ist als der andere, obwohl sie alle
dasselbe Subjekt haben. Und wie zwischen dem Wachstum der Finger
nur eine Verhiltnisgleichheit besteht, so auch zwischen dem Wachs-
tum der sittlichen Tugenden im gleichen Individuum . Daraus erklirt
sich der ungeheure Formenreichtum sittlich guten Lebenswandels, zu-
gleich aber auch die unser menschliches Kénnen weit iibersteigende
Schwierigkeit, genau zu bestimmen, welchen Grad sittlicher Vollkom-
menheit einer schon erreicht hat. Alle, die einen sittlich guten Lebens-
wandel fithren, kommen darin iiberein, daB sie ihr ganzes Tun und
Lassen auf Gott als Endziel hinordnen ; indem sie aber sehr verschie-
dene Mittel anwenden, unterscheiden sie sich trotzdem sehr vonein-
ander. Max Picarp hat das Gemeinsame und Verschiedene der Heiligen

1 De virt. card. a. 3. — S. Th. I-II 66, 2. Vgl. WitrtMmaNN M., Die Ethik
des hl. Thomas von Aquin. Minchen 1933, 300 ff.

Divus Thomas 29



434 Sittlicher Lebenswandel und Gliick eines Menschen

folgendermaBen treffend beleuchtet : « In der Kirche San Zeno in Verona
stehen auf der Balustrade des Chors die zwdlf Apostel. Von vorne
gesehen scheinen ihre Gesichter alle voneinander verschieden zu sein.
So verschieden sind sie von vorne, dall man nie so wie hier spiirt, wie
verschieden zwolf voneinander sein kénnen. Man weil es hier zum
ersten Male : es sind zwdlf Apostel, zwolf verschiedene. Aber dann,
wenn man gegen die Seite der Balustrade sich wendet und von der
Seite die Gesichter sieht, erschrickt man und zugleich ist man begliickt :
im Profil sind alle sich dhnlich, die Heiligen haben alle das gleiche
Profil, denn sie gehen alle in der gleichen Richtung zu Gott, dem
Einen, Gleichen. »1

Die Moralisten unterscheiden mit dem hl. Gregor dem GroBen sieben
Hauptsiinden, von denen jede die Wurzel vieler anderer Siinden ist.
Diese Unterscheidung setzt voraus, daBl auch zwischen den Siinden
eines Menschen innere Zusammenhinge bestehen. Aber wihrend keine
sittliche Tugend einer anderen so entgegengesetzt ist, daB3 sie mit ihr
unvereinbar wire 2, sind die Laster bei weitem nicht alle in dem glei-
chen Menschen mdglich. So kann niemand zugleich geizig und ver-
schwenderisch, kleinmiitig und prahlerisch, feige und verwegen sein.
Daher konnen die verschiedenen Stufen des sittlich schlechten Lebens-
wandels nicht auf die gleiche Weise entstehen wie die des sittlich
guten. Wie schlecht der sittliche Lebenswandel eines Menschen ist,
hingt ab: erstens von der GroBe der Laster, denen er fréhnt ; denn
nicht alle Laster sind gleich groB. So ist der Stolz ein gréBeres Laster
als die Unzucht. Sodann von der Zahl der Laster. Und endlich davon,
wie weit ihm diese Laster schon zur Gewohnheit und gewissermaBen
zur zweiten Natur geworden sind.

11. Gliickswert des sittlich guten Lebenswandels. Aus dieser ver-
schiedenen Stufenordnung des menschlichen Erdengliickes und des
sittlichen Lebenswandels erhellt, daB zwischen diesen beiden kein Paral-
lelismus besteht, so daB man einfach sagen kénnte, je sittlich voll-
kommener einer lebt, desto vollkommener miisse auch sein Erdengliick
sein. Obwohl Gliick und sittliche Vollendung in Gott zusammenkom-
men und das vollkommene Gliick des Jenseits nur dem zuteil wird,

1 Das Menschengesicht. Miinchen 1929, 47.

2 Tuowmas, S. Th. II-II 101, 4: « Nulla autem virtus alii virtuti contrariatur
aut repugnat ; quia, secundum Philosophum in Praedicamentis, ‘bonum non est
bono contrarium’. »



Sittlicher Lebenswandel und Gliick eines Menschen 435

der in diesem Leben nach sittlicher Vollkommenheit gestrebt hat, und
zwar so, daB auch der Grad dieses Strebens von Bedeutung bleibt
fir den Inhalt der Gliickseligkeit im zukiinftigen Leben, decken sich
das unvollkommene Gliick dieses Lebens und sittlicher guter Lebens-
wandel doch so wenig, dall vielmehr ein gewisses MaB von Ungliick
erforderlich ist, um sich sittlich zu vervollkommnen. Denn ist es wahr,
daB zu einem sittlich vollkommenen Lebenswandel der Besitz aller sitt-
lichen Tugenden notwendig vorausgesetzt wird, und das nicht blo8 in
einem Anfangsstadium, sondern in der Weise, daB einer allen ihrer
Ubung sich entgegenstellenden Schwierigkeiten gewachsen ist, und
miissen diese Tugenden vom Menschen alle mithsam erworben werden,
dann muB es auf Erden viel Ungliick geben, damit die Menschen sich
sittlich vervollkommnen kénnen. Das wird besonders offenbar bei der
Kardinaltugend der Tapferkeit und den ihr untergeordneten Tugenden.
Wie soll einer z.B. die Tugend der Geduld oder die der Ausdauer
erlangen, wenn er nichts zu leiden hat ? Leid und Ungliick sind so
sehr Vorbedingungen sittlicher Vervollkommnung, dal3, wie wir bereits
sagten, nach sittlicher Vollkommenheit strebende Menschen sie in frei-
williger Aszese sogar kiinstlich hervorrufen oder, vielleicht richtiger
gesagt, fiir sie einen Ersatz suchen. CICERO bemerkt mit Recht : « Sind
wir sorgenscheu, miissen wir auch tugendscheu werden. Es liegt ja
im Wesen der Tugend, daB sie im HaB und in der Verabscheuung
alles dessen, was ihr zuwiderlduft, manche Unannehmlichkeit auf sich
nehmen muB. So haBt und verabscheut der redlich Gesinnte den
Arglistigen, der Enthaltsame den Wolliistigen, der Tapfere den Feigen.
Ebenso 1Bt sich erkennen, wie der Gerechte iiber die Ungerechtig-
keit, der Kraftvolle iiber die Schwiche, der MéBige tiber die Aus-
schweifung den bittersten Schmerz empfindet. »

Aber das ist nur die negative Seite des Strebens nach sittlicher
Vollkommenheit. Seine positive Seite liegt in einem doppelten Gliicks-
wert : nimlich erstens in der mit thm verbundenen einzigartigen, durch
nichts anderes erreichbaren Freude tiber die sichere Aussicht und Hoff-
nung, einmal vollkommen gliicklich zu werden ; und sodann in dem grofen
Troste fiir den Wegfall der anderen geschopflichen Gliicksgiiter. Den
hl. Franziskus von Assisi fragte einmal sein Begleiter, Bruder Leo,
worin wohl die vollkommene Freude bestehe. Darauf erwiderte der

1 Laelius de amicitia XIIT 47. Ubersetzung von RoBERT LOHRER in seinem
sehr anregenden Biichlein « Freundschaft in der Antike». Luzern 1949, 25.



436 Sittlicher Lebenswandel und Gliick eines Menschen

Heilige : Wenn wir in S. Maria degli Angeli, vom Regen durchnift
und frierend ankommen und an der Pforte des Konventes anklopfen,
und der Pfortner wird zornig und sagt uns: wer seid ihr ? Und wir
antworten : wir sind zwei eurer Mitbriider, er aber sagt: Ihr sagt
nicht die Wahrheit, im Gegenteil, ihr seid zwei Schurken, die die Welt
betriigen, und er 6ffnet uns nicht, sondern lit uns drauBen stehen
im Schnee und Regen mit Kilte und Hunger bis zur Nacht ; und wenn
wir ein so groBes Unrecht geduldig ertragen und denken, Gott lasse
den Pfortner so zu uns reden, Br. Leo, schreibe, dal hier vollkom-
mene Freude ist. Wer diese Erzihlung in den Fioretti di Santo Fran-
cesco! zum ersten Male liest, ist versucht, den Kopf zu schiitteln,
aber dann muB er sich sagen : gliicklich, wer in einer solchen Lage
noch froh sein kann.

Die mit der Ubung und dem Besitze einer jeden Tugend ver-
bundene Freude kommt nicht daher, dal die sittlichen Tugenden, wie
die Stoiker meinten, einen Selbstwert haben. Sie haben nicht einmal
den Rang von Zwischenzielen, sondern sind reine Mittel, durch die
sich der Mensch fihig macht, seine sittlichen Pflichten zu erfiillen.
Sie gleichen einer schonen Treppe, die man beniitzt, um héher zu
kommen, nicht aber, um auf ihr stehen zu bleiben. Der unmittel-
bare Zweck aller Tugendiibung ist also die Erfiillung der sittlichen
Pflichten. Aber auch diese ist, streng genommen, kein Ziel und darum
auch keine letzte Norm zur Bewertung des sittlichen Lebens eines Men-
schen, wie Kant in seiner Pflichtethik behauptet, sondern ebenfalls nur
ein Mittel zum Ziele. Fiir den Theisten hat der Mensch iiberhaupt
kein anderes Ziel als die Verherrlichung Gottes. Und aus diesem Grunde
kann es auch weder eine Freude noch ein Gliick geben auBler in Gott
selbst oder soweit Gott den Geschiopfen Anteil gegeben hat an Seiner
gottlichen Gutheit. Gébe es keinen Gott, dann gibe es auch kein
Gliick. Wie das Sein so hat der Mensch auch sein Gliick ganz von
Gott. Das Gliick des Menschen liegt in der Weise zwischen seinem
Endziel und der sittlichen Pflicht, daB diese auller dem Endziel im
Menschen das Bediirfnis nach Gliick voraussetzt 2. Denn wire die Er-
reichung des Endzieles fiir den Menschen kein Gliick, dann wire nicht
zu verstehen, wie er es anstreben koénnte. Ein Endziel ohne die Bei-

1 Ed. Societa Apostolato Stampa. Roma 1943. Cap. VIII, 35.
? Vgl. unseren Aufsatz iiber Endziel, Glick und Pflicht des Menschen in
Divus Thomas 1947, 53-83.



Sittlicher Lebenswandel und Gliick eines Menschen 437

gabe der vollkommenen Gliickseligkeit enthilt einen inneren Wider-
spruch. Die Pflicht entsteht daraus, daf8 der Mensch diesen inneren Zu-
sammenhang seiner Gliickseligkeit mit dem Streben nach Gott als End-
ziel durchschaut und dadurch angetrieben wird, das ihn auf Gott hin-
ordnende goéttliche Gesetz zu befolgen. So erklirt sich leicht, warum
schon jede Ubung einer sittlichen Tugend dem Menschen eine so groBe
Freude bereitet. Diese Freude ist schon ein Vorgeschmack des Gliickes,
zu dem der Mensch durch die Erfiillung seiner sittlichen Pflichten
gelangt.

Wir sagten im vorausgehenden, selbst der Siinder und Gottes-
leugner koénne durch den GenuB sinnlicher Giiter zu einem gewissen
Gliicke gelangen, weil ja alles Geschaffene teilhat an der géttlichen
Gutheit und, soweit das der Fall ist, einen Gliickswert besitzt. Aber
sobald der Gebrauch und GenuB der geschépflichen Giiter aufhért,
nach den sittlichen Pflichten geregelt zu sein, geht ihr Wert fiir die
Erlangung der wvollkommenen Glickseligkeit verloren. Und das ist ein
Mangel, der durch nichts ersetzt werden kann und gréBer ist, als der
positive Beitrag, den auch das gréBte geschépfliche Gut zum Gliicke
eines Menschen zu liefern vermag. Denn in dieser Lage gleicht einer
dem, der zwar angefangen hat, eine Leiter hinaufzusteigen, dann aber
selbst deren oberen Teil absigt und so aus eigener Schuld nicht mehr
weiterkommt. Daher besteht auch beim Gebrauche der gleichen ge-
schopflichen Giiter in bezug auf das Gliick ein groBer Unterschied, ob
jemand sich an die Vorschriften des Sittengesetzes hilt oder diesen
zuwiderhandelt. Nur die Erfiillung der sittlichen Pflichten sichert dem
Menschen die Erreichung seiner vollkommenen Gliickseligkeit. Diese
sichere Hoffnung auf die zwar in diesem Leben nicht erreichbare voll-
kommene Gliickseligkeit ist das Besondere und Einzigartige des Gliickes,
mit dem jede Tugendiibung und jede Erfiillung einer sittlichen Pflicht
verkniipft ist. Denn wihrend der Mensch ohne die Erfiillung seiner
sittlichen Pflichten immer nur innerhalb des Bereiches der unvoll-
kommenen Gliicksgiiter bleibt, weil diese ihn weder einzeln genommen
noch in ihrer Gesamtheit ganz befriedigen konnen, beginnt er bei Er-
fiilllung seiner sittlichen Pflichten durch die Hoffnung schon die voll-
kommene Gliickseligkeit zu besitzen!. Wird die vollkommene Gliick-

1 Tuomas, S. Th, I-IT 5,3 ad 1: «Beati dicuntur aliqui in hac vita vel
propter spem beatititudinis adipiscendae in futura vita, secundum illud Rom. VIII,
24 : Spe salvi facti sumus; vel propter aliquam participationem secundum ali-
qualem summi fruitionem.» Vgl. ebenda Qu. 16, 4.



438 Sittlicher Lebenswandel und Gliick eines Menschen

seligkeit durch die Hoffnung auch noch nicht vollkommen besessen,
so ist doch schon ein solcher unvollkommener Besitz der vollkom-
menen Gliickseligkeit weit begliickender als der vollkommene Besitz
jeder wesentlich unvollkommenen Gliickseligkeit.

Wie wir bereits im Vorausgehenden zeigten, kann auch von den
Gliicksgiitern, die in keiner so unmittelbaren Beziehung zur vollkom-
menen Gliickseligkeit stehen wie die Tugendiibung und die Erfiillung
der sittlichen Pflichten, der Besitz des einen den Menschen iiber den
Verlust eines anderen hinwegtrosten, z. B. eine gesicherte Lebensstellung
iiber den von ihr geforderten Verlust eines schénen Zusammenlebens
mit Eltern und Geschwistern. Der Trost unterscheidet sich von der
einfachen Freude dadurch, daB er ein gleichzeitiges Leid voraussetzt
und dieses nur leichter ertraglich macht. Dieser Trost kann so groB
sein, daB einer sich selbst iiber ein Ungliick freut, weil es ihm Gelegen-
heit geboten hat, eines noch gréBeren Gliickes teilhaftig zu werden.
So hat sich im letzten Weltkrieg mancher Soldat iiber eine Verwun-
dung gefreut, die ihn zwar zum Kriegsdienst untauglich gemacht, ihm
aber zugleich die langersehnte Riickkehr in seine Familie und seinen
Beruf ermdéglicht hat.

Das Gliick eines sittlich guten Lebenswandels ist ein solcher Trost
inmitten aller Leiden, die einen Menschen hier auf Erden treffen
koénnen, ja sogar, die, wie wir sahen, eine notwendige Voraussetzung
seiner sittlichen Vervollkommnung sind. Von dem englischen Philo-
sophen JouN Lockk wird erzdhlt, er sei gestorben mit dem Bekennt-
nisse, daB3 er nur in dem Guten, das er getan habe, Trost finde, und
daB allein zwei Dinge uns in diesem irdischen Sein recht befriedigen
konnen : namlich das Zeugnis eines guten Gewissens und die Hoffnung
auf ein ewiges Leben. Der sittliche Wandel eines Menschen bleibt
in diesem Leben nicht deshalb immer unvollkommen, weil es nicht
genug Ungliick gibt, um sich sittlich zu vervollkommnen, und ander-
seits ist das Gliick hier auf Erden nicht deshalb immer unvollkommen,
weil der sittlich gute Lebenswandel keinen Gliickswert hat, oder weil
nicht genug nach sittlicher Vollkommenheit gestrebt wird, sondern es
gehort sowohl die Unvollkommenheit des sittlichen Lebenswandels als
die Unvollkommenheit des menschlichen Gliickes wesentlich zu unserem
Erdenleben. Denn ohne die eine wie die andere Unvollkommenheit
wire der Mensch schon an seinem Ziele angelangt, und horte 'damit
der wesentliche Unterschied zwischen Diesseits und Jenseits auf.



	Sittlicher Lebenswandel und Glück eines Menschen

