
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Sittlicher Lebenswandel und Glück eines Menschen

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762358

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sittlicher Lebenswandel
und Glück eines Menschen

Von P. MATTHIAS THIEL 0. S. B., Rom.

1. Ursächlicher Zusammenhang zwischen sittlichem Lehenswandel

und Glück, aber kein Parallelismus. Daß zwischen sittlichem Lebenswandel

und Glück eines Menschen ein ursächlicher Zusammenhang
besteht, ist unbestreitbar. Man besuche nur einmal ein Gefängnis und
frage die ihrer Freiheit beraubten Unglücklichen, wie sie dorthin
gekommen seien, und man wird das immer wieder bestätigt finden. Aber
haben nicht viele andere die gleichen Verbrechen begangen, ohne so

bestraft zu werden ?1 Es ist daher nicht so, als ob sittlicher Lebenswandel

und Glück eines Menschen sich immer genau entsprechen müßten.

Der sittliche Lebenswandel ist um so vollkommener, je mehr
einer die sittlichen Gebote erfüllt, glücklich aber ist ein Mensch, soweit

er seine Wünsche erfüllt sieht, oder, was das gleiche bedeutet, soweit

er seine Ziele erreicht hat. Sittlicher Lebenswandel und Glück haben

also sehr verschiedene Maßstäbe, und deshalb kann von einem Parallelismus

zwischen den beiden keine Rede sein.

2. Vielheit der Glücksgüter. Alle sittlichen Gebote kommen darin
überein, daß sie die freien menschlichen Handlungen auf Gott als Endziel

hinordnen. Dieses Endziel ist zugleich das höchste Gut, das sich
der Mensch wünschen kann, und daher ihn auch am meisten glücklich
macht. Aber es ist nicht das einzige, nach dem der Mensch verlangt.
Solange der Mensch auf Erden im Zustand der Vereinigung seiner Seele

mit dem Körper lebt, ist Gott das letzte in einer langen Reihe von
Gütern, die alle mehr oder weniger begehrenswert sind, und daher

1 Leclercq Jacques, Les grandes lignes de la Philosophie morale. Louvain
1947, 19 : « L'expérience ne manifeste pas la sanction. Le sens moral réagit alors
par le. scandale. Le bonheur des mauvais et le malheur des justes est le grand
scandale de la terre, scandale permanent, contre lequel les hommes se sont
révoltés de tout temps. Le sens moral se manifeste alors par l'indignation, qui
est refus d'acceptation du fait. »



422 Sittlicher Lebenswandel und Glück eines Menschen

einen entsprechenden Glückswert haben. Denn der unmittelbare Gegenstand

des menschlichen Erkennens ist nicht Gott, sondern sind die

sinnenfälligen Dinge ; und aus diesem Grunde wird das menschliche

Begehrungsvermögen hier auf Erden früher von den sinnlichen Gütern

angezogen als von Gott, dem geistigsten aller übersinnlichen Güter.

3. Notwendigkeit einer gewissen Konfliktsmöglichkeit zwischen
Glückstrehen und sittlichem Lehenswandel eines Menschen. Böten nicht schon
die geschöpflichen Güter dem Menschen einen Genuß, dann könnte
zwischen sittlichem Lebenswandel und Glückstreben des Menschen
kaum ein Konflikt entstehen. Vielmehr würde der Mensch dann durch
sein Verlangen nach Glück unwiderstehlich von allen irdischen Dingen
abgestoßen. Aber damit verlören alle sittlichen Pflichten ihren Sinn,
und hörte das Glück auf, der Lohn für deren Beobachtung zu sein.

Zugleich fiele damit der wesentliche Unterschied zwischen moralischer
und physischer Ordnung weg. Diese beiden Ordnungen unterschieden
sich dann nur in bezug auf ihren Untergrund, der in der einen die

Handlungen der unvernünftigen Geschöpfe sind, und in der anderen
die menschlichen Handlungen. Das hätte weiter zur Folge, daß der
Ausdruck « sittliche Ordnung » nicht mehr ganz wahr wäre. Denn das

Beiwort « sittlich » setzt einen Träger voraus, der Sitten hat. Die Sitte
aber unterscheidet sich von der physischen Notwendigkeit dadurch,
daß sie nicht schon durch die Natur des Handelnden gegeben, sondern

von diesem selbst geschaffen ist, und zwar so, daß sie von ihm jederzeit

auch wieder durch eine andere ersetzt werden kann. Wollte also

Gott wirklich eine von der physischen wesentlich verschiedene sittliche
Ordnung schaffen, dann mußte Er die Möglichkeit eines Konfliktes
zwischen Glückstreben und sittlichem Lebenswandel in Seinen Plan
mitaufnehmen. Ohne sie liebte der Mensch Gott so notwendig, wie
die Pflanze der Sonne entgegenwächst L

1 Nach dem hl. Thomas gehört die Möglichkeit zu sündigen zur Natur
eines jeden denkenden Geschöpfes. Vgl. S. Th. I 63, 1. — Selbst Kant muß zugeben,
daß zum Begriff der sittlichen Pflicht die Möglichkeit gehört, ihr zuwiderzuhandeln.

Daher schließt auch er sie vom « Oberhaupt » der vernünftigen Wesen
aus, die er für sittlich autonom hält. So schreibt er in seiner « Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten » (Reclam 71) : « Pflicht kommt nicht dem Oberhaupte
im Reiche der Zwecke, wohl aber jedem Gliede und zwar allen in gleichem Maße
zu. » Den Platz des Oberhauptes aber, so hat Kant im vorausgehenden gesagt,
kann das vernünftige Wesen nur alsdann behaupten, « wenn es ein völlig
unabhängiges Wesen ohne Bedürfnis und Einschränkung seines dem Willen adäquaten
Vermögens ist». Vgl. ebenda S. 78.



Sittlicher Lebenswandel und Glück eines Menschen 423

4. Entstehen des Konfliktes aus dem Begehren eines geschöpflichen
Gutes oder Genusses in erster Linie als Ziel. Dieser Konflikt besteht
nicht etwa darin, daß der Mensch überhaupt nach irdischen Gütern
verlangt, sondern in einer mit der Hinordnung aller seiner menschlichen

Handlungen auf Gott als Endziel unvereinbaren Weise des Strebens

nach irgend einem irdischen Gut. Denn wie wir in unserem Aufsatz

über « Selbstbehauptung und Selbstverleugnung »1 zeigten, hat
der Mensch kein Zwischenziel, dessentwegen er erschaffen wäre,
sondern Gott unmittelbar zu seinem Endziel. Die Folge davon ist, daß

er alles außer Gott, wenn auch nicht einzig, so doch in erster Linie
nur als Mittel begehren darf, und daß jedes andere selbständige Ziel
ihn unausweichbar in Widerstreit mit seiner eigentlichen sittlichen
Bestimmung bringt.

Ein Ziel unterscheidet sich vom bloßen Mittel dadurch, daß es um
seiner selbst willen begehrt wird. Das gilt auch vom Zwischenziel.
Das übliche Schulbeispiel für ein bloßes Mittel ist die bittere Arznei.
Ein anderes gutes Beispiel ist die Treppe. Eine Treppe mag noch

so bequem und schön sein, als solche wird sie niemals um ihrer selbst

willen begehrt. Denn wer eine Treppe hinauf- oder hinabsteigt, kann
nicht anders als oben oder unten ankommen wollen. Daher fehlt der

Treppe das Wesentliche eines Zieles. Denken wir dagegen an eine

süße Speise. Auch diese ist ein Mittel zur Erreichung eines bestimmten

Zieles, aber zugleich selbst so begehrenswert, daß sie schon für
sich allein anlocken und Ziel sein kann. Während es einen Widerspruch

enthält, daß einer eine Treppe hinauf- oder hinuntersteigt, ohne

höher oder tiefer kommen zu wollen, kann man beim Genüsse einer

Speise deren Nährwert so außer acht lassen, daß das gerade Gegenteil

von dem bewirkt wird, wozu die Speise eigentlich da ist.

Wir müssen demnach wohl unterscheiden zwischen einem reinen

Mittel und einem Mittel, das zugleich Zwischenziel ist. Wenn wir
sagten, aus der unmittelbaren Hinordnung des Menschen auf Gott folge,
daß er alles andere als Mittel begehren müsse, so bedeutet das nicht,
daß er alles außer Gott nur als reines Mittel begehren, und überhaupt
kein anderes Ziel haben darf, sondern bloß, im Falle, daß er etwas

anderes begehrt, müsse er es in erster Linie als Mittel begehren. Denn

etwas anderes in erster Linie als Ziel begehren und nur in zweiter

1 Divus Thomas, 1946, 311-335.



424 Sittlicher Lebenswandel und Glück eines Menschen

Linie als Mittel zur Erreichung Gottes schlösse eine Unterordnung
Gottes und damit eine Preisgabe des wahren Endzieles in sich.

Auch bei der Forderung, daß der Mensch alle geschöpflichen Güter
in erster Linié als Mittel zur Erreichung Gottes begehrt, muß man
noch wohl unterscheiden zwischen einer bewußten, klaren Absicht, das

zu tun, und der bloßen Absicht, alle Dinge vernünftig und
zweckentsprechend zu gebrauchen. Damit einer alle geschöpflichen Güter in
erster Linie als Mittel zur Erreichung seines einzig wahren Endzieles

gebraucht, ist nicht notwendig, daß er sich dessen immer klar bewußt

ist, sondern genügt vollkommen die Absicht, alles in der rechten Weise

zu tun, oder, was dasselbe ist, jede Handlung in erster Linie zu dem
Zwecke zu setzen, für den sie da ist, also z. B. beim Essen und Trinken
vor allem die Erhaltung und Vervollkommnung der Körperkräfte zu
wollen. Diese Absicht kann da sein, ohne daß einer überhaupt an
Gott denkt. Denn die ganze Naturordnung ist ja nur ein Mittel des

Menschen zur Erreichung seines Endzieles. Indem also der Mensch

diese Ordnung einhalten will, erstrebt er ohne weiteres sein wahres

Endziel. Umgekehrt bringt jedes Begehren eines irdischen Gutes oder
Genusses als reines Ziel oder auch nur in erster Linie als Ziel den

Menschen notwendig in Konflikt mit seiner unmittelbaren Hinordnung

auf Gott und deshalb auch mit der sittlichen Ordnung. Wie
groß die Gefahr eines solchen Konfliktes ist, erhellt am besten

daraus, daß hier auf Erden Gott nicht einmal den, der Ihn mit ganzer
Seele sucht, vollkommen glücklich macht.

5. Unmöglichkeit eines vollkommenen Erdenglückes. Daß einer, der
Gott als Endziel aufgibt, niemals ganz glücklich werden kann, folgt
notwendig aus der Natur des menschlichen Willens. Als jenes
Begehrungsvermögen, das dem Verstände folgt, begehrt der Wille das Gute
in der gleichen Reihenfolge wie der Verstand es erkennt. Nun aber

erkennt der menschliche Verstand das Allgemeine nicht nur vor dem

Besonderen, sondern so, daß er, um auch die Natur eines konkreten
Einzeldinges zu erfassen, dieses erst mit dem Allgemeinen vergleichen
muß, dem er es logisch unterordnet. So muß unser Verstand schon

erkannt haben, was ein Mensch überhaupt ist, um Petrus als Menschen

zu erkennen. Wer nicht weiß, was ein Mensch im allgemeinen ist,
kann unmöglich wissen, daß Petrus ein Mensch ist. Daß das ein Naturgesetz

ist, läßt sich schon aus der Weise ersehen, auf die auch ein

von der Philosophie vollkommen unberührter Mensch seine Erkennt-



Sittlicher Lebenswandel und Glück eines Menschen 425

nisse der Einzeldinge auszudrücken pflegt. So sagt auch der
Analphabet z. B. : Da kommt ein Hund. Warum sagt er nicht der Hund
Doch offenbar, weil er sich bewußt ist, daß sein Begriff « Hund » noch

von vielen anderen Einzeldingen ausgesagt werden kann und daher
dieses Individuum sich zu der Summe aller der Dinge, von denen

das gleiche gilt, verhält wie ein Teil zum Ganzen. Um sich aber dessen

wenigstens dunkel bewußt zu sein, muß er einen Vergleich angestellt
haben zwischen dem von seinen Sinnen wahrgenommenen Einzelding
und seinem allgemeinen Begriff von Hund. Daß er von dieser

Vergleichstätigkeit nichts weiß und daher auch keine Rechenschaft
ablegen kann, beweist nichts. Entgeht ja selbst dem größten
Philosophen vieles von dem, was sich in seinem Geiste abspielt.

Diese Reihenfolge menschlicher Verstandeserkenntnisse hat für das

menschliche Wollen drei Folgen : nämlich erstens, daß der Wille das

Gute im allgemeinen oder das Gute überhaupt vor dem konkreten
Gut will, das sich in den von den Sinnen wahrgenommenen Einzeldingen

findet. Sodann, daß der Wille jedes konkrete Gut nur so weit

begehrt, als der Verstand in ihm seinen allgemeinen Begriff von Gut
verwirklicht sieht, m. a. W., soweit das konkrete Gut dem allgemeinen

Begriff des Verstandes von Gut überhaupt entspricht. Und endlich,
daß der menschliche Wille nur von dem Gut ganz befriedigt werden

kann, in dem der Verstand die ratio boni oder das Gute überhaupt
so vollkommen vorfindet, daß auch nicht das Geringste fehlt.

Von welcher Bedeutung besonders diese dritte Folge ist, erhellt

am besten aus dem Verhalten des Menschen Gott gegenüber. Einerseits

erkennt er nämlich klar, daß ein vollkommenes Glück nur in Gott
zu finden ist, weil nur Gott das Gute überhaupt ist. Aber anderseits

bringt es die Weise unseres Gotterkennens hier auf Erden mit sich,
daß dieses absolute Gutsein Gottes nicht ganz zur Geltung kommt.
Denn daß Gott z. B. uns so zahlreiche sittliche Pflichten auferlegt hat
und einmal ein strenger Richter sein wird, sind Dinge, durch die auch

die Anziehungskraft Gottes begrenzt wird. Würde der menschliche Wille
unmittelbar der spekulativen oder betrachtenden Gotteserkenntnis des

Verstandes folgen, dann gäbe es für den, der einmal zu einer wahren
Gotteserkenntnis gelangt ist, keine Möglichkeit mehr zu sündigen, und
auch keine Gefahr, sich durch eigene Schuld unglücklich zu machen.

Soweit einer Gott spekulativ erkennt, müßte er Gott dann auch lieben,

und diese Liebe hätte zur Folge, daß er auch im gleichen Grade glücklich

wäre. Weil aber der Wille erst der ausführenden Verstandeser-



426 Sittlicher Lebenswandel und Glück eines Menschen

kenntnis (cognitio practica) folgt, in der auch die konkreten Verhältnisse

des Menschen mitberücksichtigt sind, ist nicht die rein betrachtende

oder spekulative Erkenntnis für das Begehren und Wollen
maßgebend, sondern die ausführende oder praktische Erkenntnis. Um diesen

Dualismus zwischen rein betrachtender und ausführender Gotteserkenntnis

vollkommen zu überwinden, m. a. W. die ausführende
Gotteserkenntnis der betrachtenden ganz anzugleichen, müßte der Mensch

es zu einer solchen sittlichen Vollendung gebracht haben, daß alles,

was seine Gottesliebe aufhalten oder begrenzen kann, einfach nicht
mehr da ist. Das aber ist wenigstens in der natürlichen Ordnung
undenkbar ; denn das setzte voraus, daß ihm alles sittlich Gute ganz
zur zweiten Natur geworden ist. Und deshalb kann hier auf Erden
selbst das Glück des Menschen in Gott niemals ganz vollkommen sein,

geschweige denn das im Besitze geschöpflicher Güter gelegene.

6. Andere Voraussetzungen des irdischen Glückes als die der
sittlichen Vollkommenheit. Damit haben wir einen Punkt berührt, der für
unsere Frage nach dem Verhältnis zwischen sittlichem Lebenswandel
und Glück eines Menschen entscheidend ist. Sowohl die sittliche
Vollkommenheit als das Glück des Menschen beruht auf bestimmten

Voraussetzungen. Aber diese Voraussetzungen sind sehr verschieden.

Notwendige Voraussetzung für einen sittlich vollkommenen Lebenswandel
ist der Besitz aller sittlichen Tugenden ; als Voraussetzungen aber,
schon hier auf Erden wenigstens bis zu einem bestimmten Grade glücklich

zu werden, gelten allgemein folgende drei Dinge : 1. die körperliche

Gesundheit, 2. der erforderliche Lebensunterhalt, und 3. die

Mitgliedschaft einer Gesellschaft, in der alle einander wohlwollen wie ein

Freund dem anderen. Die Verschiedenheit dieser Voraussetzungen des

sittlich vollkommenen Lebenswandels einerseits und des wenigstens
unvollkommenen Erdenglückes andererseits ist so groß, daß sie im
Zustande der Vollkommenheit im gleichen Menschen kaum zusammen
gegeben sein können. Denn denken wir uns einen Menschen
vollkommen gesund, ohne jede Sorge um sein Auskommen und im
Vollbesitz aller Vorteile, die ein schönes Familienleben und ein Freundeskreis

bieten können, wie soll ein solcher z. B. die Tugend der Geduld

erlangen Oder wo wäre da noch Raum für einen Heroismus Daraus

ersehen wir schon, daß zwischen den Voraussetzungen eines sittlich
vollkommenen Lebenswandels und eines relativ vollkommenen Glückes



Sittlicher Lebenswandel und Glück eines Menschen 427

des Menschen hier auf Erden ein Gegensatz des größten Abstandes

(oppositio contraria) besteht.
Der Gegensatz des größten Abstandes kommt nur im Prädikament

der Beschaffenheit vor und hat das Besondere, daß es bei ihm ein

positives Mittleres gibt. So liegt zwischen dem Geiz und der
Verschwendung die Tugend der Sparsamkeit. Daher sind Beschaffenheiten,
die zueinander im Gegensatz des größten Abstandes stehen, nur in
ihrem höchsten Stärkegrad unvereinbar, und nimmt deshalb die eine

im gleichen Grade ab, in dem die andere zunimmt. Wie sehr das auch

in unserem Falle zutrifft, beweist die Notwendigkeit der Aszese zur
Erlangung der sittlichen Vollkommenheit1. Jede Aszese enthält einen

Verzicht auf den Besitz eines Gutes, das etwas zum irdischen Glück
beitragen würde, heiße es nun Bequemlichkeit oder sinnlicher Genuß

oder anders. Und je mehr Aszese ein Mensch übt, desto mehr schränkt
er die Zahl der Dinge ein, die an sich sein irdisches Glück vermehren
könnten. Daher haben alle, die das Leben genießen wollen, einen

förmlichen Haß gegen alle Aszese.

7. Verschiedene Notwendigkeit der Voraussetzungen zum vollkommenen

sittlichen Lehenswandel und zum Glück des Menschen. Wenn wir
sagen, etwas sei vorausgesetzt, so drücken wir damit eine Notwendigkeit

aus. Denn sobald etwas vorausgesetzt ist, muß es dasein,

damit etwas anderes sein kann. Wenn also die sittliche Vollkommenheit

und das menschliche Erdenglück auf entgegengesetzten
Voraussetzungen beruhen, so ist zu ihnen Entgegengesetztes notwendig. Aber
etwas kann auf sehr verschiedene Weisen notwendig sein. Zuoberst

wird das Notwendige unterschieden in ein absolut oder schlechthin

Notwendiges und ein nur beziehungsweise oder unter einem bestimmten

Gesichtspunkte Notwendiges. Auf die erste Weise sind z. B. Gott
und die Wahrheit des Satzes vom inneren Widerspruch notwendig.
Das nur beziehungsweise Notwendige ist notwendig entweder auf Grund
seines Trägers oder um ein bestimmtes Ziel zu erreichen. Auf Grund
ihres Trägers sind die Eigentümlichkeiten (proprietates) der Dinge
notwendig. So ist der Mensch notwendig bildungsfähig und sozial ver-

1 Mit Recht schreibt Leclercq a. a. O. 209 : « Quelque soit la position
dont on parte, qu'on soit matérialiste ou spiritualiste, qu'on adhère à une religion
ou qu'on soit purement rationaliste, tous les philosophes requièrent du sage la
domination de l'esprit sur les sens, et même une morale aussi préoccupée du
plaisir sensible que celle d'Epicure aboutit à une ascèse. »



428 Sittlicher Lebenswandel und Glück eines Menschen

anlagt. Zur Erreichung eines bestimmten Zieles kann etwas schlechthin

(simpliciter) notwendig sein oder nur secundum quid, d. h. so, daß

es unter Umständen auch fehlen kann, ohne daß dadurch ein
bestimmtes Ziel unerreichbar wird. So wird in der Heiligen Schrift der
Glaube als schlechthin notwendig bezeichnet, um Gott zu gefallen. Auf
diese Weise ist auch die Nahrung notwendig zur Erhaltung des Lebens.

Nur secundum quid oder bedingungsweise notwendig ist z. B. die

Empfehlung hochgestellter Persönlichkeiten, um Karriere zu machen.
Wenden wir nun diese Unterscheidungen des Notwendigen auf

unseren Fall an, so leuchtet sofort der große Unterschied auf zwischen
den Voraussetzungen des sittlich vollkommenen Lebenswandels und
den Voraussetzungen des menschlichen Erdenglückes. Wir sagten,
notwendige Voraussetzungen sittlicher Vollkommenheit sei der Besitz aller
sittlichen Tugenden im Zustande der Vollendung. So mannigfach und
zahlreich diese Tugenden auch sind — niemand kennt ihre Zahl genau
— unter ihnen findet sich keine einzige, die nicht schlechthin notwendig
wäre, um wirklich sittlich vollkommen zu sein, und zwar so, daß sie

auch alle vollkommen besessen sind. Wie aber verhält es sich mit
den Voraussetzungen des menschlichen Erdenglückes Wir faßten sie

zusammen unter die drei Überschriften : Gesundheit, Lebensunterhalt

und soziale Hilfe. Um die Notwendigkeit dieser Dinge zum
Glücklichsein richtig bewerten zu können, ist vor allem erfordert, ihr ganz
anderes Verhältnis zu beachten, in dem sie zum Glück stehen, als

das der. sittlichen Tugenden zum sittlich vollkommenen Lebenswandel.
Die sittlichen Tugenden sind Beschaffenheiten oder Fertigkeiten (habitus),

durch die der Mensch überhaupt erst fähig wird, einen sittlich
vollkommenen Lebenswandel zu führen ; Gesundheit aber,
Lebensunterhalt und soziale Hilfe sind nur Mittel oder, wie die Scholastiker

sagen, eine Art von Werkzeugen zum Glücklichsein. Während also

das Verhältnis zwischen den sittlichen Tugenden und einem sittlich
vollkommenen Lebenswandel ein material-formalursächliches ist, stehen

Gesundheit, Lebensunterhalt und soziale Hilfe zum Glücklichsein in
einem wirkursächlichen Verhältnis, und auch das nicht etwa so, daß

sie Hauptursachen des Glückes genannt werden können, sondern nur
werkzeugliche. Denn die Fähigkeit, glücklich zu sein, erwirbt sich der
Mensch nicht durch den Besitz der genannten drei Voraussetzungen,
sondern in dem Maße, in dem er diese Güter in der rechten Weise

zu gebrauchen lernt. So wie einer nicht schon dadurch ein Künstler
wird, daß man ihm die besten Instrumente schenkt, so kann einer



Sittlicher Lebenswandel und Glück eines Menschen 429

auch trotz aller sogenannten « Glücksgüter » tief unglücklich sein. So

etwas ist in dem Verhältnis zwischen sittlichen Tugenden und sittlich
vollkommenen Lebenswandel schlechthin unmöglich. Im gleichen Grade,
in dem einer die sittlichen Tugenden besitzt, führt er auch einen sittlich

vollkommenen Lebenswandel. Daraus erhellt ganz klar, daß es

nicht erlaubt ist, den Voraussetzungen des menschlichen Glückes die

gleiche Bedeutung zuzuschreiben wie denen des sittlich vollkommenen
Lebenswandels.

8. Relativer Glückswert der einzelnen geschöpflichen Güter. Um die

Notwendigkeit der sogenannten Glücksgüter noch genauer zu bestimmen,

muß man zwei Dinge wohl beachten : nämlich erstens, worin
denn eigentlich das Glück des Menschen besteht ; und sodann, wie der
Mensch in dessen Besitz gelangt. Auf die erste Frage haben wir schon

im vorausgehenden geantwortet. Weil der menschliche Wille in seinem

Begehren dem Erkennen des Verstandes folgt, kann nur der Besitz
eines unendlichen Gutes ihn glücklich machen, also einzig Gott. Das

gilt auch von der unvollkommenen Glückseligkeit dieses Lebens. Denn
diese unterscheidet sich von der vollkommenen des Jenseits nur durch
ihren geringeren Stärkegrad. Auch in diesem Leben gibt es kein Glück,
das nicht von Gott käme. Was sodann das Besitzen Gottes betrifft,
so unterscheiden die Scholastiker eine doppelte Form der Teilnahme

an den göttlichen Vollkommenheiten. Denn ausgehend von der Grund-,
Wahrheit, daß Gott die Welt nur erschaffen konnte, um auch

nichtgöttliche Wesen an Seinen göttlichen Vollkommenheiten teilnehmen

zu lassen, lehren sie, daß in allen Geschöpfen etwas Göttliches
enthalten sei. Aber die unvernünftigen Geschöpfe nehmen an den

göttlichen Vollkommenheiten in der Weise teil, daß sie ihr Sein und ihre
Vollkommenheiten nicht als Mitteilungen Gottes erkennen, sondern

nur rein stofflich haben. Anders die vernünftigen Geschöpfe. Diese

können nicht nur ihr eigenes Sein und ihre besonderen Vollkommenheiten,

sondern auch das Sein aller übrigen Geschöpfe als Gaben Gottes

erkennen ; und soweit sie das wirklich tun, nehmen sie auf eine viel
vollkommenere Weise an den göttlichen Vollkommenheiten teil, als

das den unvernünftigen Geschöpfen möglich ist. Diese höhere Form
der Anteilnahme an den göttlichen Vollkommenheiten begründet in
den vernünftigen Geschöpfen die Möglichkeit des Glückes. Auch dem

Tier kann es wohl sein, aber dieses Wohlsein des Tieres ist nur eine

sinnliche Befriedigung, die man höchstens in einem übertragenen Sinne



430 Sittlicher Lebenswandel und Glück eines Menschen

als Glück bezeichnet. Denn Glück in eigentlicher Bedeutung ist etwas

Geistiges und nur so weit gegeben, als der Wille des vernünftigen
Geschöpfes befriedigt ist. Nun ist es, wie wir sagten, zwar wahr, daß

der menschliche Wille nur durch Gott befriedigt und daher auch nur
durch Gott glücklich werden kann. Aber weil, wie wir eben sahen, alle

Geschöpfe an den göttlichen Vollkommenheiten teilhaben, verhält es

sich mit dem Glückswert der Dinge ähnlich wie mit ihrer ontologischen
Wahrheit. Wie alle Dinge nur wahr sind durch ihre Anteilnahme an
der göttlichen Wahrheit, und daher der hl. Thomas in De verit. 22, 2

ad 1 mit Recht sagen kann, daß alle erkennenden Wesen in jeglichem
Erkennen einschlußweise Gott miterkennen, so sind alle Dinge auch

nur gut durch ihre Teilnahme an dem Gutsein Gottes h Daraus folgt,
daß wir, gleichwie wir schon mit den Geschöpfen anfangen, Gott zu
erkennen, so auch durch die geschöpflichen Güter bis zu einem gewissen
Grade glücklich werden. Nach thomistischer Weltauffassung gibt es

also kein doppeltes Glück des Menschen : das eine in Gott, und das

andere in den Geschöpfen, sondern nur ein einziges, das in Gott allein

vollkommen, aber auf Grund der von Gott den Geschöpfen
mitgeteilten Vollkommenheiten auch in den geschöpflichen Gütern bereits
unvollkommen gefunden werden kann. So ist es zu erklären, daß die

geschöpflichen Güter selbst dem größten Gottesleugner noch ein großes

Glücksgefühl bereiten können. Ob er will oder nicht, hat auch der
Sünder und Gottesleugner sein Glück restlos Gott zu verdanken. Der
Gottesleugner genießt die Gaben Gottes zwar « sicut equus et mulus »,

aber mit dem wesentlichen Unterschied, daß er sich dabei sowohl

gegen seine eigene menschliche Würde als gegen Gott versündigt, während

das Tier ganz so handelt, wie Gott es ihm durch die Naturgesetze
vorgeschrieben hat. Wie jedoch unsere Gotteserkenntnis nicht von
dem Erkennen eines bestimmten Geschöpfes oder einer bestimmten

Gattung von Geschöpfen abhängt, z. B. von der Kenntnis, wieviele
Pflanzen- oder Tierarten es gibt, so ist auch unser Glück nicht an
den Besitz eines bestimmten geschöpflichen Gutes gebunden. Die von
den Scholastikern allgemein übernommene Begriffsbestimmung des

1 « Omnia cognoscentia cognoscunt implicite Deum in quolibet cognito. Sicut
enim nihil habet rationem appetibilis nisi per similitudinem primae bonitatis,
ita nihil est cognoscibile nisi per similitudinem primae veritatis.

Ad secundum dicendum, quod ipsum esse est similitude divinae bonitatis ;

unde in quantum aliqua desiderant esse, desiderant Dei similitudinem et Deum
implicite. »



Sittlicher Lebenswandel und Glück eines Menschen 431

Boethius von der Glückseligkeit lautet zwar : « der durch den Besitz
alles Guten vollkommene Zustand », aber das bedeutet nicht, daß einer,

um glücklich zu sein, nun alle Güter der Erde besitzen muß.
Vielmehr genügt, daß einer von diesen Gütern so viel besitzt, als er zu
der vollkommensten Tätigkeit dieses Lebens benötigt1. Nach dem

Aquinaten besteht diese Tätigkeit im Erkennen der Wahrheit2, nach
den Voluntaristen im Lieben des höchsten Gutes.

Die unvollkommene Glückseligkeit dieses Lebens unterscheidet sich

von der vollkommenen des anderen Lebens dadurch, daß sie von der

Vollkommenheit des niedrigeren Teiles im Menschen zu der Vollkommenheit

des höheren Teiles fortschreitet3. Daher sind zu ihrem
Entstehen in erster Linie sinnliche Güter erfordert ; aber das beweist nicht,
daß der Besitz sinnlicher Güter auch das Maß der unvollkommenen

Glückseligkeit sei. Sonst müßte man deshalb, weil unser menschliches

Erkennen mit dem Sinneserkennen beginnt, auch sagen, dieses sei der

Maßstab für das menschliche Erkennen überhaupt 4. Ebenso müßten
dann die Reichsten auch immer die glücklichsten sein, was jeder
Erfahrung widerspricht. Diese lehrt im Gegenteil, daß einer um so glücklicher

ist, je weniger geschöpflicher Güter er bedarf. Daraus erhellt,
daß der Glückswert der einzelnen geschöpfliehen Güter immer nur ein

sehr relativer ist.

9. Stufenordnung der Glücksgüter. In der Frage nach dem eigentlichen

Endziel des Menschen und damit auch nach dem Gut, das allein
den Menschen vollkommen glücklich machen kann, wird eine Skala

der Güter aufgestellt, die überhaupt in Betracht kommen, und von
denen jedes auch schon für das Endziel des Menschen gehalten worden

ist. An oberster Stelle steht die Unterscheidung zwischen Gott als uner-
schaffenem Gut und allen geschöpflichen Gütern. Alsdann wird unter-

1 Thomas, S. Th. I-II 3, 3 ad 2 : « In hac beatitudine imperfecta requi-
ritur congregatio bonorum sufficientium ad perfectissimam operationem huius
vitae. »

2 Thomas, S. c. Gent. I 1 : « Oportet igitur ultimum finem universi esse

bonum intellectus. Hoc autem est veritas. »

3 S. Th. I-II 3, 3 ad 3 : « In perfecta beatitudine perficitur totus homo,
sed in inferiori parte per redundantiam a superiori : in beatitudine autem imperfecta

praesentis vitae e converso a perfectione inferioris partis proceditur ad

perfectionem superioris. »

4 Vgl. Ramirez J. M., De hominis beatitudine tractatus theologicus. Tom. III.
Matriti 1947, 117.



432 Sittlicher Lebenswandel und Glück eines Menschen

schieden zwischen äußeren und inneren Gütern des Menschen. Die
äußeren werden eingeteilt in körperliche und unkörperliche. Zu den
ersten gehören Lebensmittel, Kleider, Geld und der gesamte materielle
Reichtum ; die zweiten sind Ehre und Ruf. Die inneren Güter sind
teils Güter des Leibes teils Güter der Seele. Nach dieser Ordnung
aller in Betracht kommenden Güter werden dann die einzelnen Güterarten

daraufhin geprüft, ob sie wirklich die zwei Eigenschaften eines

Endzieles haben : nämlich nicht mehr um eines anderen willen begehrbar

zu sein ; und sodann, den Menschen so zu befriedigen, daß ihm
nichts mehr zu wünschen übrigbleibt. Bei dieser Prüfung stellt sich

heraus, daß nur Gott diese zwei Eigenschaften des Endzieles hat, und
daher Gott allein als das Endziel des Menschen bezeichnet werden
kann. Damit ist zugleich erwiesen, daß nur Gott den Menschen
vollkommen glücklich machen kann. Aber das ist nicht so zu verstehen,
als ob die geschöpflichen Güter nun überhaupt keinen Glückswert hätten.
Daß Gott allein das Endziel des Menschen ist, hat nur zur Folge, daß

für diesen alle geschöpflichen Güter bloß einen untergeordneten Glückswert

besitzen.

Untereinander sind die Glückswerte der geschaffenen Güter so

geordnet, daß die äußeren den inneren, die körperlichen den

unkörperlichen, die des Leibes denen der Seele nachstehen. Daraus erklärt
sich ein Doppeltes : nämlich erstens, warum die geschöpflichen Güter
dem Menschen nicht alle die gleiche Freude bereiten, sondern eine

Freude im gleichen Grade zunimmt, in dem das erlangte Gut innerlich
und geistig ist. Und zweitens, wie es kommt, daß nicht jedes Gut
dem Menschen den Verlust eines anderen leichter erträglich macht,
sondern daß auch da eine bestimmte Ordnung besteht. So opfert kein

vernünftiger Mensch seine Gesundheit für einen Sack voll Geld, wohl
aber leert er unter Umständen seinen ganzen Geldschrank, um seine

Gesundheit wiederzuerlangen, und ist ihm das gelungen, dann ist er
trotz größten Geldverlustes glücklich. Denn er hält die Gesundheit

für ein größeres Gut als eine gefüllte Geldbörse. Je höher das Gut
ist, über dessen Besitz der Mensch sich freut, desto mehr Güter von
geringerem Glückswert kann er entbehren. Von welcher großer Bedeutung

das für unsere Frage nach dem Glückswert eines sittlich guten
Lebenswandels ist, werden wir bald sehen.

10. Stufenordnung des sittlichen Lebenswandels. Auch der sittliche
Lebenswandel hat eine Stüfenordnung. Aber diese sieht ganz anders



Sittlicher Lebenswandel und Glück eines Menschen 433

aus als die des menschlichen Glückes. Sie wird durch das Sittengesetz
in zwei Teile geschieden. Denn dieses Gesetz bewirkt, daß der menschliche

Lebenswandel entweder gut oder schlecht ist. In beiden Fällen
besteht eine bestimmte Ordnung. Die Stufenordnung des sittlich guten
Lebenswandels richtet sich nach dem Fortschritt des Menschen in
allen sittlichen Tugenden, und dieser nach dem Grade der Gottesliebe.

Die Stoiker hatten die Tugenden für so verbunden gehalten, wie
verschiedene Erscheinungsformen des gleichen Wesens. Deshalb hat einer
nach ihnen entweder alle Tugenden oder gar keine. Aus dieser Tugendlehre

der Stoiker hat der hl. Thomas nur die Ansicht übernommen,
daß die sittlichen Tugenden trotz ihrer wesentlichen Verschiedenheit
innerlich verbunden sind und deshalb miteinander wachsen. Aber das

ist nicht so zu verstehen, als müßten in jedem Menschen alle
sittlichen Tugenden gleich groß sein. Vielmehr verhalten sie sich so

zueinander, daß jede sich allen anderen mitteilt, indem sie den
Menschen befähigt, nun auch leichter die anderen Tugenden zu üben. So

ist der Kluge leichter auch tapfer, mäßig und gerecht als der

Unkluge, und umgekehrt der Tapfere leichter klug als der Feige. Aber
diese gegenseitige Mitteilung der moralischen Tugenden geht nicht so

weit, daß durch Übung einer Tugend sofort alle anderen Tugenden in
gleichem Grade vollkommener würden. Solange es der Mensch nicht
bis zur sittlichen Vollendung gebracht hat, wozu erforderlich ist, daß

er alle sittlichen Tugenden im Zustande höchster Vollkommenheit
besitzt, gleichen seine Tugenden den Fingern der gleichen Hand, von
denen der eine größer und stärker ist als der andere, obwohl sie alle
dasselbe Subjekt haben. Und wie zwischen dem Wachstum der Finger
nur eine Verhältnisgleichheit besteht, so auch zwischen dem Wachstum

der sittlichen Tugenden im gleichen Individuum L Daraus erklärt
sich der ungeheure Formenreichtum sittlich guten Lebenswandels,
zugleich aber auch die unser menschliches Können weit übersteigende

Schwierigkeit, genau zu bestimmen, welchen Grad sittlicher Vollkommenheit

einer schon erreicht hat. Alle, die einen sittlich guten Lebenswandel

führen, kommen darin überein, daß sie ihr ganzes Tun und
Lassen auf Gott als Endziel hinordnen ; indem sie aber sehr verschiedene

Mittel anwenden, unterscheiden sie sich trotzdem sehr voneinander.

Max Picard hat das Gemeinsame und Verschiedene der Heiligen

1 De virt. card. a. 3. — S. Th. I-II 66, 2. Vgl. Wittmann M., Die Ethik
des hl. Thomas von Aquin. München 1933, 300 ff.

Divus Thomas 29



434 Sittlicher Lebenswandel und Glück eines Menschen

folgendermaßen treffend beleuchtet : « In der Kirche San Zeno in Verona
stehen auf der Balustrade des Chors die zwölf Apostel. Von vorne
gesehen scheinen ihre Gesichter alle voneinander verschieden zu sein.
So verschieden sind sie von vorne, daß man nie so wie hier spürt, wie
verschieden zwölf voneinander sein können. Man weiß es hier zum
ersten Male : es sind zwölf Apostel, zwölf verschiedene. Aber dann,
wenn man gegen die Seite der Balustrade sich wendet und von der
Seite die Gesichter sieht, erschiickt man und zugleich ist man beglückt :

im Profil sind alle sich ähnlich, die Heiligen haben alle das gleiche
Profil, denn sie gehen alle in der gleichen Richtung zu Gott, dem

Einen, Gleichen. »1

Die Moralisten unterscheiden mit dem hl. Gregor dem Großen sieben

Hauptsünden, von denen jede die Wurzel vieler anderer Sünden ist.
Diese Unterscheidung setzt voraus, daß auch zwischen den Sünden
eines Menschen innere Zusammenhänge bestehen. Aber während keine

sittliche Tugend einer anderen so entgegengesetzt ist, daß sie mit ihr
unvereinbar wäre 2, sind die Laster bei weitem nicht alle in dem
gleichen Menschen möglich. So kann niemand zugleich geizig und
verschwenderisch, kleinmütig und prahlerisch, feige und verwegen sein.

Daher können die verschiedenen Stufen des sittlich schlechten
Lebenswandels nicht auf die gleiche Weise entstehen wie die des sittlich
guten. Wie schlecht der sittliche Lebenswandel eines Menschen ist,
hängt ab : erstens von der Größe der Laster, denen er fröhnt ; denn

nicht alle Laster sind gleich groß. So ist der Stolz ein größeres Laster
als die Unzucht. Sodann von der Zahl der Laster. Und endlich davon,
wie weit ihm diese Laster schon zur Gewohnheit und gewissermaßen

zur zweiten Natur geworden sind.

11. Glückswert des sittlich guten Lehenswandels. Aus dieser
verschiedenen Stufenordnung des menschlichen Erdenglückes und des

sittlichen Lebenswandels erhellt, daß zwischen diesen beiden kein
Parallelismus besteht, so daß man einfach sagen könnte, je sittlich
vollkommener einer lebt, desto vollkommener müsse auch sein Erdenglück
sein. Obwohl Glück und sittliche Vollendung in Gott zusammenkommen

und das vollkommene Glück des Jenseits nur dem zuteil wird,

1 Das Menschengesicht. München 1929, 47.
2 Thomas, S. Th. II-II 101, 4 : «Nulla autem virtus alii virtuti contrariatur

aut répugnât ; quia, secundum Philosophum in Praedicamentis, 'bonum non est
bono contrarium'. »



Sittlicher Lebenswandel und Glück eines Menschen 435

der in diesem Leben nach sittlicher Vollkommenheit gestrebt hat, und
zwar so, daß auch der Grad dieses Strebens von Bedeutung bleibt
für den Inhalt der Glückseligkeit im zukünftigen Leben, decken sich
das unvollkommene Glück dieses Lebens und sittlicher guter Lebenswandel

doch so wenig, daß vielmehr ein gewisses Maß von Unglück
erforderlich ist, um sich sittlich zu vervollkommnen. Denn ist es wahr,
daß zu einem sittlich vollkommenen Lebenswandel der Besitz aller
sittlichen Tugenden notwendig vorausgesetzt wird, und das nicht bloß in
einem Anfangsstadium, sondern in der Weise, daß einer allen ihrer
Übung sich entgegenstellenden Schwierigkeiten gewachsen ist, und
müssen diese Tugenden vom Menschen alle mühsam erworben werden,
dann muß es auf Erden viel Unglück geben, damit die Menschen sich

sittlich vervollkommnen können. Das wird besonders offenbar bei der

Kardinaltugend der Tapferkeit und den ihr untergeordneten Tugenden.
Wie soll einer z. B. die Tugend der Geduld oder die der Ausdauer

erlangen, wenn er nichts zu leiden hat Leid und Unglück sind so

sehr Vorbedingungen sittlicher Vervollkommnung, daß, wie wir bereits

sagten, nach sittlicher Vollkommenheit strebende Menschen sie in
freiwilliger Aszese sogar künstlich hervorrufen oder, vielleicht richtiger
gesagt, für sie einen Ersatz suchen. Cicero bemerkt mit Recht : « Sind

wir sorgenscheu, müssen wir auch tugendscheu werden. Es liegt ja
im Wesen der Tugend, daß sie im Haß und in der Verabscheuung
alles dessen, was ihr zuwiderläuft, manche Unannehmlichkeit auf sich

nehmen muß. So haßt und verabscheut der redlich Gesinnte den

Arglistigen, der Enthaltsame den Wollüstigen, der Tapfere den Feigen.
Ebenso läßt sich erkennen, wie der Gerechte über die Ungerechtigkeit,

der Kraftvolle über die Schwäche, der Mäßige über die

Ausschweifung den bittersten Schmerz empfindet. »1

Aber das ist nur die negative Seite des Strebens nach sittlicher
Vollkommenheit. Seine positive Seite liegt in einem doppelten Glückswert

: nämlich erstens in der mit ihm verbundenen einzigartigen, durch

nichts anderes erreichbaren Freude über die sichere Aussicht und

Hoffnung, einmal vollkommen glücklich zu werden; und sodann in dem großen

Tröste für den Wegfall der anderen geschöpflichen Glücksgüter. Den
hl. Franziskus von Assisi fragte einmal sein Begleiter, Bruder Leo,
worin wohl die vollkommene Freude bestehe. Darauf erwiderte der

1 Laelius de amicitia XIII 47. Übersetzung von Robert Löhrer in seinem
sehr anregenden Büchlein «Freundschaft in der Antike». Luzern 1949, 25.



436 Sittlicher Lebenswandel und Glück eines Menschen

Heilige : Wenn wir in S. Maria degli Angeli, vom Regen durchnäßt
und frierend ankommen und an der Pforte des Konventes anklopfen,
und der Pförtner wird zornig und sagt uns : wer seid ihr Und wir
antworten : wir sind zwei eurer Mitbrüder, er aber sagt : Ihr sagt
nicht die Wahrheit, im Gegenteil, ihr seid zwei Schurken, die die Welt
betrügen, und er öffnet uns nicht, sondern läßt uns draußen stehen
im Schnee und Regen mit Kälte und Hunger bis zur Nacht ; und wenn
wir ein so großes Unrecht geduldig ertragen und denken, Gott lasse

den Pförtner so zu uns reden, Br. Leo, schreibe, daß hier vollkommene

Freude ist. Wer diese Erzählung in den Fioretti di Santo Francesco

1 zum ersten Male liest, ist versucht, den Kopf zu schütteln,
aber dann muß er sich sagen : glücklich, wer in einer solchen Lage
noch froh sein kann.

Die mit der Übung und dem Besitze einer jeden Tugend
verbundene Freude kommt nicht daher, daß die sittlichen Tugenden, wie
die Stoiker meinten, einen Selbstwert haben. Sie haben nicht einmal
den Rang von Zwischenzielen, sondern sind reine Mittel, durch die
sich der Mensch fähig macht, seine sittlichen Pflichten zu erfüllen.
Sie gleichen einer schönen Treppe, die man benützt, um höher zu
kommen, nicht aber, um auf ihr stehen zu bleiben. Der unmittelbare

Zweck aller Tugendübung ist also die Erfüllung der sittlichen
Pflichten. Aber auch diese ist, streng genommen, kein Ziel und darum
auch keine letzte Norm zur Bewertung des sittlichen Lebens eines
Menschen,' wie Kant in seiner Pflichtethik behauptet, sondern ebenfalls nur
ein Mittel zum Ziele. Für den Theisten hat der Mensch überhaupt
kein anderes Ziel als die Verherrlichung Gottes. Und aus diesem Grunde
kann es auch weder eine Freude noch ein Glück geben außer in Gott
selbst oder soweit Gott den Geschöpfen Anteil gegeben hat an Seiner

göttlichen Gutheit. Gäbe es keinen Gott, dann gäbe es auch kein
Glück. Wie das Sein so hat der Mensch auch sein Glück ganz von
Gott. Das Glück des Menschen liegt in der Weise zwischen seinem

Endziel und der sittlichen Pflicht, daß diese außer dem Endziel im
Menschen das Bedürfnis nach Glück voraussetzt2. Denn wäre die

Erreichung des Endzieles für den Menschen kein Glück, dann wäre nicht
zu verstehen, wie er es anstreben könnte. Ein Endziel ohne die Bei-

1 Ed. Società Apostolato Stampa. Roma 1943. Cap. VIII, 35.
2 Vgl. unseren Aufsatz über Endziel, Glück und Pflicht des Menschen in

Divus Thomas 1947, 53-83.



Sittlicher Lebenswandel und Glück eines Menschen 437

gäbe der vollkommenen Glückseligkeit enthält einen inneren
Widerspruch. Die Pflicht entsteht daraus, daß der Mensch diesen inneren

Zusammenhang seiner Glückseligkeit mit dem Streben nach Gott als Endziel

durchschaut und dadurch angetrieben wird, das ihn auf Gott
hinordnende göttliche Gesetz zu befolgen. So erklärt sich leicht, warum
schon jede Übung einer sittlichen Tugend dem Menschen eine so große
Freude bereitet. Diese Freude ist schon ein Vorgeschmack des Glückes,

zu dem der Mensch durch die Erfüllung seiner sittlichen Pflichten

gelangt.
Wir sagten im vorausgehenden, selbst der Sünder und

Gottesleugner könne durch den Genuß sinnlicher Güter zu einem gewissen
Glücke gelangen, weil ja alles Geschaffene teilhat an der göttlichen
Gutheit und, soweit das der Fall ist, einen Glückswert besitzt. Aber
sobald der Gebrauch und Genuß der geschöpflichen Güter aufhört,
nach den sittlichen Pflichten geregelt zu sein, geht ihr Wert für die

Erlangung der vollkommenen Glückseligkeit verloren. Und das ist ein

Mangel, der durch nichts ersetzt werden kann und größer ist, als der

positive Beitrag, den auch das größte geschöpfliche Gut zum Glücke
eines Menschen zu liefern vermag. Denn in dieser Lage gleicht einer

dem, der zwar angefangen hat, eine Leiter hinaufzusteigen, dann aber

selbst deren oberen Teil absägt und so aus eigener Schuld nicht mehr
weiterkommt. Daher besteht auch beim Gebrauche der gleichen

geschöpflichen Güter in bezug auf das Glück ein großer Unterschied, ob

jemand sich an die Vorschriften des Sittengesetzes hält oder diesen

zuwiderhandelt. Nur die Erfüllung der sittlichen Pflichten sichert dem

Menschen die Erreichung seiner vollkommenen Glückseligkeit. Diese

sichere Hoffnung auf die zwar in diesem Leben nicht erreichbare
vollkommene Glückseligkeit ist das Besondere und Einzigartige des Glückes,

mit dem jede Tugendübung und jede Erfüllung einer sittlichen Pflicht
verknüpft ist. Denn während der Mensch ohne die Erfüllung seiner

sittlichen Pflichten immer nur innerhalb des Bereiches der
unvollkommenen Glücksgüter bleibt, weil diese ihn weder einzeln genommen
noch in ihrer Gesamtheit ganz befriedigen können, beginnt er bei

Erfüllung seiner sittlichen Pflichten durch die Hoffnung schon die
vollkommene Glückseligkeit zu besitzen h Wird die vollkommene Glück-

1 Thomas, S. Th. I-II 5, 3 ad 1 : « Beati dicuntur aliqui in hac vita vel
propter spem beatititudinis adipiscendae in futura vita, secundum illud Rom. VIII,
24 : Spe salvi facti sumus ; vel propter aliquam participationem secundum ali-
qualem summi fruitionem. » Vgl. ebenda Qu. 16, 4.



438 Sittlicher Lebenswandel und Glück eines Menschen

Seligkeit durch die Hoffnung auch noch nicht vollkommen besessen,

so ist doch schon ein solcher unvollkommener Besitz der vollkommenen

Glückseligkeit weit beglückender als der vollkommene Besitz

jeder wesentlich unvollkommenen Glückseligkeit.
Wie wir bereits im Vorausgehenden zeigten, kann auch von den

Glücksgütern, die in keiner so unmittelbaren Beziehung zur vollkommenen

Glückseligkeit stehen wie die Tugendübung und die Erfüllung
der sittlichen Pflichten, der Besitz des einen den Menschen über den

Verlust eines anderen hinwegtrösten, z. B. eine gesicherte Lebensstellung
über den von ihr geforderten Verlust eines schönen Zusammenlebens

mit Eltern und Geschwistern. Der Trost unterscheidet sich von der
einfachen Freude dadurch, daß er ein gleichzeitiges Leid voraussetzt
und dieses nur leichter erträglich macht. Dieser Trost kann so groß
sein, daß einer sich selbst über ein Unglück freut, weil es ihm Gelegenheit

geboten hat, eines noch größeren Glückes teilhaftig zu werden.
So hat sich im letzten Weltkrieg mancher Soldat über eine Verwundung

gefreut, die ihn zwar zum Kriegsdienst untauglich gemacht, ihm
aber zugleich die langersehnte Rückkehr in seine Familie und seinen

Beruf ermöglicht hat.
Das Glück eines sittlich guten Lebenswandels ist ein solcher Trost

inmitten aller Leiden, die einen Menschen hier auf Erden treffen
können, ja sogar, die, wie wir sahen, eine notwendige Voraussetzung
seiner sittlichen Vervollkommnung sind. Von dem englischen
Philosophen John Locke wird erzählt, er sei gestorben mit dem Bekenntnisse,

daß er nur in dem Guten, das er getan habe, Trost finde, und
daß allein zwei Dinge uns in diesem irdischen Sein recht befriedigen
können : nämlich das Zeugnis eines guten Gewissens und die Hoffnung
auf ein ewiges Leben. Der sittliche Wandel eines Menschen bleibt
in diesem Leben nicht deshalb immer unvollkommen, weil es nicht

genug Unglück gibt, um sich sittlich zu vervollkommnen, und anderseits

ist das Glück hier auf Erden nicht deshalb immer unvollkommen,
weil der sittlich gute Lebenswandel keinen Glückswert hat, oder weil
nicht genug nach sittlicher Vollkommenheit gestrebt wird, sondern es

gehört sowohl die Unvollkommenheit des sittlichen Lebenswandels als

die Unvollkommenheit des menschlichen Glückes wesentlich zu unserem
Erdenleben. Denn ohne die eine wie die andere Unvollkommenheit
wäre der Mensch schon an seinem Ziele angelangt, und hörte damit
der wesentliche Unterschied zwischen Diesseits und Jenseits auf.


	Sittlicher Lebenswandel und Glück eines Menschen

