Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Actus specificatur ab objecto formali
Autor: Hubatka, Clodoald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762357

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762357
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Actus specificatur ab objecto formali

Von Dr. P. Clodoald HUBATKA O. F. M. Cap.

Satze, die immer wieder gebraucht werden, verfallen leicht einem
geistigen VerwitterungsprozeB3, und ihre dritte Dimension, die Tiefe,
wird dabei leicht iibersehen. So ergeht es auch dem philosophischen
Grundsatz : actus specificatur ab objecto formali. Seine groBe Bedeu-
tung fiir die Philosophie und Theologie, seine verschiedenen Auslegungen
und der Umstand, dall dieses Prinzip oft ohne metaphysische Begriin-
dung angefiihrt wird, rechtfertigen seine Untersuchung in dieser Zeit-
schrift.

In der thomistischen Philosophie besitzt das Wort A%t einen mehr-
fachen, analogen Sinn. Zunichst besagt es eine Tdtigkeit, Diese aber
setzt ein Tdtigkeitsprinzip voraus, das ebenfalls Akt genannt wird. Weil
nur existierende Dinge handeln konnen, ist auch die Existenz ein Akt.

In unserem Grundsatze bedeutet das Wort Akt zundchst die Betd-
tigung am Objekt. Wir konnen darunter aber auch das Tdtigkeits-
prinzip, z.B. das Auge, verstehen.

Im Gegensatz zur platonisch-augustinischen Auffassung, verficht
Thomas von Aquin den Real-Unterschied zwischen Seele und Fahig-
keiten. Die Tatigkeitsvermégen kénnen ginzlich nach einer Seite hin
bestimmt sein, wie die duBern Sinne, oder eine Unbestimmtheit in
sich schlieBen, wie der freie Wille und die ihm nicht unbedingt unter-
worfenen Vermogen 1. Die letztgenannten bekommen durch die Habitus
oder Gehaben eine bestimmte und dauernde Ausrichtung zur Titigkeit.

Die Fahigkeiten und Habitus sind also physische Vollkommenheiten,
Akzidentien, welche eine entsprechende Tétigkeit begriinden. Sie be-
kommen ihre spezifische Eigenart unmittelbar von der Betitigung,
auf die sie hingeordnet sind, mittelbar werden sie vom erfa3ten Formal-
objekt bestimmt.

Jedes Dinér hat seinen #nmern metaphysischen, artbestimmenden
Grund, den Artunterschied. In den aus Stoff und Form zusammenge-

! Der Verstand, die innern Sinne (mit Ausnahme des Gemeinsinnes) und
das sinnliche Begehren.



Actus specificatur ab objecto formali 413

setzten Geschopfen ist die Form der innere physische Grund. Dies
gilt auch von den Fiahigkeiten. In diesem Falle aber redet man von
ihnen nicht als Potenzen, sondern als Eigenschaften . Das Auge z. B.
wird als Organ, als Teil des Menschen, und nicht als Auge betrachtet.
Die Glieder eines Menschen sind von denen eines Tieres verschieden,
weil sie von der Menschen- und nicht von der Tierseele informiert
werden. Das Tierauge besitzt einen andern innern artbestimmenden
Grund als das Menschenauge.

Als Potenzen aber verlangen die Fihigkeiten und Habitus auch
einen dufern artbestimmenden Grund. Sie hdngen in doppelter Weise
von auBen ab: in Bezug auf die Existenz von der Wirkursache, in
Bezug auf die Essenz vom Formalobjekt. Man gelangt in den Besitz
der eingegossenen Habitus dadurch, daB man sie unmittelbar von Gott
empfingt, wihrend die erworbenen Gehaben durch wiederholte Akte
uns eigen werden. Ihr duferes formgebendes Prinzip aber ist der Eigen-
gegenstand. Besitzt ein eingegossener und ein erworbener Habitus das
gleiche Formalobjekt, dann ist der erstgenannte nur zufillig, per acci-
dens, und nicht an und fiir sich, per se, eingegossen. Sie weisen als
Fihigkeiten keine Artverschiedenheit auf. Diese ist notwendig, wesent-
lich mit der Verschiedenheit der Eigengegenstinde verkniipft 2. Der
Unterschied zwischen dem Sehen eines Lowen und dem eines Menschen
ist nur zufillig und liegt in der Disposition des Organes. Ebenso
besteht zwischen dem Auge eines Mannes und dem einer Frau nur
ein materieller, aber kein wesentlicher Unterschied. Jedes Auge ist
auf das Sehen hingeordnet, und dieses erfalt an den Gegenstinden
die Farbe.

Unmittelbar wird die Fahigkeit oder der Habitus durch den AZ¢,
worauf diese angelegt sind, bestimmt. Ein anderer Akt setzt eine
andere physische Vollkommenheit voraus. Thomas von Aquin hebt
ausdriicklich hervor, daB nicht die Tatigkeit in der Ausfithrung die
artbestimmende Ursache eines Vermdgens ist, sondern die Titigkeit,
wie sie in der Absicht der Natur liegt 3. Die aktuelle Titigkeit hingt

1 Cajetan in I 77, 3 n. 6: « Adverte hic quod de potentiis animae possumus
dupliciter loqui. Uno modo inquantum potentiae sunt ... alio modo, inquantum
proprietates sunt talis naturae ... Sic enim distinguuntur iuxta diversitatem natu-
rarum quibus insunt ; juxta illud Averrois, I. De anima, comment. LIII : Membra
hominis diversa sunt specie a membris leonis,

? Vgl. Cajetanus in I-II 54, 2 n. 2.

3177, 3ad1.



414 Actus specificatur ab objecto formali

vom Vermogen ab, offenbart seine Artbestimmtheit. Diese beruht in
der transzendentalen Hinordnung zur Tatigkeit. Als angestrebter Zweck
ist die Betdtigung frither als das Vermoégen. Vermdgen und Habitus
sind also etwas wesentlich Relatives. Sie besagen eine Beziehung zur
Tatigkeit. Ohne diese Bezogenheit kénnen sie gar nicht verstanden
werden. So ist das Auge seiner innersten Natur nach auf den Sehakt
hingeordnet und dieser ist wesenhaft auf den Eigengegenstand bezogen,
auf die Farbe. Wer nicht weil3, was Farbe ist, weil auch nicht, was
Sehen bedeutet. Das Auge kann nur vom Sehakt aus verstanden
werden. Es ist eine Fihigkeit zu sehen, und dieses wird erst durch
die Farbe, das Formalobjekt, verstdndlich.

Der metaphysische Grund liegt darin, daB8 die Bewegung und alles,
was ein Verhiltnis zu etwas anderem wesenhaft einschlieBt, eine Art-
bestimmtheit aufweist, und entsprechend eine Unterscheidung von den
Begriffsgliedern oder Gegenstidnden, auf welche sie hinzielen . Wie im
Bereich der Natur das Gattungswesen jedes Dinges aus seiner Wesens-
form stammt, sagt der Aquinate, so ist jede Handlung artbestimmt
durch den Gegenstand, auf den sie gerichtet ist 2. Hort das Formal-
objekt zu existieren auf, so fillt auch die Fihigkeit oder der Habitus
dahin 3. Wer darum einen einzigen Glaubenssatz leugnet, geht des iiber-
natiirlichen Glaubens verlustig 4.

Die Unterscheidung Cajetans zwischen den Féhigkeiten, insofern
sie Eigenschaften, proprietates, und insofern sie Potenzen sind, ist also
von weittragender Bedeutung. Als Eigenschaften kénnen sie noch von

1 Suarez, De gratia lib. II, cap. 11 n. 23. I-IT 54, 2 : Omnia autem quae
dicuntur secundum ordinem ad aliquid distinguuntur secundum distinctionem
eorum ad quae dicuntu~. Cajetan in I 77, 3 n. 4.: Fundamentum huius est ...
quia potentia, secundum id quod est, ad actum dicitur et est; id est, quia potentia,
secundum suam entitatem, non est res absoluta ab actu et objecto ; quamvis sit
res absoluta a termino, et propterea non est in genere relationis. Imaginamur
enim, secundum divum Thomam, quod potentiae et habitus et alia huiusmodi,
sunt entitates quaedam mediae inter absolutas omnino, et respectivas totaliter.
Ita quod non per aliquid superadditum, sed per suas essentias essentialiter ordi-
nem habent ad actus, ita quod absque eis intelligi etiam in prima operatione intel-
lectus non possunt : non quia differentiae earum sint, sed quia earum differentiae
summuntur ab ordine ad illos; ordine autem dico, non relationis praedicamen-
talis sed transcendente. -

2 I-II 18, 2 : Sicut res naturalis habet speciem ex sua forma, ita actio habet
speciem ex objecto, sicut motus ex termino.

3 II-IT1 5, 3: Species cuiuslibet habitus dependet ex formali ratione objecti,
qua sublata species habitus remanere non potest.

4 A a O



Actus specificatur ab objecto formali 415

etwas anderem als vom Eigengegenstand spezifiziert werden, namlich
von der substanziellen Form des Dinges. Als Potenzen sind sie aber
durch den Akt und den Eigengegenstand unterschieden. « Zur Erkennt-
nis der Fertigkeit fithrt uns die Erkenntnis der Tétigkeit, und zur Er-
kenntnis der Tétigkeit gelangen wir durch die Erkenntnis der Gegen-
stinde. » !

Gegenstand einer Tidtigkeit ist alles, was von ihr irgendwie erfal3t
wird. So kann dieselbe Sache Gegenstand verschiedener Tatigkeiten
sein, und eine Tatigkeit kann sich auf verschiedene Sachverhalte rich-
ten. Sie bilden das Materialobjekt. An diesem Gesamtmaterial erfalt
eine Fahigkeit aber primdr nur den Formal- oder Eigengegenstand.
Er ist der formale, objektive Gesichtspunkt, der primir und um seiner
selbst willen am Materialobjekt aufgefaBt wird. Fiir das Auge ist die
Farbe der Eigengegenstand, der vom Sehakt unmittelbar wahrgenom-
men wird.

Wie das Wort Akt, wird auch das Wort Formalobjekt in einem
mehrfachen, analogen Sinne aufgefalt, und zwar handelt es sich hier
um eine Analogie der Attribution. Nicht nur der erfalte formale Ge-
sichtspunkt wird Formalobjekt genannt, sondern alles, durch das und
vermittels dessen jener Gesichtspunkt von der Titigkeit erfalt wird.

So ist das Materialobjekt des Gesichtssinnes die Korperwelt. An
ihr nimmt das Auge primdr die Farbe wahr. Sie ist sein eigentliches
Objekt, sein Formalgegenstand (objectum formale quod). Da dieser
aber erst durch das objektive Mittel des Lichtes im Auge sichtbar wird,
ist das Licht das formale, objektive Prinzip, der Formalgrund, ver-
mittels dessen und durch das der Formalgegenstand, die Farbe, wirk-
lich sichtbar wird. Esist das objectum formale quo. Beat Reiser O.S.B.2
nennt das Licht, durch das der Gegenstand sichtbar wird, den dar-
stellenden Eigengegenstand (objectum formale quo) im Gegensatz zum
darzustellenden oder dargestellten (objectum formale quod). Die er-
kennbare Seinsvollkommenkeit kann uns endlich durch das natiirliche
Licht der Vernunft oder durch das {iibernatiirliche Licht der Offen-
barung vermittelt werden. Dem entsprechend gibt es ein doppeltes
vermittelndes Eigenobjekt (objectum formale sub quo), das Licht der
Vernunft und der Offenbarung. Alles, durch das und vermittels dessen
der Eigengegenstand erfaBt wird, wird Licht genannt, weil es zum

1 Qu. disp. de Spe, a. 1.
2 Beat Reiser O. S. B.: Formalphilosophie, Einsiedeln 1920, S. 453.



416 Actus specificatur ab objecto formali

Wesen des Lichtes gehort, etwas zu offenbaren. So sieht das Auge
im objektiven Mittel des physischen Lichtes die Farbe. Die Vernunft
aber braucht in ihrem Denken als objektiven Erkenntnisgrund die
Prinzipien und gelangt so zur Konklusion, zum erkannten Gegenstand.
Der iibernatiirliche Glaube erfaBt aber im iibernatiirlichen Glaubens-
licht iibernatiirliche Geheimnisse.

Da der Eigengegenstand der Wissenschaft notwendig und allge-
mein ist, muB vom materiellen Objekt alles Zufillige, Unbestimmte,
Verdnderliche abgestreift und nur das Wesenhafte, Unverdnderliche
festgehalten werden. Der tiefste Grund aller Zufilligkeit und Verdnder-
lichkeit ist die Stofflichkeit. Das Formalobjekt einer Wissenschaft er-
halten wir also dadurch, daB wir den Gegenstand ohne Stofflichkeit,
also abstrakt auffassen. So wird auch die Abstraktion ein Mittel zur
Darstellung des Eigengegenstandes. Darum gehéren die drei bekann-
ten Abstraktionsgrade zum darstellenden Eigenobjekt, und werden ob-
jectum formale quo genannt. Die Ordnung des wirklich Seienden kann,
je nach den Abstraktionsstufen, in verschiedener Beleuchtung betrachtet
werden, und darnach gibt es verschiedene theoretische Wissenschaften,
die Wissenschaft von der Natur, von der GréBe und vom Sein.

Welches ist nun der Sinn des objectum formale in unserem Prin-
zip ? Es handelt sich zundchst um den dargestellten Eigengegenstand
(objectum formale quod).

Die Artverschiedenheit der Vermégen und Habitus ist notwendig,
wesentlich mit der Artverschiedenheit der Formalobjekte verkniipft.
Es besteht zwischen beiden eine Wechselbeziehung. So unterscheidet
sich die {ibernatiirliche, eingegossene Klugheit von der erworbenen
sowohl nach den aktiven Prinzipien, wie nach den Formalgegenstin-
den, auf die sie hingeordnet sind 1. Ein tibernatiirliches Gehaben weist
notwenig auf einen {iibernatiirlichen Akt hin, und der iibernatiirliche
Akt geht notwendig auf ein iibernatiirliches Formalobjekt aus. Wo
wir einen {iibernatiirlichen Gegenstand vorfinden, wird notwendig zur
Wahrnehmung ein iibernatiirlicher Akt und ein iibernatiirlicher Habitus
verlangt. Nicht das Gehaben bestimmt den Gegenstand, sondern das
Formalobjekt bestimmt den Habitus. Er wird iibernatiirlich durch
den iibernatiirlichen Gegenstand. Das ist freilich nicht so zu ver-
stehen, als ob die iibernatiirlichen Habitus keine {ibernatiirliche Sein-

1 I-IT 63, 4 und ad 1: « Virtus infusa et acquisita non solum differunt
secundum ordinem ad ultimum finem, sed etiam secundum ordinem ad propria
objecta. »



Actus specificatur ab objecto formali 417

heit besdflen. Diese besteht aber wesentlich in der Veranlagung, Hin-
ordnung zu einem iibernatiirlichen Akt. Der Natur nach sind der Akt
und das Objekt frither als der entsprechende Habitus *.

Die Thomisten bestimmen das Prinzip : actus specificatur ab ob-
jecto formali noch genauer 2. Der Akt wird zunichst — in ordine
generationis — durch den Formalgrund, das objectum formale gquo, art-
bestimmt. Die Begriindung ergibt sich aus dem Wesen dieses Gegen-
standes als objektives Mittel. Es muf} eine Proportion herrschen zwi-
schen dem Erkenntnisvermdgen, dem objektiven Grund und dem For-
malgegenstand, der geoffenbart wird. Darum sagt Thomas von Aquin :
« Alles was offenbart, ist Licht. Wie namlich, was korperlich geschaut
wird, durch das korperliche Licht offenbar erscheint, so wird auch
das geistig Geschaute offenbar durch das geistige Licht. Das Offenbar-
werden mul3 also im entsprechenden Verhiltnis stehen zum Lichte,
wodurch es sich vollzieht, wie die Wirkung im Verhiltnis stehen muf3
zur Ursache. » 3. Er wendet diesen Grundsatz auf die Prophetie an
und schlieBt : « Da nun diese eine iiber die natiirliche Vernunft erhabene
Erkenntnis ist, so wird demgemall zur Prophetie ein geistiges Licht
erfordert, das die natiirliche Helle der Vernunft iibersteigt.»#* Fiir
den {iibernatiirlichen Glauben verlangen die Thomisten ein iibernatiir-
liches vermittelndes, darstellendes und dargestelltes Eigenobjekt. Nur

1 Neuestens hat H. LENNERZ S. J. eine andere Ansicht vertreten. Vgl. Gre-
gorianum 1936, S. 143 ff. De vero sensu principii ‘actus specificatur ab objecto
formali’. Nach Lennerz kann aus unserem Prinzip nicht geschlossen werden :
die natiirlichen und die tibernatiirlichen Akte haben verschiedene physische Voll-
kommenheiten, also ein verschiedenes Formalobjekt (S. 146). Diese SchluBfol-
gerung ware nach ihm nur gerechtfertigt, wenn bewiesen wiirde, da8 diese Ver-
schiedenheit in der physischen Vollkommenheit so beschaffen ist, daB sie auch
einen verschiedenen modus attingendi begriindet. Fiir den begnadigten Menschen
hier auf Erden kann aber eine solche Art und Weise der Betdtigung aus der
Erfahrung nicht bewiesen werden. Die Tatsachen sprechen dagegen. Darum
kann nach Lennerz mit vollem Recht gesagt werden : Die Behauptung, daf tiber-
natiirliche Akte auch ein tibernatiivliches Formalobjekt haben, entbehrt jedem Fun-
damentes (S. 146). GARRIGOU-LAGRANGE O. P. zeigt in: De Revelatione, Romae
1929 I. Bd. 508 und im Buche: Sinn fiir das Geheimnis. Paderborn 1937.
S. 236 ff. ausfithrlich, wie diese Frage nicht auf Grund der seelischen Erfahrung
zu losen ist, sondern auf Grund der Metaphysik.

2 GARRIGOU-LAGRANGE : Actus specificatur ab objecto formali. Acta Pont.
Academiae S. Thomae Aquinatis, Romae 1934, S. 142, nota 1. Immo actus speci-
ficatur prius ab objecto formali guo attingitur objectum formale gquod, ut visio
a lumine quo colores fiunt visibiles actu.

¥ II-IT 174, 2.

¢t Aa O

Divus Thomas 28



418 Actus specificatur ab objecto formali

eine iibernatiirliche Offenbarung, Erleuchtung, weist hin auf ein iiber-
natiirliches Formalobjekt, enthiillt {ibernatiirliche Geheimnisse. Eine
wesenhaft iibernatiirliche GewiBheit kann sich nicht auf einen natiirlich
erkennbaren Beweggrund stiitzen.

Unser Prinzip — actus specificatur ab objecto formali — wurde,
als metaphysisches Prinzip, von Aristoteles und besonders von S. Thomas
in der Philosophie und Theologie konsequent angewandt. Es gibt der
thomistischen Philosophie ein charakteristischen Geprige. ‘Wir kon-
nen unmoglich alle Gebiete anfiihren, in denen unser Grundsatz Amn-
wendung findet. Einige Hinweise mdgen gentigen.

Wir haben schon hervorgehoben, wie in der Logik die spekula-
tiven Wissenschaften durch die drei Abstraktionsgrade unterschieden
werden. In jeder dieser drei Ordnungen entstehen, je nach der Ver-
schiedenheit des dargestellten Eigengegenstandes, die mannigfachen
Sonderwissenschaften. Ihre Verzweigungen gelangen, solange der Men-
schengeist forschend titig ist, nie zu einem AbschluB. Die Wissen-
schaftlichkeit hingt davon ab, das Formalobjekt der betreffenden Wis-
senschaft genau zu erfassen. Es ist das eigentliche Thema der Unter-
suchung und Betrachtung.

In der Psychologie zeigt Thomas am behandelten Grundsatz den
realen Unterschied zwischen Seele und Seelenvermdgen, sowie zwischen
den letztern unter sich. Die Seele ist auf das Sein, die Fihigkeiten
sind auf das Handeln hingeordnet. — Die sinnliche Erkenntnis unter-
scheidet sich von der geistigen dadurch, daB die Sinne sinnenfillige
Eigenschaften, der Intellekt aber das verstehbare Sein erkennt. Der
Wille, der auf das Gute schlechthin zielt, unterscheidet sich vom Ver-
stande, der das Wahre erfaBt, wie vom sinnlichen Strebevermdgen,
das nach dem Einzelgut verlangt. — Die innern und &duBern Sinne
kénnen nur durch ihre verschiedenen Formalobjekte auseinanderge-
halten werden. |

Die Metaphysik unterscheidet zwischen Habitus und Dispositionen.
Nicht das subjektive, dauerhafte Verwurzeltsein in der Substanz, son-
dern die Unverdnderlichkeit des Objektes macht den Habitus aus und
unterscheidet ihn von der Disposition, deren Formalobjekt an und fiir
sich leicht verdnderlich ist. Die Tugend kann z.B. in einem Subjekt
sehr leicht verwurzelt sein, sie ist doch eine qualitas difficile mobilis,
weil das Objekt unveranderlich ist. Die Gesundheit als Disposition
dagegen kann in einem Subjekte sehr stark verankert sein.



Actus specificatur ab objecto formali 419

Die ganze thomistische Moral ist auf dem Grundsatz von der
Artbestimmtheit der Habitus und Akte durch das Formalobjekt auf-
gebaut. Die einzelnen Tugenden und Laster unterscheiden sich durch
ihren Eigengegenstand. Die umstrittene Frage, ob die soziale Gerech-
tigkeit nur ein neuer Name fiir die justitia generalis bei St. Thomas
sei, mufl im bejahenden Sinne beantwortet werden, weil beide Tugen-
den das gleiche Formalobjekt (das bonum commune) besitzen 1.

Die Akte erhalten also ihre erste Giite oder Schlechtigkeit vom
Formalobjekt. Ist dieses schlecht, ist der Akt objektiv Siinde. Von
dieser Warte aus erhdlt die Lehre vom Voluntarium indirectum eine
neue Beleuchtung. Darf ich eine Handlung setzen, die an sich nicht
schlecht ist, mit der aber schlechte Folgen verbunden sind ? Darf ein
Arzt durch die Wegnahme des befruchteten Uterus das Leben der
Mutter retten ? Nein, denn die Tétung des empfangenen Kindes ist
notwendig mit der Operation verbunden. Sie ist philosophisch ge-
sprochen ein Akzidenz proprium der Operation, das notwendig mit
der Handlung verbunden ist und darum auch die Handlung selbst
infiziert ; sie wird wurzelhaft ein Mord 2. Ist die schlechte Wirkung, die
mit einer Tatigkeit verbunden ist, aber nur ein accidens contingens,
das das Formalobjekt nicht innerlich beriihrt und notwendig aus ihm
flieBt, dann kann die Handlung aus hinreichendem Grunde gesetzt wer-
den. So darf eine schwangere Mutter sich einer Operation unterziehen,
bei der wegen auBerordentlicher Umstédnde der Tod des Kindes mdoglich,
aber nicht notwendig ist. '

Die Theodizee unterscheidet sich von der Theologie durch den ver-
schiedenen vermittelnden, darstellenden und dargestellten Eigengegen-

1 Vgl. ALFONSO BALTERMI O. M. Cap.: Il concetto di giustizia sociale
negli scrittori cattolici moderni alla luce specialmente delle due encicliche di
Pio XI. « Quadragesimo anno» e « Divini Redemptoris ». Lugano 1939. CLoDOALD
HusaTka O. M. Cap. : Soziale Fragen im Lichte der papstlichen Rundschreiben.
Raber 1948, S. 90.

2 Vgl. Joan. A S. Tmoma : Log. IL. q. 11 a. 1 (Ausg. REISER, I. Bd. S. 456),
Nam substantia se sola sine accidentibus non efficit proprie, et ideo ipsa acci-
dentia, quibus efficit et operatur, dicuntur dimanare a substantia, non quia ab
ipsa producantur, producuntur enim ab agente simul cum ipsa substantia, depen-
denter tamen ab ipsa substantia, cuius sunt propriae passiones et a qua habent
participationem, sicut formae secundariae et minus principales a radicali et pri-
maria ; quod autem est participative tale, dependet ab eo, quod est principa-
liter et radicaliter tale. Vgl. DoM. PrUMMER O. P.: Manuale theol. moralis,
I.Bd. n. 58. « Requiritur ut bonus effectus sequatur per se et quasi necessario,
malus vero effectus solummodo per accidens ex tali actione, scil. propter parti-
culares circumstantias, quae agenti contra suam voluntatem accurrunt.



420 : Actus specificatur ab objecto formali

stand. Sie beschéiftigt sich mit Gott, insofern er durch die bloBe Ver-
nunft erkennbar ist. Sie schopft ihre Beweise nur aus natiirlichen
Quellen und erkennt darum Gott in seiner « Gottheit » nicht. Die Theo-
logie dagegen besitzt die gottliche Offenbarung als Erkenntnismittel
und erfafft Gott in seiner « Gottheit». Vom Glauben unterscheidet
sich die Theologie dadurch, daB sie ein beweisendes und kein unmittel-
bares Erkennen ist. Der Glaube hat als Formalgrund die Offenbarung
an sich, insofern sie uns iiber Gott unmittelbar belehrt. Der Formal-
grund der Theologie ist die géttliche Offenbarung, insofern sie Prinzip
ist fiir weitere von der Vernunft deduzierbare SchluBfolgerungen ; es
ist die virtuelle Offenbarung.

Wir haben wiederholt darauf hingewiesen, wie Thomas und die
Thomistenschule an Hand unseres behandelten Prinzipes den Unter-
schied der natiirlichen und iibernatiirlichen Tugenden aufzeigt.

Unsere Ausfithrungen wollten wieder in Erinnerung rufen, wie das
Prinzip : actus specificatur ab objecto formali in der Natur der Fihig-
keiten und der Habitus selbst begriindet ist. Als etwas wesentlich
Relatives sind sie ihrem ganzen Sein nach auf den Akt und dieser
auf das Formalobjekt hingeordnet. Darum ist dieses Prinzip ein meta-
physischer Grundsatz. Ihn leugnen oder einschrinken, hieBe die ganze
Philosophie aufgeben 1.

1 Suargz, a.a. 0. n. 23 : Respondent aliqui actus illos per suas entitates
formaliter et essentialiter distingui, neque oportere aliud formale distinctivum
quaerere ex parte objecti. Sed hoc nihil aliud est quam evertere principium illud
de distinctione actuum ex objectis, et tofam Philosophiam, quae docet motus,
et omnia quae habitudinem ad aliud essentialiter includunt ... habere speciem
et consequenter distinctionem a terminis vel objectis quae respiciunt, nam inde
habent aliquo modo suum esse, et consequenter etiam distinctionem. Vgl. GARRI-
GOU-LAGRANGE : De Revelatione, I. Bd. S. 492. Rueret tota philosophia, nam si
naturalis ratio posset attingere objectum formaliter supernaturale, ita sensus
posset attingere objectum intelligibile, et sic destruerentur omnes probationes
spiritualitatis animae. '



	Actus specificatur ab objecto formali

