
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Actus specificatur ab objecto formali

Autor: Hubatka, Clodoald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762357

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762357
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Actus specificatur ab objecto formali

Von Dr. P. Clodoald HUBATKA 0. F. M. Cap.

Sätze, die immer wieder gebraucht werden, verfallen leicht einem

geistigen Verwitterungsprozeß, und ihre dritte Dimension, die Tiefe,
wird dabei leicht übersehen. So ergeht es auch dem philosophischen
Grundsatz : actus specificatur ab objecto formali. Seine große Bedeutung

für die Philosophie und Theologie, seine verschiedenen Auslegungen
und der Umstand, daß dieses Prinzip oft ohne metaphysische Begründung

angeführt wird, rechtfertigen seine Untersuchung in dieser
Zeitschrift.

In der thomistischen Philosophie besitzt das Wort Akt einen
mehrfachen, analogen Sinn. Zunächst besagt es eine Tätigkeit. Diese aber

setzt ein Tätigkeitsprinzip voraus, das ebenfalls Akt genannt wird. Weil

nur existierende Dinge handeln können, ist auch die Existenz ein Akt.
In unserem Grundsatze bedeutet das Wort Akt zunächst die

Betätigung am Objekt. Wir können darunter aber auch das Tätigkeitsprinzip,

z. B. das Auge, verstehen.

Im Gegensatz zur platonisch-augustinischen Auffassung, verficht
Thomas von Aquin den Real-Unterschied zwischen Seele und
Fähigkeiten. Die Tätigkeitsvermögen können gänzlich nach einer Seite hin
bestimmt sein, wie die äußern Sinne, oder eine Unbestimmtheit in
sich schließen, wie der freie Wille und die ihm nicht unbedingt
unterworfenen Vermögen1. Die letztgenannten bekommen durch die Habitus
oder Gehaben eine bestimmte und dauernde Ausrichtung zur Tätigkeit.

Die Fähigkeiten und Habitus sind also physische Vollkommenheiten,
Akzidentien, welche eine entsprechende Tätigkeit begründen. Sie

bekommen ihre spezifische Eigenart unmittelbar von der Betätigung,
auf die sie hingeordnet sind, mittelbar werden sie vom erfaßten Formalobjekt

bestimmt.
Jedes Ding hat seinen innern metaphysischen, artbestimmenden

Grund, den Artunterschied. In den aus Stoff und Form zusammenge-

1 Der Verstand, die innern Sinne (mit Ausnahme des Gemeinsinnes) und
das sinnliche Begehren.



Actus specificatur ab objecto formali 413

setzten Geschöpfen ist die Form der innere physische Grund. Dies

gilt auch von den Fähigkeiten. In diesem Falle aber redet man von
ihnen nicht als Potenzen, sondern als Eigenschaften 1. Das Auge z. B.

wird als Organ, als Teil des Menschen, und nicht als Auge betrachtet.
Die Glieder eines Menschen sind von denen eines Tieres verschieden,
weil sie von der Menschen- und nicht von der Tierseele informiert
werden. Das Tierauge besitzt einen andern innern artbestimmenden
Grund als das Menschenauge.

Als Potenzen aber verlangen die Fähigkeiten und Habitus auch

einen äußern artbestimmenden Grund. Sie hängen in doppelter Weise

von außen ab : in Bezug auf die Existenz von der Wirkursache, in
Bezug auf die Essenz vom Formalobjekt. Man gelangt in den Besitz
der eingegossenen Habitus dadurch, daß man sie unmittelbar von Gott
empfängt, während die erworbenen Gehaben durch wiederholte Akte
uns eigen werden. Ihr äußeres formgebendes Prinzip aber ist der

Eigengegenstand. Besitzt ein eingegossener und ein erworbener Habitus das

gleiche Formalobjekt, dann ist der erstgenannte nur zufällig, per acci-

dens, und nicht an und für sich, per se, eingegossen. Sie weisen als

Fähigkeiten keine Artverschiedenheit auf. Diese ist notwendig, wesentlich

mit der Verschiedenheit der Eigengegenstände verknüpft2. Der
Unterschied zwischen dem Sehen eines Löwen und dem eines Menschen

ist nur zufällig und liegt in der Disposition des Organes. Ebenso

besteht zwischen dem Auge eines Mannes und dem einer Frau nur
ein materieller, aber kein wesentlicher Unterschied. Jedes Auge ist
auf das Sehen hingeordnet, und dieses erfaßt an den Gegenständen
die Farbe.

Unmittelbar wird die Fähigkeit oder der Habitus durch den Akt,
worauf diese angelegt sind, bestimmt. Ein anderer Akt setzt eine

andere physische Vollkommenheit voraus. Thomas von Aquin hebt
ausdrücklich hervor, daß nicht die Tätigkeit in der Ausführung die
artbestimmende Ursache eines Vermögens ist, sondern die Tätigkeit,
wie sie in der Absicht der Natur liegt3. Die aktuelle Tätigkeit hängt

1 Cajetan in I 77, 3 n. 6 : « Adverte hie quod de potentiis animae possumus
dupliciter loqui. Uno modo inquantum Potentine sunt alio modo, inquantum
proprieties sunt talis naturae Sic enim distinguuntur iuxta diversitatem natu-
rarum quibus insunt ; juxta illud Averrois, I. De anima, comment. LIII : Membra
hominis diversa sunt specie a membris leonis.

a Vgl. Cajetanus in I-II 54, 2 n. 2.

3 I 77, 3 ad 1.



414 Actus specificatur ab objecto formali

vom Vermögen ab, offenbart seine Artbestimmtheit. Diese beruht in
der transzendentalen Hinordnung zur Tätigkeit. Als angestrebter Zweck
ist die Betätigung früher als das Vermögen. Vermögen und Habitus
sind also etwas wesentlich Relatives. Sie besagen eine Beziehung zur
Tätigkeit. Ohne diese Bezogenheit können sie gar nicht verstanden
werden. So ist das Auge seiner innersten Natur nach auf den Sehakt

hingeordnet und dieser ist wesenhaft auf den Eigengegenstand bezogen,
auf die Farbe. Wer nicht weiß, was Farbe ist, weiß auch nicht, was
Sehen bedeutet. Das Auge kann nur vom Sehakt aus verstanden
werden. Es ist eine Fähigkeit zu sehen, und dieses wird erst durch
die Farbe, das Formalobjekt, verständlich.

Der metaphysische Grund liegt darin, daß die Bewegung und alles,

was ein Verhältnis zu etwas anderem wesenhaft einschließt, eine
Artbestimmtheit aufweist, und entsprechend eine Unterscheidung von den

Begriffsgliedern oder Gegenständen, auf welche sie hinzielen 1. Wie im
Bereich der Natur das Gattungswesen jedes Dinges aus seiner Wesensform

stammt, sagt der Aquinate, so ist jede Handlung artbestimmt
durch den Gegenstand, auf den sie gerichtet ist2. Hört das Formalobjekt

zu existieren auf, so fällt auch die Fähigkeit oder der Habitus
dahin 3. Wer darum einen einzigen Glaubenssatz leugnet, geht des

übernatürlichen Glaubens verlustig 4.

Die Unterscheidung Cajetans zwischen den Fähigkeiten, insofern
sie Eigenschaften, proprietates, und insofern sie Potenzen sind, ist also

von weittragender Bedeutung. Als Eigenschaften können sie noch von

1 Suarez, De gratia lib. II, cap. Un. 23. I-II 54, 2 : Omnia autem quae
dicuntur secundum ordinem ad aliquid distinguuntur secundum distinctionem
eorum ad quae dicuntu-. Cajetan in I 11, 3 n. 4. : Fundamentum huius est
quia potentia, secundum id quod est, ad actum dicitur et est ; id est, quia potentia,
secundum suam entitatem, non est res absoluta ab actu et objecto ; quamvis sit
res absoluta a termino, et propterea non est in genere relationis. Imaginamur
enim, secundum divum Thomam, quod potentiae et habitus et alia huiusmodi,
sunt entitates quaedam mediae inter absolutas omnino, et respectivas totaliter.
Ita quod non per aliquid superadditum, sed per suas essentias essentialiter ordinem

habent ad actus, ita quod absque eis intelligi etiam in prima operatione intel-
lectus non possunt : non quia differentiae earum sint, sed quia earum differentiae
summuntur ab ordine ad illos ; ordine autem dico, non relationis praedicamen-
talis sed transcendente.

3 I-II 18, 2 : Sicut res naturalis habet speciem ex sua forma, ita actio habet
speciem ex objecto, sicut motus ex termino.

3 II-II 5, 3 : Species cuiuslibet habitus dependet ex formali ratione objecti,
qua sublata species habitus remanere non potest.

4 A. a. O.



Actus specificatur ab objecto formali 415

etwas anderem als vom Eigengegenstand spezifiziert werden, nämlich

von der substanziellen Form des Dinges. Als Potenzen sind sie aber

durch den Akt und den Eigengegenstand unterschieden. « Zur Erkenntnis

der Fertigkeit führt uns die Erkenntnis der Tätigkeit, und zur
Erkenntnis der Tätigkeit gelangen wir durch die Erkenntnis der
Gegenstände. »1

Gegenstand einer Tätigkeit ist alles, was von ihr irgendwie erfaßt
wird. So kann dieselbe Sache Gegenstand verschiedener Tätigkeiten
sein, und eine Tätigkeit kann sich auf verschiedene Sachverhalte richten.

Sie bilden das Materialobjekt. An diesem Gesamtmaterial erfaßt
eine Fähigkeit aber primär nur den Formal- oder Eigengegenstand.
Er ist der formale, objektive Gesichtspunkt, der primär und um seiner

selbst willen am Materialobjekt aufgefaßt wird. Für das Auge ist die

Farbe der Eigengegenstand, der vom Sehakt unmittelbar wahrgenommen

wird.
Wie das Wort Akt, wird auch das Wort Formalobjekt in einem

mehrfachen, analogen Sinne aufgefaßt, und zwar handelt es sich hier

um eine Analogie der Attribution. Nicht nur der erfaßte formale

Gesichtspunkt wird Formalobjekt genannt, sondern alles, durch das und
vermittels dessen jener Gesichtspunkt von der Tätigkeit erfaßt wird.

So ist das Materialobjekt des Gesichtssinnes die Körperwelt. An
ihr nimmt das Auge primär die Farbe wahr. Sie ist sein eigentliches

Objekt, sein Formalgegenstand (objectum formale quod). Da dieser

aber erst durch das objektive Mittel des Lichtes im Auge sichtbar wird,
ist das Licht das formale, objektive Prinzip, der Formalgrund,
vermittels dessen und durch das der Formalgegenstand, die Farbe, wirklich

sichtbar wird. Es ist das objectum formale quo. Beat Reiser 0. S.B.2

nennt das Licht, durch das der Gegenstand sichtbar wird, den

darstellenden Eigengegenstand (objectum formale quo) im Gegensatz zum
darzustellenden oder dargestellten (objectum formale quod). Die
erkennbare Seinsvollkommenkeit kann uns endlich durch das natürliche
Licht der Vernunft oder durch das übernatürliche Licht der
Offenbarung vermittelt werden. Dem entsprechend gibt es ein doppeltes
vermittelndes Eigenobjekt (objectum formale sub quo), das Licht der

Vernunft und der Offenbarung. Alles, durch das und vermittels dessen

der Eigengegenstand erfaßt wird, wird Licht genannt, weil es zum

1 Qu. disp. de Spe, a. 1.
2 Beat Reiser O. S. B. : Formalphilosophie, Einsiedeln 1920, S. 453.



416 Actus specificatur ab objecto formali

Wesen des Lichtes gehört, etwas zu offenbaren. So sieht das Auge
im objektiven Mittel des physischen Lichtes die Farbe. Die Vernunft
aber braucht in ihrem Denken als objektiven Erkenntnisgrund die

Prinzipien und gelangt so zur Konklusion, zum erkannten Gegenstand.
Der übernatürliche Glaube erfaßt aber im übernatürlichen Glaubenslicht

übernatürliche Geheimnisse.

Da der Eigengegenstand der Wissenschaft notwendig und allgemein

ist, muß vom materiellen Objekt alles Zufällige, Unbestimmte,
Veränderliche abgestreift und nur das Wesenhafte, Unveränderliche
festgehalten werden. Der tiefste Grund aller Zufälligkeit und Veränderlichkeit

ist die Stofflichkeit. Das Formalobjekt einer Wissenschaft
erhalten wir also dadurch, daß wir den Gegenstand ohne Stofflichkeit,
also abstrakt auffassen. So wird auch die Abstraktion ein Mittel zur
Darstellung des Eigengegenstandes. Darum gehören die drei bekannten

Abstraktionsgrade zum darstellenden Eigenobjekt, und werden ob-

jectum formale quo genannt. Die Ordnung des wirklich Seienden kann,
je nach den Abstraktionsstufen, in verschiedener Beleuchtung betrachtet
werden, und darnach gibt es verschiedene theoretische Wissenschaften,
die Wissenschaft von der Natur, von der Größe und vom Sein.

Welches ist nun der Sinn des objectum formale in unserem Prinzip

Es handelt sich zunächst um den dargestellten Eigengegenstand

(objectum formale quod).
Die Artverschiedenheit der Vermögen und Habitus ist notwendig,

wesentlich mit der Artverschiedenheit der Formalobjekte verknüpft.
Es besteht zwischen beiden eine Wechselbeziehung. So unterscheidet
sich die übernatürliche, eingegossene Klugheit von der erworbenen

sowohl nach den aktiven Prinzipien, wie nach den Formalgegenständen,

auf die sie hingeordnet sind1. Ein übernatürliches Gehaben weist

notwenig auf einen übernatürlichen Akt hin, und der übernatürliche

Akt geht notwendig auf ein übernatürliches Formalobjekt aus. Wo
wir einen übernatürlichen Gegenstand vorfinden, wird notwendig zur
Wahrnehmung ein übernatürlicher Akt und ein übernatürlicher Habitus
verlangt. Nicht das Gehaben bestimmt den Gegenstand, sondern das

Formalobjekt bestimmt den Habitus. Er wird übernatürlich durch
den übernatürlichen Gegenstand. Das ist freilich nicht so zu
verstehen, als ob die übernatürlichen Habitus keine übernatürliche Sein-

1 I-II 63, 4 und ad 1 : « Virtus infusa et acquisita non solum différant
secundum ordinem ad ultimum finem, sed etiam secundum ordinem ad propria
objecta. »



Actus specificatur ab objecto formali 417

heit besäßen. Diese besteht aber wesentlich in der Veranlagung,
Hinordnung zu einem übernatürlichen Akt. Der Natur nach sind der Akt
und das Objekt früher als der entsprechende Habitus 1.

Die Thomisten bestimmen das Prinzip : actus specificatur ab

objecto formali noch genauer2. Der Akt wird zunächst — in ordine

generationis — durch den Formalgrund, das objectum formale quo,
artbestimmt. Die Begründung ergibt sich aus dem Wesen dieses

Gegenstandes als objektives Mittel. Es muß eine Proportion herrschen
zwischen dem Erkenntnisvermögen, dem objektiven Grund und dem

Formalgegenstand, der geoffenbart wird. Darum sagt Thomas von Aquin :

« Alles was offenbart, ist Licht. Wie nämlich, was körperlich geschaut
wird, durch das körperliche Licht offenbar erscheint, so wird auch
das geistig Geschaute offenbar durch das geistige Licht. Das Offenbarwerden

muß also im entsprechenden Verhältnis stehen zum Lichte,
wodurch es sich vollzieht, wie die Wirkung im Verhältnis stehen muß

zur Ursache. »3. Er wendet diesen Grundsatz auf die Prophétie an
und schließt : « Da nun diese eine über die natürliche Vernunft erhabene

Erkenntnis ist, so wird demgemäß zur Prophétie ein geistiges Licht
erfordert, das die natürliche Helle der Vernunft übersteigt. »4 Für
den übernatürlichen Glauben verlangen die Thomisten ein übernatürliches

vermittelndes, darstellendes und dargestelltes Eigenobjekt. Nur

1 Neuestens hat H. Lennerz S. J. eine andere Ansicht vertreten. Vgl. Gre-

gorianum 1936, S. 143 ff. De vero sensu principii 'actus specificatur ab objecto
formali'. Nach Lennerz kann aus unserem Prinzip nicht geschlossen werden :

die natürlichen und die übernatürlichen Akte haben verschiedene physische
Vollkommenheiten, also ein verschiedenes Formalobjekt (S. 146). Diese Schlußfolgerung

wäre nach ihm nur gerechtfertigt, wenn bewiesen würde, daß diese
Verschiedenheit in der physischen Vollkommenheit so beschaffen ist, daß sie auch
einen verschiedenen modus attingendi begründet. Für den begnadigten Menschen
hier auf Erden kann aber eine solche Art und Weise der Betätigung aus der
Erfahrung nicht bewiesen werden. Die Tatsachen sprechen dagegen. Darum
kann nach Lennerz mit vollem Recht gesagt werden : Die Behauptung, daß
übernatürliche Akte auch ein übernatürliches Formalobjekt haben, entbehrt jeden
Fundamentes (S. 146). Garrigou-Lagrange O. P. zeigt in : De Revelatione, Romae
1929 I. Bd. 508 und im Buche : Sinn für das Geheimnis. Paderborn 1937.
S. 236 ff. ausführlich, wie diese Frage nicht auf Grund der seelischen Erfahrung
zu lösen ist, sondern auf Grund der Metaphysik.

2 Garrigou-Lagrange : Actus specificatur ab objecto formali. Acta Pont.
Academiae S. Thomae Aquinatis, Romae 1934, S. 142, nota 1. Immo actus
specificatur prius ab objecto formali quo attingitur objectum formale quod, ut visio
a lumine quo colores fiunt visibiles actu.

8 II-II 171, 2.
1 A. a. O.

Dirus Thomas 28



418 Actus specificatur ab objecto formali

eine übernatürliche Offenbarung, Erleuchtung, weist hin auf ein
übernatürliches Formalobjekt, enthüllt übernatürliche Geheimnisse. Eine
wesenhaft übernatürliche Gewißheit kann sich nicht auf einen natürlich
erkennbaren Beweggrund stützen.

Unser Prinzip — actus specificatur ab objecto formali wurde,
als metaphysisches Prinzip, von Aristoteles und besonders von S. Thomas
in der Philosophie und Theologie konsequent angewandt. Es gibt der
thomistischen Philosophie ein charakteristischen Gepräge. Wir können

unmöglich alle Gebiete anführen, in denen unser Grundsatz
Anwendung findet. Einige Hinweise mögen genügen.

Wir haben schon hervorgehoben, wie in der Logik die spekulativen

Wissenschaften durch die drei Abstraktionsgrade unterschieden
werden. In jeder dieser drei Ordnungen entstehen, je nach der
Verschiedenheit des dargestellten Eigengegenstandes, die mannigfachen
Sonderwissenschaften. Ihre Verzweigungen gelangen, solange der
Menschengeist forschend tätig ist, nie zu einem Abschluß. Die
Wissenschaftlichkeit hängt davon ab, das Formalobjekt der betreffenden
Wissenschaft genau zu erfassen. Es ist das eigentliche Thema der
Untersuchung und Betrachtung.

In der Psychologie zeigt Thomas am behandelten Grundsatz den

realen Unterschied zwischen Seele und Seelenvermögen, sowie zwischen

den letztern unter sich. Die Seele ist auf das Sein, die Fähigkeiten
sind auf das Handeln hingeordnet. — Die sinnliche Erkenntnis
unterscheidet sich von der geistigen dadurch, daß die Sinne sinnenfällige
Eigenschaften, der Intellekt aber das verstehbare Sein erkennt. Der
Wille, der auf das Gute schlechthin zielt, unterscheidet sich vom
Verstände, der das Wahre erfaßt, wie vom sinnlichen Strebevermögen,
das nach dem Einzelgut verlangt. — Die innern und äußern Sinne

können nur durch ihre verschiedenen Formalobjekte auseinandergehalten

werden.
Die Metaphysik unterscheidet zwischen Habitus und Dispositionen.

Nicht das subjektive, dauerhafte Verwurzeltsein in der Substanz,
sondern die Unveränderlichkeit des Objektes macht den Habitus aus und
unterscheidet ihn von der Disposition, deren Formalobjekt an und für
sich leicht veränderlich ist. Die Tugend kann z. B. in einem Subjekt
sehr leicht verwurzelt sein, sie ist doch eine qualitas difficile mobilis,
weil das Objekt unveränderlich ist. Die Gesundheit als Disposition
dagegen kann in einem Subjekte sehr stark verankert sein.



Actus specificatur ab objecto formali 419

Die ganze thomistische Moral ist auf dem Grundsatz von der

Artbestimmtheit der Habitus und Akte durch das Formalobjekt
aufgebaut. Die einzelnen Tugenden und Laster unterscheiden sich durch
ihren Eigengegenstand. Die umstrittene Frage, ob die soziale Gerechtigkeit

nur ein neuer Name für die justitia generalis bei St. Thomas

sei, muß im bejahenden Sinne beantwortet werden, weil beide Tugenden

das gleiche Formalobjekt (das bonum commune) besitzen1.
Die Akte erhalten also ihre erste Güte oder Schlechtigkeit vom

Formalobjekt. Ist dieses schlecht, ist der Akt objektiv Sünde. Von
dieser Warte aus erhält die Lehre vom Voluntarium indirectum eine

neue Beleuchtung. Darf ich eine Handlung setzen, die an sich nicht
schlecht ist, mit der aber schlechte Folgen verbunden sind Darf ein

Arzt durch die Wegnahme des befruchteten Uterus das Leben der
Mutter retten Nein, denn die Tötung des empfangenen Kindes ist
notwendig mit der Operation verbunden. Sie ist philosophisch
gesprochen ein Akzidenz proprium der Operation, das notwendig mit
der Handlung verbunden ist und darum auch die Handlung selbst

infiziert ; sie wird wurzelhaft ein Mord2. Ist die schlechte Wirkung, die

mit einer Tätigkeit verbunden ist, aber nur ein accidens contingens,
das das Formalobjekt nicht innerlich berührt und notwendig aus ihm
fließt, dann kann die Handlung aus hinreichendem Grunde gesetzt werden.

So darf eine schwangere Mutter sich einer Operation unterziehen,
bei der wegen außerordentlicher Umstände der Tod des Kindes möglich,
aber nicht notwendig ist.

Die Theodizee unterscheidet sich von der Theologie durch den

verschiedenen vermittelnden, darstellenden und dargestellten Eigengegen-

1 Vgl. Alfonso Baltermi O. M. Cap. : II concetto di giustizia sociale

negli scrittori cattolici moderni alia luce specialmente delle due encicliche di
Pio XI. « Quadragesimo anno» e «Divini Redemptoris ». Lugano 1939. Clodoald
Hubatka O. M. Cap. : Soziale Fragen im Lichte der päpstlichen Rundschreiben.
Räber 1948, S. 90.

2 Vgl. Joan. A S. Thoma : Log. II. q. 11 a. 1 (Ausg. Reiser, I. Bd. S. 456),
Nam substantia se sola sine accidentibus non efficit proprie, et ideo ipsa
accidentia, quibus efïicit et operatur, dicuntur dimanare a substantia, non quia ab
ipsa producantur, producuntur enim ab agente simul cum ipsa substantia, depen-
denter tarnen ab ipsa substantia, cuius sunt propriae passiones et a qua habent
participationem, sicut formae secundariae et minus principales a radicali et
primaria ; quod autem est participative tale, dependet ab eo, quod est principa-
liter et radicaliter tale. Vgl. Dom. Prümmer O. P. : Manuale theol. moralis,
I. Bd. n. 58. « Requiritur ut bonus effectus sequatur per se et quasi necessario,
malus vero effectus solummodo per accidens ex tali actione, seil, propter
particulars circumstantias, quae agenti contra suam voluntatem accurrunt.



420 Actus specificatur ab objecto formali

stand. Sie beschäftigt sich mit Gott, insofern er durch die bloße
Vernunft erkennbar ist. Sie schöpft ihre Beweise nur aus natürlichen
Quellen und erkennt darum Gott in seiner « Gottheit » nicht. Die Theologie

dagegen besitzt die göttliche Offenbarung als Erkenntnismittel
und erfaßt Gott in seiner « Gottheit ». Vom Glauben unterscheidet
sich die Theologie dadurch, daß sie ein beweisendes und kein unmittelbares

Erkennen ist. Der Glaube hat als Formalgrund die Offenbarung
an sich, insofern sie uns über Gott unmittelbar belehrt. Der Formalgrund

der Theologie ist die göttliche Offenbarung, insofern sie Prinzip
ist für weitere von der Vernunft deduzierbare Schlußfolgerungen ; es

ist die virtuelle Offenbarung.
Wir haben wiederholt darauf hingewiesen, wie Thomas und die

Thomistenschule an Hand unseres behandelten Prinzipes den Unterschied

der natürlichen und übernatürlichen Tugenden aufzeigt.
Unsere Ausführungen wollten wieder in Erinnerung rufen, wie das

Prinzip : actus specificatur ab objecto formali in der Natur der Fähigkeiten

und der Habitus selbst begründet ist. Als etwas wesentlich
Relatives sind sie ihrem ganzen Sein nach auf den Akt und dieser

auf das Formalobjekt hingeordnet. Darum ist dieses Prinzip ein
metaphysischer Grundsatz. Ihn leugnen oder einschränken, hieße die ganze
Philosophie aufgeben 1.

1 Suarez, a. a. O. n. 23 : Respondent aliqui actus illos per suas entitates
formaliter et essentialiter distingui, neque oportere aliud formale distinctivum
quaererè ex parte objecti. Sed hoc nihil aliud est quam evertere principium illud
de distinctione actuum ex objectis, et totam Philosophiam, quae docet motus,
et omnia quae habitudinem ad aliud essentialiter includunt habere speciem
et consequenter distinctionem a terminis vel objectis quae respiciunt, nam inde
habent aliquo modo suum esse, et consequenter etiam distinctionem. Vgl. Garri-
gou-Lagrange : De Revelatione, I. Bd. S. 492. Rueret tota philosophia, nam si
naturalis ratio posset attingere objectum formaliter supernaturale, ita sensus
posset attingere objectum intelligibile, et sie destruerentur omnes probationes
spiritualitatis animae.


	Actus specificatur ab objecto formali

