
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Engel und Menschen bei der Messfeier [Fortsetzung und Schluss]

Autor: Düllmann, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762356

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Engel und Menschen bei der Meßfeier
Von Dr. H. DÜLLMANN

(Fortsetzung und Schluß)

II. « ASSOCIATI»
« Una est societas angelorum et hominum » 1

§ 1. Gemeinsames Ziel

Die Gemeinschaft der Engel und Menschen ist keine natürliche
Wesensgemeinschaft wie die Engelgemeinschaft in sich und die

Menschengemeinschaft in sich. Wohl sind natürlich verwandtschaftliche

Beziehungen vorhanden. Die Engel stehen uns näher als das Tierreich,
auf Grund ihres und unseres Geistes 2.

Die Vielheit und Mannigfaltigkeit in der Engel- und Menschenwelt

ist kein Hindernis für eine Einheit.
« Unum non est remotivum multitudinis, sed divisionis
Multitudo autem non removet unitatem. »

3

Wenn nach den Ursachen der Einheit in der societas angelorum et
hominum gefragt wird, so möchte ich als erste die Ziel- und
Zweckursache anführen. Diese ist ja überall die Königin unter den Ursachen.

« Finis dicitur causa causarum, quia a causa finali omnes aliae causae
recipiunt quod sint causae ; quia efficiens non agit nisi propter finem,
et ex actione efficientis forma perficit materiam, et materia sustinet
formam. »4

Wir gehen daher sicher, wenn wir behaupten : Das erste einigende Band

— der Rangordnung nach — der una societas angelorum et hominum
ist ihr gemeinsames Ziel.

Das gilt allgemein, besonders aber bei der Meßfeier.

Wir müssen bedenken, daß diese societas bei der Meßfeier eine

Kultgemeinschaft, somit eine Interessen- und Arbeitsgemeinschaft ist.

Interessengemeinschaften aber sind erstlich nach ihrem Zweck gebildet.
Das Ziel einer Kultgemeinschaft ist folgendes :

1 In Matth. 18, 10. 2 II-II q. 25 a. 10. 3 I q. 30 a. 3 ad 3.
4 De Veritate q. 28 a. 7 ; vgl. auch I q. 5 a. 4 ; I-II q. 1 a. 1 ; II-II q. 27 a. 3.



382 Engel und Menschen bei der Meßfeier

« Ad cultum Dei pertinet aliquid dupliciter :

uno modo, cum aliquid Deo offertur, vel sacrificium,
vel oblatio, vel aliquid hujusmodi ;

alio modo cum aliquid divinum assumitur. »
1

Die Meßfeier ist der höchste Kultakt, in dem dieses Doppelziel Assump-
tio-Oblatio aufs intensivste erstrebt und erreicht wird.

« Per modum ipsius actionis pertinet ad cultum Eucharistia, in qua
principaliter divinus cultus consistit, inquantum est ecclesiae sacrificium.

»
2

1. «Aliquid divinum assumitur. »

Dieses aliquid divinum, das von den Engeln und Menschen bei der
Meßfeier entgegengenommen wird, ist die Gnade und Glorie.

« Effectus hujus sacramenti debet considerari primo quidem, et
principaliter ex eo quod in hoc sacramento continetur, quod est Christus. »

Christus aber ist der « gratiae auctor et factor. » 3

Thomas gibt deutlich den Grund an.
Wie Christus bei seinem Eintritt in die Welt dieser das Gnadenleben

geschenkt hat, so wirkt er auch das Gnadenleben im
Einzelmenschen, zu dem er im heiligsten Sakrament kommt.

Dazu ist dieses Sakrament die Darstellung des Opfertodes Christi.
Die Wirkung aber, die der Opfertod Christi für die Welt hatte, findet
ihre Vollziehung im Einzelmenschen durch das heiligste Sakrament4.

Dasselbe gilt von dem Leben der Glorie.
« Effectus hujus sacramenti est adeptio gloriae. »5

Die Gründe sind die gleichen.
Zudem sind Gnade und Glorie numerisch dieselben6.
Sie sind gleich in ihrem Wesen, verschieden aber nach der Art

und dem Maß der Zuteilung.
Was die Engel betrifft, so ist deren fruitio divina essentiell vollendet,

aber sie sind imstande, überreiche akzidentelle Früchte der Freude aus
dem heiligen Meßopfer zu schöpfen.

« Sacrificium altaris gloriam beatorum quodammodo augmentât. »7

« Potest tarnen augeri angelorum gaudium, de salute eorum qui per
ipsorum ministerium salvantur. Sed hoc gaudium ad praemium acci-
dentale pertinet, quod quidem augeri potest usque ad diem judicii. »

8

1 II-II q. 95 a. 2, c. 2 III q. 63 a. 6, c.
3 III q. 79 a. 1, c. ; und : in Jo, I, 1. 9, I.
4 III q. 79 a. 1, c. 6 III q. 79 a. 2, c. 6 I-II q. Ill a. 3, ad 2.
7 De sacramento Eucharistiae, sermo 25. 8 I q. 62 a. 9, ad 3.



Engel und Menschen bei der Meßfeier 383

Was die Gläubigen bei der Meßfeier betrifft, so können wir mit Thomas

sagen :

« Effectum, quem passio Christi fecit in mundo, hoc sacramentum
facit in homine. »1

« Ad hoc ordinatur tota cura, quam habet Deus de homine, ut mens

ejus praeparetur ad divinam fruitionem. »
2

Das ist auch die tota cura der Engel, eingegliedert in die Sorge Gottes,
daß die auf Erden zum Vaterlande pilgernden Menschen dieses Ziel
erreichen.

« Mediantibus angelis divina ad homines perveniunt. »3

« Ipsi angeli fuerunt ministri sacerdotii ejus » (Christi) 4.

Kraft seines Priestertums ist Christus wesentlich der Gesandte Gottes

bei den Menschen.

« Proprie officium sacerdotii est esse mediatorem inter Deum et popu-
lum ; in quantum divina populo tradit. »6

Die Engel sind als ministri in die Funktionen dieses sacerdotium

eingeschlossen.

In einer mozarabischen Opferfeier heißt die regelmäßige Einleitung
zu den Einsetzungsworten 6 :

« Adesto, adesto, Jesu, bone pontifex, in medio nostri, sicut fuisti
in medio discipulorum tuorum : sanctifica hanc oblationem, ut sancti-
ficata sumamus per manus sancti angeli tui, sancte domine et re-
demptor aeterne. Dominus noster Jesus Christus in qua nocte tra-
debatur ...»

Die Lebensäußerungen des göttlichen Lebens der Gnade und Glorie,
eben der Gottesgeschenke, die uns beim Meßopfer zuteil werden, sind
Glauben, Lieben und Hoffen, göttliches Erkennen, göttliches Lieben.

« illuminando intellectum, movendo ad opus. » '
Nach Thomas besteht auch der Kult der Gläubigen in Glaube, Hoffnung
und Liebe 8.

Die Erleuchtung und Bewegung unserer übernatürlichen Erkenntnis-
und Strebekraft geschieht durch die Vermittlung der Engel.

« Primum facit Deus in nobis mediantibus Angelis
Secundum facit in nobis ipsis mediantibus.

1 III q. 79 a. 1, c. 2 C. G. III, 130. 3 III q. 30 a. 2, c.
4 III q. 22 a. 1, ad 1. 5 III q. 22 a. 1, c.
0 Lietzmann Hans, Messe und Herrenmahl, Bonn 1926, S. 105.

' In Hebr. 1, 7 ; vgl. auch I q. Ill a. 1 ; I-II q. 112 a. 1, ad 3 ; a. 7, ad 2.
8 I-II q. 103 a. 3, c.



384 Engel und Menschen bei der Meßfeier

Inquantum illuminât per ipsos dicuntur nuntii. Nuntii enim est
nuntiare ea, quae sunt in corde domini sui.

Inquantum vero sunt mediatores operum divinorum, dicuntur ministri. »1

In Anlehnung an Hebr. 1, 7 (Ps. 103, 4) « Et ad angelos suos quidem
dicit : 'Qui facit angelos suos Spiritus, et ministros suos flammas ignis.' »

wertet Thomas die beiden Bilder Aer und Ignis aus.

« Sunt ergo nuntii et ministri Sed quales sint, describit eos per
duas res corporales maxime ad hoc idoneas.
Aer enim est receptibilis luminis et impressionis ; item optime redd.it

recepta ; item habet velocem motum. Haec autem debet habere bonus
nuntius.
Isla bene conveniunt Angelis.
Ignis autem inter omnia elementa est maxime activus, efficax ad agendum

; item ignis calorem causat, per quod designatur Charitas. Item
ignis semper movelur sursum, ita angeli omnia, quae agunt, semper
referunt in gloriam Dei. »1

Die illuminatio und motio der Menschenseele durch die dienenden

Engel findet bei Thomas eine ausführliche Erklärung. Die illuminatio
geschieht auf folgende Weise 2 :

«... intellectus humanus non potest ipsam intelligibilem veritatem
nudam capere : quia connaturale est ei, ut intelligat per conversionem
ad phantasmata ; et ideo intelligibilem veritatem proponunt angeli
hominibus sub similitudinibus sensibilium. —
Ex alia vero parte intellectus humanus, tamquam inferior, fortifi-
catur per actionem intellectus angelici.

Der Wille des Menschen kann auf doppelte Weise beeinflußt werden :

1. « ab interiori : solius Dei est sie immutare voluntatem.
2. ab exteriori:

A bono apprehenso per intellectum. Et sic etiam solus Deus efficaciter
potest movere voluntatem : angelus autem per modum suadentis.
Ex passione existente circa appetitum sensitivum : sicut ex concupiscente,

vel ira, inclinatur voluntas ad aliquid volendum : et sie etiam
angeli, inquantum possunt concitare hujusmodi passiones, possunt
voluntatem movere ; non tarnen ex necessitate : quia voluntas semper
remanet libera ad consentiendum vel resistendum passioni. »

3

Jedenfalls ist die geistige Interessengemeinschaft von Engel und
Menschenseele eine Einigung von unvorstellbarer Innigkeit.

« Spiritualis natura alteri unitur per spiritualem virtutem sive con-
tactum.

1 In Hebr. 1, 7 ; vgl. auch I q. Ill a. 1 ; I-II q. 112 a. 1, ad 3 ; a. 7, ad 2.
3 I q. Ill a. 1, c. 3 I q. Ill a. 2, c.



Engel und Menschen bei der Meßfeier 385

In tactu quarititatis, qui fit secundum extrema, oportet esse tangens
extrinsecum ei quod tangitur ; et non potest incedere per ipsum sed

impeditur ab eo.
Tactus autem virtutis, qui competit substantiis intellectualibus, cum
sit ad intima, facit substantiam tangentem esse intra id quod tangitur
et incedentem per ipsam absque impedimento. »

1

Thomas nennt die einigende und mitteilende Macht unbegrenzt, « in-
finita interius ». Nicht als ob die Engelmacht auf alles, was in der Seinsstufe

unter ihm steht, schlechthin unbegrenzt sei, da doch seine

geschaffene Natur als solche begrenzt ist. Aber sie ist unbegrenzt,
« quantum ad hoc, quod non contrahitur virtus ejus ad agendum
secundum exigentiam materiae vel organi corporalis
Est etiam infinita duratione ex parte post, quia in perpetuum durât
natura ejus, et ejus duratio nullo modo temporis periodo mensuratur. »

2

Geist und Seele kennt keine Mauern, keine Gitter, keinen Raum, keine

Zeit.
Und wenn nur der Priester allein, einzig begleitet von seinem

Ministranten, das heilige Meßopfer feiert, so ist hier eine Gemeinschaftsmesse,

an der ungeahnt viele teilnehmen.

« Non enim praesentior est anima, ubi animat, quam ubi amat. »

Von der heiligen Opferfeier aus erfahren wir auch den Schutz der Engel
für alle unserer Lebenslagen.

Die Bitte um den Schutz der Engel kommt in einem Opferungsgebet

der Cyrillus-Liturgie ergreifend zum Ausdruck 8 :

« Diaconus :

Orate pro illis, qui de suo sacrificia et oblationes fecerunt.
Sacerdos :

Suscipe ea super altare tuum spirituale, coeleste, cum odore thuris,
ad majestatem tuam coelestem, per ministerium Angelorum et Archan-
gelorum tuorum sanctorum, sicut ad te suscipisti munera justi Abel
Ita quoque vota tuorum accepta habe
Da incorruptibilia pro corruptibilibus : çoelestia pro terrenis : aeterna

pro temporalibus : domos eorum et cellas penurias reple bonis omnibus.

Circumda eos, Domine, potestate Angelorum et Archangelorum
tuorum sanctorum ...»

In den Fürbittgebeten derselben Liturgie heißt es 4 :

1 C. G. II, 56.
2 Declaratio triginta sex quaestionum ad lectorem Venetum, art. 7.
3 Renaudot 30, I, 42.
4 Renaudot 30 I, S. 44.

Divus Thomas 26



386 Engel und Menschen bei der Meßfeier

« Patres et fratres nostros, et reliquos, ubicumque terrarum sint,
conserva nobiscum, praesidio exercitus potestatum sanctarum : et libera
nos a telis igneis Diaboli, et ab omnibus insidiis diabolicis, et ab omni
laqueo vanae gloriae. — Domine miserere. »

Auf einen Gedanken darf ich in diesem Zusammenhang noch aufmerksam
machen. Wir müssen dem Evangelisten Lukas dankbar sein für die

kleine Bemerkung inmitten der Leidensgeschichte des Herrn : « Da
erschien ihm ein Engel vom Himmel und stärkte ihn. »1

Dieses schlichte Wort läßt uns deutlich erkennen, daß die Engel
nicht ohne Anteilnahme das Erlöserleiden des Gottmenschen verfolgt
haben. Das heilige Meßopfer ist die unblutige Erneuerung des Opfers
Christi. Der historische Christus und der auf dem Altare sich opfernde
Christus leidet nicht mehr und bedarf nicht des Engeltrostes. Aber
der mystische Christus, die Christen, die durch ihr Leiden das Leiden
Christi vollenden, bedürfen des Trostes. Wenn nun die Gläubigen mit
ihrer Erden- und Seelennot zur Opferfeier kommen und all ihr Leid
auf die Opferschale legen in Vereinigung mit Christi Opfer, sollte da

nicht der Trostengel « vom Himmel erscheinen und sie stärken »

2. « Ofjertur »

Wie Christus in seinem Gnadenreichtum die Gabe Gottes an die

Engel und Menschen bei der Meßfeier ist, so ist er auch die Gabe der

Engel und Menschen an Gott.
Er ist das vollkommenste Opfer, « perfectissimum sacrificium »2,

das Gott dargebracht wird, Opferlamm und Opferpriester zugleich.
« Quid tarn grate offerri et suscipi possit, quam caro sacrificii nostri,
corpus efiectum sacerdotis nostri »2

Die Menschen bringen dieses heiligste Opfer dar zur Versöhnung mit
Gott ; aber nicht nach Art der heidnischen Opfer. Die Gläubigen sind

ja zu innigst mit dem Opferpriester und Opferlamm vereinigt. Christus
und Christen bilden eine Einheit im mystischen Leibe Christi. Die

Gläubigen sind wesenhaft in das Opfer eingeschlossen.

Wenn die Engel in der Liturgie als Opferboten erwähnt werden,

so gibt Thomas dazu eine ganz besondere Erklärung. Nach der heiligen
Wandlung wird in der römischen Meßfeier folgendes Gebet gesprochen :

« Supplices te rogamus, omnipotens Deus, jube haec perferri per manus
sancti angeli tui in sublime altare tuum in conspectu divinae majesta-

1 Luc. 22, 43. 2 III q. 48 a. 3, ad 1. u. Augustinus, IV De Trin. 14.



Engel und Menschen bei der Meßfeier 387

tis tuae ; ut quotquot ex hac altaris participatione sacrosanctum filii
tui corpus et sanguinem sumpserimus, omni benedictione coelesti et
gratia repleamur. »

Thomas sagt zu diesem Gebet1 :

« Sacerdos non petit, neque quod species sacramentales deferantur in
coelum, neque corpus Christi verum, quod ibi esse non desinit ; sed

petit hoc pro corpore mystico, quod scilicet in hoc sacramento signi-
ficatur, ut scilicet orationes sacerdotis, et populi angelus assistens

divinis mysteriis Deo repraesentet, secundum illud Apoc. 8 : 'Ascendit
fumus incensorum de oblationibus sanctorum de manu angeli.' Sublime

autem altare Dei dicitur vel ipsa ecclesia triumphans, in quam
transferri petimus, vel ipse Deus, cujus participationem petimus. »

Es ist eigenartig, wie Thomas all das, was die Menschen Gott anbieten,
nicht zur Bereicherung und Freude Gottes dienen läßt, sondern zur
Bereicherung der Menschen. Gottes Reichtum und Freude ist
vollkommen, kann nicht vermehrt werden.

« Deus est omnino immutabilis. »
2

« Deus quaerit gloriam suam non propter se, sed propter nos. »
3

Das Opfer, das die Menschen Gott darbringen, wirkt sich im Menschen

aus, im Wachsen an der Teilnahme des göttlichen Lebens. Der erhabene

Opferaltar ist die triumphierende Kirche, der wir eingegliedert zu
werden bitten, — oder er ist Gott selbst, dessen Teilnahme wir erflehen.

Das Gebet « Supplices » war in seinem ersten Teil ursprünglich ein

Weihrauchgebet4. Mit « jube haec perferri » war also erstlich der
Weihrauch, d. h. das durch den Weihrauch versinnbildete Gebet gedacht

gewesen, das die Engel zu Gott tragen mögen.
In fast allen Weihrauchgebeten der Ostkirche wie auch anderer

Liturgien treten die Engel als Boten zu Gott auf.

In einem Weihrauchgebet der mozarabischen Liturgie heißt es ganz
deutlich 6 :

« Ascendat odor suavitatis in conspectu majestatis tuae ex hoc sublimi
altari tuo per manus angeli tui ...»

In einem andern wird Michael als Träger der Gebete erwähnt :

«... ut precum nostrarum portitorem Michaelem archangelum habere
mereamur. »6

1 III q. 83 a. 4, ad 9.
2 I q. 9 a. 1, 2 ; q. 10 a. 2, 3 ; q. 14 a. 15 ; u. a. m.
3 II-II q. 132 a. 1, ad 1. ' Lietzmann 62, S. 120.
8 Lietzmann62, S. 101 (n. 919). 6 Lietzmann62, S. 103 (n. 974).



388 Engel und Menschen bei der Meßfeier

Im römischen Weihrauchgebet ist nur von der Segnung des Weihrauchs
durch die Vermittlung des Erzengels Michael die Rede :

« Per intercessionem beati Michaelis archangeli, stantis a dextris
altaris incensi incensum istud dignetur Dominus bene f dicere ...»

Wenn wir dem hl. Thomas folgen, so bedeutet der Weihrauch im Neuen

Testament die Gnade Christi. Wie die Weihrauchschale den süßen

Duft ausströmt, der dann das ganze Gotteshaus durchdringt, so strömt
aus der Fülle des Opferpriesters Christi die Gnade in jedes Herz der
anwesenden Gläubigen, und zwar durch den Dienst der Engel.

«... thurificatio pertinet ad repraesentandum effectum gratiae, qua,
sicut bono odore, Christus plenus fuit, secundum illud Genes. 27 :

Ecce odor filii mei, sicut odor agri pleni ; et a Christo derivatur ad
fideles officio ministrorum. »1

Die Darbringung des Opfers ist innigst verbunden mit der

Danksagung und dem reinen Engellob, zu dem sich Engel und Menschen

vereinen. Im himmlischen Kult ist nichts Gleichnishaftes, Symbolhaftes
mehr, dort ist nur reine Danksagung, reines Gotteslob.

« In illo ergo statu beatorum nihil erit figurale ad divinum cultum
pertinens, sed solum gratiarum actio et vox laudis. »2

Dieses reine Engellob klingt in eine einzige Lobeshymne zusammen bei
der heiligen Meßfeier.

Wenn wir die Sammlungen der liturgischen Texte des christlichen
Orients durchblättern, so sind wir überrascht von dem dichterischen

Reichtum, der uns in den Lobliedern der una societas entgegentritt.
Vor allem hat das Eucharistische Hochgebet der Meßfeier im Laufe

der Jahrhunderte ein so vielgestaltiges und buntprächtiges Kleid
erhalten, daß es sich wohl lohnte, all die Liturgien nach diesem poetischen
Schmuck zu untersuchen. Ob der Name « Eucharistie » «

Danksagung » nicht den Namen von diesen Dankgebeten erhalten hat, in
die das heilige Opfer eingebettet ist Ob Christus beim letzten Abendmahl

die Einsetzungsworte nicht vor, nach oder zwischen den bei der

jüdischen Paschafeier üblichen Dankpsalmen gesprochen hat
Die älteste Gestalt des Eucharistischen Hochgebetes finden wir in

den Apostolischen Konstitutionen 3 :

« Dich beten unzählige Heerscharen von Engeln, Erzengeln und
himmlischen Mächten an. Die Cherubim und die sechsflügeligen Seraphim,

1 III q. 83 a. 5, ad 2. 2 I-II q. 103 a. 3, c.
3 VIII, 12, 27-51 ; nach Lietzmann e2, S. 123-124.



Engel und Menschen bei der Meßfeier 389

die mit zwei Flügeln die Füße decken, mit zweien das Haupt und mit
zweien fliegen, und sprechen mit tausend und abertausend Erzengeln
und zehntausend und aberzehntausend Engeln, die nimmer ruhend
und nimmer schweigend rufen :

(das Volk stimmt ein)

Heilig, heilig, heilig ist der Herr Sabaoth : voll ist der Himmel und die
Erde seiner Herrlichkeit. Gelobt sei er in Ewigkeit. Amen. »

Wir sehen deutlich die Quelle dieses Liedes. Es ist die Berufungsvision

des Propheten Isaias1 :

« Im Todesjahre des Königs Ozias sah ich den Allmächtigen auf
einem hohen Throne sitzen. Seine Schleppe füllte den Tempel. Seraphe
standen vor ihm, ein jeder hatte sechs Flügel. Mit zweien hielt er sein

Antlitz bedeckt, mit zweien seine Füße, und mit zweien hielt er sich
schwebend. Einer rief dem andern zu :

Heilig, heilig, heilig
ist der Herr der Heerscharen
Die ganze Erde ist voll seiner Herrlichkeit. »

Neben dieser Quelle bieten für das Eucharistische Hochgebet, besonders

in seiner späteren Entwicklung und Umwandlung, zwei Gebete aus dem

palästinensischen und hellenistischen Judentum eine Vorlage, — eines

aus der Baruchapokalypse und eines aus dem 4. Esrabuch.
In der Baruchapokalypse finden wir Ausdrücke, die später in

vielen Präfationen wiederkehren :

« Heere » : vgl. oben : Ap. Konst. 12, 27,
Renaudot : II, 5, 146, 155, 235, 255, 358, 372, 510

(exercitus, militiae, legio).
«ungezählte»: Ap. Konst. 12, 27,

Renaudot: II, 10, 135, 188, 243, 255, 301, 358, 391.
« stehend » : (auch bei Dan. 7, 10),

Brightman: 84, 175, 231, 322,
Renaudot: II, 10, 171, 243, 387, 358, 448.

«Lebewesen»: Brightman: 131, 175,
Renaudot : II, 158.

« Im Kreise » : (auch Is. 6, 2).
Revue Bénédictine XXV, 45,
Renaudot I, 64, 91.

« aus Feuerflammen » : (auch Ps. 103, 4),

Brightman : 284,
Renaudot: II, 183, 235, 261, 287, 358, 372, 400, 457, 570.

1 Is. 6, 1-3.



390 Engel und Menschen bei der Meßfeier

Im 4. Esrabuch sind vor den Worten, wie sie oben aus den Apostolischen
Konstitutionen angeführt werden, die Großtaten Gottes erwähnt, die
wir in vielen Präfationen wiederfinden.

Im Morgenland wurde die Präfation von feierlichen Ausrufen des

Diakon eingeleitet, begleitet und umrahmt, die auf den Ernst dieses

Augenblickes, da Engel und Menschen dem höchsten Gott ihr Lob
darbringen, aufmerksam machen :

« Qui sedetis surgite »

« Ad Orientem aspicite »

« Attendamus »

u. a. m.

So heißt es z. B. in der Gregorius-Liturgie 1 :

« Diaconus : Qui sedetis surgite
Sacerdos : Aeterne Domine, Deus verus de Deo vero, qui ostendisti
nobis lumen Patris, qui largitus es nobis cognitionem veritatis spiritus
sancti ; qui manifestasti nobis mysterium hoc magnum vitae : qui
constituisti chorum incorporeorum inter homines : qui dedisti eis qui
sunt super terram, canticum Seraphim, suscipe voces nostras, cum vocibus
eorum qui sunt invisibiles. Connumera nos inter Potestates coelestes,

ut dicamus cum Ulis, abjicientes omnes cogitationes absurdas et
inutiles, clamemus idem quod illi dicunt incessabili voce, atque ore in-
desinenti, benedicamus magnitudinem tuam.
Diaconus : Ad Orientem aspicite
Sacerdos : Tu es enim cui assistunt Cherubim et Seraphim
clamantes et dicentes :

Diaconus : Attendamus
Sacerdos : Sanctus.
PopUlus : Sanctus, Sanctus, Sanctus ...»

In einer Präfation der Jakobusliturgie stimmt der ganze Kosmos, Sonne,

Mond, der Chor der Sterne, Land und Meer, in den Jubel der una socie-

tas ein 2 :

« xcö 7rdcvTCûv 0EO) >cai Aso7cûty|, ôv üpvoüaiv oi oùpavol xal oE oùpavol
xâSv oöpavüv xal 7täaa -f) Sùvapuç aùxoiv yj TjXioç ts xal asXf)VY) xal iraç ô

xtöv àaxpcov y6p°ç, y5)> OâXaaaa xal Ttâvxa xà èv aùxoîç.

'IepouaaXïjp, Y) êrroupàvtoç TOXV^yuplç èxxXYjaia 7tpMTOx6xo>v aTroyeYpapfxI-
v<ov èv aùxoîç oùpavoïç, Tcveùpaxa SixaEcov xal TcpoçYjxcôv, ijjuyal papxùpcov
xal dtrcoaxôXtùv, ayysXoi. ap^ayyeXot Opovoi xupi6xY]xeç àpyal te xal èÇoo-

cEat xal Suvàpgiç tpoßepal, -/Epoußlp xà TtoXuôpaxa xal xà È^axxÉpuya
aepaçlp. & xatç psv Suai -xxÈpu^ xaxaxaXii7rxet xà 7tp6aco7ra éauxcov, xaïç
8è Suai xoùç TtoSaç xal xalç Suaiv Ertxàpsva xéxpaysv êxepoç 7tpàç xàv

Èxepov àxaxa7raùaxoiç axôpaatv, àaiyY]Toiç SoÇoXoyEatç [èxcp<i>vy)criç] xàv

1 Renaudot 30, I, S. 28. 2 Brightman 26, S. 50.



Engel und Menschen bei der Meßfeier 391

èxtvÈxtov öfxvov (AeyaXo7rpexo0ç non S6Çyj<; Xajwrpqi r?) çovfj ÄSovra

ßocovra So^oXoyoüvra xexpdcyovra xal Xéyovta [ô Xoc6ç] "Ayioç "Aytoç
"Aytoç Kdpie aaßacoG.»

Auch die Bücher der abendländischen Riten bieten eine abwechslungsreiche

Fülle von Präfationstexten. Wie sich hier mit jeder Messe die

Gebetstexte wandeln, so hat auch in weiten Gebieten jede Messe

normalerweise ihre eigene Präfation. Wie in den abendländischen
Messen die Gebete dem Festinhalt des Tages angepaßt sind, so wurden
die Präfationen mit biblischen und traditionellen Schilderungen gefüllt.
In Rom ist allmählich die wachsende Tendenz auf Verminderung der

individuellen Präfationen durchgedrungen. Während im Leonianum
die meisten Messen noch ihre eigene Präfation haben (267), bietet das

Gelasianum nur 54. Das Gregorianum hat diese Zahl auf 10 reduziert,
die sich heute wieder auf 15 erhöht hat.

Die Normalpräfation der heutigen römischen Messe hat lediglich
zum Inhalt die feierliche Aufforderung zum Dank und Gotteslob im
Verein mit den himmlischen Chören :

S. : Dominus vobiscum.
M. : Et cum spiritu tuo.
S. : Sursum corda.
M. : Habemus ad Dominum.
S. : Gratias agamus Domino Deo nostro.
M. : Dignum et justum est.
S. : Vere dignum et justum est, aequum et salutare, nos tibi semper

et ubique gratias agere : Domine sancte, Pater omnipotens, aeterne
Deus : per Christum, Dominum nostrum. Per quem majestatem
tuam laudant Angeli, adorant Dominationes, tremunt Potestates.
Coeli coelorumque Virtutes ac beata Seraphim socia exultatione
concélébrant. Cum quibus et nostras voces ut admitti jubeas, depre-
camur, supplici confessione dicentes :

M. : Sanctus, Sanctus, Sanctus,
Dominus Deus Sabaoth.
Pleni sunt coeli et terra gloria tua.
Hosanna in excelsis.
Benedictus, qui venit in nomine Domini.
Hosanna in excelsis.

In den Präfationen, besonders denen des Morgenlandes, findet das

Engellob die buntesten schmückenden Beiwörter : « sagen », « schreien »,

« mit unermüdetem Munde », « tönend », « singend », « in Wort und

Gesang verströmend » usw.

All diese Ausdrücke sollen die Kraft und Innigkeit der

Engelsprache betonen.



392 Engel und Menschen bei der Meßfeier

Die Sprache ist in ihrem Wesen nichts anderes als die Kundgabe
von Gedanken und Wünschen.

Von der Engelsprache sagt Thomas schlicht und nüchtern 1 :

« Quamvis non habeant linguam corpoream, per similitudinem tarnen
lingua in eis dici potest vis, qua manifestant aliis (et Deo), quod habent
in mente. »

Die Präfation hat in den Missalien des Mittelalters eine reiche
künstlerische Ausstattung erfahren, in der die Engelwelt nicht vergessen
wird, von den einfachen Veredignum-Zeichen y), \$; (£) bis zu den

prächtigen Majestas-Domini-Bildern 3.

Johannes Beleth, ein berühmter Rektor der Pariser Universität im
12. Jahrhundert, sucht das Veredignum-Zeichen \$ symbolisch zu
erklären 3 :

«... Quod quidem non sine causa factum est : Per Delta enim circu-
lariter clausum divina figuratur natura, quae nec principium nec
finem habuit, per V exprimitur humana Christi natura, quae principium

in virgine habuit, sed fine carebit. At vere tractulus in medio
utramque partem conjungens, crux est, per quam humana sociantur
divinis. »

Ein Zeitgenosse des hl. Thomas, Wilhelm Durandus, sagt zu diesen

Veredignum-Zeichen folgendes 4 :

« Ideo ergo haec figura in praefationis principio ponitur, quia per
mysterium unionis et dominicae passionis pacificantur homines angelis
et sociantur humana divinis in praeconia Salvatoris. »

Aus dem "
Veredignum-Zeichen î£) haben sich die Majestas-Domini-

Bilder entwickelt, — ähnlich wie aus dem Te-igitur-Zeichen das Kanonbild.

Das älteste Beispiel bietet der Cod. 1141 der Pariser Bibliothek
aus der Mitte des 9. Jahrhunderts. Hier findet sich der ganze Reichtum
der karolingischen Majestasbilder. Fünf Ordnungen der seligen Geister

umgeben den Thron Gottes 6.

1 In 1 Cor. 13, 1.
2 Ebner Adalbert, Quellen und Forschungen des Missale Romanum im

Mittelalter, Freiburg 1896, S. 432-443.
3 Explicatio divinorum officiorum, c. 44, ed. Lugdun. 1562, vol. 509 b ;

nach Ebner 8S.

* Rationale divinorum officiorum IV, c. 33, § 1 ; ed. Lugdun. 1562, vol. 146 ;

nach Ebner 86.

6 Ebner 86, S. 438.



Engel und Menschen bei der Meßfeier 393

Engel und Menschen haben ein gemeinsames Ziel, die fruitio divina,
und sind bei der Meßfeier zur gemeinsamen Aufgabe vereint.

In jeder Gemeinschaft richtet sich vom Ziel her die Ein- und
Unterordnung der einzelnen Gemeinschaftsglieder.

Im folgenden § 2 wollen wir diese Ordnung betrachten.

§ 2. Harmonie und Ordnung

1. In se

Über die Anzahl der bei der Meßfeier uns zugesellten Engel wissen

wir nichts. Wenn in den verschiedenen Gebeten der Liturgie von
tausend und abertausend lobenden und singenden Engeln die Rede ist, so

scheint damit hingedeutet zu sein, daß nicht wenige Engel zugegen sind.

« Angeli, secundum quod sunt immateriales substantiae, in quadam
multitudine maxima sunt, omnem materialem multitudinem exce-
dentes. »

1

Trotz der multitudo maxima herrscht in den anwesenden Engelheeren
eine Ordnung und Harmonie von herrlichster Schönheit. Wenn schon

das Wesen der Engel für uns Menschen ein undurchdringliches Geheimnis

ist, um wieviel mehr die Harmonie und Ordnung in der Engelwelt.
Die heiligen Väter stellten die Ordnungen der Engel nach Namen

und Anzahl aus den Bibelstellen zusammen. Die mittelalterlichen
Theologen, die alles vernunftgemäß zu durchdringen suchten, haben auch

für die Engelordnungen Systeme geschaffen.
Es ist schon wahr, daß mit jeder Systematisierung göttlicher

Dinge, trotz aller Klärung, eine Begrenzimg und Einengung geschaffen
wird ; aber die Gedanken über die Engelordnungen sind doch von
besonderem Reiz. Wir gehen auch deswegen darauf ein, weil in den

liturgischen Gebeten immer wieder die verschiedenen Chöre der Engel
genannt werden 2.

Die Harmoniegesetze in der Engelwelt sind die Gesetze der

Erkenntnis und des Willens in der natürlichen und übernatürlichen Ebene,

— « gradus cognitionis rerum », « diversa officia ».

« In angelis très hierarchiae distinguuntur3, secundum gradus
cognitionis rerum.
Possunt enim rationes rerum, de quibus angeli illuminantur considerari
tripliciter :

1 I q. 50 a. 3, c. 2 Vgl. Eph. 1, 21 ; Col. 1, 16. 3 I q. 108 a. 1, c.



394 Engel und Menschen bei der Meßfeier

Primo quidem, secundum quod procedunt a primo principio universal^

quod est Deus : et iste modus convenit primae hierarchiae, quae
immediate ad Deum extenditur, et quasi in vestibulis Dei collocatur.
Secundo vero, prout hujusmodi rationes dependent ab universalibus
causis creatis, quae jam aliquo modo multiplicantur : et hic modus
convenit secundae hierarchiae.
Tertio autem modo, secundum quod hujusmodi rationes applicantur
singulis rebus, et prout dependent a propriis causis : et hic modus
convenit infimae hierarchiae. »

Weiterhin besteht jede Hierarchie wieder aus drei Ordnungen :

« Secundum diversos actus et officia : et omnis ista diversitas ad tria
reducitur 1, scilicet ad summum, medium et infimum ; et propter hoc
in qualibet hierarchia Dionys. (Coel. Hier. 7 ; 8 ; 9) ponit très ordines,
nempe Seraphim, Cherubim et Thronorum in prima ; Dominationum,
Virtutum et Potestatum in secunda ; Principatuum, Archangelorum
et Angelorum in tertia. »

In einer Präfation der Liturgie des Patriarchen Ignatius von Antiochien,
des « Sohnes des Wahib », klingt diese ganze Harmonie und Ordnung
der Engelwelt wieder 2 :

« Angeli Deo ministrant
illuminati mediantibus Archangelis.

Archangeli Deo jubilant
illustrati mediantibus Principatibus.
Principatus Deum honorant
irradiati radiis Dei naturae mediantibus Potestatibus.
Potestates Deum celebrant
incensi flamma fortitudinis Dei mediantibus Thronis.

Throni Deum exaltant
inflammati igne divinitatis mediantibus Dominationibus.
Dominationes Deum laudant
incensi ardore potestatis Dei mediantibus Virtutibus.
Virtutes hymnibus vénérant
impleti timore Dei mediantibus Cherubim.

Cherubim benedicunt Deo
afflati fulgore majestatis mediantibus Seraphim.

Seraphim sanctificant Deum
illuminati, nullo intermedio, ab ipso sanctuario sedis gloriae Dei. »

Die Ausdrücke « illuminati », « illustrati », « incensi », « inflammati » usw.
weisen deutlich auf eine Mitteilung und Kundgebung hin, also auf eine

1 I q. 108 a. 2, c. 2 Renaudot 30, II, S. 529.



Engel und Menschen bei der Meßfeier 395

Art Sprache, eine Kraft, durch welche die Engel einander kundtun,
was sie im Geiste bewegt. Bei Thomas findet dieser Gedankenaustausch
der Engel in Bezug auf ihre gegenseitige Ein- und Unterordnung liebevolle

Erwähnung in seinem Kommentar zum 1. Korintherbrief1 :

« Est autem sciendum, quod in cognitione mentis angelicae aliquid
est, de quo superiores Angeli non loquuntur inferioribus, neque e

converso, scilicet ipsa divina essentia quam omnes immediate vident,
Deo se omnibus monstrante.
Aliquid autem est in cognitione mentis Angelicae, de quo superiores
loquuntur inferioribus, sed non e converso. Et hujusmodi sunt divinae
providentiae mysteria, quorum plura cognoscunt in ipso Deo superiores,
qui clarius eum vident quam inferiores : unde superiores de huiusmodi
inferiores instruunt vel illuminant, quod locutio potest dici.

Aliquid vero est in cognitione mentis Angelicae, de quo superiores
loquuntur inferioribus, et e converso : et hujusmodi sunt occulta cordium
quae ex libero arbitrio dependent, quae soli Deo patent. Fit autem
hujusmodi manifestatio, dum inferior angelus superiori loquitur, non per
illuminationem, sed per quemdam significationis modum. Est enim in
quolibet Angelo aliquid quod naturaliter ab altero Angelo cognoscitur.
Dum ergo id quod est naturaliter notum proponitur ut signum ejus
quod est ignotum, manifestatur, dicitur locutio ad similitudinem homi-
num, qui occulta cordium manifestant aliis per voces sensibiles, aut
per quodcumque aliud corporale exterius apparens. Unde et ea, quae
sunt in angelis naturaliter nota, inquantum assumuntur ad manifesta-
tionem occultorum, dicuntur signa vel nutus. »

2

Erkennen, Wünschen und Wollen, Mitteilung und Anteilnahme sind die

Beziehungen innerhalb der Engelordnungen. In diesen Strom sind die
Menschen eingegliedert auf Grund der Teilnahme- und Teilgabefähigkeit
ihres Erkennens und Wollens, und zwar hauptsächlich in der übernatürlichen

Ebene des Glaubens, Hoffens und Liebens. Im persönlichen
Fortschreiten auf diesem Wege, d. h. also auf dem Wege der Gnade, kann

der Mensch Engelähnlichkeit erreichen, — bis zum Grade der verschiedenen

Engelordnungen. Er kann also in gewisser Weise in eine

Engelordnung aufgenommen werden, wie Thomas sagt ; selbstverständlich
nicht in dem Sinne, daß er seine Menschennatur aufgibt. Es könnte
sich höchstens um eine Eingliederung handeln, die jedoch von einer
unvorstellbaren Innigkeit ist.

« Per donum gratiae homines mereri possunt tantam gloriam, ut
angelis aequentur secundum singulos angelorum gradus, quod est
homines ad ordines angelorum assumi. »

3

1 In 1 Cor. 13, 1. 2 Vgl. auch I q. 107. 3 I q. 108 a. 8, c.



396 Engel und Menschen bei der Meßfeier

Wir können bei der Betrachtung der Harmonie in der una societas noch

einen Lieblingsgedanken des Aquinaten in Erwägung ziehen :

« Omnia existentia sunt plena omni harmonia divina, id est perfecta
consonantia seu ordine a Deo. »1

Der Geistesgewaltige schaut hier hinein in die ewig weisheitsvoll planende

Sorge Gottes, der das ganze All anvertraut ist.
« Ad curam duo pertinent, scilicet
ratio ordinis, quae dicitur Providentia, et executio ordinis, quae dici-
tur gubernatio, quorum primum est aeternum, secundum temporale. »

2

Der ewige harmonische Ordnungsplan Gottes, die Vorsehung, bedient
sich bei der zeitlichen Abwicklung vieler harmonisch ein- und
untergeordneter Hilfskräfte.

« Quantum autem ad secundum, sunt aliqua media divinae provi-
dentiae, quia inferiora gubernat per superiora, non propter defectum
suae virtutis, sed propter abundantiam suae bonitatis ; ut dignitatem
causalitatis etiam creaturis communicet. »

3

Durch die ganze Symphonie der Schöpfung, durch die Harmonie der

Zweitursachen, — wenn wir das Bild des hl. Thomas von der harmonia
und consonantia beibehalten wollen, tönt eindringlich laut eine
Grundmelodie : Das Wirken der Geisteswelt. Diese Grundmelodie schwingt
hinein bis ins kleinste Verströmen der Schöpfung, bis ins kleinste
Werden und Vergehen :

« Angeli sunt causa omnium, quae naturaliter generantur et corrum-
puntur in hoc mundo. »

4

Wie aus einer Sonne, licht- und glutgeballt, Licht und Glut ausströmen,
eine Welle gedrängt von der andern, die spätere empfangend und
bestimmt durch ihre Vorgängerin, fast unzeitlich, — so strömen aus der

ewigen Sonne Gott Erkenntnislicht und Liebesglut hinab bis in die

kleinsten Winkel des Alls, das Geringere empfangend und bestimmt
durch das Höhere, — alles eingetaucht in eine leuchtende Harmonie.

Das höchste Harmoniegesetz des Alls aber ist der Ewige Plan,
der Logos, der in allem wirkt und webt.

« Verbum non solum est id, per quod fit dispositio, sed est ipsa Patris
dispositio de rebus creandis. » 6

1 De Div. Nom. I, 1.2. 2 X q. 22 a. 1, ad 2. 3 I q. 22 a. 3.
1 Declaratio triginta sex quaestionum ad lectorem Venetum, art. 8.
6 De Veritate q. 4 a. 5, ad 6.



Engel und Menschen bei der Meßfeier 397

2. Per speculum : — « Concives civitatis coelestis »1

Um die Ordnung und Harmonie in der una societas angelorum
et hominum näherhin zu beleuchten, benutzt Thomas die drei Bilder
der drei vollkommenen Gemeinschaften : Hausgemeinschaft,
Stadtgemeinschaft, Reichsgemeinschaft.

« Triplex est communitas : domus sive familiae, civitatis et regni.
Domus est communitas consistens ex his per quos hunt communes
actus.
Communitas civitatis omnia continet, quae ad vitam hominis sunt
necessaria : unde est perfecta communitas quantum ad mere neces-
saria.
Tertia communitas est regni, quae est communitas consummationis...1»

Wenn ich sagte « drei Bilder », so sind damit nicht « Vorbilder » für
die una civitas angelorum et hominum gemeint. Das Verhältnis ist
vielmehr umgekehrt : Die una civitas ist Vorbild aller irdischen
Gemeinschaften ; letztere sind nur « Nach- und Abbilder ». Die drei Namen
reichen in keiner Weise an die Wirklichkeit dieses überragenden Gebildes

der Ordnung und Harmonie heran.

Sagen wir « Hausgemeinschaft » der Engel und Menschen bei der

Meßfeier, so ist damit die Innigkeit des Zusammenhanges der einzelnen

Familienmitglieder Engel und Menschen nur angedeutet, aber lange
nicht getroffen. Wenn wir sagen « Stadt- und Reichsgemeinschaft »,

so sehen wir in diesem Bild nur einen Schatten von dem bunten Reichtum

und der Ordnung der una societas. Immerhin aber wäre es fruchtbar

für unsere Erkenntnis, diese drei Bilder auszubeuten. Sie sind wie

Spiegelbilder, die uns viel Schönes zu sagen haben über das Vor-und
Urbild. — Es mag hier genügen, die vollkommenste der drei
Gemeinschaften, die societas regni, ins Auge zu fassen, nicht systematisch
und ausführlich ; wir wollen nur einiges stichwortweise andeuten.

« Rex »

Christus ist der wahre und einzige König des Alis, « vor dem sich alle

Knie beugen, im Himmel, auf Erden und unter der Erde »2 ; nicht nur
als Gott, sondern auch als Mensch, — « Rex et Sacerdos », — wie in
alten, vergangenen Königreichen.

« Christus, qui fuit verus Rex et Sacerdos, et verus Monarcha : unde
post resurrectionem suam apparens discipulis suis dixit : Data est
mihi omnis potestas in coelo et in terra,

1 In Matth. 18, 10. 2 Phil. 2, 10.



398 Engel und Menschen bei der Meßfeier

quod quidem ad humanitatem oportet referre secundum Augustinum
et Hieronymum, quia de divinitate nulli est dubium quia semper
habuerit. »1 •

Auch bei der Meßfeier tritt Christus nicht nur als Sacerdos, sondern auch
als Rex der una civitas auf.

Ergreifend ist ein Gebet aus der Liturgie der Apostel Adaeus und
Maris. Der Priester betet es leise bei der Meßfeier2 :

« Vae mihi, vae mihi, qui obstupui, quia vir pollutus labiis ego sum
et inter populum pollutis labiis habito, et Regem Dominum potentem
viderunt oculi mei.
Quam terribilis est hodie locus iste ; non est hic aliud nisi domus
Dei et porta coeli, quia oculo ad oculum visus es, Domine. Nunc vero
adsit nobiscum gratia tua, Domine, purga immunditias nostras, et
sanctifica labia nostra.
Junge voces tenuitatis nostrae cum sanctificatione Seraphim et Archan-
gelorum. Gloria miserationibus tuis, quia terrenos sociasti cum spiri-
tualibus. »

« Victoria »

Christus ist der wahre Verteidiger seines Reiches. Seine

Reichsgründung beruht auf dem größten Sieg über den größten Feind seit
aller Geschichte.

Die Meßfeier ist die dauernde Siegesfeier, an der Engel und Menschen

teilnehmen.
« Et sicut consuetudo erat apud antiquos quod quando aliqui victoriam
habebant, venerabantur ; ita hic celebratur triumphus Christi ab Ange-
lis ; ünde : 'Et ecce Angeli accesserunt et ministrabant ei*. Non dicit
descenderunt, quia semper cum eo erant. »

3

Thomas sagt dies zwar über den Sieg bei der Versuchung des Herrn
in der Wüste, aber es gilt in gleicher Weise und in weit höherem Maße

vom Endsieg des Königs beim Kreuzopfer, das seine Vergegenwärtigung
und Vollendung im Meßopfer findet.

« Justitia »

Der heilige Opferraum ist eine Gerichtsstätte.
Daß Christi Opfertod ein wirklicher Sühneakt im Angesicht der

Gerechtigkeit Gottes ist, betonen die Herausgeber der Thomaswerke

1 De regno ad regem Cypri, III, c. 12.
2 Renaudot 30, I, S. 590.
3 In Matth. 4, 6.



Engel und Menschen bei der Meßfeier 399

De Rubeis, Billuart u. a. in einer Anmerkung zu III q. 48 a. 4 (Utrum
passio Christi operata sit nostram salutem per modum redemptionis) :

« Juxta thomistas, Christus pro nobis satisfecit
ex toto rigore justitiae et ad apices juris,
et haec sententia communis est. 1

»

Die Gerichtssätte aber ist von unendlicher Barmherzigkeit
durchdrungen. Der König und Richter nimmt selbst die ganze Schuld der

Menschheit und jedes Einzelmenschen auf sich. Beim heiligen Opfer
verdrängt die Liebe die Strenge des gerechten Richters.

« Christus autem, ex charitate et obedientia patiendo, majus aliquid
Deo exhibuit quam exigeret recompensatio totius offensae humani
generis. »

« Passio Christi non solum sufficiens, sed etiam superabundans satis-
factio fuit pro peccatis humani generis »

3

Die ganze Wirkung des Sühneopfers Christi fließt beim heiligen
Meßopfer den Gläubigen zu.

« Effectum, quem passio Christi fecit in mundo, hoc sacramentum
facit in homine. »

3

« Cura » — « Lex »

Die einzige Sorge, die der Opferpriester und König Christus bei
der Meßfeier hat, ist das Wohl seiner una civitas. Der hl. Thomas,
der nicht ein weltfremder Mönch war, hat ein köstliches Büchlein « De

regimine Principum » geschrieben. Die Ausführungen über die

Aufgaben des Königs zeigen einen Weitblick und eine praktische Klugheit,
wie man sie heute zuweilen vergebens sucht. Er denkt auch an das

Kleinste, z. B. Wahl des Territoriums, Plätze für die Städte, Lieblichkeit

der Gegend (reich an Bäumen, Anmut der Wälder, nahe Berge),

Regelung der Produktion und des Überflusses. — Es wäre von
dichterischem Reiz, all diese kleinen Sorgen des weltlichen Königs in Parallele

zu bringen mit den Sorgen des Königs der Engel und Menschen.

Das höchste Gesetz des Königs aber ist die Liebe.

In einer Predigt über die Engel sagt Bossuet :

« Da aber die Menschen so gut wie die Engel geschaffen sind, um Gott
zu genießen, so bilden sie auch zusammen ein Volk und ein Reich.

1 ed. Marietti, Aug. Taur. 1888, Bd. 4, S. 710.
2 III q. 48 a. 2, c.
3 III q. 79 a. 1, c.



400 Engel und Menschen bei der Meßfeier

In diesem Reich beten alle denselben Fürsten an, lassen sich alle von
demselben Gesetze leiten, dem Gesetz der Liebe. Die Liebe ist das
Gesetz der himmlischen Geister und das Gesetz der sterblichen
Menschen. Vom Himmel ergießt sich die Liebe über die Erde und bildet
aus den Bewohnern des Himmels und der Erde eine einzige heilige
Gemeinschaft. » 1

« Pax »

Die höchste Sorge des Königs ist letztlich die Fruitio divina, « ad

quem ordinantur et homines et angeli »2, der ewige Friede. Jetzt in
der Zeit ist es die Eingliederung und das vollkommene Hineinwachsen
in das Friedensreich.

« Ultimum quod attenditur est pax. Unde philosophus :

'Sicut medicus ad sanitatem, sic defensor rei publicae ad pacem., »
3

« Omnia pacem appetunt. »4

« Inquantum omne appetens appétit tranquille, et sine impedimento per-
venire ad id quod appétit ; in quo consistit ratio pacis, quam August.
(19, 13) définit tranquillitatem ordinis. » 5

Die Meßfeier ist die wahre Friedensfeier des wahren Friedensfürsten
und seines Volkes, der Engel und der Menschen.

In der römischen Meßfeier finden wir viele schöne Gebete um den

Frieden. Doch alle diese Gebete werden weit übertroffen an rührender

Innigkeit und ernster Frische von den Friedensgebeten der
orientalischen Opferfeiern. Diese Feiern beginnen gewöhnlich mit dem
Friedenskuß.

In der Jakobusliturgie z. B. spricht der Diakon zu Beginn der

Opferfeier vor dem Friedenskuß feierlich zum Volk 6 :

« Date pacem unusquisque proximo suo, in caritate et fide, quae Deo
accepta sint. Vade in pace.
Sacerdos praeclare :

Stemus decenter orantes, stemus cum timoré et tremore, stemus cum
modestia et sanctitate : quia ecce oblatio infertur, et majestas exoritur.
Januae coeli aperiuntur, et Spiritus Sanctus descendit super haec

mysteria sancta, et illabitur. In loco timoris et tremoris consistemus,
et cum Cherubim et Seraphim circumstemus. Fratres et socii Vigilum
et Angelorum facti sumus, et ministerium ignis et Spiritus cum illis
operamur ...»
1 Nach Pesch Chr., Die heiligen Schutzengel. Freiburg 1917, S. 345.
2 III q. 8 a. 4, c. ; C. G. III, 130.
3 In Matth. 12, 25.
4 Augustinus, De Civitate Dei 19, 12.
3 II-II q. 29 a. 2, c.
3 Renaudot 30, II, S. 30.



Engel und Menschen bei der Meßfeier 401

In der Liturgie des hl. Gregor heißt es in dem Gebet des Friedenskusses

an einer Stelle1 :

«... Conciliasti terrenos cum coelestibus, et fecisti de duobus unum. »

Engel und Menschen bilden durch das gemeinsame Ziel der fruitio
divina eine einzige Gemeinschaft, von wunderbarer Ordnung und
Harmonie.

Die Verwirklichung dieses Zieles geschieht im höchsten Maße bei
der heiligen Meßfeier, an der Engel und Menschen in einer einzigen
Aufgaben- und Interessengemeinschaft teilnehmen.

III. « MEMBRA »

Una est vita et unus est cibus Angelorum et hominum

§ 1. Vita
« Corpus ecclesiae mysticum non solum consista ex hominibus, sed etiam
ex angelis : totius autem hujus multitudinis Christus est caput: quia
propinquius se habet ad Deum, et perfectius participât dona ipsius,
non solum quam homines, sed etiam quam angeli : et de ejus influentia
non solum homines recipiunt, sed etiam angeli. »

2

Der « engelgleiche Lehrer » berührt mit diesem Satz das Zarteste,
zugleich aber auch das Gewaltigste und Wuchtigste, das Engel und
Menschen eint. Es ist das gemeinsame göttliche Leben, das Engel und
Menschen durchpulst. Dieses ist das innigste Band der Einheit, — die
übernatürliche Wesensform der una societas. Das Bild Leib ist nur
ein finsteres Nachbild der leuchtenden Wirklichkeit. Thomas will mit
Paulus dieses sagen : Wie der Leib des Menschen ein geschlossenes
Ganzes bildet durch das Leben der Seele, so bilden Engel und
Menschen eine Lebens- und Leibeseinheit durch das Leben Gottes, an
dem Engel und Menschen teilnehmen in der Gnade und Glorie.

« Gratia est participatio divinae naturae. »
3

« Quicumque habet gratiam gratum facientem, efficitur filius Dei. »1
« Est quaedam vita carnalis, qua communiter omnia vivunt :

Est et vita spiritualis, qua homo conformatur Deo et spiritibus
sanctis. »5

1 Renaudot 30, II, S. 492. 2 III q. 8 a. 4, c.
3 I-II q. 110-114 ; II-II q. 19 a. 7, c. ; III q. 2 a. 10.
4 In Joa. 1, 5. 5 In Joa. 3, 1.

Divus Thomas 27



402 Engel und Menschen bei der Meßfeier

Um einen Gradmesser für die Innigkeit der Lebensgemeinschaft Engel
— Menschen zu finden, dürfen wir nicht nach unten hinabsteigen
zum Leib. Wir müssen nach oben hinaufsteigen und bei Gott anfragen.

Wir merken ja aus dem Suchen des Völkerapostels nach

Vergleichen und Bildern, wie er sich abmüht, das Leben Gottes in der
Menschenseele klarzumachen. Er versucht es mit dem bautechnischen

Vergleich1 : « Christus ist der Eckstein. In ihm ist der ganze Bau
zusammengefügt und wächst empor zu einem heiligen Tempel im
Herrn. » ; — dem gartentechnischen Vergleich 2 : « Faßt Wurzel und
baut euch auf ihm auf » in enger Anlehnung an das von Christus
selbst benutzte und erklärte Bild vom Weinstock und den Reben ; —-

dem biologischen Vergleich 3 : « Wir alle sind durch die Taufe in einem

Geist zu einem Leib geworden. » Die große Wirklichkeit, daß Engel
und Menschen Gottessöhne sind, nicht der Natur nach, wie Christus,
aber der Teilgabe nach, — Engel und Mensch vom gleichen göttlichen
Leben beseelt, diese Tatsache kann ein irdisches Bild nicht allseitig
und tief genug deuten.

« Nomen Filius Dei est in Christo essentialiter et per naturam, in
Angelis per quandam participationem. Christus quod Filius sit,
habet ex origine, Angeli autem ex dono gratiae. »

4

« Bruder Tobias » redete einst ein Engel einen Menschen an 8. Das

Sein Gottes, an dem Engel und Menschen teilnehmen, ist in
Wirklichkeit Leben, ja das Leben. Leben ist dort, wo etwas sich aus sich
selbst bewegt, aus sich selbst wirkt.

« Vita maxime proprie in Deo est. Ad cujus evidentiam consideran-
dum est, quod, cum vivere dicantur aliqua, secundum quod operantur
ex seipsis, et non quasi ab aliis mota, quanto perfectius competit hoc
alicui, tanto perfectius in eo invenitur vita
Perfectior modus vivendi est eorum, quae habent intellectum : haec
enim perfectius movent seipsa
Ulud igitur, cujus sua natura ipsum intelligere, et cui id, quod natura-
liter habet, non determinatur ab alio, hoc est, quod obtinet summum
gradum vitae ; tale autem est Deus : unde in Deo maxime est vita. »

8

Das eine göttliche Leben ist dreifach einheitlich in der Dreiheit realer

Beziehungen.

1 Eph. 2, 21 ; 1 Cor. 3, 9 ; 2 Cor. 6, 16.
a Col. 2, 7 ; Rom. 11, 24 ; Jo. 15, 1-6.
3 1 Cor. 12, 12-27 ; Rom. 12, 4 ; 1 Cor. 6, 15 ; Eph. 1, 23 ; Col. 1, 18 ; 3, 15.
1 In Hebr. Prologus. 5 Tob. 11, 2. ' I q. 18 a. 3, c.



Engel und Menschen bei der Meßfeier 403

Der Vater ist ohne Ursprung. In seinem Geiste erkennt er sich.

Das Erkenntnisbild, in dem er sich und alles, was irgendwie wirklich
und möglich ist, — « Imago », « Verbum », « Dispositio », konstituiert
eine eigene Person, den eingeborenen Sohn des Vaters. Vater und
Sohn begegnen sich in unendlicher Liebe. Dieser Liebeshauch, das

einigende Liebesband, — « Spiritus », « Donum », « Vinculum », konstituiert

die dritte göttliche Person, den Heiligen Geist h
Den Ring dieses innergöttlichen stetigen Kreislaufes des Erkennens

und Liebens und des damit verbundenen unendlichen Glückes

und Genusses, — des innergöttlichen Lebens, wollte Gott in seiner

Güte durchbrechen. Er hat es getan. Engel und Menschen sind
eingegliedert in das göttliche Erkennen und Lieben und den ewigen Genuß
dieses Lebens.

Der göttliche Lebensstrom erreicht bei der hl. Meßfeier in unserm
geeinten Leib Engel — Mensch seine höchste Wucht und Kraft, wird
zu einer brausenden Flut, die durch alle Glieder dringt. Einen schüchternen

Blick in die Teilgabe und Teilnahme dieses ruhelosen Strömens

hatten wir bereits im vorigen Kapitel versucht.

« Hoc sacramentum est gratia super gratiam, quasi cumulum continens
gratiarum
Confert gratiam conjunctionis omnium Christi membrorum. »

3

§ 2. Cibus
« Ecce panis Angelorum
Factus cibus viatorum :

Vere panis filiorum
Non mittendus canibus. »

3

Engel und Menschen genießen dieselbe Speise.

Die Kultgemeinschaft, die wir als innigste Lebensgemeinschaft

kennengelernt haben, schauen wir hier als intimste Tischgemeinschaft.
« O mensa immensa stupendis plena prodigiis »

4

Das Lebensbrot, das wir Menschen bei der Meßfeier genießen, ist

ursprünglich und eigentlich jene Nahrung, durch welche die Engel im
Himmel leben.

1 I q. 27-43.
2 Summa de Sacramento Eucharistiae, dist. 1, tract. 1, c. 5.
3 Officium Corporis Christi, Sequentia.
4 Sermo Sti. Thomae de festo Corporis Christi, habitus in Consistorio Pleno.



404 Engel und Menschen bei der Meßfeier

« Sumptio Christi sub hoc sacramento ordinatur ad finem, ad fruitionem
patriae, eo modo quo angeli eo fruuntur ; et quia ea quae sunt ad
finem, derivantur a fine, inde est quod ista manducatio Christi, qua
eum sumimus sub sacramento, quodammodo derivatur ab illa mandu-
catione, qua angeli fruuntur Christo in patria ; et ideo dicitur homo
manducare panem angelorum, quia primo, et principaliter est ange-
lorum, qui eo fruuntur specie propria; secundario autem est hominum,
qui Christum sub sacramento accipiunt. »

1

Das Leben der Engel wird erhalten, genährt und erfrischt durch die

beseligende Anschauung Gottes ; lichte Gottschau und glühende Gottesliebe,

Teilnahme am Erkennen und Wollen Gottes, ist die genußbringende

und berauschende Nahrung der Engel.

« Ich genieße eine unsichtbare Speise, die von den Menschen nicht
gesehen werden kann », sagte der Engel zu Tobias. 2

Dieselbe Speise also wird uns bei der Meßfeier gereicht.

« Dixit ergo eis Jesus : Ego sum panis vitae :
nam sicut supra dictum est, verbum sapientiae est specialis cibus
mentis, quia eo mens sustentatur. Eccl. XIV. 3 :

Cibavit ilium pane vitae et intellectus
Panis spiritualis ita vivificat quod dat vitam :

nam anima incipit vivere per hoc quod adhaeret verbo Dei. Hoc
autem quod dicit, scilicet : Qui venit et qui credit, non esuriet nec
sitiet, non différant, secundum Augustinum : quia idem est venire ad

eum, et credere in eum ; quia ad Deum venimus non passibus corporis
sed mentis, quorum primum est fides. »

3

Gottes' Wort also, das ist Gottes Wissen und Gottes Wollen, das wir
in Glaube und Liebe entgegennehmen, — Wachstum unseres göttlichen
Erkennens und Liebens, ist die Nahrung, die uns bei der Meßfeier

gereicht wird. Die ganze Menschheit hungert danach.

Als Christus bei der wunderbaren Brotvermehrung die
Volksscharen sah und ausrief : « Mich erbarmet des Volkes » *, da schaute
sein Ewigkeitsblick hinter der Menge, die vor seinen Augen die Speise

verzehrte, die Schar derjenigen lagern, deren Seele Hunger litt °.

Wieviele Gerufene würden ihm folgen auf weglosen Wegen ins Ungewisse.
Unterwegs würden viele verschmachten in der ungewohnten Landschaft
der Ewigkeit. Alle Seelen, sie seinetwegen aufgebrochen waren und

1 III q. 80 a. 2, ad 1. 2 Tob 12, 19.
3 In Joa. 6, 35-36. 1 Matth. 15, 32.
5 Vgl. : von Schmidt-Pauli Elisabeth, Christus und der neue Mensch.



Engel und Menschen bei der Meßfeier 405

noch aufbrechen würden bis ans Ende der Zeiten, sah er um sich, zu
ihm rufend um Licht und Kraft.

Christus kannte selbst den Hunger der Seele, den nur Gott sättigen
konnte.

Seine eigene Seele « lebte von jedem Wort, das aus dem Munde

Gottes kommt »l. — « Meister iß » — « Meine Speise ist es, den Willen
dessen zu tun, der mich gesandt hat. »2

Christi Seele war fähig, wie die Engel, die göttliche Nahrung
aufzunehmen. Doch die Seele des Menschen ist in ihrer leiblichen Hülle
noch abhängig vom Leiblichen. Dem mußte Christus entgegenkommen.

« Oportet eo modo spiritualia dona hominibus conferri, ut ea cog-
noscant. Naturalis autem modus hujus cognitionis est, ut spiritualia
per sensibilia cognoscat, cum omnis nostra cognitio a sensu incipiat. »

3

Christus als Mittler zwischen Gott und Menschen hätte viel Wege

gehen können, uns die göttliche, geistige Speise zu reichen. Seine

erzieherische und menschenfreundliche Weisheit wählte als Zeichen das

Brot, die Hauptnahrung des Leibes 4.

Christus kam als Speise vom Himmel auf diese Erde und blieb
im Himmel, um die Engel zu nähren.

« Venit in carnem, ut eum homines manducarent, et manebat integer
apud Patrem, ut angelos pasceret.
Rogandus est ergo Dominus licet nos simus necessario corporaliter
ab invicem divisi, ut simus per ipsum semper conjuncti spiritualiter
in charitatem et digne nos pascat suo in praesenti sacramento et plena
visione sui cum angelis in future. Amen. »

5

Ein unergründliches Wunder ist diese Engel- und Menschenspeise.
Wunderbar auch in der Art ihrer Aufnahme. Während der Mensch die
leibliche Speise in sich aufnimmt, verarbeitet und umwandelt in die

eigene Körpersubstanz, so ist es bei der göttlichen Speise umgekehrt.
Engel und Menschen werden vergöttlicht.

« Digne suscipiens efficitur deiformis. »
6

« Non enim cibus convertitur in eum qui sumit, manducantem convertit
in se. » '

1 Matth. 4, 4.
2 Jo. 4, 31.
3 In Joa. 3, 1.
4 Vgl. III q. 74 a. 1, c.
5 Sermones XXXII super verbo Venite comedite, sermo 6.
» A. a. O.
7 In Joa. 6, 7.



406 Engel und Menschen bei der Meßfeier

Im historischen Christus vollzog sich die Menschwerdung Gottes,
im eucharistischen Christus eine Gottwerdung des Menschen.

« O memoriale mortis Domini,
Panis vivus, vitam praestans homini,
Praesta meae menti de te vivere,
et te illi semper dulce sapere. »1

IV. « REINTEGRATE »

Unum est principium Angelorum et hominum

Christus ist das Ursprungsprinzip, der Quellgrund, das zeitlich
erste einigende Band der una societas Angelorum et hominum.

« De plenitudine ejus omnes nos accepimus, scilicet omnes Apostoli et
Patriarchae et Prophetae et justi, qui fuerunt, sunt, et erunt, et etiam
omnes Angeli. »

«... Haec propositio 'de' primo dénotât in Christum efficientiam
gratiae seu auctoritatem, qua plenitudo gratiae, quae est in Christo,
est causa omnis gratiae, quae est in creaturis intellectualibus. »2

Christus ist das große Eine 3. Ihm gegenüber ist jedes Eine in der
natürlichen Schöpfung eine Sammlung von Nichtigkeiten oder
Belanglosigkeiten, ja man kann sagen eine Null. Weil Christus das höchste

und ungeteilte Eine ist, Gott und Mensch in einer Person, ist er

gesetzt, das große Einigungs- und Einheitsprinzip zu sein.

Auch als Mensch — Ja, gerade in der Menschwerdung finden
alle Wunder, auch das Wunder der una societas ihre letzte Deutung.

« Incarnatio est miraculum miraculorum, quia est majus omnibus
miraculis et ad istud miraculum omnia alia ordinantur. »

4

Ein ganzer Berg von Unmöglichkeiten ist in der Menschwerdung
Tatsache geworden.

« Incarnatio est coacervatio quaedam omnium impossibilium. »
5

Wieso ist die Menschwerdung die Quelle der Einigung von Engel und
Menschen

1 11 Oratio: Post corporis et calicis elevationem (Adoro te).
2 In Joa. 1, 16.
3 De unione Verbi, art. 3.
4 De potentia, q. 6 a. 2, ad 8.
6 Tomassinus, De Incarnatione Verbi I, c. 7 a. 4.



Engel und Menschen bei der Meßfeier 407

Die Engel waren erstlich in der Gnade geschaffen. Ein Teil trennte
sich von Gott durch Stolz, durch die Sünde des Naturalismus. —
Naturalismus ist wohl der beste Ausdruck für die Engelsünde, da die

Engel kraft ihrer eigenen Natur Göttliches erstrebten. — « Michael »

— « Wer ist wie Gott », war der Kampfruf der guten Engel.
Es entstand ein Riß, eine Lücke in der Engelwelt. Diesen Riß,

« ruina », wiederherzustellen, war ein Ziel im ewigen Schöpfungsplan
Gottes. Es sollte geschehen durch eine neue Schöpfung, eine neue
« emanatio » Gottes, durch vernunftbegabte Wesen, die den Engeln
ähnlich sind, in geistiger Erkenntnis und freiem Streben, — und doch

wieder anders.

« In quemlibet ordinem Angelorum homines assumuntur in supple-
mentum ruinae angelicae. »1

Dieses Ziel blieb in der ordnenden Vorsehung Gottes bestehen, auch
als die ersten Menschen das schönste Gottesgeschenk der Freiheit
mißbrauchten und sich von Gott abwendeten. Die Vorsehung Gottes hat

ja die Allweisheit zur Beraterin, die Allgüte zur Gebieterin, die Allmacht
zur Dienerin. Das Ewige Wort wurde Mensch, um die Menschen in
Gott zurückzuführen und die Fülle der vernunftbegabten Schöpfung
wiederherzustellen.

Paulus sagt in seinem Sendschreiben an die Epheser :

« Instaurare omnia in Christo, et quae in coelis et quae in terra sunt. »
2

Thomas bemerkt zu dieser Stelle :

« 'Omnia', inquam, 'quae in coelis' id est Angelos : non quocl pro angelis
mortuus sit Christus, sed quia redimendo hominem reintegratur
ruina Angelorum. »

3

Christus ist nicht für die gefallenen Engel gestorben. Diese zu erlösen

war unmöglich.
« Angelorum autem peccatum remedium habere non potuit, quia secundum

immutabilitatem suae naturae impoenitibiles sunt ab eo, in
quod semel convertuntur. Homines autem secundum conditionem
suae naturae habent mutabilem voluntatem, ut non solum diversa
possint eligere, vel bona vel mala, sed etiam postquam unum ele-

gerunt, possunt ab illo resipiscere, et ad aliud converti, et haec volu-
bilitas voluntatis in homine manet, quamdiu corpori unitur varietati
subjecto. » *

1 I q. 63 a. 9, ad 3. 2 Eph. 5, 10. 3 In Eph. 5, 10.
1 De rationibus fidei, c. 5 ; vgl. auch I q. 64 a. 2 ; I-II q. 80 a. 4 ;

In Hebr. 2, 16.



408 Engel und Menschen bei der Meßfeier

Hätte Gott nicht trotzdem Engel werden können, nicht zwar um die

gefallenen Engel zu retten, aber wegen der Würde der guten Engel,
die Gott doch der Natur nach näherstehen

Der Beweggrund der höheren Würde der Engel war bei der
Menschwerdung nicht ausschlaggebend, sondern der Beweggrund der Notwendigkeit

; es galt ja, die Menschheit zu erlösen.

« Assumptibilis dicitur aliqua natura a Filio Dei secundum congruen-
tiam ad unitatem personae. Ista autem congruentia attenditur quantum

ad duo, sc. quantum ad dignitatem, quae nata est attingere
ipsum Verbum per suam operationem amando et cognoscendo ipsum,
et quantum ad necessitatem, ut sc. subjaceat peccato remediabili.
Naturae autem angelicae licet adsit primum ; deest tarnen secundum,
nam peccatum (angelorum) est irremediabile, non quidem ex gravitate

culpae, sed ex conditione naturae seu status : quod est hominibus
mors, est angelis casus, ut dicit Damascenus. Manifestum autem
quod omnia peccata hominis, sive sint parva sive sint magna, ante
mortem sunt remissibilia, post mortem vero sunt irremissibilia et
perpetuo manent, et ideo natura angelica inassumptibilis est
Licet in natura angelica sit congruentia dignitatis, deest tarnen
congruentia necessitatis. »

1

Die Annahme der menschlichen Natur von Seiten des Sohnes Gottes

erhebt unsere Natur über die der Engel.
« Ista autem apprehensio naturae humanae in unitatem personae
Filii Dei, naturam nostram exaltat. »

2

Das ist für uns Menschen ein großer Trost. Der Mensch braucht sich

nicht zu schämen im Angesicht der Himmelsfürsten. Die Engel schauen

voll Freude und Staunen auf die menschliche Natur, die von Gott
selbst so hoch geehrt wird. Dem hl. Chrysostomus ist es, als ob er vor
Ergriffenheit sterben müßte bei Erwägung dieses Gedankens. Der
hl. Thomas, der wohl das Tiefste über die Menschwerdung geschrieben
hat, wird ähnliches empfunden haben, als er die Worte des hl. Chrysostomus

las und sie niederschrieb :

« Unde dicit Chrysostomus : Magnum révéra et mirabile et stupore
plenum est, carnem nostram sursum sedere et adorari ab angelis et ar-
changelis. Hoc ergo saepius versam excessum patior magna de genere
humano imaginans. »

3

Als das Ewige Wort als Menschenkind in diese Welt eintrat, jubelten
die Engel das Gloria in excelsis Deo. Seitdem verfolgten sie mit liebe-

1 In Hebr. 2, 16. 2 Ebd. 3 Ebd.



Engel und Menschen bei der Meßfeier 409

vollen Blicken das gnadenvolle Einigungswerk, das Christus durch sein

Erlöserleben und Erlöserleiden an Engeln und Menschen vollzog. Die
Erdenzeit des Ewigen Wortes war für die Engel ein stets neues Buch,
in dem selbst die höchsten Seraphim staunend lasen.

« Dicendum est, quod cum Angelorum non sit futura praenoscere,
sed Dei solius, licet Angeli ipsum mysterium nostrae redemptionis a
saeculo cognoverint, ut Aug. dicit, tarnen aliquas hujus redemptionis
circumstantias plene nesciverunt, quamdiu erant futurae, sed eis com-
pletis, eorum notitiam acceperunt, sicut aliorum quae praesentialiter
fiunt.
Et hoc sonant verba dicentis Angelicas dignitates praefatum mysterium

ad purum non intellexisse, donec compléta est passio Christi,
et Apostolorum praedicatio per gentes dilatata. »1

Wir dürfen ohne Zögern aus dem letzten Satz des Aquinaten folgern,
daß die Spannung der Engel mit jedem Schritt in dem dramatischen
Leben Jesu wuchs, sich mit jeder neuen Phase im Leiden Jesu steigerte,
bis sie sich auflöste in reichster Erkenntnis, aufrichtigster Hochschätzung
und Würdigung, tiefster Anbetung, höchstem Jubel und Lob.

Das einmalige historische Geschehen des Opfertodes Jesu bedeutete

für die Geschichte der Engel den höchsten Gipfelpunkt : Zusammenschluß

der Engel und Menschen zu einer dauernden Gemeinschaft in
Christus.

Dieses einmalige Geschehen wollte Christus fortbestehen lassen,

auf eine wunderbare Weise, auf daß mit der grundgelegten Einigung
auch die faktische sich im einzelnen vollziehe, weiterführe, steigere und
vollende, im heiligen Meßopfer.

Darum sind Engel und Menschen um den Opferaltar geschart zum

Vollzug dieses Einigungswerkes, bis mit dem letzten von Gott
vorgesehenen Menschen, der über diese Erde pilgert, das Einigungswerk
seinen Abschluß findet.

Ewig sollten wir Gott dankbar sein für das Wunderwerk der una
societas und für das Gottesgeschenk des heiligen Meßopfers.

« Vere dignum et justum est nos tibi semper et ubique gratias agere
'ubique' quidem, quia per ipsum instaurantur quae in coelis sunt et
in terra et ideo trina agit gratiae machina : Coelum pro ruina Angelicae
reparations, terra pro ecclesiae militantis redemptione, internum pro
eorum, qui ibi erant, liberatione, et hoc est ubique «

2

1 Contra errores Graecorum ad Urbanum IV., Pontificem Maximum, c. 26.
2 Summa de officio Missae, tract. III, c. 4.



410 Engel und Menschen bei der Meßfeier

NACHWORT

« ADHAEREAMUS EIS »

Das religiöse Leben unserer Zeit hat eine Akzentverschiebung in Richtung

der biblischen und gottesdienstlichen Bewegung erfahren. 'Liturgische

Bewegung' möchte ich nicht sagen ; die ist in manchen Zweigen
etwas anderes, wobei ich nicht so sehr an das Extreme und Exotische
denke, als vielmehr an das Rubrizistische. Neben dieser 'liturgischen
Bewegung' ist erfreulicherweise eine 'gottesdienstliche' feststellbar, die
mehr auf das tiefe Eindringen und Erleben des Gotteskultes
ausgerichtet ist. Ich glaube, daß das vorliegende Gedankengut von einiger
Bedeutung sein kann für Priester und Laien.

Die Gemeinschaft mit den Engeln beim heiligen Meßopfer ist für
uns Menschen eine große Gabe und Bereicherung. Um andrerseits immer
mehr in diese Gemeinschaft hineinzuwachsen, wird es unsere Aufgabe
sein, engelgleich zu werden.

Die Engel sind unser Muster und Vorbild beim Gottesdienst h
Unser ganzes alltägliches Leben muß engelähnlich werden :

Ein Gebet aus der Liturgie des Dionysius von Athen erbittet
diese Engelähnlichkeit bei der Meßfeier 2 :

«... quaesumus, ut secundum mores Angelicis similes instituamus
vitam. »

Eine weitere Aufgabe ist es, uns in den dunklen Wirrnissen unserer
irdischen Nöte und Kämpfe auch der gefallenen Engel bewußt zu
bleiben.

Seit dem ersten Schöpfungstag unserer irdischen Wohnung schauten
die Dämonen voll Neid auf jene niedere Kreatur, die ihre verscherzte

Glückseligkeit einnehmen sollte. Der Neid und Gotteshaß steigerte sich

zum Vernichtungswillen, als nun wirklich der erste Mensch in der

Schöpfung erschien. Es gelang ihnen, die Urmenschen, und damit die

ganze Menschheit von Gott loszureißen. Aber der Sturz der Menschen

gereichte den Neidern zur ewigen Scham ; denn größer als das

Menschheitsverbrechen war das Erbarmen Gottes, größer als der Fall war
die Erhöhung.

1 In 1 Cor. 11, 10. 2 Renaudot30, II, S. 211.



Engel und Menschen bei der Meßfeier 411

Daß diese Schande und Scham des Hassers-von-Anbeginn eine

sinnlos tobende Vernichtungswut auslöste, dürfen wir wohl annehmen.

Luzifer und sein Anhang ruhen nicht in ihrem Gotteshaß, die
Einzelmenschen ins tiefste Verderben zu stürzen.

Papst Leo XIII., der in seinem Weit- und Tiefblick das Wirken
des 'Fürsten dieser Welt' durchschaute, hat angeordnet, daß der Priester
nach der stillen Meßopferfeier um den Engelschutz im Kampfe mit
den Mächten der Finsternis bete :

« Heiliger Erzengel Michael, beschirme uns im Streite ; gegen die
Bosheit und die Nachstellungen des Teufels sei unser Schutz. Gott
gebiete ihm, so bitten wir flehentlich ; du aber, Fürst der himmlischen
Heerscharen, stoße den Satan und die andern bösen Geister, die in der
Welt umhergehen, um die Seelen zu verderben, durch die Kraft Gottes
in die Hölle. Amen. »

« Qui vincunt diabolum, merentur ministerium Angelorum. »
1

Der Existenz, des Wirkens der guten und bösen Geisterwelt, sowie

der Gemeinschaft von Engeln und Menschen sind sich nur wenige
Christen bewußt. Ob es nicht zum Teil an der Verniedlichung der

Engelsgestalt liegt, einer Verniedlichung, die sich von unserer Kindheit
her hineinschleppt ins vernunftgereifte Alter Engel sind mehr als

Schutzelfen der Kinder
Die Jugend ist dankbar, wenn ihr etwas über die Größe der Engel

wirklichkeitsgetreu erzählt wird.
Ich war selbst überrascht, noch lange Zeit nach einem Unterricht,

den ich über die Engel gehalten hatte, ein Echo zu hören, aus
dem die große Freude und Genugtuung herausklang, überhaupt einmal
etwas über ihre wirklichen, besten und intimsten Freunde gehört
zu haben.

« Fideles sunt, prudentes sunt, potentes sunt :

Quid trepidamus Tantum sequamur eos.

Adhaereamus eis »2

1 In Matth. 4, 6.
2 Sermo Sti. Bernardis Abbatis in Ps. 'Qui habitat'.


	Engel und Menschen bei der Messfeier [Fortsetzung und Schluss]

