Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Engel und Menschen bei der Messfeier [Fortsetzung und Schluss]
Autor: Dullmann, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762356

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Engel und Menschen bei der Meffeier

Von Dr. H. DULLMANN

( Fortsetzung und Schluf)

IT. cASSOCIATI»

« Una est societas angelorum et hominum »!

§ 1. Gemeinsames Ziel

Die Gemeinschaft der Engel und Menschen ist keine natiirliche
Wesensgemeinschaft wie die Engelgemeinschaft in sich und die Men-
schengemeinschaft in sich. Wohl sind natiirlich verwandtschaftliche
Beziehungen vorhanden. Die Engel stehen uns niher als das Tierreich,
auf Grund ihres und unseres Geistes 2.

Die Vielheit und Mannigfaltigkeit in der Engel- und Menschenwelt
ist kein Hindernis fiir eine Einheit.

« Unum non est remotivum multitudinis, sed divisionis — —.

Multitudo autem non removet unitatem. » ?

Wenn nach den Ursachen der Einheit in der societas angelorum et
hominum gefragt wird, so mochte ich als erste die Ziel- und Zweck-
ursache anfiihren. Diese ist ja iiberall die Kénigin unter den Ursachen.

« Finis dicitur causa causarum, quia a causa finali omnes aliae causae
recipiunt quod sint causae ; quia efficiens non agit nisi propter finem,
et ex actione efficientis forma perficit materiam, et materia sustinet
formam. » *

Wir gehen daher sicher, wenn wir behaupten : Das erste einigende Band
— der Rangordnung nach — der una societas angelorum et hominum
ist ihr gemeinsames Ziel.

Das gilt allgemein, besonders aber bei der MeBfeier.

Wir miissen bedenken, daB diese societas bei der” MeBfeier eine
Kultgemeinschaft, somit eine Interessen- und Arbeitsgemeinschaft ist.
Interessengemeinschaften aber sind erstlich nach ihrem Zweck gebildet.

Das Ziel einer Kultgemeinschaft ist folgendes :

1 In Matth. 18, 10. ? II-II q. 25 a. 10. 31q.30a. 3ad 3.
¢ De Veritate q. 28 a. 7; vgl. auch I q.5a. 4; I-I[ q. 1 a. 1 ; II-II q. 27 a. 3.



382 Engel und Menschen bei der MeBfeier

« Ad cultum Dei pertinet aliquid dupliciter :

uno modo, cum aliguid Deo offertur, vel sacrificium,

vel oblatio, vel aliquid hujusmodi ;

alio modo cum aliquid divinum assumitur. » '
Die MeBfeier ist der héchste Kultakt, in dem dieses Doppelziel Assump-
tio-Oblatio aufs intensivste erstrebt und. erreicht wird.

« Per modum ipsius actionis pertinet ad cultum Ewucharistia, in qua
principaliter divinus cultus consistit, inquantum est ecclesiae sacrifi-
g 2

cium, »

1. « Aliquid divinum assumitur. »

Dieses aliquid divinum, das von den Engeln und Menschen bei der
MeBfeier entgegengenommen wird, ist die Gnade und Glorie.

« Effectus hujus sacramenti debet considerari primo quidem, et prin-

cipaliter ex eo quod in hoc sacramento continetur, quod est Christus. »

Christus aber ist der « gratiae auctor et factor.»?

Thomas gibt deutlich den Grund an.

Wie Christus bei seinem Eintritt in die Welt dieser das Gnaden-
leben geschenkt hat, so wirkt er auch das Gnadenleben im Einzel-
menschen, zu dem er im heiligsten Sakrament kommt.

Dazu ist dieses Sakrament die Darstellung des Opfertodes Christi.
Die Wirkung aber, die der Opfertod Christi fiir die Welt hatte, findet
ihre Vollziehung im Einzelmenschen durch das heiligste Sakrament 4.

Dasselbe gilt von dem Leben der Glorie.

« Effectus hujus sacramenti est adeptio gloriae.»®

Die Griinde sind die gleichen.

Zudem sind Gnade und Glorie numerisch dieselben 6.

Sie sind gleich in ihrem Wesen, verschieden aber nach der Art
und dem MaB der Zuteilung.

Was die Engel betrifft, so ist deren fruitio divina essentiell vollendet,
aber sie sind imstande, iiberreiche akzidentelle Friichte der Freude aus
dem heiligen MeBopfer zu schopfen.

« Sacrificium altaris gloriam beatorum quodammodo augmentat.»’

« Potest tamen augeri angelorum gaudium, de salute eorum qui per
ipsorum ministerium salvantur. Sed hoc gaudium ad praemium acci-
dentale pertinet, quod quidem augeri potest usque ad diem judicii. » *'

1 II-IT q. 95 a. 2, c. ? IIT q. 63 a. 6, c.
31II q.79 a.1, ¢.; und: in Jo, I, 1. 9, 1.
4111 q. 79 a. 1, <. 8 III q. 79 a.2,¢. ¢ I-11 q. 441 &, 8, ad 2,

a
7 De sacramento Eucharistiae, sermo 25. $1q.62a.9, ad 3.



Engel und Menschen bei der MeBfeier - 383

Was die Glaubigen bei der MeBfeier betrifft, so konnen wir mit Thomas
sagen : |
« Effectum, quem passio Christi fecit in mundo, hoc sacramentum
facit in homine. » ! .
« Ad hoc ordinatur fota cura, quam habet Deus de homine, ut mens
ejus praeparetur ad divinam fruitionem. » *

Das ist auch die tota cura der Engel, eingegliedert in die Sorge Gottes,
daB die auf Erden zum Vaterlande pilgernden Menschen dieses Ziel
erreichen.

« Mediantibus angelis divina ad homines perveniunt. »?
« Ipsi angeli fuerunt ministri sacerdotii ejus» (Christi) .

Kraft seines Priestertums ist Christus wesentlich der Gesandte Gottes
bei den Menschen.
« Proprie officium sacerdotii est esse mediatorem inter Deum et popu-
lum ; in quantum divina populo tradit. »®
Die Engel sind als ministri in die Funktionen dieses sacerdotium ein-
geschlossen.
In einer mozarabischen Opferfeier heilt die regelmiBige Einleitung
zu den Einsetzungsworten  :

« Adesto, adesto, Jesu, bone pontifex, in medio nostri, sicut fuisti
in medio discipulorum tuorum : sanctifica hanc oblationem, u¢ sancti-
ficata sumamus per manus sancti angeli tui, sancte domine et re-
demptor aeterne. Dominus noster Jesus Christus in qua nocte tra-
debatur ... »

Die LebensduBerungen des gottlichen Lebens der Gnade und Glorie,

eben der Gottesgeschenke, die uns beim MeBopfer zuteil werden, sind

Glauben, Lieben und Hoffen, géttliches Erkennen, gottliches Lieben.
«illuminando intellectum, movendo ad opus. »?

Nach Thomas besteht auch der Kult der Gliubigen in Glaube, Hoffnung
und Liebe 8.

Die Erleuchtung und Bewegung unserer iibernatiirlichen Erkenntnis-
und Strebekraft geschieht durch die Vermittlung der Engel.

« Primum facit Deus in nobis mediantibus Angelis ...
Secundum facit in nobis ipsis mediantibus.

IIT q. 79 a. 1, c. 2 C. G. I1I, 130. 3 III q. 30 a. 2, c.
III q. 22 a.1, ad 1. § III q. 22 a.1, c.

LierzMAaNN HaNs, Messe und Herrenmahl, Bonn 1926, S. 105.

In Hebr. 1, 7; vgl.auchI q. 111a.1; I-II q. 112 a.1,ad 3;a. 7, ad 2.
I-IT q. 103 a. 3, c.

® w3 D o e



384 Engel und Menschen bei der MeBfeier

Inquantum #lluminat per ipsos dicuntur nuntii. Nuntii enim est
nuntiare ea, quae sunt in corde domini sui.
Inquantum vero sunt mediatores operum divinorum, dicuntur ministri.»*

In Anlehnung an Hebr. 1, 7 (Ps. 103, 4) « Et ad angelos suos quidem
dicit : ‘Qui facit angelos suos spiritus, et ministros suos flammas ignis.’ »
wertet Thomas die beiden Bilder Aer und Ignis aus.

« Sunt ergo nuntii et ministri ... Sed quales sint, describit eos per
duas res corporales maxime ad hoc idoneas.

Aer enim est receptibilis luminis et impressionis ; item optime reddit
recepta; item habet velocem motum. Haec autem debet habere bonus
nuntius.

Ista bene conveniunt Angelis.

Ignis autem inter omnia elementa est maxime activus, efficax ad agen-
dum ; item ignis calorem causat, per quod designatur charitas. Item
ignis semper movetur sursum, ila angeli omnia, quae agunt, semper
referunt in gloriam Dei. » !

Die illuminatio und motio der Menschenseele durch die dienenden
Engel findet bei Thomas eine ausfithrliche Erklirung. Die illuminatio
geschieht auf folgende Weise 2 :

« ... intellectus humanus non potest ipsam intelligibilem veritatem
nudam capere : quia connaturale est ei, ut intelligat per conversionem
ad phantasmata ; et ideo intelligibilem veritatem proponunt angeh
hominibus sub similitudinibus sensibilium. —

Ex alia vero parte intellectus humanus, tamquam inferior, fortifi-
catur per actionem intellectus angelici.

Der Wille des Menschen kann auf doppelte Weise beeinfluBt werden :

1. «ab intertori: ... solius Dei est sic immutare voluntatem.

2. ab exteriori.:
A bono apprehenso per intellectum. Et sic etiam solus Deus efficaciter
potest movere voluntatem : angelus autem per modum suadentis.
Ex passione existente circa appetitum sensitivum : sicut ex concupis-
centia, vel ira, inclinatur voluntas ad aliquid volendum : et sic etiam
angeli, inquantum possunt concitare hujusmodi passiones, possunt
voluntatem movere ; non tamen ex necessitate : quia voluntas semper
remanet libera ad consentiendum vel resistendum passioni. »

Jedenfalls ist die geistige Interessengemeinschaft von Engel und Men-

schenseele eine Einigung von unvorstellbarer Innigkeit.

« Spiritualis natura alteri unitur per spiritualem virtutem sive con-
tactum.

1 In Hebr. 1, 7; vgl. auch I q. 111 a.1; I-II q. 112 a. 1, ad 3; a. 7, ad 2.
T g 11 8.1, 6 31q.111 a. 2, c.



Engel und Menschen bei der MeBfeier 385

In tactu quantitatis, qui fit secundum extrema, oportet esse tangens
extrinsecum ei quod tangitur; et non potest incedere per ipsum sed
impeditur ab eo.

Tactus autem virtutis, qui competit substantiis intellectualibus, cum
sit ad intima, facit substantiam tangentem esse imtra id quod tangitur
et incedentem per ipsam absque impedimento. » !

Thomas nennt die einigende und mitteilende Macht unbegrenzt, «in-
finita interius ». Nicht als ob die Engelmacht auf alles, was in der Seins-
stufe unter ihm steht, schlechthin unbegrenzt sei, da doch seine ge-
schaffene Natur als solche begrenzt ist. Aber sie ist unbegrenzt,

« quantum ad hoc, quod non contrahitur virtus ejus ad agendum
secundum exigentiam materiae vel organi corporalis ...

Est etiam infinita duratione ex parte post, quia in perpetuum durat
natura ejus, et ejus duratio nullo modo temporis periodo mensuratur.»?*

Geist und Seele kennt keine Mauern, keine Gitter, keinen Raum, keine
Zeit.

Und wenn nur der Priester allein, einzig begleitet von seinem
Ministranten, das heilige MeBopfer feiert, so ist hier eine Gemeinschafts-
messe, an der ungeahnt viele teilnehmen.

« Non enim praesentior est é.nima, ubi animat, quam ubi amat. »

Von der heiligen Opferfeier aus erfahren wir auch den Schutz der Engel
fiir alle unserer Lebenslagen.

Die Bitte um den Schutz der Engel kommt in einem Opferungs-
gebet der Cyrillus-Liturgie ergreifend zum Ausdruck 3 :

« Diaconus : -

Orate pro illis, qui de suo sacrificia et oblationes fecerunt.

Sacerdos :

Suscipe ea super altare tuum spirituale, coeleste, cum odore thuris,
ad majestatem tuam coelestem, per ministerium Angelorum et Archan-
gelorum tuorum sanctorum, sicut ad te suscipisti munera justi Abel ...
Ita quoque vota tuorum accepta habe ...

Da incorruptibilia pro corruptibilibus : coelestia pro terrenis : aeterna
pro temporalibus : domos eorum et cellas penurias reple bonis omni-
bus. Circumda eos, Domine, potestate Angelovum et Archangelorum
tuorum sanctorum ... »

In den Fiirbittgebeten derselben Liturgie heit es ¢:

1 C.G. II, 56.

2 Declaratio triginta sex quaestionum ad lectorem Venetum, art. 7.
3 RENAUDOT 3°, I, 42.

¢ RENauDOT 3 I, S, 44.

Diyus Thomas 26



386 Engel und Menschen bei der MeBfeier

« Patres et fratres nostros, et reliquos, ubicumque terrarum sint, con-
serva nobiscum, praesidio exercitus potestatum sanctarum : et libera
nos a telis igneis Diaboli, et ab omnibus insidiis diabolicis, et ab omni
laqueo vanae gloriae. — Domine miserere. »

Auf einen Gedanken darf ich in diesem Zusammenhang noch aufmerksam
machen. Wir miissen dem Evangelisten Lukas dankbar sein fiir die
kleine Bemerkung inmitten der Leidensgeschichte des Herrn: « Da
erschien ihm ein Engel vom Himmel und starkte ihn. »?

Dieses schlichte Wort it uns deutlich erkennen, daB die Engel
nicht ohne Anteilnahme das Erléserleiden des Gottmenschen verfolgt
haben. Das heilige MeBopfer ist die unblutige Erneuerung des Opfers
Christi. Der historische Christus und der auf dem Altare sich opfernde
Christus leidet nicht mehr und bedarf nicht des Engeltrostes. Aber
der mystische Christus, die Christen, die durch ihr Leiden das Leiden
Christi vollenden, bediirfen des Trostes. Wenn nun die Gliubigen mit
ihrer Erden- und Seelennot zur Opferfeier kommen und all ihr Leid
auf die Opferschale legen in Vereinigung mit Christi Opfer, sollte da
nicht der Trostengel « vom Himmel erscheinen und sie stirken » ?

2. « Offertur »

Wie Christus in seinem Gnadenreichtum die Gabe Gottes an die
Engel und Menschen bei der MeBfeier ist, so ist er auch die Gabe der
Engel und Menschen an Gott.

Er ist das vollkommenste Opfer, « perfectissimum sacrificium » 2,
das Gott dargebracht wird, Opferlamm und Opferpriester zugleich.

« Quid tam grate offerri et suscipi possit, quam caro sacrificii nostri,
corpus effectum sacerdotis nostri ? » *

Die Menschen bringen dieses heiligste Opfer dar zur Verséhnung mit
Gott ; aber nicht nach Art der heidnischen Opfer. Die Gliubigen sind
ja zu innigst mit dem Opferpriester und Opferlamm vereinigt. Christus
und Christen bilden eine Einheit im mystischen Leibe Christi. Die
Gldaubigen sind wesenhaft in das Opfer eingeschlossen.

Wenn die Engel in der Liturgie als Opferboten erwihnt werden,
so gibt Thomas dazu eine ganz besondere Erklirung. Nach der heiligen
Wandlung wird in der romischen MeBfeier folgendes Gebet gesprochen :

« Supplices te rogamus, omnipotens Deus, jube haec perfervi per manus
sancti angeli tui in sublime altare tuum in conspectu divinae majesta-

1 Luc. 22, 43. 2 III q. 48 a. 3, ad 1. u. AucusTiNuUs, IV De Trin. 14.



Engel und Menschen bei der MeBfeier 387

tis tuae ; ut quotquot ex hac altaris participatione sacrosanctum filii
tui corpus et sanguinem sumpserimus, omni benedictione coelesti et
gratia repleamur. »

Thomas sagt zu diesem Gebet !:

« Sacerdos non petit, neque quod species sacramentales deferantur in
coelum, neque corpus Christi verum, quod ibi esse non desinit ; sed
petit hoc pro corpore mystico, quod - scilicet in hoc sacramento signi-
ficatur, ut scilicet orationes sacerdotis, et populi angelus assistens
divinis mysteriis Deo repraesentet, secundum illud Apoc. 8 : ‘Ascendit
fumus incensorum de oblationibus sanctorum de manu angeli.” Sub-
lime autem altare Dei dicitur vel ipsa ecclesia triumphans, in quam
transferri petimus, vel ipse Deus, cujus participationem petimus. »

Es ist eigenartig, wie Thomas all das, was die Menschen Gott anbieten,
nicht zur Bereicherung und Freude Gottes dienen lift, sondern zur
Bereicherung der Menschen. Gottes Reichtum und Freude ist voll-
kommen, kann nicht vermehrt werden.

« Deus est omnino immutabilis. » *
« Deus quaerit gloriam suam non propter se, sed propter nos. »

Das Opfer, das die Menschen Gott darbringen, wirkt sich im Menschen
aus, im Wachsen an der Teilnahme des goéttlichen Lebens. Der erha-
bene Opferaltar ist die triumphierende Kirche, der wir eingegliedert zu
werden bitten, — oder er ist Gott selbst, dessen Teilnahme wir erflehen.

Das Gebet « Supplices » war in seinem ersten Teil urspriinglich ein
Weihrauchgebet 4. Mit « jube %aec perferri » war also erstlich der Weih-
rauch, d.h. das durch den Weihrauch versinnbildete Gebet gedacht
gewesen, das die Engel zu Gott tragen mdogen.

In fast allen Weihrauchgebeten der Ostkirche wie auch anderer
Liturgien treten die Engel als Boten zu Gott auf.

In einem Weihrauchgebet der mozarabischen Liturgie heiBt es ganz
deutlich 5 :

« Ascendat odor suavitatis in conspectu majestatis tuae ex hoc sublimi
altari tuo per manus angeli tui ... »

In einem andern wird Michael als Triger der Gebete erwihnt :

« ... ut precum nostrarum portitorem Michaelem archangelum habere
mereamur, » °

ITI q. 83 a. 4, ad 9.

Iq.9a.1,2;q.10a. 2, 3;q.14a.15; u. a. m.

II-IT q. 132 a. 1, ad 1. 4 LIETZMANN 2, S, 120.
LiETzMANN 2, S, 101 (n. 919). ¢ L1ETZMANN 2, S, 103 (n. 974).

L= I - I -



388 Engel und Menschen bei der MeBfeier

Im romischen Weihrauchgebet ist nur von der Segnung des Weihrauchs
durch die Vermittlung des Erzengels Michael die Rede :

« Per intercessionem beati Michaelis archangeli, stantis a dextris
altaris incensi ... incensum istud dignetur Dominus bene t dicere ... »

Wenn wir dem hl. Thomas folgen, so bedeutet der Weihrauch im Neuen
Testament die Gnade Christi. Wie die Weihrauchschale den siilen
Duft ausstréomt, der dann das ganze Gotteshaus durchdringt, so stromt
aus der Fiille des Opferpriesters Christi die Gnade in jedes Herz der
anwesenden Gldaubigen, und zwar durch den Dienst der Engel.

« ... thurificatio pertinet ad repraesentandum effectum gratiae, qua,
sicut bono odore, Christus plenus fuit, secundum illud Genes. 27 :
Ecce odor filii mei, sicut odor agri pleni; et a Christo derivatur ad
fideles officio ministrorum. »!

Die Darbringung des Opfers ist innigst verbunden mit der Dank-
sagung und dem reinen Engellob, zu dem sich Engel und Menschen
vereinen. Im himmlischen Kult ist nichts Gleichnishaftes, Symbolhaftes
mehr, dort ist nur reine Danksagung, reines Gotteslob.

« In illo ergo statu beatorum nihil erit figurale ad divinum cultum
pertinens, sed solum gratiarum actio et vox laudis. »

Dieses reine Engellob klingt in eine einzige Lobeshymne zusammen bei
der heiligen MeBfeier.

Wenn wir die Sammlungen der liturgischen Texte des christlichen
Orients durchblittern, so sind wir iiberrascht von dem dichterischen
Reichtum, der uns in den Lobliedern der una societas entgegentritt.

Vor allem hat das Eucharistische Hochgebet der MeBfeier im Laufe
der Jahrhunderte ein so vielgestaltiges und buntprichtiges Kleid er-
halten, daB es sich wohl lohnte, all die Liturgien nach diesem poetischen
Schmuck zu untersuchen. Ob der Name « Eucharistie» = «Dank-
sagung » nicht den Namen von diesen Dankgebeten erhalten hat, in
die das heilige Opfer eingebettet ist ? Ob Christus beim letzten Abend-
mahl die Einsetzungsworte nicht vor, nach oder zwischen den bei der
jildischen Paschafeier iiblichen Dankpsalmen gesprochen hat ?

Die idlteste Gestalt des Eucharistischen Hochgebetes finden wir in
den Apostolischen Konstitutionen 3 :

« Dich beten unzihlige Heerscharen von Engeln, Erzengeln und himm-
lischen Méchten an. Die Cherubim und die sechsfliigeligen Seraphim,

1 1II q. 83 a. 5, ad 2. 2 I-IT q. 103 a. 3, c.
3 VIII, 12, 27-51 ; nach LIETZMANN 2, S, 123-124.



Engel und Menschen bei der MeBfeier 389

die mit zwei Fliigeln die FiiBe decken, mit zweien das Haupt und mit
zweien fliegen, und sprechen mit tausend und abertausend Erzengeln
und zehntausend und aberzehntausend Engeln, die nimmer ruhend
und nimmer schweigend rufen :

(das Volk stimmt ein)

Heilig, heilig, heilig ist der Herr Sabaoth : voll ist der Himmel und die
Erde seiner Herrlichkeit. Gelobt sei er in Ewigkeit. Amen. »

Wir sehen deutlich die Quelle dieses Liedes. Es ist die Berufungs-
vision des Propheten Isaias!:

« Im Todesjahre des Konigs Ozias sah ich den Allmichtigen auf
einem hohen Throne sitzen. Seine Schleppe fiillte den Tempel. Seraphe
standen vor ihm, ein jeder hatte sechs Fliigel. Mit zweien hielt er sein
Antlitz bedeckt, mit zweien seine Fiile, und mit zweien hielt er sich
schwebend. Einer rief dem andern zu :

Heilig, heilig, heilig
ist der Herr der Heerscharen !
Die ganze Erde ist voll seiner Herrlichkeit. »

Neben dieser Quelle bieten fiir das Eucharistische Hochgebet, besonders
in seiner spiteren Entwicklung und Umwandlung, zwei Gebete aus dem
paldstinensischen und hellenistischen Judentum eine Vorlage, — eines
aus der Baruchapokalypse und eines aus dem 4. Esrabuch.

In der Baruchapokalypse finden wir Ausdriicke, die spiter in
vielen Prifationen wiederkehren :

« Heere » : vgl. oben : Ap. Konst. 12, 27,
Renaudot : II, 5, 146, 155, 235, 255, 358, 372, 510
(exercitus, militiae, legio).
« ungezédhlte » : Ap. Konst. 12, 27,
Renaudot : II, 10, 135, 188, 243, 255, 301, 358, 391.
« stehend » : (auch bei Dan. 7, 10),
Brightman : 84, 175, 231, 322,
Renaudot : II, 10, 171, 243, 387, 358, 448.
« Lebewesen » : Brightman : 131, 175,
Renaudot : II, 158.
« Im Kreise» : (auch Is. 6, 2).
Revue Bénédictine XXV, 45,
Renaudot I, 64, 91.
« aus Feuerflammen » : (auch Ps. 103, 4),
Brightman : 284,
Renaudot: IT, 183, 235, 261, 287, 358, 372, 400, 457, 570.

1 1Is. 6, 1-3. \



390 Engel und Menschen bei der MeBfeier

Im 4. Esrabuch sind vor den Worten, wie sie oben aus den Apostolischen
Konstitutionen angefithrt werden, die GroBtaten Gottes erwihnt, die
wir in vielen Prifationen wiederfinden.

Im Morgenland wurde die Prifation von feierlichen Ausrufen des
Diakon eingeleitet, begleitet und. umrahmt, die auf den Ernst dieses
Augenblickes, da Engel und Menschen dem hochsten Gott ihr Lob
darbringen, aufmerksam machen :

« Qui sedetis surgite ! »

« Ad Orientem aspicite ! »
« Attendamus ! »

u. a. m.

So heiBt es z. B. in der Gregorius-Liturgie ! :

« Diaconus : Qui sedetis surgite !

Sacerdos : Aeterne Domine, Deus verus de Deo vero, qui ostendisti
nobis lumen Patris, qui largitus es nobis cognitionem veritatis spiritus
sancti; qui manifestasti nobis mysterium hoc magnum vitae: qui
constituisti chorum incovporeorum inter homines: qui dedisti eis qui
sunt super tervam, canticum Sevaphim, suscipe voces nostras, cum vocibus
eorum qui sunt invisibiles. Connumera nos inter Polestates coelestes,
ut dicamus cum illis, abjicientes omnes cogitationes absurdas et inu-
tiles, clamemus idem quod illi dicunt incessabili voce, atque ore in-
desinenti, benedicamus magnitudinem tuam.

Diaconus : Ad Orientem aspicite !

Sacerdos : Tu es enim cui assistunt Cherubim et Seraphim ... cla-
mantes et dicentes :

Diaconus : Attendamus !

Sacerdos : Sanctus. _

Populus : Sanctus, Sanctus, Sanctus ... »

In einer Prifation der Jakobusliturgie stimmt der ganze Kosmos, Sonne,
Mond, der Chor der Sterne, Land und Meer, in den Jubel der una socie-
tas ein ?:
«. ..t wavtov Oed xal Acomébry, &v Ouvolotv of odpavol xal ol odpavol
TGV odpavéy xal Tiow N Sdvapig adtdv A fiMog Te xal ceAnvn xal mwig 6
v &otpwy Ybpog, Yij, OdAacoa xal wivra ta év adrols.
‘Iepoveadny 7 Emovpdviog maviyvpls éxxAnclx TpwToTOXWY dmoyeypawpé-
vov &v adtoig odpavoig, mvebpata Suxaiwv xul wpopnTdv, Yuyal pwaptdpwy
xal dmootdAwy, &yyedor dpydyyehot Opbvor xvpbtnreg dpyal te xal EEou-
oloe xal Suvdperg poPepal, yepoufip Ta molvbuatx xod T Eamtépuya
oepaply. & Toig pev duol wrépull xataxalimrel T& Tpdowma fxutdy, Talg
3¢ duol todg médaug xal Taig Sueolv Imvdpeva xéxpayev Erepog mpdg TOV
érepov dxatamadorolg orTéuacy, &oryftolg Sofodoyiaig [Expiwmoig] ToV

1 ReNnauDOT %, I, S. 28. 2 BRIGHTMAN 26, S, 50,



Engel und Menschen bei der MeBfeier 391

gxwintov Guvov 1ijc peyadompexols cov 86Emg Aaumpd Tf @ovi &Sovta

Bodvra doforoyolvra xexpdyovra xal Aéyovra [6 Ambg] “Ayiog “Avyiog

“Ayog Kipie cafamd.»
Auch die Biicher der abendlindischen Riten bieten eine abwechslungs-
reiche Fiille von Prifationstexten. Wie sich hier mit jeder Messe die
Gebetstexte wandeln, so hat auch in weiten Gebieten jede Messe
normalerweise ihre eigene Prifation. Wie in den abendlindischen
Messen die Gebete dem Festinhalt des Tages angepaBt sind, so wurden
die Prifationen mit biblischen und traditionellen Schilderungen gefiillt.
In Rom ist allmdhlich die wachsende Tendenz auf Verminderung der
individuellen Prifationen durchgedrungen. Wihrend im Leonianum
die meisten Messen noch ihre eigene Prifation haben (267), bietet das
Gelasianum nur 54. Das Gregorianum hat diese Zahl auf 10 reduziert,
die sich heute wieder auf 15 erhoht hat.

Die Normalprifation der heutigen rémischen Messe hat lediglich
zum Inhalt die feierliche Aufforderung zum Dank und Gotteslob im
Verein mit den himmlischen Chéren :

: Dominus vobiscum.

: Et cum spiritu tuo.

: Sursum corda.

: Habemus ad Dominum.

: Gratias agamus Domino Deo nostro.

: Dignum et justum est.

: Vere dignum et justum est, aequum et salutare, nos tibi semper
et ubique gratias agere : Domine sancte, Pater omnipotens, aeterne
Deus : per Christum, Dominum nostrum. Per quem majestatem
tuam laudant Angeli, adorant Dominationes, tremunt Potestates.
Coeli coelorumque Virtutes ac beata Seraphim socia exultatione
concelebrant. Cum quibus et nostras voces ut admitti jubeas, depre-
camur, supplici confessione dicentes :

M. : Sanctus, Sanctus, Sanctus,

Dominus Deus Sabaoth,

Pleni sunt coeli et terra gloria tua.

Hosanna in excelsis.

Benedictus, qui venit in nomine Domini.

Hosanna, in excelsis.

wELgNE®

In den Prifationen, besonders denen des Morgenlandes, findet das
Engellob die buntesten schmiickenden Beiwdrter : « sagen », « schreien »,
«mit unermiidetem Munde», «toénend», «singend», «in Wort und
Gesang verstromend » usw.

All diese Ausdriicke sollen die Kraft und Innigkeit der Engel-
sprache betonen.



392 Engel und Menschen bei der MeBfeier

Die Sprache ist in ihrem Wesen nichts anderes als die Kundgabe
von Gedanken und Wiinschen.
Von der Engelsprache sagt Thomas schlicht und niichtern * :

« Quamvis non habeant linguam corpoream, per similitudinem tamen
lingua in eis dici potest vis, qua manifestant aliis (et Deo), quod habent
in mente. »

Die Prifation hat in den Missalien des Mittelalters eine reiche kiinst-
lerische Ausstattung erfahren, in der die Engelwelt nicht vergessen
wird, von den einfachen Veredignum-Zeichen 7, \», \p, 1 bis zu den
prichtigen Majestas-Domini-Bildern 2.

Johannes Beleth, ein berithmter Rektor der Pariser Universitit im
12. Jahrhundert, sucht das Veredignum-Zeichen \A symbolisch zu er-
kldren 3 :

« ... Quod quidem non sine causa factum est : Per Delta enim circu-

lariter clausum divina figuratur natura, quae nec principium nec

finem habuit, per V exprimitur humana Christi natura, quae princi-

pium in virgine habuit, sed fine carebit. At vere fractulus in medio

utramque partem conjungens, crux est, per quam humana, sociantur
divinis. »

Ein Zeitgenosse des hl. Thomas, Wilhelm Durandus, sagt zu diesen
Veredignum-Zeichen folgendes *: |

« Ideo ergo haec figura in praefationis principio ponitur, quia per
mysterium unionis et dominicae passionis pacificantur homines angelis
et sociantur humana, divinis in praeconia Salvatoris. »

Aus dem’ Veredignum-Zeichen @ haben sich die Majestas-Domini-
Bilder entwickelt, — dhnlich wie aus dem Te-igitur-Zeichen das Kanon-
bild.

Das ilteste Beispiel bietet der Cod. 1141 der Pariser Bibliothek
aus der Mitte des 9. Jahrhunderts. Hier findet sich der ganze Reichtum
der karolingischen Majestasbilder. Fiinf Ordnungen der seligen Geister
umgeben den Thron Gottes 5.

X InA Cor, 13, 1.

? EBNER ADALBERT, Quellen und Forschungen des Missale Romanum im
Mittelalter, Freiburg 1896, S. 432-443.

3 Explicatio divinorum officiorum, c. 44, ed. Lugdun. 1562, vol.509b;
nach EBNER 8,

¢ Rationale divinorum officiorum IV, c. 33, § 1; ed. Lugdun. 1562, vol. 146 ;
nach EBNER 8.

5 EBNER %, S, 438.



Engel und Menschen bei der MeBfeier 393

Engel und Menschen haben ein gemeinsames Ziel, die fruitio divina,
und sind bei der MeBfeier zur gemeinsamen Aufgabe vereint.

In jeder Gemeinschaft richtet sich vom Ziel her die Ein- und
Unterordnung der einzelnen Gemeinschaftsglieder. '

Im folgenden § 2 wollen wir diese Ordnung betrachten.

§ 2. Harmonie und Ordnung

1. In se

" Uber die Anzahl der bei der MeBfeier uns zugesellten Engel wissen
wir nichts. Wenn in den verschiedenen Gebeten der Liturgie von tau-
send und abertausend lobenden und singenden Engeln die Rede ist, so
scheint damit hingedeutet zu sein, daB nicht wenige Engel zugegen sind,

« Angeli, secundum quod sunt immateriales substantiae, in quadam

multitudine maxima sunt, omnem materialem multitudinem exce-
dentes. » !

Trotz der multitudo maxima herrscht in den anwesenden Engelheeren
eine Ordnung und Harmonie von herrlichster Schénheit. Wenn schon
das Wesen der Engel fiir uns Menschen ein undurchdringliches Geheim-
nis ist, um wieviel mehr die Harmonie und Ordnung in der Engelwelt.

Die heiligen Viter stellten die Ordnungen der Engel nach Namen
und Anzahl aus den Bibelstellen zusammen. Die mittelalterlichen Theo-
logen, die alles vernunftgemdB zu durchdringen suchten, haben auch
fiir die Engelordnungen Systeme geschaffen.

Es ist schon wahr, daB mit jeder Systematisierung géttlicher
Dinge, trotz aller Klirung, eine Begrenzung und Einengung geschaffen
wird ; aber die Gedanken fiber die Engelordnungen sind doch von
besonderem Reiz. Wir gehen auch deswegen darauf ein, weil in den
liturgischen Gebeten immer wieder die verschiedenen Chére der Engel
genannt werden 2.

Die Harmoniegesetze in der Engelwelt sind die Gesetze der Er-
kenntnis und des Willens in der natiirlichen und {ibernatiirlichen Ebene,
— «gradus cognitionis rerum », «diversa officia ».

« In angelis tres hierarchiae distinguuntur?® ... secundum gradus

cognitionis rerum.

Possunt enim rationes rerum, de quibus angeli illuminantur considerari
tripliciter :

¥*1q.80a 8 ¢ 2 Vgl. Eph. 1, 21; Col. 1, 16. 31q.108 a. 1, c.



394

Engel und Menschen bei der MeBfeier

Primo quidem, secundum quod procedunt a primo principio univer-
sali, quod est Deus: et iste modus convenit primae hierarchiae, quae
immediate ad Deum extenditur, et quasi in vestibulis Dei collocatur.
Secundo vero, prout hujusmodi rationes dependent ab universalibus
causis creatis, quae jam aliquo modo multiplicantur : et hic modus
convenit secundae hierarchiae.

Tertio autem modo, secundum quod hujusmodi rationes applicantur
singulis rebus, et prout dependent a propriis causis: et hic modus
convenit infimae hierarchiae. »

Weiterhin besteht jede Hierarchie wieder aus drei Ordnungen :

« Secundum diversos actus et officia : et omnis ista diversitas ad tria
reducitur !, scilicet ad summum, medium et infimum ; et propter hoc
in qualibet hierarchia Dionys. (Coel. Hier. 7 ; 8 ; 9) ponit tres ordines,
nempe Seraphim, Cherubim et Thronorum in prima ; Dominationum,
Virtutum et Potestatum in secunda; Principatuum, Archangelorum
et Angelorum in tertia. »

In einer Prifation der Liturgie des Patriarchen Ignatius von Antiochien,
des « Sohnes des Wahib », klingt diese ganze Harmonie und Ordnung
der Engelwelt wieder 2 : ‘

« Angeli Deo ministrant

illuminati mediantibus Archangelis.

Archangeli Deo jubilant

illustrati mediantibus Principatibus.

Principatus Deum honorant

irradiati radiis Dei naturae mediantibus Potestatibus.
Potestates Deum celebrant

incensi flamma fortitudinis Dei mediantibus Thronis.
Throni Deum exaltant ‘

inflammati igne divinitatis mediantibus Dominationibus.
Dominationes Deum laudant

incensi ardore potestatis Dei mediantibus Virtutibus.

Virtutes hymnibus venerant
impleti timore Dei mediantibus Cherubim,

Cherubim benedicunt Deo
afflati fulgore majestatis mediantibus Seraphim.

Seraphim sanctificant Deum
illuminati, nullo intermedio, ab ipso sanctuario sedis gloriae Dei. »

Die Ausdriicke «illuminati », « illustrati », « incensi », « inflammati » usw.
weisen deutlich auf eine Mitteilung und Kundgebung hin, also auf eine

11 q.108 a. 2, c. ? RenNauDoT ¥, II, S, 529,



Engel und Menschen bei der MeBfeier 395

Art Sprache, eine Kraft, durch welche die Engel einander kundtun,
was sie im Geiste bewegt. Bei Thomas findet dieser Gedankenaustausch
der Engel in Bezug auf ihre gegenseitige Ein- und Unterordnung liebe-
volle Erwiahnung in seinem Kommentar zum 1. Korintherbrief 1 :
« Est autem sciendum, quod in cognitione mentis angelicae aliquid
est, de quo superiores Angeli non loquuntur inferioribus, neque e

converso, scilicet ipsa divina essentia quam omnes immediate vident,
Deo se omnibus monstrante.

Aliquid autem est in cognitione mentis Angelicae, de quo superiores
loquuntur inferioribus, sed non e converso. Et hujusmodi sunt divinae
providentiae mysteria, quorum plura cognoscunt in ipso Deo superiores,
qui clarius eum vident quam inferiores : unde superiores de huiusmodi
inferiores instruunt vel illuminant, quod locutio potest dici.

Aliquid vero est in cognitione mentis Angelicae, de quo superiores loqu-
untur inferioribus, et e converso : et hujusmodi sunt occulta cordium
quae ex libero arbitrio dependent, quae soli Deo patent. Fit autem
hujusmodi manifestatio, dum inferior angelus superiori loquitur, non per
illuminationem, sed per quemdam significationis modum. Est enim in
quolibet Angelo aliquid quod naturaliter ab altero Angelo cognoscitur.
Dum ergo id quod est naturaliter notum proponitur ut signum ejus
quod est ignotum, manifestatur, dicitur locutio ad similitudinem homi-
num, qui occulta cordium manifestant aliis per voces sensibiles, aut
per quodcumque aliud corporale exterius apparens. Unde et ea, quae
sunt in angelis naturaliter nota, inquantum assumuntur ad manifesta-
tionem occultorum, dicuntur signa vel nutus.»?

Erkennen, Wiinschen und Wollen, Mitteilung und Anteilnahme sind die
Beziehungen innerhalb der Engelordnungen. In diesen Strom sind die
Menschen eingegliedert auf Grund der Teilnahme- und Teilgabefihigkeit
ihres Erkennens und Wollens, und zwar hauptsichlich in der iibernatiir-
lichen Ebene des Glaubens, Hoffens und Liebens. Im persénlichen Fort-
schreiten auf diesem Wege, d. h. also auf dem Wege der Gnade, kann
der Mensch Engeldhnlichkeit erreichen, — bis zum Grade der verschie-
denen Engelordnungen. Er kann also in gewisser Weise in eine Engel-
ordnung aufgenommen werden, wie Thomas sagt ; selbstverstindlich
nicht in dem Sinne, daB er seine Menschennatur aufgibt. Es kénnte
sich hochstens um eine Eingliederung handeln, die jedoch von einer
unvorstellbaren Innigkeit ist.

« Per donum gratiae homines mereri possunt tantam gloriam, ut
angelis aequentur secundum singulos angelorum gradus, quod est
homines ad ordines angelorum assumi. » 3

1 In 1 Cor. 13, 1. ? Vgl. auch I q.107. 31q.108 a. 8, c.



396 Engel und Menschen bei der MeBfeier

Wir konnen bei der Betrachtung der Harmonie in der una societas noch
einen Lieblingsgedanken des Aquinaten in Erwidgung ziehen :

« Omnia existentia sunt plena omni harmonia divina, id est perfecta
consonantia, seu ordine a Deo.»!

Der Geistesgewaltige schaut hier hinein in die ewig weisheitsvoll planende
Sorge Gottes, der das ganze All anvertraut ist.

« Ad curam duo pertinent, scilicet
ratio ordinis, quae dicitur providentia, et executio ordinis, quae dici-
tur gubernatio, quorum primum est aeternum, secundum temporale. » *

Der ewige harmonische Ordnungsplan Gottes, die Vorsehung, bedient
sich bei der zeitlichen Abwicklung vieler harmonisch ein- und unter-
geordneter Hilfskrifte. ‘

« Quantum autem ad secundum, sunt aliqua media divinae provi-
dentiae, quia inferiora gubernat per superiora, non propter defectum
suae virtutis, sed propter abundantiam suae bonitatis ; ut dignitatem
causalitatis etiam creaturis communicet. » ®

Durch die ganze Symphonie der Schépfung, durch die Harmonie der
Zweitursachen, — wenn wir das Bild des hl. Thomas von der harmonia
und consonantia beibehalten wollen, tént eindringlich laut eine Grund-
melodie : Das Wirken der Geisteswelt. Diese Grundmelodie schwingt
hinein bis ins kleinste Verstrémen der Schopfung, bis ins Kkleinste
Werden und Vergehen :

« Angeli sunt causa ommnium, quae naturaliter gemevantur et corrum-
puntur in hoc mundo.»*

Wie aus einer Sonne, licht- und glutgeballt, Licht und Glut ausstromen,
eine Welle gedringt von der andern, die spitere empfangend und be-
stimmt durch ihre Vorgingerin, fast unzeitlich, — so strémen aus der
ewigen Sonne Gott Erkenntnislicht und Liebesglut hinab bis in die
kleinsten Winkel des Alls, das Geringere empfangend und bestimmt
durch das Hohere, — alles eingetaucht in eine leuchtende Harmonie.

Das hochste Harmoniegesetz des Alls aber ist der Ewige Plan,
der Logos, der in allem wirkt und webt.

« Verbum non solum est id, per quod fit dispositio, sed est ipsa Patris
dispositio de rebus creandis. » ®

1 De Div. Nom. I, 1. 2. 2T1q.22a.1, ad 2. $1q. 22 a. 3.
4 Declaratio triginta sex quaestionum ad lectorem Venetum, art. 8.
5 De Veritate q. 4 a. 5, ad 6.



Engel und Menschen bei der MeBfeier 397

2. Per speculum: — « Concives civitatis coelestis »

Um die Ordnung und Harmonie in der una societas angelorum
et hominum niherhin zu beleuchten, benutzt Thomas die drei Bilder
der drei vollkommenen Gemeinschaften: Hausgemeinschaft, Stadt-
gemeinschaft, Reichsgemeinschaft.

« Triplex est communitas: domus sive familiae, civitatis et regni.
Domus est communitas consistens ex his per quos fiunt communes
actus.

Communitas civitatis omnia continet, quae ad vitam hominis sunt
necessaria : unde est perfecta communitas quantum ad mere neces-
saria.

Tertia communitas est regni, quae est communitas consummationis... *»

Wenn ich sagte «drei Bilder », so sind damit nicht « Vorbilder » fiir
die una civitas angelorum et hominum gemeint. Das Verhiltnis ist
vielmehr umgekehrt : Die una civitas ist Vorbild aller irdischen Gemein-
schaften ; letztere sind nur « Nach- und Abbilder ». Die drei Namen
reichen in keiner Weise an die Wirklichkeit dieses iiberragenden Gebildes
der Ordnung und Harmonie heran.

Sagen wir « Hausgemeinschaft » der Engel und Menschen bei der
MeBfeier, so ist damit die Innigkeit des Zusammenhanges der einzelnen
Familienmitglieder Engel und Menschen nur angedeutet, aber lange
nicht getroffen. Wenn wir sagen « Stadt- und Reichsgemeinschaft »,
so sehen wir in diesem Bild nur einen Schatten von dem bunten Reich-
tum und der Ordnung der una societas. Immerhin aber wire es frucht-
bar fiir unsere Erkenntnis, diese drei Bilder auszubeuten. Sie sind wie
Spiegelbilder, die uns viel Schones zu sagen haben iiber das Vor- und
Urbild. — Es mag hier geniigen, die vollkommenste der drei Gemein-
schaften, die societas regni, ins Auge zu fassen, nicht systematisch
und ausfiihrlich ; wir wollen nur einiges stichwortweise andeuten.

«Rex»

Christus ist der wahre und einzige Konig des Alls, « vor dem sich alle
Knie beugen, im Himmel, auf Erden und unter der Erde » ? ; nicht nur
als Gott, sondern auch als Mensch, — « Rex et Sacerdos», — wie in
alten, vergangenen Konigreichen.

« Christus, qui fuit verus Rex et Sacerdos, et verus Monarcha : unde
post resurrectionem suam apparens discipulis suis dixit: Data est
mihi omnis potestas ## coelo et in terra,

1 In Matth. 18, 10. ¢ Phil. 2, 10.



398 Engel und Menschen bei der MeBfeier

quod quidem ad humanitatem oportet referre secundum Augustinum
et Hieronymum, quia de divinitate nulli est dubium quia semper
habuerit. » ! -

Auch bei der MeBfeier tritt Christus nicht nur als Sacerdos, sondern auch
als Rex der una civitas auf.

Ergreifend ist ein Gebet aus der Liturgie der Apostel Adaeus und
Maris. Der Priester betet es leise bei der MeBfeier 2 :

« Vae mihi, vae mihi, qui obstupui, quia vir pollutus labiis ego sum
et inter populum pollutis labiis habito, et Regem Dominum potentem
viderunt oculi met. :

Quam terribilis est hodie locus iste; non est hic aliud nisi domus
Dei et porta coeli, quia oculo ad oculum visus es, Domine. Nunc vero
adsit nobiscum gratia tua, Domine, purga immunditias nostras, et
sanctifica labia nostra.

Junge voces tenuitatis nostrae cum sanctificatione Sevaphim et Archan-
gelovum. Glovia wmisevationibus tuis, quia tervemos sociasti cum spiri-
tualibus. »

«Victoria»

Christus ist der wahre Verteidiger seines Reiches. Seine Reichs-
grindung beruht auf dem gréBten Sieg iiber den groBten Feind seit
aller Geschichte. |

Die MeBfeier ist die dauernde Siegesfeier, an der Engel und Menschen
teilnehmen.

« Et sicut consuetudo erat apud antiquos quod quando aliqui victoriam
habebant, venerabantur ; ita hic celebratur triumphus Christi ab Ange-
lis; unde : ‘Et ecce Angeli accesserunt et ministrabant ei’. Non dicit
descenderunt, quia semper cum eo erant.»?

Thomas sagt dies zwar iiber den Sieg bei der Versuchung des Herrn
in der Wiiste, aber es gilt in gleicher Weise und in weit héherem MaBe
vom Endsieg des Konigs beim Kreuzopfer, das seine Vergegenwirtigung
und Vollendung im MeBopfer findet.

« Justitia»

Der heilige Opferraum ist eine Gerichtsstitte.
DaB Christi Opfertod ein wirklicher Sithneakt im Angesicht der
Gerechtigkeit Gottes ist, betonen die Herausgeber der Thomaswerke

1 De regno ad regem Cypri, III, c. 12.
? RenaubpoT ¥, I, S. 590.
3 In Matth. &, 6.



Engel und Menschen bei der MeBfeier 399

De Rubeis, Billuart u. a. in einer Anmerkung zu III q. 48 a. 4 (Utrum
passio Christi operata sit nostram salutem per modum redemptionis) :

« Juxta thomistas, Christus pro nobis satisfecit
ex toto vigorve justitiae et ad apices juris,
et haec sententia communis est. ! »

Die Gerichtssdtte aber ist von unendlicher Barmbherzigkeit durch-
drungen. Der Konig und Richter nimmt selbst die ganze Schuld der
Menschheit und jedes Einzelmenschen auf sich. Beim heiligen Opfer
verdringt die Liebe die Strenge des gerechten Richters.

« Christus autem, ex charitate et obedientia patiendo, majus aliquid
Deo exhibuit quam exigeret recompensatio totius offensae humani
generis. »

« Passio Christi non solum sufficiens, sed etiam superabundans satis-
factio fuit pro peccatis humani generis!»?

Die ganze Wirkung des Sithneopfers Christi flieBt beim heiligen MeB-
opfer den Gldubigen zu.

« Effectum, quem passio Christi fecit in mundo, hoc sacramentum
facit in homine. » ®

«Cura» — «Lex»

Die einzige Sorge, die der Opferpriester und Konig Christus bei
der MeBfeier hat, ist das Wohl seiner una civitas. Der hl. Thomas,
der nicht ein weltfremder Moénch war, hat ein kostliches Biichlein « De
regimine Principum » geschrieben. Die Ausfithrungen iiber die Auf-
gaben des Konigs zeigen einen Weitblick und eine praktische Klugheit,
wie man sie heute zuweilen vergebens sucht. Er denkt auch an das
Kleinste, z. B. Wahl des Territoriums, Plitze fiir die Stidte, Lieblich-
keit der Gegend (reich an Baumen, Anmut der Wilder, nahe Berge),
Regelung der Produktion und des Uberflusses. — Es wire von dichte-
rischem Reiz, all diese kleinen Sorgen des weltlichen Kénigs in Parallele
zu bringen mit den Sorgen des Konigs der Engel und Menschen.

Das hochste Gesetz des Konigs aber ist die Liebe.

In einer Predigt tiber die Engel sagt Bossuet :

« Da aber die Menschen so gut wie die Engel geschaffen sind, um Gott
zu genieBen, so bilden sie auch zusammen ein Volk und ein Reich.

1 ed. Marietti, Aug. Taur. 1888, Bd. &, S. 710.
2 TIT q. 48 a. 2, c.
* 111 q. 79 a. &, &.



400 Engel und Menschen bei der MeBfeier

In diesem Reich beten alle denselben Fiirsten an, lassen sich alle von
demselben Gesetze leiten, dem Gesetz der Liebe, Die Liebe ist das
Gesetz der himmlischen Geister nnd das Gesetz der sterblichen Men-
schen. Vom Himmel ergieBt sich die Liebe iiber die Erde und bildet
aus den Bewohnern des Himmels und der Erde eine einzige heilige
Gemeinschaft. » t

«Pax »

Die hichste Sorge des Konigs ist letztlich die Fruitio divina, «ad
quem ordinantur et homines et angeli» 2, der ewige Friede. Jetzt in
der Zeit ist es die Eingliederung und das vollkommene Hineinwachsen
in das Friedensreich.

« Ultimum quod attenditur est pax. Unde philosophus :

‘Sicut medicus ad sanitatem, sic defensor rei publicae ad pacem., »®
« Omnia pacem appetunt. »*

«Inquantum omne appetens appetit tranquille, et sine impedimento per-
venire ad id quod appetit ; in quo consistit ratio pacis, quam August.
(19, 18) definit tranquillitatem ordinis. » 8

Die MeBfeier ist die wahre Friedensfeier des wahren Friedensfiirsten
und seines Volkes, der Engel und der Menschen.

In der rémischen MeBfeier finden wir viele schone Gebete um den
Frieden. Doch alle diese Gebete werden weit iibertroffen an riihren-
der Innigkeit und ernster Frische von den Friedensgebeten der orien-
talischen Opferfeiern. Diese Feiern beginnen gewdhnlich mit dem
FriedenskuB.

In der Jakobusliturgie z.B. spricht der Diakon zu Beginn der
Opferfeter vor dem FriedenskufB3 feierlich zum Volk 8 :

« Date pacem unusquisque proximo suo, in caritate et fide, quae Deo
accepta sint. Vade in pace.

Sacerdos praeclare :

Stemus decenter orantes, stemus cum timore et tremore, stemus cum
modestia et sanctitate : quia ecce oblatio infertur, et majestas exoritur.
Januae coeli aperiuntur, et Spiritus Sanctus descendit super haec
mysteria sancta, et illabitur. In loco timoris et tremoris consistemus,
et cum Cherubim et Sevaphim circumstemus. Fratves et socii Vigilum
et Angelorum facti sumus, et ministevium ignis et spivitus cum illis

operamur ... »

! Nach PescH CHR., Die heiligen Schutzengel. Freiburg 1917, S. 845.
111 q. 8 a. 4%, ¢.; € G. III, 180.

3 In Matth. 12, 25.

4 AvucusTINus, De Civitate Dei 19, 12.

5 II-I1 q. 29 a. 2, c.

]

ReENAUDOT %0, IT, S. 30.



Engel und Menschen bei der MeBfeier 401

In der Liturgie des hl. Gregor heiBt es in dem Gebet des Friedens-
kusses an einer Stelle !
« ... Conciliasti tervenos cum coelestibus, et fecisti de duobus unum.»

Engel und Menschen bilden durch das gemeinsame Ziel der fruitio
divina eine einzige Gemeinschaft, von wunderbarer Ordnung und
Harmonie.

Die Verwirklichung dieses Zieles geschieht im hoéchsten MaBe bei
der heiligen MeBfeier, an der Engel und Menschen in einer einzigen
Aufgaben- und Interessengemeinschaft teilnehmen.

ITI. « MEMBRA »

Una est vita et unus est cibus Angelorum et hominum

§ 1. Vita

« Corpus ecclesiae mysticum non solum consistit ex hominibus, sed etiam
ex angelis: totius autem hujus multitudinis Christus est caput: quia
propinquius se habet ad Deum, et perfectius participat dona ipsius,
non solum quam homines, sed etiam quam angeli : et de ejus influentia
non solum homines recipiunt, sed etiam angeli. » *

Der «engelgleiche Lehrer » beriihrt mit diesem Satz das Zarteste, zu-
gleich aber auch das Gewaltigste und Wuchtigste, das Engel und Men-
schen eint. Es ist das gemeinsame géttliche Leben, das Engel und
Menschen durchpulst. Dieses ist das innigste Band der Einheit, — die
iibernatiirliche Wesensform der una societas. Das Bild Leib ist nur
ein finsteres Nachbild der leuchtenden Wirklichkeit. Thomas will mit
Paulus dieses sagen: Wie der Leib des Menschen ein geschlossenes
Ganzes bildet durch das Leben der Seele, so bilden Engel und Men-
schen eine Lebens- und Leibeseinheit durch das Leben Gottes, an
dem Engel und Menschen teilnehmen in der Gnade und Glorie.

« Gratia, est participatio divinae naturae. » ®
« Quicumque habet gratiam gratum facientem, efficitur filius Dez n'é
« Est quaedam vita carnalis, qua communiter omnia vivunt :

. Est et vita spiritualis, qua homo conformatur Deo et spiritibus

sanctis. » ®

1 ReNAvuDoOT %, II, S. 492. *III q. 8 a. 4, c.
3 I.II q. 110-114 ; II-I1I q. 19 a. 7, c. ; III q. 2 a. 10.
¢ In Joa.1, 5. 5 In Joa. 3, 1.

Divus Thomas o7



402 Engel und Menschen bei der MeBfeier

Um einen Gradmesser fiir die Innigkeit der Lebensgemeinschaft Engel
— Menschen zu finden, diirfen wir nicht nach unten hinabsteigen
zum Leib. Wir miissen nach oben hinaufsteigen und bei Gott anfragen.

Wir merken ja aus dem Suchen des Volkerapostels nach Ver-
gleichen und Bildern, wie er sich abmiiht, das Leben Gottes in der
Menschenseele klarzumachen. Er versucht es mit dem bautechnischen
Vergleich ' : « Christus ist der Eckstein. In ihm ist der ganze Bau
zusammengefiigt und wachst empor zu einem heiligen Tempel im
Herrn. » ; — dem gartentechnischen Vergleich 2: « Fat Wurzel und
baut euch auf ihm auf!» in enger Anlehnung an das von Christus
selbst benutzte und erklirte Bild vom Weinstock und den Reben; —
dem biologischen Vergleich 3 : « Wir alle sind durch die Taufe in einem
Geist zu einem Leib geworden.» Die groBe Wirklichkeit, daB Engel
und Menschen Gottessohne sind, nicht der Natur nach, wie Christus,
aber der Teilgabe nach, — Engel und Mensch vom gleichen gottlichen
Leben beseelt, diese Tatsache kann ein irdisches Bild nicht allseitig
und tief genug deuten.

« Nomen Filius Dei est in Christo essentialiter et per naturam, in
Angelis per quandam participationem. Christus quod Filius sit,
habet ex origine, Angeli autem ex dono gratiae. » *

« Bruder Tobias» redete einst ein Engel einen Menschen an?® Das
Sein Gottes, an dem Engel und Menschen teilnehmen, ist in Wirk-
lichkeit Leben, ja das Leben. Leben ist dort, wo etwas sich aus sich
selbst bewegt, aus sich selbst wirkt.

« Vita maxime proprie in Deo est. Ad cujus evidentiam consideran-
dum est, quod, cum vivere dicantur aliqua, secundum quod operantur
ex seipsis, et non quasi ab aliis mota, quanto perfectius competit hoc
alicui, tanto perfectius in eo invenitur vita ...

Perfectior modus vivendi est eorum, quae habent intellectum : haec
enim perfectius movent seipsa ... -

Illud igitur, cujus sua natura ipsum intelligere, et cui id, quod natura-
liter habet, non determinatur ab alio, hoc est, quod obtinet summum
gradum vitae ; tale autem est Deus: unde in Deo maxime est vita.» ®

Das eine gottliche Leben ist dreifach einheitlich in der Dreiheit realer
Beziehungen.

! Eph. 2, 21; 1 Cor. 3, 9; 2 Cor. 6, 16.

2 Col. 2, 7; Rom. 11, 24; Jo. 15, 1-6.

3 1 Cor. 12, 12-27; R6ém. 12, 4; 1 Cor. 6, 15; Eph. 1, 23; Col. 1, 18; 3, 15.
¢ In Hebr. Prologus. 5 Tob. 11, 2. ¢$Iq.18 a. 3, c.



Engel und Menschen bei der MeBfeier 403

Der Vater ist ohne Ursprung. In seinem Geiste erkennt er sich.
Das Erkenntnisbild, in dem er sich und alles, was irgendwie wirklich
und moglich ist, — «Imago », « Verbum », « Dispositio », konstituiert
eine eigene Person, den eingeborenen Sohn des Vaters. Vater und
Sohn begegnen sich in unendlicher Liebe. Dieser Liebeshauch, das
einigende Liebesband, — « Spiritus », « Donum », « Vinculum », konsti-
tuiert die dritte gottliche Person, den Heiligen Geist 1.

Den Ring dieses innergéttlichen stetigen Kreislaufes des Erken-
nens und Liebens und des damit verbundenen unendlichen Gliickes
und Genusses, — des innergéttlichen Lebens, wollte Gott in seiner
Giite durchbrechen. Er hat es getan. Engel und Menschen sind ein-
gegliedert in das gottliche Erkennen und Lieben und den ewigen GenuB3
dieses Lebens.

Der gottliche Lebensstrom erreicht bei der hl. MeBfeier in unserm
geeinten Leib Engel — Mensch seine héchste Wucht und Kraft, wird
zu einer brausenden Flut, die durch alle Glieder dringt. Einen schiich-
ternen Blick in die Teilgabe und Teilnahme dieses ruhelosen Strémens
hatten wir bereits im vorigen Kapitel versucht.

« Hoc sacramentum est gratia super gratiam, quasi cumulum continens

gratiarum ... _
Confert gratiam conjunctionis omnium Christi membrorum. » ?

§ 2. Cibus
« Ecce panis Angelorum
Factus cibus viatorum :
Vere panis filiorum
Non mittendus canibus. » 3

Engel und Menschen genieBen dieselbe Speise.
Die Kultgemeinschaft, die wir als innigste Lebensgemeinschaft
kennengelernt haben, schauen wir hier als intimste Tischgemeinschaft.

« O mensa immensa stupendis plena prodigiis ! » 4

Das Lebensbrot, das wir Menschen bei der MeBfeier genieBen, ist
urspriinglich und eigentlich jene Nahrung, durch welche die Engel im
Himmel leben.

11 q.27-43.

2 Summa de Sacramento Eucharistiae, dist. 1, tract. 1, c. 5.

3 Officium Corporis Christi, Sequentia.

¢ Sermo Sti. Thomae de festo Corporis Christi, habitus in Consistorio Pleno.



404 Engel und Menschen bei der MeBfeier

« Sumptio Christi sub hoc sacramento ordinatur ad finem, ad fruitionem
patriae, eo modo quo angeli eo fruuntur; et quia ea quae sunt ad
finem, derivantur a fine, inde est quod ista manducatio Christi, qua
eum sumimus sub sacramento, quodammodo derivatur ab illa mandu-
catione, qua angeli fruuntur Christo in patria ; et ideo dicitur homo
manducare panem angelorum, quia primo, et principaliter est ange-
lorum, qui eo fruuntur specie propria,; secundavio aulem est hominum,
qui Christum sub sacramento accipiunt.» !

Das Leben der Engel wird erhalten, gendhrt und erfrischt durch die
beseligende Anschauung Gottes ; lichte Gottschau und glithende Gottes-
liebe, Teilnahme am Erkennen und Wollen Gottes, ist die genuB3brin-
gé;nde und berauschende Nahrung der Engel.

« Ich genieBe eine unsichtbare Speise, die von den Menschen nicht
gesehen werden kann », sagte der Engel zu Tobias. 2

Dieselbe Speise also wird uns bei der MeBfeier gereicht.

« Dixit ergo eis Jesus: Ego sum panis vitae:

nam sicut supra dictum est, verbum sapientiae est specialis cibus
mentis, quia. eo mens sustentatur. Eccl. XIV, 3:

Cibavit illum pane vitae et intellectus ...

Panis spiritualis ita vivificat quod dat vitam :

nam anima incipit vivere per hoc quod adhaeret verbo Dei. ... Hoc
autem quod dicit, scilicet: Qui venit et qui credit, non esuriet nec
sitiet, non differunt, secundum Augustinum : quia idem est venire ad
eum, et credere in eum ; quia ad Deum venimus non passibus corporis
sed mentis, quorum primum est fides.»?

Gottes’ Wort also, das ist Gottes Wissen und Gottes Wollen, das wir
in Glaube und Liebe entgegennehmen, — Wachstum unseres géttlichen
Erkennens und Liebens, ist die Nahrung, die uns bei der MeBfeier
gereicht wird. Die ganze Menschheit hungert danach.

Als Christus bei der wunderbaren Brotvermehrung die Volks-
scharen sah und ausrief : « Mich erbarmet des Volkes ! » 4, da schaute
sein Ewigkeitsblick hinter der Menge, die vor seinen Augen die Speise
verzehrte, die Schar derjenigen lagern, deren Seele Hunger litt 5. Wie-
viele Gerufene wiirden ihm folgen auf weglosen Wegen ins Ungewisse.
Unterwegs wiirden viele verschmachten in der ungewohnten Landschaft
der Ewigkeit. Alle Seelen, sie seinetwegen aufgebrochen waren und

1 IIT q. 80 a. 2, ad 1. 2 Tob 12, 19.
3 In Joa. 6, 35-36. 4 Matth. 15, 32.
8 Vgl.: von ScHMIDT-PAULI ELISABETH, Christus und der neue Mensch.



Engel und Menschen bei der MeBfeier 405

noch aufbrechen wiirden bis ans Ende der Zeiten, sah er um sich, zu
ihm rufend um Licht und Krait.

Christus kannte selbst den Hunger der Seele, den nur Gott sittigen
konnte.

Seine eigene Seele «lebte von jedem Wort, das aus dem Munde
Gottes kommt » 1. — « Meister i | » — « Meine Speise ist es, den Willen
dessen zu tun, der mich gesandt hat.»?

Christi Seele war fihig, wie die Engel, die géttliche Nahrung auf-
zunehmen. Doch die Seele des Menschen ist in ihrer leiblichen Hiille
noch abhingig vom Leiblichen. Dem mufBte Christus entgegenkommen.

« Oportet eo modo spiritualia dona hominibus conferri, ut ea cog-
noscant. Naturalis autem modus hujus cognitionis est, ut spiritualia
per sensibilia cognoscat, cum omnis nostra cognitio a sensu incipiat. »

Christus als Mittler zwischen Gott und Menschen hitte viel Wege
gehen konnen, uns die gottliche, geistige Speise zu reichen. Seine
erzieherische und menschenfreundliche Weisheit wahlte als Zeichen das
Brot, die Hauptnahrung des Leibes 4. |

Christus kam als Speise vom Himmel auf diese Erde und blieb
im Himmel, um die Engel zu ndhren.

« Venit in carnem, ut eum homines manducarent, et manebat integer
apud Patrem, ut angelos pasceret. -

Rogandus est ergo Dominus licet nos simus necessario corpora.hter
ab invicem divisi, ut simus per ipsum semper conjuncti spiritualiter
in charitatem et digne nos pascat suo in praesenti sacramento et plena
visione sui cum angelis in futuro. Amen. »® '

Ein unergriindliches Wunder ist diese Engel- und Menschenspeise. Wun-
derbar auch in der Art ihrer Aufnahme. Wihrend der Mensch die
leibliche Speise in sich aufnimmt, verarbeitet und umwandelt in die
eigene Korpersubstanz, so ist es bei der gottlichen Speise umgekehrt
Engel und Menschen werden Vergotthcht

« Digne suscipiens efficitur deiformis. » ¢
« Non enim cibus convertitur in eum qui sumit, manducantem conver-
tit in se.»’

1 Matth. 4, 4.

2 Jo. 4, 31.

3 In Joa. 3, 1.

4 Vgl.III q. 74 a. 1, c.

5 Sermones XXXII super verbo Venite comedite, sermo 6.
¢ A aO.

7 In Joa. 6, 7.



406 Engel und Menschen bei der MeBfeier

Im historischen Christus vollzog sich die Menschwerdung Gottes,
im eucharistischen Christus eine Gottwerdung des Menschen.

« O memoriale mortis Domini,

Panis vivus, vitam praestans homini,
Praesta meae menti de te vivere,

et te illi semper dulce sapere. »*

IV. « REINTEGRATI »

Unum est principium Angelorum et hominum

Christus ist das Ursprungsprinzip, der Quellgrund, das zeitlich
erste einigende Band der una societas Angelorum et hominum.

«De plenitudine ejus ommes nos accepimus, scilicet omnes Apostoli et
Patriarchae et Prophetae et justi, qui fuerunt, sunt, et erunt, et etiam
omnes Amngeli. »

« ... Haec propositio ‘de’ primo denotat in Christum efficientiam
gratiae seu auctoritatem, qua plenitudo gratiae, quae est in Christo,
est causa omnis gratiae, quae est in creaturis intellectualibus. »

Christus ist das groBe Eine3. Ihm gegeniiber ist jedes Eine in der
natiirlichen Schopfung eine Sammlung von Nichtigkeiten oder Belang-
losigkeiten, ja man kann sagen eine Null. Weil Christus das héchste
und ungeteilte Eine ist, Gott und Mensch in einer Person, ist er
gesetzt, das groBe Einigungs- und Einheitsprinzip zu sein.

Auch als Mensch ? — Ja, gerade in der Menschwerdung finden
alle Wunder, auch das Wunder der una societas ihre letzte Deutung.

« Incarnatio est miraculum miraculorum, quia est majus omnibus
miraculis et ad istud miraculum omnia alia ordinantur. » ¢

Ein ganzer Berg von Unmdglichkeiten ist in der Menschwerdung Tat-
sache geworden.
« Incarnatio est coacervatio quaedam omnium impossibilium. »

Wieso ist die Menschwerdung die Quelle der Einigung von Engel und
Menschen ?

1 11 Oratio : Post corporis et calicis elevationem (Adoro te).
2 In Joa. 1, 16.

3 De unione Verbi, art. 3.

* De potentia, q. 6 a. 2, ad 8.

5 TomassiNUs, De Incarnatione Verbi I, c. 7 a. 4.



Engel und Menschen bei der MeBfeier 407

Die Engel waren erstlich in der Gnade geschaffen. Ein Teil trennte
sich von Gott durch Stolz, durch die Siinde des Naturalismus. —
Naturalismus ist wohl der beste Ausdruck fiir die Engelsiinde, da die
Engel kraft ihrer eigenen Natur Goéttliches erstrebten. — « Michael »
— « Wer ist wie Gott !», war der Kampfruf der guten Engel.

Es entstand ein Rif}, eine Liicke in der Engelwelt. Diesen RiB,
« ruina », wiederherzustellen, war ein Ziel im ewigen Schépfungsplan
Gottes. Es sollte geschehen durch eine neue Schépfung, eine neue
« emanatio » Gottes, durch vernunftbegabte Wesen, die den Engeln
ahnlich sind, in geistiger Erkenntnis und freiem Streben, — und doch
wieder anders. -

« In quemlibet ordinem Angelorum homines assumuntur in supple-
mentum ruinae angelicae. » *

Dieses Ziel blieb in der ordnenden Vorsehung Gottes bestehen, auch
als die ersten Menschen das schonste Gottesgeschenk der Freiheit mif3-
brauchten und sich von Gott abwendeten. Die Vorsehung Gottes hat
ja die Allweisheit zur Beraterin, die Allgiite zur Gebieterin, die Allmacht
zur Dienerin. Das Ewige Wort wurde Mensch, um die Menschen in
Gott zuriickzufithren und die Fiille der vernunftbegabten Schépfung

wiederherzustellen.
Paulus sagt in seinem Sendschreiben an die Epheser :

« Instaurare omnia, in Christo, et quae in coelis et quae in terra sunt. » *

Thomas bemerkt zu dieser Stelle :
« ‘Omnia’, inquam, ‘quae wn coelis’ 1d est Angelos: non quod pro angelis
mortuus sit Christus, sed quia vedimendo hominem reintegratur
ruina Angelorum.»?

Christus ist nicht fiir die gefallenen Engel gestorben. Diese zu erlésen

war unmoglich.
« Angelorum autem peccatum remedium habere non potuit, quia secun-
dum immutabilitatem suae naturae impoenitibiles sunt ab eo, in
quod semel convertuntur. Homines autem secundum conditionem
suae naturae habent mutabilem voluntatem, ut non solum diversa
possint eligere, vel bona vel mala, sed etiam postquam unum ele-
gerunt, possunt ab illo resipiscere, et ad aliud converti, et haec volu-
bilitas voluntatis in homine manet, quamdiu corpori unitur varietati

subjecto. »

171 q.63 a.9, ad 3. * Eph. 5, 10. 3 In Eph. 5, 10.
4 De rationibus fidei, ¢. 5; vgl. auch I q. 64 a. 2; I-II q. 80 a. 4 ;
In Hebr. 2, 16.



408 Engel und Menschen bei der MeBfeier

Hitte Gott nicht trotzdem Engel werden konnen, nicht zwar um die
gefallenen Engel zu retten, aber wegen der Wiirde der guten Engel,
die Gott doch der Natur nach nédherstehen ?

Der Beweggrund der héheren Wiirde der Engel war bei der Mensch-
werdung nicht ausschlaggebend, sondern der Beweggrund der Notwen-
digkeit ; es galt ja, die Menschheit zu erlgsen.

« Assumptibilis dicitur aliqua natura a Filio Dei secundum congruen-
tiam ad unitatem personae. Ista autem congruentia attenditur quan-
tum ad duo, sc. quantum ad dignitatem, quae nata est attingere
ipsum Verbum per suam operationem amando et cognoscendo ipsum,
et quantum ad necessifatem, ut sc. subjaceat peccato remediabili.
Naturae autem angelicae licet adsit primum,; deest tamen secundum,
nam peccatum (angelorum) est irremediabile, non quidem ex gravi-
tate culpae, sed ex conditione naturae seu status : quod est hominibus
mors, est angelis casus, ut dicit Damascenus. Manifestum autem
quod omnia peccata hominis, sive sint parva sive sint magna, ante
mortem sunt remissibilia, post mortem vero sunt irremissibilia et
perpetuo manent, et ideo natura angelica inassumptibilis est ...
Licet in natura angelica sit congruentia dignitatis, deest tamen con-
gruentia necessitatis. » !

Die Annahme der menschlichen Natur von Seiten des Sohnes Gottes
erhebt unsere Natur {iber die der Engel.

« Ista autem apprehensio naturae humanae in unitatem personae
Filii Dei, naturam nostram exaltat. » 2

Das ist fiir uns Menschen ein groBer Trost. Der Mensch braucht sich
nicht za schimen im Angesicht der Himmelsfiirsten. Die Engel schauen
voll Freude und Staunen auf die menschliche Natur, die von Gott
selbst so hoch geehrt wird. Dem hl. Chrysostomus ist es, als ob er vor
Ergriffenheit sterben miilte bei Erwigung dieses Gedankens. Der
hl. Thomas, der wohl das Tiefste {iber die Menschwerdung geschrieben
hat, wird dhnliches empfunden haben, als er die Worte des hl. Chryso-
stomus las und sie niederschrieb :

« Unde dicit Chrysostomus: Magnum revera et mirabile et stupore
plenum est, carnem nostram sursum sedeve et adovari ab angelis et ar-
changelis. Hoc ergo saepius versam excessum patior magna de genere
humano imaginans. » *

Als das Ewige Wort als Menschenkind in diese Welt eintrat, jubelten
die Engel das Gloria in excelsis Deo. Seitdem verfolgten sie mit liebe-

1 In Hebr. 2, 16. ? Ebd. 3 Ebd.



Engel und Menschen bei der MeBfeier . 409

vollen Blicken das gnadenvolle Einigungswerk, das Christus durch sein
Erléserleben und Erloserleiden an Engeln und Menschen vollzog. Die
Erdenzeit des Ewigen Wortes war fiir die Engel ein stets neues Buch,
in dem selbst die hochsten Seraphim staunend lasen.

« Dicendum est, quod cum Angelorum non sit futura praenoscere,
sed Dei solius, licet Angeli ipsum mysterium nostrae redemptionis a
saeculo cognoverint, ut Aug. dicit, tamen aliquas hujus redemptionis
circumstantias plene nesciverunt, quamdiu erant futurae, sed eis com-
pletis, eorum notitiam acceperunt, sicut aliorum quae praesentialiter
fiunt.

Et hoc sonant verba dicentis Angelicas dignitates praefatum myste-
rium ad purum non intellexisse, donec completa est passio Christi,
et Apostolorum praedicatio per gentes dilatata. »?!

Wir diirfen ohne Zogern aus dem letzten Satz des Aquinaten folgern,
daB} die Spannung der Engel mit jedem Schritt in dem dramatischen
Leben Jesu wuchs, sich mit jeder neuen Phase im Leiden Jesu steigerte,
bis sie sich auflgste in reichster Erkenntnis, aufrichtigster Hochschitzung
und Wiirdigung, tiefster Anbetung, héchstem Jubel und Lob.

Das einmalige historische Geschehen des Opfertodes Jesu bedeutete
fiir die Geschichte der Engel den héchsten Gipfelpunkt : Zusammen-
schluB der Engel und Menschen zu einer dauernden Gemeinschaft in
Christus.

Dieses einmalige Geschehen wollte Christus fortbestehen lassen,
auf eine wunderbare Weise, auf daB3 mit der grundgelegten Einigung
auch die faktische sich im einzelnen vollziehe, weiterfiihre, steigere und
vollende, im heiligen MeBopfer. |

Darum sind Engel und Menschen um den Opferaltar geschart zum -
Vollzug dieses Einigungswerkes, bis mit dem letzten von Gott vor-
gesehenen Menschen, der iiber diese Erde pilgert, das Einigungswerk
seinen AbschluBl findet.

Ewig sollten wir Gott dankbar sein fiir das Wunderwerk der una
societas und fiir das Gottesgeschenk des heiligen MeBopfers.

« Vere dignum et justum est nos tibi semper et ubique gratias agere . ..

‘ubique’ quidem, quia per ipsum instaurantur quae in coelis sunt et

in terra et ideo trina agit gratiae machina : Coelum pro ruina Angelicae

veparatione, terra pro ecclesiae militantis redemptione, infernum pro
eorum, qui ibi erant, liberatione, et hoc est ubique ... «?

1 Contra errores Graecorum ad Urbanum IV., Pontificem Maximum, c. 26.
2 Symma de officio Missae, tract. III, c. 4.



410 Engel und Menschen bei der MeGfeier

NACHWORT

« ADHAEREAMUS EIS!»

Das religiése Leben unserer Zeit hat eine Akzentverschiebung in Rich-
tung der biblischen und gottesdienstlichen Bewegung erfahren. ‘Litur-
gische Bewegung’ mdchte ich nicht sagen ; die ist in manchen Zweigen
etwas anderes, wobei ich nicht so sehr an das Extreme und Exotische
denke, als vielmehr an das Rubrizistische. Neben dieser ‘liturgischen
Bewegung’ ist erfreulicherweise eine ‘gottesdienstliche’ feststellbar, die
mehr auf das tiefe Eindringen und Erleben des Gotteskultes ausge-
richtet ist. Ich glaube, daB3 das vorliegende Gedankengut von einiger
Bedeutung sein kann fiir Priester und Laien.

Die Gemeinschaft mit den Engeln beim heiligen MeBopfer ist fiir
uns Menschen eine groBe Gabe und Bereicherung. Um andrerseits immer
mehr in diese Gemeinschaft hineinzuwachsen, wird es unsere Aufgabe
sein, engelgleich zu werden.

Die Engel sind unser Muster und Vorbild beim Gottesdienst !.

Unser ganzes alltigliches Leben mull engelihnlich werden :

Ein Gebet aus der Liturgie des Dionysius von Athen erbittet
diese Engelahnlichkeit bei der MeBfeier 2: :

« ... quaesumus, ut secundum mores Angelicis similes instituamus
vitam. »

Eine weitere Aufgabe ist es, uns in den dunklen Wirrnissen unserer
irdischen Né6te und Kampfe auch der gefallenen Engel bewuBt zu
bleiben.

Seit dem ersten Schépfungstag unserer irdischen Wohnung schauten
die Damonen voll Neid auf jene niedere Kreatur, die ihre verscherzte
Gliickseligkeit einnehmen sollte. Der Neid und GotteshaB steigerte sich
zum Vernichtungswillen, als nun wirklich der erste Mensch in der
Schopfung erschien. Es gelang ihnen, die Urmenschen, und damit die
ganze Menschheit von Gott loszureiBen. Aber der Sturz der Menschen
gereichte den Neidern zur ewigen Scham ; denn gréBer als das Mensch-
heitsverbrechen war das Erbarmen Gottes, groBer als der Fall war
die Erhohung.

1 In 1 Cor. 11, 10. 2 RenauDorT 30, II, S. 211.



Engel und Menschen bei der MeBfeier 411

DaB diese Schande und Scham des Hassers-von-Anbeginn eine
sinnlos tobende Vernichtungswut ausloste, diirfen wir wohl annehmen.
Luzifer und sein Anhang ruhen nicht in ihrem GotteshalB, die Einzel-
menschen ins tiefste Verderben zu stiirzen.

Papst Leo XIII., der in seinem Weit- und Tiefblick das Wirken
des ‘Fiirsten dieser Welt’ durchschaute, hat angeordnet, daB3 der Priester
nach der stillen MeBopferfeier um den Engelschutz im Kampfe mit
den Michten der Finsternis bete :

« Heiliger Erzengel Michael, beschirme uns im Streite; gegen die
Bosheit und die Nachstellungen des Teufels sei unser Schutz. Gott
gebiete ihm, so bitten wir flehentlich ; du aber, Fiirst der himmlischen
Heerscharen, stoBe den Satan und die andern bésen Geister, die in der
Welt umhergehen, um die Seelen zu verderben, durch die Kraft Gottes
in die Hélle. Amen. »

« Qui vincunt diabolum, merentur ministerium Angelorum. » !

Der Existenz, des Wirkens der guten und bdsen Geisterwelt, sowie
der Gemeinschaft von Engeln und Menschen sind sich nur wenige
Christen bewuBt. Ob es nicht zum Teil an der Verniedlichung der
Engelsgestalt liegt, einer Verniedlichung, die sich von unserer Kindheit
her hineinschleppt ins vernunftgereifte Alter ? Engel sind mehr als
Schutzelfen der Kinder !

Die Jugend ist dankbar, wenn ihr etwas {iber die Groe der Engel
wirklichkeitsgetreu erzihlt wird.

Ich war selbst iiberrascht, noch lange Zeit nach einem Unter-
richt, den ich iiber die Engel gehalten hatte, ein Echo zu héren, aus
dem die groBe Freude und Genugtuung herausklang, iiberhaupt einmal
etwas iiber ihre wirklichen, besten und intimsten Freunde gehért
zu haben.

« Fideles sunt, prudentes sunt, potentes sunt :
Quid trepidamus ? Tantum sequamur eos.

Adhaereamus ers! »?

! In Matth. 4, 6.
2 Sermo Sti. Bernardis Abbatis in Ps. ‘Qui habitat’.



	Engel und Menschen bei der Messfeier [Fortsetzung und Schluss]

