
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Der aktive Anteil der Gläubigen an der Darbringung des eucharistischen
Opfers

Autor: Kolping, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762355

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der aktive Anteil der Gläubigen an der

Darbringung des eucharistischen Opfers

Dogmengeschichtliche Untersuchung
frühmittelalterlicher Meßerklärungen

Von Universitäts-Professor Dr. Adolf KOLPING (Münster / Westf.)

I. Problemstellung und geistige Umwelt des Gegenstandes
der Untersuchung

1. Die Liturgie-Enzyklika Mediator Dei (MD) brachte eine lehr-
amtliche Darlegung über den aktiven Anteil der Gläubigen an der

Darbringung des eucharistischen Opfers h Anlaß waren zweifellos die
liturgischen Erneuerungsbestrebungen, die mit Nachdruck immer wieder
den altchristlichen Gedanken hervorgehoben hatten, daß die ganze

Kirche, « die Diener, aber auch das heilige Volk » Gottes, das heilige
Opfer feiere. Weil die Berufung auf das Allgemeine Priestertum, das

allen Getauften eigen ist, nicht freiblieb von Unklarheiten und
Irrtümern, zumal solchen, die die Eigenart des Besonderen, des Amts-
priestertums, gefährdeten, sah sich Pius XII. zu einer autoritativen
Stellungnahme gezwungen (MD 93). Für diese aus bester theologischer
Tradition geschöpften Lehren, die zwar nicht zu allen Zeiten gleich
mächtig das religiöse Leben befruchtet hatten, müssen wir dankbar
sein. Zur Erhellung dieser theologischen Tradition möchte unsere
Untersuchung ein Weniges beitragen.

1 Zitation von Stellen des Rundschreibens « Mediator Dei » mit den
Randzahlen der Ausgabe Verlag Herder, Freiburg (1948). Jedoch folgt die Übersetzung
nicht immer der dort vorgelegten. Zu der folgenden systematischen Darlegung
der Problemstellung vgl. auch in J. P. Junglas, Die Lehre der Kirche. Eine
Laien-Dogmatik. 2. Aufl. (Bonn 1949) den Nachtrag von A. Kolping. Für die
historischen Grundlagen wird auf das während der Ausarbeitung dieser Skizze
erschienene, die Forschung zusammenfassende Werk hingewiesen, Jos. Andr.
Jungmann S. J., Missarum Sollemnia. Eine genetische Erklärung der Römischen
Messe (Wien 1948), 2 Bände. Zit. Jungmann I und II.
Divus Thomas 25



370 Der aktive Anteil der Gläubigen

Das päpstliche Rundschreiben will einer unzuläßlichen Vermengung
von Allgemeinem und Besonderem Priestertum steuern. Die Bischöfe
sollen ihren Herden unmißverständlich vor Augen stellen, daß die

Christgläubigen wegen ihres aktiven Anteils an der Darbringung des

Eucharistischen Opfers « deshalb nicht auch etwa die priesterliche
Vollmacht besitzen » (MD 81). Der einzige Mittler zwischen Gott und den
Menschen ist Christus. Die Priesterweihe macht « die Verwalter der

Mysterien Jesu Christo als dem Priester gleichförmig und befähigt sie,

jene Handlungen der Gottesverehrung rechtmäßig vorzunehmen, durch
die die Menschen geheiligt und Gott die gebührende Ehre erwiesen

wird nach den von Gott gegebenen Weisungen und Vorschriften »

(MD 41). Die Gläubigen sind nicht Werkzeuge Christi in dessen mittle-
rischer Funktion (vgl. MD 83), im besonderen auch nicht, soweit diese

Funktion sich in äußeren kultischen Akten verleiblicht h Sie sind nicht
in der Lage, den offiziellen Kult des Mystischen Leibes Jesu Christi
gültig herzustellen.

Insofern dieser Kult hergestellt wird, handelt der ihn herstellende
Priester auch nicht im Auftrag des Volkes, als läge die Initiative bei dem
Volke und der Priester sei nur dessen ausführendes Organ. « Der Priester
handelt Hur deshalb an Stelle des Volkes, weil er die Person unseres
Herrn Jesus Christus vertritt, insofern dieser das Haupt aller Glieder
ist und sich selbst opfert für sie » (MD 82). Wie die Christen nicht
aus eigenem Entscheid den Mystischen Leib der sichtbaren Kirche
konstituieren, sondern sich darin befinden, weil Christus « sie auserwählt
hat » (Joh. 15, 16), so entspringt auch ihre GottesVerehrung, ihr Kult,
ihr Opfer, soweit es um deren Konstituierung geht, nicht ihrer Initiative,

sondern Christus stellt die Liturgie her, und sein dienendes Werkzeug

«niedriger als Christus, aber höher als das Volk» (ebenda), ist
der Amtspriester.

Dennoch wird den Gläubigen ein Anteil am Priesterum Jesu Christi
zugesprochen. « Sie nehmen, ihrem Stande entsprechend, am Priestertum

Christi selbst teil » (MD 87), weil sie in das letzte Ziel allen

Priestertums, in die Verherrlichung Gottes und den Anteil an seinem

göttlichen Leben der Gnade, einbezogen sind. Dieses Ziel ist gleichsam

1 Formal besteht Liturgie im kirchlichen Sinne in jenen äußeren und
unmittelbaren (gewöhnlich « kultisch » genannten) Akten, die soziale, von der
Gemeinschaft getragene Akte sind, und zwar, insofern diese der Anordnung der
offiziellen Repräsentation der Kirche entstammen (actus externi, immediati, sociales,
publici cultus Divini oder kurz cultus Dei publicus).



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 371

die « Seele » der äußeren Kultformen, sie sind seine Verleiblichung. Während

also das Besondere, das Amtspriestertum die Vollmacht besitzt,
in werkzeuglich-dienender Abhängigkeit von Christus die äußeren
mittlerischen Kulthandlungen herzustellen, haben die Gläubigen im
Allgemeinen Priestertum die Aufgabe, « soweit dies dem Menschen möglich
ist, jene Seelenhaltung in sich herzustellen, von der die Seele des

göttlichen Erlösers erfüllt war, als er das Opfer seiner selbst vollzog » (MD 80).

Während den Amtspriestern die Vollmacht zuteil wurde : « Tut dies

zu meinem Gedächtnis », erhalten die Gläubigen den Auftrag : « Seid

so gesinnt wie Christus Jesus » (Phil. 2, 5) Das meint man auch für
gewöhnlich, wenn man die Aufgaben des Allgemeinen Priestertums
dahin umschreibt, daß der getaufte Laie (und übrigens der Träger
des Amtspriestertums auch, was sein persönliches Gottesverhältnis

angeht geistige Opfer darzubringen habe, Gebet, Gewissensreinheit

und Selbstüberwindung1.
Die Bedeutung des Rundschreibens MD liegt nun darin, daß es

über die Betonung des Anteils an der inneren Gesinnung Christi hinausgeht

und zeigt, daß die Getauften « durch das ihrer Seele gleichsam

eingemeißelte (Tauf-)Merkmal zum Kulte Gottes bestellt werden »

(MD 87). Sie haben eine eigene Zuordnung zum äußeren, zum
kirchlichliturgischen Kult. Die außersakramental Gerechtfertigten besitzen das

Taufmerkmal nicht und damit nicht diese Zuordnung zum äußeren,

zum kirchlich-liturgischen Kult, sie können aber doch sehr wohl —
darin äußert sich ihre Rechtfertigungsgnade — « gesinnt sein wie

Christus Jesus » und jene geistigen Opfer darbringen. Sonst wären sie

ja nicht Gerechtfertigte. Die Getauften, die Glieder der sichtbaren

Kirche, sind berechtigt und verpflichtet, auch die äußeren kultischen
Formen der Liturgie, des offiziellen Kultes des Mystischen Leibes

Jesu Christi, zum Ausdruck ihrer inneren Gottesverehrung zu machen,
sich hineinnehmen zu lassen in das sakramentale2 priesterliche Tun

1 Z.B. J. P. Junglas, Die Lehre der Kirche (1. Aufl., Bonn 1936), S. 268.
2 Man spricht heute wieder oft von « sacramental », indem man das Wort

nicht in dem technischen Vollsinn der Sakramentenlehre wählt, Signum rei sacrae,
inquantum est sanctificans homines (Thorn. III, 60, 2 c.). Man nimmt vielmehr
daraus das generische Element (Signum rei sacrae) und wendet es separat an.
So ist « sacramental » hier gemeint. Die eucharistische Konsekration ist in
diesem generischen Sinn in zweifacher Weise sacramental. Sie ist als Darbringungs-
akt sakramentales Zeichen für die Hingabe Christi an den Vater (sacrificium
visibile invisibilis sacrificii sacramentum, id est sacrum Signum, est). Sie ist
aber auch sacramental, insofern sie die Züge der blutigen, realen Schlachtung
am Kreuze trägt, die selbst nur in dem ersten, eben besprochenen Sinne, sacra-



372 Der aktive Anteil der Gläubigen

Christi1. In diesem Sinne wird ihre Teilnahme an der Liturgie « in
den liturgischen Kult selbst einbezogen » (MD 91).

Das besagt für die Darbringung des Meßopfers seitens der Gläubigen

dies : Zunächst sind es Gründe, die dem Wesen der Sache ferner
liegen (rationes magis a re remotae), auf die hin man von einem
Darbringen des eucharistischen Opfers durch die Gläubigen sprechen kann.
Sie sind im Grunde nur Ausdrucksformen für jenen inneren Wesensgrund,

der uns zu jener Aussage berechtigt. Ohne daß das
Rundschreiben auf das Verhältnis dieser mehr äußeren Gründe zu dem

Wesensgrund eingeht, dürfen wir doch sagen, daß die einen ohne den
anderen wertlos und tot sind. MD zählt auf erstens das abwechselnde

Sprechen von Priester und Volk bei der heiligen Feier, jene in den

Akklamationen, aber auch in den Meßgesängen sich ausdrückende
Kommunikation, die Aufforderung zur Teilnahme an dem Gebete der Kirche
in Oremus und Orate fratres, dann zweitens die « in früheren Zeiten

häufigere » Darbringung der Naturaloblationen von Brot und Wein,
endlich drittens die Spendung von Meßstipendien (MD 89).

Es geht aber der Enzyklika um den « Wesensgrund (intima ratio),
weshalb man von allen Christen, besonders denen, die am Altare stehen,

sagt, daß sie das Opfer darbringen» (MD 90). «Die unblutige
Opferschlachtung, durch die mittels Aussprechens der Weiheworte Christus
im Stande des Opferlammes auf dem Altare gegenwärtig wird, ist Werk
des Priesters allein, insofern er die Person Christi vertritt, nicht aber

mental ist. Die beiden zeichenhaften Bedeutungen des Konsekrationsaktes stehen
in dem Verhältnis, daß die Konsekration dadurch Zeichen der inneren Hingabe
Christi an den Vater ist, daß sie vollzogen wird in sakralen Zeichen, die auf
den blutigen Opferausdruck der inneren Hingabe Christi am Kreuze hinweisen
(sacrum Signum invisibilis hodierni sacrificii Christi per sacrum Signum cruentae
immolationis oder per incruentam, id est, symbolicam immolationem). Durch
das Wort « sakral » (sacrum) ist aber gegeben, daß der Vorgang der Gottessphäre
angehört und damit der Wirklichkeit, die über das hinausliegt, was der Natur
und den Wirkungsmöglichkeiten des Zeichenstoffes eigen ist.

1 Auch Christus als Priester, als offerens, tritt in der Meßfeier « sakramental »

vor den Vater, nicht wie im Abendmahlssaal in seiner unmittelbaren menschlichen

Gestalt. Sacerdos gerit imaginem Christi, in cuius persona et virtute verba
pronuntiat ad consecrandum, et ita quodammodo idem est sacerdos et hostia
(Thomas III, 83, 1 ad 3). Bei der Opfergabe hat die Sakramentalität, diese sakrale
Bildhaftigkeit, einen höchst möglichen Grad erreicht, sodaß das sakramentale
Bild (die eucharistischen Gestalten) und Leib und Blut des Herrn, quoad sub-
stantiam nicht quodammodo, sondern « wahrhaft, wirklich und wesentlich » identisch

sind. Vgl. neuerlich G. Söhngen, Das sakramentale Wesen des Meßopfers
(Essen 1946), S. 25 ff.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 373

insofern er die Person der Gläubigen darstellt » (MD 91). Die sichtbare

liturgische Handlung zustandezubringen, « ist ausschließlich

Aufgabe des von Gott dazu berufenen Dieners » (MD 92). «Dadurch aber,

daß der Priester das göttliche Opferlamm (in der Konsekration) 'auf
den Altar legt', bringt er es Gott dem Vater als Opfergabe dar zur
Ehre der heiligsten Dreifaltigkeit und zum Wohle der ganzen Kirche »

(MD 91). Es geht ja nicht bei dem Zustandekommen der Konsekration
bloß um Herstellung eines Bildes der blutigen Schlachtung am Kreuz,
sondern diese unblutige, symbolische, « sakramentale » Schlachtung ist

Darbringungsakt : Der Priester « legt das Opferlamm auf den Altar ».

Die Konsekration geschieht in der Absicht, daß Gott durch diesen
sichtbaren Akt geehrt wird. Das ist die Absicht Christi, der den Auftrag
zum Opfer gab, das ist die Absicht seines Dieners, der in Verfolg der

Intentionen Christi den Auftrag werkzeuglich ausführt. « An dieser

Darbringung genau umgrenzten Sinnes » (oblatio restricti nominis), also an
der Absicht, die die Herstellung der unblutigen Opferschlachtung
beseelt, « nehmen die Gläubigen in ihrer Art und auf zweifache Weise

teil » (MD 91), einmal auf Grund ihrer seinsmäßigen lebendigen Gliedschaft

am Mystischen Leibe Jesu Christi, weil « der Diener des Altares
die Person Christi als des im Namen aller Glieder opfernden Hauptes
vertritt », anderseits bewußtseinsmäßig, « weil das Volk seine Gesinnungen

des Lobes, der Bitte, der Sühne und Danksagung mit den

Gesinnungen oder der inneren Meinung des Priesters, ja des Hohenpriesters
selbst, zu dem Zwecke vereinigt, daß sie in eben der Darbringung des

Opferlammes auch durch den äußeren Ritus des Priesters Gott dem

Vater entboten werden» (MD 92).
So kommt dem Allgemeinen Priestertum nicht bloß die Aufgabe

zu, « geistige », d. h. innere, damit aber auch nur nichtkultische Opfer
darzubringen. Weil jenes «Darbringen im genau umgrenzten Sinne »

insofern « in den liturgischen Kult selbst einbezogen wird » (MD 91), daß

die Gesinnungen des Lobes, der Bitte, der Sühne und des Dankes » in
eben der Darbringung des Opferlammes auch durch den äußeren Ritus
des Priesters Gott dem Vater entboten werden » (MD 92), dürfen wir
das Allgemeine Priestertum nicht bloß auf die inneren Akte Beschränken,

sondern müssen es als eigentliches, als kultisches Priestertum im
Sinne einer Teilnahme an den äußeren Kultakten bezeichnen. Dabei
ist es jedoch kein unabhängiges kultisches Priestertum, da ihm die
das Opfer Christi konstituierende Funktion mangelt, die — im Stande

der gegenwärtigen Heilsordnung und besonders der Sünde — zugleich



374 Der aktive Anteil der Gläubigen

eine mittlerische Funktion ist1. Der Amtspriester besitzt die «

Vollmacht » zu dieser mittlerisch-konstitutiven Funktion, aber in
werkzeuglicher Abhängigkeit von Christus.

Von beiderlei Priestertum wird nur ein Anteilhaben an Christi
Priestertum ausgesagt, von dem Amtspriestertum ein Anteilhaben an
Christi mittlerisch-konstitutiver Funktion, die immer wieder den äußeren

Opferakt zum Ausdruck der inneren Hingabe Christi an den Vater
setzt, von dem Allgemeinen Priestertum ein Anteilnehmen an Christi
innerer Hingabe an den Vatèr, das von Christus in sein äußeres
mittlerisch-kultisches Tun hineingenommen ist und das die Gläubigen durch
« Glaube und Hingabe » (fide et devotione) in Christi äußeres
mittlerisch-kultisches Tun der Opferschlachtung hineingeben sollen.

2. Die Enzyklika benutzt zum Beleg ihrer Lehre zwei Loci theo-

logici, nämlich die Aussagen der Meßliturgie selbst (im Orate fratres,
im Memento vivorum, im Hanc igitur, im Unde et memores) und
die Lehre der Theologen (ein Wort von Innozenz III. und eines von
Robert Bellarmin). Robert Bellarmin sieht in dem Darbringungsakt,
der der Konsekration folgt, « eine gewisse Bezeugung, daß die ganze
Kirche in die Darbringung, die von Christus vollzogen wird,
einwilligt und zugleich zusammen mit ihm darbringt » (MD 85). Bei
dem Worte des Papstes Innozenz III. fällt die Bezugnahme auf Christus

als die Hauptursache der Opferdarbringung fort. Der Papst sagt

ganz schlicht : « Was in einer besonderen Weise durch die
Dienstleistung der Priester vollbracht wird, das wird in Allgemeinheit getätigt

durch das Wollen der Gläubigen» (ebenda).
Das Wort Innozenz III. entstammt den zur Karolingerzeit

aufkommenden Meßerklärungen 2. Es ist nicht bloß reizvoll, sondern als

1 Das Mittlertum wird einerseits begründet durch den wesensmäßigen
Abstand des Menschen von Gott, kraft dessen Gott allein bestimmt, in welcher Form
der Mensch sich ihm nahen soll (Mittlertum ist angeordnet für die gegenwärtige
Heilsordnung), und anderseits im besonderen durch das faktische Hindernis der
Sünde, daß nur der mittlerisch-tätige Gottmensch sühnend beseitigen kann. Das
Abelopfer war ein nichtmittlerisches, unabhängiges, äußeres, kultisches Opfer.

2 Vgl. A. Wilmart, Expositio missae DACL V (1922), 1014-1027. Für
unsere Zusammenhänge kommt in Frage : a. die Gruppe der voramalarischen
Meßerklärungen, die exegetisch-erklärend den Meßtext besprechen. Inc. Primum in
ordine (Gerbert Monumenta II, 282-290 ; PL 138, 1173-1196) vor 816; Inc.
Dominus vobiscum (Gerbert Monumenta II, 276-282 ; PL 138, 1163-1173 ; fehlerhaft

PL 83, 1145-1154 ; ferner abgedruckt PL 147, 191-200), nach Wilmart der
Urtyp der karolingischen Meßerklärung, Beginn des 9. Jahrh. ; dessen Gegenschrift

mit gleichem Inc. (Gerbert Monumenta II, 269-276), handschriftlich aus
10. Jahrh. Rabanus Maurus (f 856) hat den Urtyp Inc. Dom. vobisc. in seinem



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 375

Beitrag zur Lehre von dem Allgemeinen Priestertum auch von
dogmengeschichtlicher Wichtigkeit, dieser Formel nachzugehen, ja, im Umkreis
ihres literarischen Kontextes die Äußerungen zu vernehmen, die sich

in den frühmittelalterlichen Meßerklärungen über den Anteil der
Getauften an der Darbringung des eucharistischen Opfers finden. Dabei
beschränken wir uns auf die Untersuchung dieser Teilnahme, insofern sie

ein äußerer kultischer Akt sein will, insofern sie also durch äußere sichtbare

Akte, wie die Oblation von Brot und Wein, selbst betätigt wird,
oder insofern die Gläubigen den adspectabilis ritus, den der Amtspriester
vollzieht (MD 92), wenigstens der Intention nach zu dem ihren machen.

Die Akte der inneren Gottesverehrung, auch insofern sie bildlich mit
Ausdrücken der Kultsprache bezeichnet werden, z. B. wenn die Rede ist
von der Opferschlachtung der Lüste (immolatio vitiorum), bleiben,
ungehindert ihrer unersetzlichen Wichtigkeit1, außer Betracht. Von selbst
wächst sich eine solche Untersuchung zu einem Kommentar jener Stellen

aus, die MD aus der Liturgie als dogmatischen Beleg vorgebracht hat.
Die geistige Umwelt, in der die vorliegende Untersuchung ihrem

Gegenstand nachgehen will, ist die liturgiegeschichtlich bedeutsame

Zeit, in der im fränkischen Räume die Römische Liturgie zwar
rezipiert wurde, aber dabei tiefgreifende Umgestaltungen erlebte 2. Wäh-

Liber de sacris ordinibus 19 (PL 112, 1184) benutzt. Expositio missae Romcmae

(Martène, I, De antiquis eccles, ritibus 1. I. c. 4, artic. 9 ; D, 286). b. Amalar
und die von ihm abhängigen und beeinflußten Erklärungen, die den Kanontext
in rememorativer, typologischer und moralischer Allegorese deuten und für das
aszetische Leben fruchtbar machen wollen, c. Gegen Amalar knüpft in der
gleichen Zeit sein Antipode Florus von Lyon (f 860) an die älteren, mehr wortexegetischen

Meßerklärungen an. Er wird am Ende des 9. Jahrh. von Remigius von
Auxerre (f 908), einem Mönch, benutzt, der aus Bescheidenheit seinen Namen
nicht seinen Schriften beifügte, und dessen Schriften öfter nur unter anderen
Namen erhalten sind. Seine Expos, ist auf uns gekommen durch den pseudoal-
kuinischen Traktat De divin. officiis c. 40, der vor 950 verfaßt sein muß. Ihn
benutzte später neben Schriften amalarischer Art Petrus Damiani, Dominus vobis-
cum (PL 145, 231 ff.). Die Schriften, die sich mit der Meßfeier beschäftigen,
wandeln mehr und mehr in den Bahnen Amalars. Die Mitte des 12. Jahrh.
bringt bei Odo v. Cambrai und Stephan de Baugé nochmals wortexegetische
Erklärungen, und die müssen notgedrungen auch auf die aktive Beteiligung der
Getauften an der Liturgie zu sprechen kommen. Aber die Aufmerksamkeit hat
sich doch Anderem zugewandt, zumal beschäftigen sich die Darstellungen mit
der Realpräsenz Christi in der Eucharistie. Einiges zu unserem Thema hat schon
M. de la Taille, Mysterium fidei (1. Aufl. Paris 1921), S. 328 f. und 339-347.

1 Vgl. MD 97 ff. Jungmann, I, 245 f.
2 Th. Klauser, Die liturgischen Austauschbeziehungen zwischen der

römischen und der fränkisch-deutschen Kirche vom 8. bis zum 11. Jahrh. Histor.
Jahrb. 53 (1933) 169 ff.



376 Der aktive Anteil der Gläubigen

rend die altchristliche Auffassung der Messe als su^apurTta in der Messe

den latreutischen Akt der Ecclesia, der Gemeinschaft der in Christus
und unter ihm als Haupt Erlösten sah, so wird die Messe jetzt mehr
als bona gratia1 von Gott her gesehen. Klerus und Volk rücken weiter
auseinander. Der Priester tritt allein als Mittler in das Allerheiligste
ein 2. Das Volk « hört an », schaut in demütiger Haltung, die im Laufe
des Mittelalters aus dem Stehen in das Knien übergehen wird, zu.

Es entsprach dieser Einstellung, wenn allmählich 3 der Kanon still
gebetet wurde (sicher von der Wende des 8. Jahrhunderts ab). Schon

in der früheren gallisch-fränkischen Liturgie hatte es stille Gebete des

Zelebranten gegeben i. Die UnVerständlichkeit der lateinischen Sprache
für die Masse der Franken tat ihren Beitrag zu diesem Übergang vom
laut gesungenen zum stillen Kanon. Die Gewöhnung des Franken an
Gefolgschaftstreue mochte die Unterordnung unter die betont
hervortretende Stellung des Liturgen ganz in der Ordnung finden. Bei diesem

Übergang haben aber sicher auch praktische Gründe eine Rolle gespielt5.

1 Isidor, Etymol. VI, 38 (PL 82, 255 B), Jungmann I, 105.
2 Ein häufiger Gedanke der frühmittelalterlichen Meßerklärer, wenn sie den

Kanon beginnen.
3 Jungmann II, 125 ff. gibt folgende erkennbare Stationen des Übergangs

vom gesungenen zum stillen Kanon an. Im Ordo Rom. I n. 16 (PL 78, 945)
heißt es nach Erwähnung des Sanctus-Gesanges : Quem dum expleverint, surgit
pontifex solus et intrat in canone. Daß damals der Kanon noch gesungen wurde,
ergibt sich aus der Bemerkung, die Weihe der Osterkerze solle geschehen decan-
tando quasi canonem (I n. 39, PL 78, 955 C). Die fränkische Bearbeitung des
römischen Ordo des Johannes Archicantor (Capitulare eccl. ord. Silva-Tarouca
199. 182), sagt an der gleichen Stelle bereits : Et incipit canere dissimili voce
et melodia, ila ut a circumstantibus altare tantum audiatur. Der zweite römische
Ordo, eine spät-karolingische Bearbeitung des ersten um die Wende des 8.

Jahrhunderts (Ordo Rom. II n. 10. PL 78, 974 A), hat den oben erwähnten Satz des
ersten Ordo bereits umgestaltet zur Form : Surgit solus pontifex et tacite intrat
in canonem. Jungmann, Praefatio und stiller Kanon, in Gewordene Liturgie
(Innsbruck-Leipzig 1941).

4 Jungmann I, 99.
5 Vielleicht ist es ein Nachklang solch praktischer Gründe, wenn Honorius

von Autun (f um die Mitte des 12. Jahrhunderts), Gemma animae I, 103 (PL 172,
577 B) unter den Gründen für die stille Rezitation des Kanons auch anführt, daß
das Volk nicht prolixa declamatione attaediatus abscedat, vel sacerdos tarn longo
clamore voce deficiat. Bei der Frage, wie das stille Kanonbeten aufkam, müßte
man m. E. diese praktischen Gründe und einreißenden Usancen bei einer Lösung
mehr beachten. Justinian Novelle 123 (PL 72, 1026 B/C) 6. Jahrh., wendet
sich gegen leises Beten und fordert solches bei der Messe und bei der Taufspen-
dung mit vernehmlicher Stimme (clara voce) : quo maiore exinde devotione in
depromendis Domini Dei laudibus audientium animi efferantur. Müssen wir nicht
daraus schließen, daß es nicht Gründe der Frömmigkeit oder gar der besonderen



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 377

Auch die Stellung Christi im Gottesdienst wandelt sich. Der Einfluß

antiarianischer Polemik, die von Spanien über England her stark
das Frankenreich beeinflußte1, dazu die Vorliebe für Christus als den

König, vor dem sein Heerbann erscheint (vgl. Heliand), haben in Christus

mehr die sichtbar gewordene Gottheit (Christus Deus noster) und
nicht so den « Mittler zwischen Gott und den Menschen, den Menschen

Christus Jesus » sehen lassen. Nicht als ob dies nicht mehr in Formeln

ausgesprochen worden wäre, oder als ob jenes früher geleugnet worden

wäre. Es geht um Akzentverschiebungen, die dann aber auch zu einer

starken lehrhaften Herausarbeitung wie zu neuen liturgischen
Ausdrucksformen führt. Der Wandel der Orationschlüsse von Per Dom.

zu Qui vivis ist von Jungmann 2 als symptomatisch mit Recht
hervorgehoben worden.

Auch von hier aus konnte die Ecclesia nicht mehr so sehr als

die unter dem Haupte Christus geeinte, dem himmlichen Vater
entgegengehende, wenn auch darin hierarchisch gegliederte Gemeinschaft

der Erlösten gesehen werden. Des Florus Diaconus (f 860) Opus-
culum de actione missarum ist eines der beachtenswertesten literarischen
Denkmäler, das uns die theologische Auseinandersetzung der beiden

Welten, der antik-römischen und der mittelalterlich-fränkischen, hinterlassen

hat. Bei Florus Diaconus, der, sicher nicht zuletzt aus einer

profunden Kenntnis der Kirchenväter3, die Kultgemeinschaft der
Kirche das Mysterium des Leidens und Todes Christi einmütig feiern

Heiligkeit des Kanongebetes (auch preces in sancto baptismate werden genannt)
waren, die zu schweigendem Vollzug führten. Nachdem die Admon. generalis
von 789, n. 70 (MGH I, 59) bestimmt hatte : Et ipse sacerdos cum Sanctis angelis
et populo Dei communi voce Sanctus, Sanctus, Sanctus decantet, hören wir 858
bei Herard v. Tours, Capitul. n. 16 (PL 121, 765) : ut sécréta presbyteri non
inchoent, antequam Sanctus finiatur, sed cum populo Sanctus cantent, während
das Sacr. von Amiens (ed. Leroquais, Eph. liturg. 1927, S. 442) aus dem 9. Jahrh.
die Anweisung gibt : Quomodo tractim canitur Sanctus, idem sacerdos cursim
decantet, worauf eine Apologie folgt (vgl. Jungmann, Miss. Soll. II, 158, Anm. 9).
Hierhin ist vielleicht auch die Notiz bei Walafrid Strabo, De eccl. rer. exord.
et increm. 25 (PL 114, 954) über den Patriarchen Paulin zu ziehen.

1 J. A. Jungmann, Die Abwehr des germanischen Arianismus und der
Umbruch der religiösen Kultur im frühen Mittelalter : ZkTh 69 (1947) 36-99,
besonders 54 ff.

2 Jungmann I, 468 ff.
3 Ähnlich begründet Jungmann, Die Abwehr des germanischen Arianismus.

A. a. O. S. 66 für Isidor von Sevilla, daß dessen tiefer gehende theologische
Bildung und große Belesenheit in den Vätern ihn von der umgebenden antihäretisch
eingestellten Volksfrömmigkeit unabhängiger gemacht habe.



378 Der aktive Anteil der Gläubigen

läßt, trägt das altchristliche Bild der Messe, das er entwirft,
allenthalben die Züge fränkischer Eigentümlichkeiten liturgischen Stils.
Obwohl bei ihm die Kirche « durch Christus, ihren Herrn » den Gottesdienst

feiert, macht Florus sich doch ausführlich Gedanken darüber,
wie die Mittlerstellung Christi gegenüber der Gleichheit mit dem Vater
und dem Heiligen Geist zu vereinbaren sei1.

Dabei suchte aber die karolingische Liturgie-Reform in ernstem

Eifer den Gläubigen den geistigen Mitvollzug zu erhalten. Dem dienten

Meßerklärungen, Verordnungen, die die Teilnahme wenigstens an den

Akklamationen einschärften, seltener auch die Übertragung von
liturgischen Texten in die Volkssprache. Vor allem eroberte sich die

allegorische Methode des Amalar von Metz (+ 850) die Zuneigung des Mittelalters,

ungeachtet der Verurteilung, die Amalar durch die Gegnerschaft
des Florus von Lyon 838 zu Quierzy über sich ergehen lassen mußte.
Amalar ging bei seiner Meßerklärung vor allem von dem aus, was

man « sah », und « er schrieb, was er dachte »2.

Auch die christliche Antike hatte mit der Allegorese gearbeitet, die

in den sakramentalen Zeichen — an sich kraftlose, unbedeutende materielle

Elemente — etwas anderes angezeigt und enthalten fand, das

geheimnisvoll und verborgen auf das Heil in Christus hinwies und dieses

vermittelte. Der Grund für diese Wertschätzung « der an Zahl geringen

Mysterien » (Augustin) lag darin, daß Christus sie eingesetzt hatte und
in ihnen handelte. Ihr Gehalt war determiniert durch das sakramentale

Wort.
Bei Amalar wird das signifikative Element des Mysterienbegriffes

allein benutzt. Dadurch bekommt seine allegorische Liturgieerklärung
den intellektualistischen Zug, der über diese Bildhaftigkeit auf den

Verstand und von da wieder auf das Gemüt wirken sollte. Solcher

sacramenta id est sacra signa sieht er nun überall. Kein sakramentales

Wort zügelt bei ihm die Auslegungssucht. Da nach einem Worte

Augustins die sacramenta Ähnlichkeit mit dem haben sollen, dessen

sacra signa sie sind, wird nun jede noch so äußerliche Übereinstimmung

zum Anzeichen von tief verborgener Weisheit. Meist bezieht
sich die Auslegung auf Christi Leben (rememorative Allegorese), oft

1 Vgl. Opusc. c. 22 (PL 119, 33 Cs.) ; c. 50 (46 s.).
2 Amalar, De eccl. off. Praef. (PL 105, 986 C) : Non frenum passus sum

timoris alicuius magistri, sed illico scripsi, quod sensi. Praef. alt. (988 D) :

In omnibus quae scribo, suspendor vivorum sanctorum atque piorum Patrum
judicio : interim dico quae sentio.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 379

aber auch auf sittliche Gebote (moralische A.) oder auf Sinnbilder,
die das Christliche im Alten Testament hat (typologische A.). Dabei
bezieht Amalar die Aufforderung Jesu : « Tut dies zu meinem Gedächtnis

», nicht bloß auf das von Christus selbst Angeordnete, sondern auf
den ganzen Kranz der Meßriten (Haec quotiescumque feceritis
der sich um das Vermächtnis Jesu gelegt hat. So wird dann der Tod

Jesu nicht etwa in der Konsekration gesehen, sondern erst in dem

geneigt gebeteten Supplices nach der Wandlung (gemäß dem Et incli-
nato capite emisit spiritum).

So sehr diese Art von Beschäftigung mit den Riten der Messe auch

die Frömmigkeit des Einzelnen befruchtet und angeregt hat, so hat
sie doch ihre großen Nachteile für das volle Verständnis der
sakramentalen Handlung. Amalar hat — darin hat Casel zweifellos richtig
gesehen1 — den Mysteriencharakter der Messe, wie ihn die christliche

Antike kannte, verdunkelt. Die allegorische Betrachtung war
der Erkenntnis des einheitlichen Aufbaues der eucharistischen

Mysterienhandlung hinderlich. Mit der Verdunkelung des Wissens um diesen

Aufbau trat auch das Verständnis für den aktiven Anteil der Laien

an der Darbringung des eucharistischen Opfers in den Hintergrund ;

sie wurden mehr und mehr nur gnadenempfangende Zuschauer des

vom Priester vollzogenen Geheimnisses der Messe. Wir können
beobachten, wie mit dem Vordringen der amalarischen Betrachtung die

Behandlung des aktiven Anteils der Laien zurückgeht. Nur in wort-

1 Über O. Casel O. S. B. und seine Mysterienerklärung des Sakramentalen
vgl. Theodor Filthaut, Die Kontroverse über die Mysterienlehre (Warendorf 1947)
mit reichem Literaturverzeichnis. Jungmann's Referat über Casel siehe I, 233 f.
Wenn Jungmann I, 227 f. glaubt daran festhalten zu müssen, daß auch in den
allegorischen Deutungen der mittelalterlichen Erklärer ein erster Wesenszug der
Stiftung Jesu zum Ausdruck kommt, daß sie sei « eine heilige Gedächtnisfeier,
eine heilige Handlung, die das vergangene Heilsgeschehen inmitten der Gemeinde
in die Gegenwart zurückruft, eine Mysterienhandlung », so muß doch darauf
aufmerksam gemacht werden, daß Jungmann — das ist vielleicht eine Schwäche
seiner sonst so bedeutenden Leistung — nicht genügend die Anwendung der
Mysterienkategorie auf das eucharistische Opfer präzisiert. Was O. Casel, Das
Mysteriengedächtnis der Meßliturgie im Lichte der Tradition (JbLitWiss VI,
186-188), über den Wandel von dem altchristlichen zum germanisch-mittelalterlichen

Mysterienbegriff schreibt, ist voll zu unterstreichen. Eine besondere
Untersuchung soll demnächst zeigen, wie die beiden Welten in Florus von Lyon und
Amalar von Metz Vertreter haben, in denen sie miteinander streiten. Casels
besondere Auffassung des antiken Kultmysteriums, der darin eine reale
Gegenwärtigsetzung des Aktes der Heilstat sieht, ist damit noch nicht angenommen.
Soviel ist aber sicher : « An die Stelle des objektiven altchristlichen tritt (in diesem
frühmittelalterlichen Germanentum) das deutbare Symbol» (ebenda 186).



380 Der aktive Anteil der Gläubigen

exegetischen Meßerklärungen, die mit der fortschreitenden Zeit aber

den weitaus geringeren Teil bilden, mußte man notwendig — die
Ausdrücke aus alter Zeit zwangen dazu — darauf zurückgreifen.

Aber noch ein anderer und zudem noch nachdrücklicherer Grund
für das Zurücktreten des Laienanteils begegnet uns. Die schon von
der gallisch-fränkischen Liturgie hervorgehobene Stellung des

Amtspriesters — solus intrat in canonem —- kommt durch die Klärung des

Wandlungsbegriffes in noch helleres Licht. Das führt denn am Ende
des von uns untersuchten Zeitraumes bei Innozenz III. — er gibt
geläufige Erklärungen seiner Tage — geradezu dahin, daß neben das

alte und dem Ursprung nach richtige Verständnis, das das qui tibi
offerunt auf die Laien bezieht, nun als neue Erklärung die tritt, damit
seien die Priester gemeint, die sonst irgendwo das heilige Opfer
darbringen würden. Diese neue Erklärung weiß sich außerdem sogar vor
die traditionelle zu setzen.

Wenn wir nun jeweils in Form eines Kommentars, der das Orate

fratres, das Memento vivorum, das Hanc igitur und das Unde et memo-
res erläutern soll, dem Wandel des Verständnisses nachgehen, das sich

geschichtlich mit diesen Formeln verband, so möge das Werk von
Jungmann, über dessen Bedeutung schon heute nur eine Meinung
herrscht, den liturgiegeschichtlichen Unterbau geben. Es erschien gerade

zur rechten Zeit, als diese Untersuchung begonnen wurde h

[Fortsetzung folgt.)

1 F. Holböck, Der eucharistische und der mystische Leib Christi in ihren
Beziehungen zueinander nach der Lehre der Frühscholastik (Rom 1941), konnte
ich erst nach Drucklegung dieses Artikels erreichen. Holböck handelt S. 227-229

von dem aktiven Anteil der Laien an der Darbringung des eucharistischen Opfers.
Doch geht unsere Darstellung über Holböck hinaus, was die Fülle der für unsere
Frage wichtigen Materialien, was die behandelten Gesichtspunkte und den Aufweis

der literarischen Abhängigkeit der Zeugnisse angeht.


	Der aktive Anteil der Gläubigen an der Darbringung des eucharistischen Opfers

