Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Der aktive Anteil der Glaubigen an der Darbringung des eucharistischen
Opfers

Autor: Kolping, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762355

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der aktive Anteil der Glaubigen an der
Darbringung des eucharistischen Opfers

Dogmengeschichtliche Uﬁtersuchung
frithmittelaltetlicher MeBerklirungen

Von Universitits- Professor Dr. Adolf KOLPING (Miinster /| Westf.)

I. Problemstellung und geistige Umwelt des Gegenstandes
der Untersuchung

1. Die Liturgie-Enzyklika Mediator Dei (MD) brachte eine lehr-
amtliche Darlegung iiber den aktiven Anteil der Glaubigen an der Dar-
bringung des eucharistischen Opfers !. Anlal} waren zweifellos die litur-
gischen Erneuerungsbestrebungen, die mit Nachdruck immer wieder
den altchristlichen Gedanken hervorgehoben hatten, daf die ganze
Kirche, «die Diener, aber auch das heilige Volk » Gottes, das heilige
Opfer feiere. Weil die Berufung auf das Allgemeine Priestertum, das
allen Getauften eigen ist, nicht freiblieb von Unklarheiten und Irr-
tiimern, zumal solchen, die die Eigenart des Besonderen, des Amts-
priestertums, gefihrdeten, sah sich Pius XII. zu einer autoritativen
Stellungnahme gezwungen (MD 93). Fiir diese aus bester theologischer
Tradition geschopften Lehren, die zwar nicht zu allen Zeiten gleich
michtig das religiése Leben befruchtet hatten, miissen wir dankbar
sein. Zur Erhellung dieser theologischen Tradition méchte unsere Unter-
suchung ein Weniges beitragen.

1 Zitation von Stellen des Rundschreibens «Mediator Dei» mit den Rand-
zahlen der Ausgabe Verlag Herder, Freiburg (1948). Jedoch folgt die Ubersetzung
nicht immer der dort vorgelegten. Zu der folgenden systematischen Darlegung
der Problemstellung vgl. auch in J. P. Juncras, Die Lehre der Kirche. Eine
Laien-Dogmatik. 2. Aufl. (Bonn 1949) den Nachtrag von A. KovrrinG. Fiir die
historischen Grundlagen wird auf das wahrend der Ausarbeitung dieser Skizze
erschienene, die Forschung zusammenfassende Werk hingewiesen, Jos. ANDR.
JungmaNN S. J., Missarum Sollemnia. Eine genetische Erklirung der Romischen
Messe (Wien 1948), 2 Bande. Zit. JUNGMANN I und II.

Divus Thomas 26



370 - Der aktive Anteil der Gliubigen

Das pipstliche Rundschreiben will einer unzuldBlichen Vermengung
von Allgemeinem und Besonderem Priestertum steuern. Die Bischéfe
sollen ihren Herden unmiBverstindlich vor Augen stellen, daB3 die
Christgldubigen wegen ihres aktiven Anteils an der Darbringung des
Eucharistischen Opfers « deshalb nicht auch etwa die priesterliche Voll-
macht besitzen » (MD 81). Der einzige Mittler zwischen Gott und den
Menschen ist Christus. Die Priesterweihe macht «die Verwalter der
Mysterien Jesu Christo als dem Priester gleichférmig und befdhigt sie,
jene Handlungen der Gottesverehrung rechtmifig vorzunehmen, durch
die die Menschen geheiligt und Gott die gebiihrende Ehre erwiesen
wird nach den von Gott gegebenen Weisungen und Vorschriften »
(MD 41). Die Glaubigen sind nicht Werkzeuge Christi in dessen mzttle-
rischer Funktion (vgl. MD 83), im besonderen auch nicht, soweit diese
Funktion sich in duBeren kultischen Akten verleiblicht 1. Sie sind nicht
in der Lage, den offiziellen Kult des Mystischen Leibes Jesu Christi
giiltig herzustellen.

Insofern dieser Kult Aergestellt wird, handelt der ihn herstellende
Priester auch nicht im Auftrag des Volkes, als liage die Initiative bei dem
Volke und der Priester sei nur dessen ausfithrendes Organ. « Der Priester
handelt snur deshalb an Stelle des Volkes, weil er die Person unseres
Herrn Jesus Christus vertritt, insofern dieser das Haupt aller Glieder
ist und sich selbst opfert fiir sie» (MD 82). Wie die Christen nicht
aus eigenem Entscheid den Mystischen Leib der sichtbaren Kirche kon-
stituieren, sondern sich darin befinden, weil Christus «sie auserwahlt
hat » (Joh. 15, 16), so entspringt auch ihre Gottesverehrung, ihr Kult,
ihr Opfer, soweit es um deren Konstituierung geht, nicht ihrer Initia-
tive, sondern Christus stellt die Liturgie her, und sein dienendes Werk-
zeug « niedriger als Christus, aber hoher als das Volk» (ebenda), ist
der Amtspriester. | |

Dennoch wird den Gldubigen ein Anteil am Priesterum Jesu Christi
zugesprochen. « Sie nehmen, ihrem Stande entsprechend, am Priester-
tum Christi selbst teil» (MD 87), weil sie in das letzte Ziel allen
Priestertums, in die Verherrlichung Gottes und den Anteil an seinem
gottlichen Leben der Gnade, einbezogen sind. Dieses Ziel ist gleichsam

1 Formal besteht Liturgie im kirchlichen Sinne in jenen AduBeren und un-
mittelbaren (gewGhnlich « kultisch » genannten) Akten, die soziale, von der Ge-
meinschaft getragene Akte sind, und zwar, insofern diese der Anordnung der offi-
ziellen Reprasentation der Kirche entstammen (actus externi, immediati, sociales,
publici cultus Divini oder kurz cultus Dei publicus).



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 371

die « Seele » der duBeren Kultformen, sie sind seine Verleiblichung. Wah-
rend also das Besondere, das Amtspriestertum die Vollmacht besitzt,
in werkzeuglich-dienender Abhéngigkeit von Christus die dulleren mittle-
rischen Kulthandlungen herzustellen, haben die Gliubigen im Allge-
meinen Priestertum die Aufgabe, « soweit dies dem Menschen mdglich
ist, jene Seelenhaltung in sich herzustellen, von der die Seele des gétt-
lichen Erlésers erfiillt war, als er das Opfer seiner selbst vollzog » (MD 80).
Wihrend den Amtspriestern die Vollmacht zuteil wurde : « Tut dies
zu meinem Gedéchtnis !», erhalten die Glaubigen den Auftrag : « Seid
so gesinnt wie Christus Jesus» (Phil. 2, 5) ! Das meint man auch fiir
gewohnlich, wenn man die Aufgaben des Allgemeinen Priestertums
dahin umschreibt, daBl der getaufte Laie (und iibrigens der Trager
des Amtspriestertums auch, was sein personliches Gottesverhdltnis
angeht !) geistige Opfer darzubringen habe, Gebet, Gewissensreinheit
und Selbstiiberwindung 1.

Die Bedeutung des Rundschreibens MD liegt nun darin, daB es
iiber die Betonung des Anteils an der inneren Gesinnung Christi hinaus-
geht und zeigt, daB die Getauften «durch das ihrer Seele gleichsam
eingemeiBelte (Tauf-)Merkmal zum Kulte Gottes bestellt werden »
(MD 87). Sie haben eine eigene Zuordnung zum duBeren, zum kirchlich-
liturgischen Kult. Die aulersakramental Gerechtfertigten besitzen das
Taufmerkmal nicht und damit nicht diese Zuordnung zum &uleren,
zum kirchlich-liturgischen Kult, sie kénnen aber doch sehr wohl —
darin duBert sich ihre Rechtfertigungsgnade — « gesinnt sein wie
Christus Jesus» und jene geistigen Opfer darbringen. Sonst wiren sie
ja nicht Gerechtfertigte. Die Getauften, die Glieder der sichtbaren
Kirche, sind berechtigt und verpflichtet, auch die duBeren kultischen
Formen der Liturgie, des offiziellen Kultes des Mystischen Leibes
Jesu Christi, zum Ausdruck ihrer inneren Gottesverehrung zu machen,
sich hineinnehmen zu lassen in das sakramentale 2 priesterliche Tun

1 Z.B. J. P. JuncgLas, Die Lehre der Kirche (1. Aufl., Bonn 1936), S. 268.

2 Man spricht heute wieder oft von «sacramental», indem man das Wort
nicht in dem technischen Vollsinn der Sakramentenlehre wéahlt, signum rei sacrae,
inquantum est sanctificans homines (Thom. III, 60, 2 c.). Man nimmt vielmehr
daraus das generische Element (signum rei sacrae) und wendet es separat an.
So ist « sacramental » hier gemeint. Die eucharistische Konsekration ist in die-
sem generischen Sinn in zweifacher Weise sacramental. Sie ist als Darbringungs-
akt sakramentales Zeichen fiir die Hingabe Christi an den Vater (sacrificium
visibile invisibilis sacrificii sacramentum, id est sacrum signum, est). Sie ist
aber auch sacramental, insofern sie die Ziige der blutigen, realen Schlachtung
am Kreuze trdagt, die selbst nur in dem ersten, eben besprochenen Sinne, sacra-



372 - Der aktive Anteil der Glaubigen

Christi*. In diesem Sinne wird ihre Teilnahme an der Liturgie «in
den liturgischen Kult selbst einbezogen» (MD 91).

Das besagt fiir die Darbringung des MeBopfers seitens der Glau-
bigen dies : Zunichst sind es Griinde, die dem Wesen der Sache ferner
liegen (rationes magis a re remotae), auf die hin man von einem Dar-
bringen des eucharistischen Opfers durch die Glaubigen sprechen kann.
Sie sind im Grunde nur Ausdrucksformen fiir jenen inneren Wesens-
grund, der uns zu jener Aussage berechtigt. Ohne daB das Rund-
schreiben auf das Verhdltnis dieser mehr duBeren Griinde zu dem
Wesensgrund eingeht, diirfen wir doch sagen, daB die einen ohne den
anderen wertlos und tot sind. -MD zdhlt auf erstens das abwechselnde
Sprechen von Priester und Volk bei der heiligen Feier, jene in den
Akklamationen, aber auch in den Mef3gesdngen sich ausdriickende Kom-
munikation, die Aufforderung zur Teilnahme an dem Gebete der Kirche
in Oremus und Orate fratres, dann zweitens die «in fritheren Zeiten
haufigere » Darbringung der Naturaloblationen von Brot und Wein,
endlich drittens die Spendung von MeBstipendien (MD 89).

Es geht aber der Enzyklika um den « Wesensgrund (intima ratio),
weshalb man von allen Christen, besonders denen, die am Altare stehen,
sagt, daB3 sie das Opfer darbringen » (MD 90). «Die unblutige Opfer-
schlachtung, durch die mittels Aussprechens der Weiheworte Christus
im Stande des Opferlammes auf dem Altare gegenwirtig wird, ist Werk
des Priesters allein, insofern er die Person Christi vertritt, nicht aber

mental ist. Die beiden zeichenhaften Bedeutungen des Konsekrationsaktes stehen
in dem Verhdltnis, daB die Konsekration dadurch Zeichen der inneren Hingabe
Christi an den Vater ist, daB sie vollzogen wird in sakralen Zeichen, die auf
den blutigen Opferausdruck der inneren Hingabe Christi am Kreuze hinweisen
(sacrum signum invisibilis hodierni sacrificii Christi per sacrum signum cruentae
immolationis oder per incruentam, id est, symbolicam immolationem). Durch
das Wort « sakral» (sacrum) ist aber gegeben, daBl der Vorgang der Gottessphire
angehort und damit der Wirklichkeit, die iiber das hinausliegt, was der Natur
und den Wirkungsmoglichkeiten des Zeichensfoffes eigen ist.

1 Auch Christus als Priester, als offerens, tritt in der MeBfeier « sakramental »
vor den Vater, nicht wie im Abendmahlssaal in seiner unmittelbaren mensch-
lichen Gestalt. Sacerdos gerit imaginem Christi, in cuius persona et virtute verba
pronuntiat ad consecrandum, ... et ita quodammodo idem est sacerdos et hostia
(Thomas III, 83, 1 ad 3). Bei der Opfergabe hat die Sakramentalitit, diese sakrale
Bildhaftigkeit, einen h&échst moglichen Grad erreicht, sodaB das sakramentale
Bild (die eucharistischen Gestalten) und Leib und Blut des Herrn, quoad sub-
stantiam nicht quodammodo, sondern « wahrhaft, wirklich und wesentlich » iden-
tisch sind. Vgl. neuerlich G. S6HNGEN, Das sakramentale Wesen des MeBopfers
(Essen 1946), S. 25 ff.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 373

insofern er die Person der Gldubigen darstellt» (MD 91). Die sicht-
bare liturgische Handlung zustandezubringen, «ist ausschlieBlich Auf-
gabe des von Gott dazu berufenen Dieners » (MD 92). « Dadurch aber,
daB der Priester das géttliche Opferlamm (in der Konsekration) ‘auf
den Altar legt’, bringt er es Gott dem Vater als Opfergabe dar zur
Ehre der heiligsten Dreifaltigkeit und zum Wohle der ganzen Kirche »
(MD 91). Es geht ja nicht bei dem Zustandekommen der Konsekration
bloB um Herstellung eines Bildes der blutigen Schlachtung am Kreuz,
sondern diese unblutige, symbolische, « sakramentale » Schlachtung ist
Darbringungsakt : Der Priester « legt das Opferlamm auf den Altar ».
Die Konsekration geschieht in der Absicht, dafl Gott durch diesen sicht-
baren Akt geehrt wird. Das ist die Absicht Christi, der den Auftrag
zum Opfer gab, das ist die Absicht seines Dieners, der in Verfolg der
Intentionen Christi den Auftrag werkzeuglich ausfiihrt. « An dieser Dar-
bringung genau umgrenzten Sinnes » (oblatio restricti nominis), also an
der Absicht, die die Herstellung der unblutigen Opferschlachtung be-
seelt, «nehmen die Gliubigen in ihrer Art und auf zweifache Weise
teil » (MD 91), esmmal auf Grund ihrer seimsmifigen lebendigen Glied-
schaft am Mystischen Leibe Jesu Christi, weil « der Diener des Altares
die Person Christi als des im Namen aller Glieder opfernden Hauptes
vertritt », anderseits bewufiseinsmifig, « weil das Volk seine Gesinnun-
gen des Lobes, der Bitte, der Sithne und Danksagung mit den Gesin-
nungen oder der inneren Meinung des Priesters, ja des Hohenpriesters
selbst, zu dem Zwecke vereinigt, daB sie in eben der Darbringung des
Opferlammes auch durch den duBeren Ritus des Priesters Gott dem
Vater entboten werden» (MD 92). ‘

So kommt dem Allgemeinen Priestertum nicht bloB die Aufgabe
zu, « geistige », d. h. innere, damit aber auch nur nichtkultische Opfer
darzubringen. Weil jenes « Darbringen im genau umgrenzten Sinne » in-
sofern «in den liturgischen Kult selbst einbezogen wird » (MD 91), daB3
die Gesinnungen des Lobes, der Bitte, der Siithne und des Dankes » in
eben der Darbringung des Opferlammes auch durch den duBeren Ritus
des Priesters Gott dem Vater entboten werden» (MD 92), diirfen wir
das Allgemeine Priestertum nicht bloB auf die inneren Akte -beschran-
ken, sondern miissen es als eigentliches, als kultisches Priestertum im
Sinne einer Teilnahme an den duBeren Kultakten bezeichnen. Dabei
ist es jedoch kein wunabhingiges kultisches Priestertum, da ihm die
das Opfer Christi konstituierende Funktion mangelt, die — im Stande
der gegenwartigen Heilsordnung und besonders der Siinde — zugleich



374 Der aktive Anteil der Gliubigen

eine mittlerische Funktion ist . Der Amtspriester besitzt die « Voll-
macht » zu dieser mittlerisch-konstitutiven Funktion, aber in werk-
zeuglicher Abhingigkeit von Christus.

Von beiderlei Priestertum wird nur ein Amnteilhaben an Christi
Priestertum ausgesagt, von dem Amtspriestertum ein Anteilhaben an
Christi mittlerisch-konstitutiver Funktion, die immer wieder den duBe-
ren Opferakt zum Ausdruck der inneren Hingabe Christi an den Vater
setzt, von dem Allgemeinen Priestertum ein Anteilnehmen an Christi
innerer Hingabe an den Vater, das von Christus in sein dulleres mittle-
risch-kultisches Tun hineingenommen ist und das die Glaubigen durch
« Glaube und Hingabe » (fide et devotione) in Christi duBeres mittle-
risch-kultisches Tun der Opferschlachtung hineingeben sollen.

2. Die Enzyklika benutzt zum Beleg ihrer Lehre zwei Loci theo-
logici, ndmlich die Aussagen der MeBliturgie selbst (im Orate fratres,
im Memento vivorum, im Hanc igitur, im Unde et memores) und
die Lehre der Theologen (ein Wort von Innozenz III. und eines von
Robert Bellarmin). Robert Bellarmin sieht in dem Darbringungsakt,
der der Konsekration folgt, «eine gewisse Bezeugung, daB die ganze
Kirche in die Darbringung, die von Christus vollzogen wird, ein-
willigt und zugleich zusammen mit ihm darbringt» (MD 85). Bei
dem Worte des Papstes Innozenz II1I. fillt die Bezugnahme auf Chri-
stus als die Hauptursache der Opferdarbringung fort. Der Papst sagt
ganz schlicht : « Was in einer besonderen Weise durch die Dienst-
leistung der Priester vollbracht wird, das wird in Allgemeinheit geta-
tigt durch das Wollen der Glaubigen » (ebenda).

Das Wort Innozenz III. entstammt den zur Karolingerzeit auf-
kommenden MeBerklirungen 2. Es ist nicht blo8 reizvoll, sondern als

1 Das Mittlertum wird einerseits begriindet durch den wesensmaBigen Ab-
stand des Menschen von Gott, kraft dessen Gott allein bestimmt, in welcher Form
der Mensch sich ihm nahen soll (Mittlertum ist angeordnet fiir die gegenwartige
Heilsordnung), und anderseits im besonderen durch das faktische Hindernis der
Siinde, daB nur der mittlerisch-titige Gottmensch sithnend beseitigen kann. Das
Abelopfer war ein nichtmittlerisches, unabhingiges, duBeres, kultisches Opfer.

? Vgl. A. WiLmaRrT, Expositio missae DACL V (1922), 1014-1027. Fir un-
sere Zusammenhidnge kommt in Frage: a. die Gruppe der voramalarischen Mef-
erklarungen, die exegetisch-erklirend den MeBtext besprechen. Inc. Primum in
ordine (GERBERT Monumenta II, 282-290; PL 138, 1173-1196) vor 816; Inc.
Dominus vobiscum (GERBERT Monumenta II, 276-282 ; PL 138, 1163-1173 ; fehler-
haft PL 83, 1145-1154 ; ferner abgedruckt PL 147, 191-200), nach Wilmart der
Urtyp der karolingischen MeBerklirung, Beginn des 9. Jahrh.; dessen Gegen-
schrift mit gleichem Inc. (GERBERT Monumenta II, 269-276), handschriftlich aus
10. Jahrh. RaBaNnus MAURUS (f 856) hat den Urtyp Inc. Dom. vobisc. in seinem



an der Darbringung des eucharistischen Opfers a7b

Beitrag zur Lehre von dem Allgemeinen Priestertum auch von d ogmen-
geschichtlicher Wichtigkeit, dieser Formel nachzugehen, ja, im Umkreis
ihres literarischen Kontextes die AuBerungen zu vernehmen, die sich
in den frithmittelalterlichen MeBerklirungen iiber den Anteil der Ge-
tauften an der Darbringung des eucharistischen Opfers finden. Dabei
beschrianken wir uns auf die Untersuchung dieser Teilnahme, insofern sie
ein duBerer kultischer Akt sein will, insofern sie also durch duBere sicht-
bare Akte, wie die Oblation von Brot und Wein, selbst betdtigt wird,
oder insofern die Gliubigen den adspectabilis ritus, den der Amtspriester
vollzieht (MD 92), wenigstens der Intention nach zu dem ihren machen.
Die Akte der inneren Gottesverehrung, auch insofern sie bildlich mit
Ausdriicken der Kultsprache bezeichnet werden, z. B. wenn die Rede ist
von der Opferschlachtung der Liiste (immolatio vitiorum), bleiben, un-
gehindert ihrer unersetzlichen Wichtigkeit 1, au8er Betracht. Von selbst
wachst sich eine solche Untersuchung zu einem Kommentar jener Stellen
aus, die MD aus der Liturgie als dogmatischen Beleg vorgebracht hat.

Die geistige Umwelt, in der die vorliegende Untersuchung ihrem
Gegenstand nachgehen will, ist die liturgiegeschichtlich bedeutsame
Zeit, in der im friankischen Raume die Romische Liturgie zwar rezi-
piert wurde, aber dabei tiefgreifende Umgestaltungen erlebte 2. Wih-

Liber de sacris ordinibus 19 (PL 112, 1184) benutzt. Expositio missae Romanae
(MarTENE, I, De antiquis eccles, ritibus 1. I. c. &, artic. 9; D, 286). b. Amalar
und die von thm abhingigen und beeinfluften Erklirungen, die den Kanontext
in rememorativer, typologischer und moralischer Allegorese deuten und fiir das
aszetische Leben fruchtbar machen wollen. ¢. Gegen Amalar kniipft in der glei-
chen Zeit sein Antipode Florus von Lyon (1 860) an die dlteren, mehr wortexege-
tischen MeBerklarungen an. Er wird am Ende des 9. Jahrh. von REMIGIUS VON
AUXERRE (f 908), einem Ménch, benutzt, der aus Bescheidenheit seinen Namen
nicht seinen Schriften beifiigte, und dessen Schriften 6fter nur unter anderen
Namen erhalten sind. Seine Expos. ist auf uns gekommen durch den pseudoal-
kuinischen Traktat De divin, officiis c. 40, der vor 950 verfaBt sein muB. Ihn be-
nutzte spiter neben Schriften amalarischer Art PETRUS DaMIANI, Dominus vobis-
cum (PL 145, 231 ff.). Die Schriften, die sich mit der MeBfeier beschiftigen,
wandeln mehr und mehr in den Bahnen Amalars. Die Mitte des 12. Jahrh.
bringt bei Opo v. CAMBRAI und STEPHAN DE BAUGE nochmals wortexegetische
Erklirungen, und die miissen notgedrungen auch auf die aktive Beteiligung der
Getauften an der Liturgie zu sprechen kommen. Aber die Aufmerksamkeit hat
sich doch Anderem zugewandt, zumal beschiftigen sich die Darstellungen mit
der Realprisenz Christi in der Eucharistie. Einiges zu unserem Thema hat schon
M. pE LA TamLe, Mysterium fidei (1. Aufl. Paris 1921), S. 328 f. und 339-347.

1 Vgl. MD 97 ff. JUNGMANN, I, 245f,

? Tu. KLAUSER, Die liturgischen Austauschbeziehungen zwischen der rémi-
schen und der frankisch-deutschen Kirche vom 8. bis zum 141. Jahrh. Histor.
Jahrb. 53 (1933) 169 ff.



376 Der aktive Anteil der Gliubigen

rend die altchristliche Auffassung der Messe als edyaptiotie in der Messe
den latreutischen Akt der Ecclesia, der Gemeinschaft der in Christus
und unter ihm als Haupt Erlosten sah, so wird die Messe jetzt mehr
als bona gratia ! von Gott her gesehen. Klerus und Volk riicken weiter
auseinander. Der Priester tritt allein als Mittler in das Allerheiligste
ein 2. Das Volk « hért an», schaut in demiitiger Haltung, die im Laufe
des Mittelalters aus dem Stehen in das Knien iibergehen wird, zu.

Es entsprach dieser Einstellung, wenn allmdhlich 3 der Kanon still
gebetet wurde (sicher von der Wende des 8. Jahrhunderts ab). Schon
in der fritheren gallisch-frainkischen Liturgie hatte es stille Gebete des
Zelebranten gegeben 4. Die Unverstindlichkeit der lateinischen Sprache
fiir die Masse der Franken tat ihren Beitrag zu diesem Ubergang vom
laut gesungenen zum stillen Kanon. Die Gewéhnung des Franken an
Gefolgschaftstreue mochte die Unterordnung unter die betont hervor-
tretende Stellung des Liturgen ganz in der Ordnung finden. Bei diesem
Ubergang haben aber sicher auch praktische Griinde eine Rolle gespielt 5.

1 Isipor, Etymol. VI, 38 (PL 82, 255 B), JuNGMANN I, 105.

? Ein hiufiger Gedanke der frithmittelalterlichen Me8erkliarer, wenn sie den
Kanon beginnen.

3 Junemann II, 125 ff. gibt folgende erkennbare Stationen des Ubergangs
vom gesungenen zum stillen Kanon an. Im Ordo Rom. I n. 16 (PL 78, 945)
heiBt es nach Erwahnung des Sanctus-Gesanges: Quem dum expleverint, surgit
pontifex solus et intrat in canone. DaB damals der Kanon noch gesungen wurde,
ergibt sich aus der Bemerkung, die Weihe der Osterkerze solle geschehen decan-
tando quasi canonem (I n. 39, PL 78, 955 C). Die frankische Bearbeitung des
romischen Ordo des Johannes Archicantor (Capitulare eccl. ord. Silva-Tarouca
199. 182), sagt an der gleichen Stelle bereits: Et incipit canere dissimili voce
et melodia, ita ut a circumstantibus altare tantum audiatur. Der zweite romische
Ordo, eine spat-karolingische Bearbeitung des ersten um die Wende des 8. Jahr-
hunderts (Ordo Rom. II n. 10. PL 78, 974 A), hat den oben erwdhnten Satz des
ersten Ordo bereits umgestaltet zur Form : Surgit solus pontifex et facife intrat
in canonem. JUNGMANN, Praefatio und stiller Kanon, in Gewordene Liturgie
(Innsbruck-Leipzig 1941).

4 JungmaNnN -1, 99.

8 Vielleicht ist es ein Nachklang solch praktischer Griinde, wenn HoNoRr1us
vON AUTUN (f um die Mitte des 12, Jahrhunderts), Gemma animae I, 103 (PL 172,
577 B) unter den Griinden fiir die stille Rezitation des Kanons auch anfiihrt, daB
das Volk nicht prolixa declamatione attaediatus abscedat, vel sacerdos tam longo
clamore voce deficiat. Bei der Frage, wie das stille Kanonbeten aufkam, miiBte
man m. E. diese praktischen Griinde und einreiBenden Usancen bei einer Losung
mehr beachten. JusTiNIAN Novelle 123 (PL 72, 1026 B/C) 6. Jahrh.,, wendet
sich gegen leises Beten und fordert solches bei der Messe und bei der Taufspen-
dung mit vernehmlicher Stimme (clara voce) : quo maiore exinde devotione in
depromendis Domini Dei laudibus audientium animi efferantur. Miissen wir nicht
daraus schlieBen, da es nicht Griinde der Frémmigkeit oder gar der besonderen



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 377

Auch die Stellung Christi im Gottesdienst wandelt sich. Der Ein-
flul antiarianischer Polemik, die von Spanien iiber England her stark
das Frankenreich beeinfluBBte 1, dazu die Vorliebe fiir Christus als den
Koénig, vor dem sein Heerbann erscheint (vgl. Heliand), haben in Chri-
stus mehr die sichtbar gewordene Gottheit (Christus Deus noster) und
nicht so den « Mittler zwischen Gott und den Menschen, den Menschen
Christus Jesus » sehen lassen. Nicht als ob dies nicht mehr in Formeln
ausgesprochen worden wiare, oder als ob jenes frither geleugnet worden
wire. Es geht um Akzentverschiebungen, die dann aber auch zu einer
starken lehrhaften Herausarbeitung wie zu neuen liturgischen Aus-
drucksformen fithrt. Der Wandel der Orationschliisse von Per Dom.
zu Qui vivis ist von JUNGMANN ? als symptomatisch mit Recht her-
vorgehoben worden.

Auch von hier aus konnte die Ecclesia nicht mehr so sehr als
die unter dem Haupte Christus geeinte, dem himmlichen Vater ent-
gegengehende, wenn auch darin hierarchisch gegliederte Gemeinschaft
der Erlosten gesehen werden. Des Florus Diaconus (1 860) Opus-
culum de actione missarum ist eines der beachtenswertesten literarischen
Denkmiiler, das uns die theologische Auseinandersetzung der beiden
Welten, der antik-rémischen und der mittelalterlich-frankischen, hinter-
lassen hat. Bei Florus Diaconus, der, sicher nicht zuletzt aus einer
profunden Kenntnis der Kirchenviter 3, die Kultgemeinschaft der
Kirche das Mysterium des Leidens und Todes Christi einmiitig feiern

Heiligkeit des Kanongebetes (auch preces in sancto baptismate werden genannt)
waren, die zu schweigendem Vollzug fithrten. Nachdem die Admon. generalis
von 789, n. 70 (MGH I, 59) bestimmt hatte : Et ipse sacerdos cum sanctis angelis
et populo Dei communi voce Sanctus, Sanctus, Sanctus decantet, htren wir 858
bei HERARD V. Tours, Capitul. n. 16 (PL 121, 765) : ut secreta presbyteri non
inchoent, antequam Sanctus finiatur, sed cum populo Sanctus cantent, wihrend
das Sacr. von Amiens (ed. Leroquais, Eph. liturg. 1927, S. 442) aus dem 9. Jahrh.
die Anweisung gibt: Quomodo tractim canitur Sanctus, idem sacerdos cursim
decantet, worauf eine Apologie folgt (vgl. JuNeMANN, Miss. Soll. II, 158, Anm. 9).
Hierhin ist vielleicht auch die Notiz bei WALAFRID STrRABO, De eccl. rer. exord.
et increm. 25 (PL 114, 954) iiber den Patriarchen Paulin zu ziehen.

1 J. A. JungMANN, Die Abwehr des germanischen Arianismus und der Um-
bruch der religiosen Kultur im frithen Mittelalter : ZkTh 69 (1947) 36-99, be-
sonders 54 ff.

3 JungMaNN I, 468 ff.

3 Ahnlich begriindet JUNGMANN, Die Abwehr des germanischen Arianismus.
A.a. 0. S. 66 fiir Isidor von Sevilla, daB dessen tiefer gehende theologische Bil-
dung und groBe Belesenheit in den Vitern ihn von der umgebenden antihdretisch
eingestellten Volksfrommigkeit unabhingiger gemacht habe,



378 Der aktive Anteil der Gliubigen

1aBt, tragt das altchristliche Bild der Messe, das er entwirft, allent-
halben die Ziige frinkischer Eigentiimlichkeiten liturgischen Stils. Ob-
wohl bei ihm die Kirche « durch Christus, ihren Herrn » den Gottes-
dienst feiert, macht Florus sich doch ausfiihrlich Gedanken dariiber,
wie die Mittlerstellung Christi gegeniiber der Gleichheit mit dem Vater
und dem Heiligen Geist zu vereinbaren seil.

Dabei suchte aber die karolingische Liturgie-Reform in ernstem
Eifer den Glaubigen den geistigen Mitvollzug zu erhalten. Dem dienten
MeBerklirungen, Verordnungen, die die Teilnahme wenigstens an den
Akklamationen einschirften, seltener auch die Ubertragung von litur-
gischen Texten in die Volkssprache. Vor allem eroberte sich die alle-
gorische Methode des Amalar von Metz (t 850) die Zuneigung des Mittel-
alters, ungeachtet der Verurteilung, die Amalar durch die Gegnerschaft
des Florus von Lyon 838 zu Quierzy iiber sich ergehen lassen muBte.
Amalar ging bei seiner MeBerklirung vor allem von dem aus, was
man «sah», und «er schrieb, was er dachte » 2.

Auch die christliche Antike hatte mit der Allegorese gearbeitet, die
in den sakramentalen Zeichen — an sich kraftlose, unbedeutende mate-
rielle Elemente — etwas anderes angezeigt und enthalten fand, das
geheimnisvoll und verborgen auf das Heil in Christus hinwies und dieses
vermittelte. Der Grund fiir diese Wertschitzung « der an Zahl geringen
Mysterien » (Augustin) lag darin, daB3 Christus sie eingesetzt hatte und
in ihnen handelte. Ihr Gehalt war determiniert durch das sakramen-
tale Wort.

Bei Amalar wird das signifikative Element des Mysterienbegriffes
allein benutzt. Dadurch bekommt seine allegorische Liturgieerkldrung
den intellektualistischen Zug, der iiber diese Bildhaftigkeit auf den
Verstand und von da wieder auf das Gemiit wirken sollte. Solcher
sacramenta id est sacra signa sieht er nun iiberall. Kein sakramen-
tales Wort ziigelt bei ihm die Auslegungssucht. Da nach einem Worte
Augustins die sacramenta Ahnlichkeit mit dem haben sollen, dessen
sacra signa sie sind, wird nun jede noch so #uBerliche Ubereinstim-
mung zum Anzeichen von tief verborgenér Weisheit. Meist bezieht
sich die Auslegung auf Christi Leben (rememorative Allegorese), oft

1 Vgl. Opusc. c. 22 (PL 119, 33 Cs.); c. 50 (46s.).

2 AMALAR, De eccl. off. Praef. (PL 105, 986 C): Non frenum passus sum
timoris alicuius magistri, sed illico ... scripsi, quod sensi. Praef. alt. (988 D):
In omnibus quae scribo, suspendor vivorum sanctorum atque piorum Patrum
judicio : interim dico quae sentio.



an der Darbringung des eucharistischen Opfers 379

aber auch auf sittliche Gebote (moralische A.) oder auf Sinnbilder,
die das Christliche im Alten Testament hat (typologische A.). Dabei
bezieht Amalar die Aufforderung Jesu : « Tut dies zu meinem Gedéicht-
nis ! », nicht bloB auf das von Christus selbst Angeordnete, sondern auf
den ganzen Kranz der MeBriten (Haec quotiescumque feceritis ...!),
der sich um das Vermichtnis Jesu gelegt hat. So wird dann der Tod
Jesu nicht etwa in der Konsekration gesehen, sondern erst in dem
geneigt gebeteten Supplices nach der Wandlung (gemi8 dem Et incli-
nato capite emisit spiritum).

So sehr diese Art von Beschiftigung mit den Riten der Messe auch
die Frommigkeit des Einzelnen befruchtet und angeregt hat, so hat
sie doch ihre groBen Nachteile fiir das volle Verstindnis der sakra-
mentalen Handlung. Amalar hat — darin hat CAsEL zweifellos richtig
gesehen! — den Mysteriencharakter der Messe, wie ihn die christ-
liche Antike kannte, verdunkelt. Die allegorische Betrachtung war
der Erkenntnis des einheitlichen Aufbaues der eucharistischen Myste-
rienhandlung hinderlich. Mit der Verdunkelung des Wissens um diesen
Aufbau trat auch das Verstindnis fiir den aktiven Anteil der Laien
an der Darbringung des eucharistischen Opfers in den Hintergrund ;
sie. wurden mehr und mehr nur gnadenempfangende Zuschauer des
vom Priester vollzogenen Geheimnisses der Messe. Wir kénnen beob-
achten, wie mit dem Vordringen der amalarischen Betrachtung die
Behandlung des aktiven Anteils der Laien zuriickgeht. Nur in wort-

! Uber O. CaseL O.S. B. und seine Mysterienerklirung des Sakramentalen
vgl. THEODOR FILTHAUT, Die Kontroverse iiber die Mysterienlehre (Warendorf 1947)
mit reichem Literaturverzeichnis. JuNGMANN’s Referat iiber Casel siehe I, 233 f.
Wenn JUuNGMANN I, 227 f. glaubt daran festhalten zu miissen, daB auch in den
allegorischen Deutungen der mittelalterlichen Erklirer ein erster Wesenszug der
Stiftung Jesu zum Ausdruck kommt, daB sie sei «eine heilige Gedéchtnisfeier,
eine heilige Handlung, die das vergangene Heilsgeschehen inmitten der Gemeinde
in die Gegenwart zuriickruft, eine Mysterienhandlung », so muB3 doch darauf auf-
merksam gemacht werden, daB Jungmann — das ist vielleicht eine Schwiche
seiner sonst so bedeutenden Leistung — nicht geniigend die Anwendung der
Mysterienkategorie auf das eucharistische Opfer prazisiert. Was O. CasiL, Das
Mysteriengediachtnis der MeBliturgie im Lichte der Tradition (JbLitWiss VI,
186-188), iiber den Wandel von dem altchristlichen zum germanisch-mittelalter-
lichen Mysterienbegriff schreibt, ist voll zu unterstreichen. Eine besondere Unter-
suchung soll demnéchst zeigen, wie die beiden Welten in Florus von Lyon und
Amalar von Metz Vertreter haben, in denen sie miteinander streiten. Casels
besondere Auffassung des antiken Kultmysteriums, der darin eine reale Gegen-
wiartigsetzung des Aktes der Heilstat sieht, ist damit noch nicht angenommen.
Soviel ist aber sicher : « An die Stelle des objektiven altchristlichen tritt (in diesem
frithmittelalterlichen Germanentum) das deutbare Symbol» (ebenda 186).



380 Der aktive Anteil der Gliubigen

exegetischen MeBerkldrungen, die mit der fortschreitenden Zeit aber
den weitaus geringeren Teil bilden, muBte man notwendig — die Aus-
driicke aus alter Zeit zwangen dazu — darauf zuriickgreifen.

Aber noch ein anderer und zudem noch nachdriicklicherer Grund
fiir das Zuriicktreten des Laienanteils begegnet uns. Die schon von
der gallisch-frankischen Liturgie hervorgehobene Stellung des Amts-
priesters — solus intrat in canonem ! — kommt durch die Kldarung des
Wandlungsbegriffes in noch helleres Licht. Das fithrt denn am Ende
des von uns untersuchten Zeitraumes bei Innozenz III. — er gibt
geliufige Erklirungen seiner Tage ! — geradezu dahin, da neben das
alte und dem Ursprung nach richtige Verstindnis, das das qui tibi
offerunt auf die Laien bezieht, nun als neue Erklirung die tritt, damit
seien die Priester gemeint, die sonst irgendwo das heilige Opfer dar-
bringen wiirden. Diese neue Erklirung weiB sich auBerdem sogar vor
die traditionelle zu setzen.

Wenn wir nun jeweils in Form eines Kommentars, der das Orate
fratres, das Memento vivorum, das Hanc igitur und das Unde et memo-
res erliutern soll, dem Wandel des Verstindnisses nachgehen, das sich
geschichtlich mit diesen Formeln verband, so moge das Werk von
JunGMANN, iiber dessen Bedeutung schon heute nur eine Meinung
herrscht, den liturgiegeschichtlichen Unterbau geben. Es erschien gerade
zur rechten Zeit, als diese Untersuchung begonnen wurde !.

(Fortsetzung folgt.)

1 F. HoLB6ck, Der eucharistische und der mystische Leib Christi in ihren
Beziehungen zueinander nach der Lehre der Friithscholastik (Rom 1941), konnte
ich erst nach Drucklegung dieses Artikels erreichen. HoLBOcK handelt S. 227-229
von dem aktiven Anteil der Laien an der Darbringung des eucharistischen Opfers.
Doch geht unsere Darstellung iiber Holbdck hinaus, was die Fiille der fiir unsere
Frage wichtigen Materialien, was die behandelten Gesichtspunkte und den Auf-
weis der literarischen Abhdngigkeit der Zeugnisse angeht.



	Der aktive Anteil der Gläubigen an der Darbringung des eucharistischen Opfers

