Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 27 (1949)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Zum Wesen der géttlichen Sendungen

Wir mochten hier einige Gedanken duBern zum Buch von Dom. LUCIEN
CHAMBAT O.S.B.: Les Missions des personnes de la sainte Trinité selon
saint Thomas d'Aquin'. — Es behandelt nicht irgend eines der vielen
Probleme, die die Erkenntnis der gottlichen Sendungen erschweren, sondern
den Hauptpunkt, ihr Wesen. Methodisch will es eine « enquéte histo-
rique » sein ; und noch etwas muB hervorgehoben werden, « ¢’est saint Thomas
qui tranchera le litige ».

Nach Ch. l4aBt sich das Wesen der Sendungen folgendermaBen zusam-
menfassen. Erstens, terminus ist die Einwohnung der gottlichen Personen.
Zweitens besteht diese Einwohnung in nichts anderem als in ihrer Gegen-
wart auf Grund der causa exemplaris und efficiens der Gnade. Drittens
werden die gottlichen Personen kraft dieser Gegenwart, das heit durch
ihr Abbild in der iibernatiirlichen Gnade, Weisheit und Liebe, zu einem
besonderen Objekt der Erkenntnis und Liebe. Das Erkennen aber ist nur
eine Folge und liegt auBerhalb des Wesens. Zum Begriff der Sendung gehért
einzig die « ontologische » Reprisentation der Personen . — Damit stellt
sich Ch. klar in die Linie Galtier ®, Retailleau 4, Stomskowski ®, gegeniiber
Gardeil 8, Johannes a S. Th.”?. In der negativen Seite, das heiBt keine
Begriindung der Gegenwart durch die Erkenntnis, stimmt er mit der be-
kannten Position von Vasquez ® iiberein,

Zunichst werden im ersten Teil des Buches die Quellen des hl. Thomas
behandelt : drei kurze Studien iiber die Heilige Schrift, Augustinus und
Albertus. — Nicht ohne Bedenken folgen wir den Ausfiihrungen iiber
Augustinus. Das gewichtige «mitti est cognosci quod ab alio sit» aus
der Stelle ex professo De Trin., IV, c. 20. scheint uns nicht iiberzeugend
durch den Hinweis auf E. 187 ° im Sinne einer von der Erkenntnis
getrennten Gegenwart umgedeutet werden zu konnen °, Ferner geniigt es

1 Ed. de Fontenelle, Abbaye St-Wandrille. 1943, 205 pp.

:p. 9.

8 P. GALTIER, S. J. L’habitation en nous des trois personnes, Paris 1928.

¢ M. RETAILLEAU, La sainte Trinité dans les Ames justes, Angers 1932.

8 A. Stomskowski, Nauka sw. Tomasza z Akwinu o niewidzialnych postan-
nictwach osob boskich, c¢f. Bull. Th, T.V, n. 737,

¢ A. GArDEIL O. P., La structure de 'ame. T.II, pp. 6-87.

7 JoHANNES A S.TH. Cursus Theol., In I q.8 Disp.8 a.6; I q. 43 Disp.17 a. 3.

8 G. Vasquez, In I q. 8 Disp. 30 ¢. 3; In q. 43 a. 3.

? Besonders p. 27, n. 27.

10 p, 29, .



334 Literarische Besprechungen

nicht, auf das Vorhandensein einer objektiven similitudo ad propria perso-
narum hinzuweisen, um damit schon nach Augustinus das Wesen der
Einwohnung in der Darstellung der Personen und nicht in ihrer Erkenntnis
zu suchen. Dies gilt besonders von der zweiten Stiitze, die Ch. fiir seine
These im Buche XIV, De Trin. sucht, wo es ja einzig um das Abbild der
heiligen Dreifaltigkeit und nicht um die Einwohnung geht.

Unter den Schriften des hl. Thomas wird dem Sentenzenkommentar
nicht nur chronologisch, sondern auch inhaltlich der erste Platz gewidmet.
Seinen eigentlichen Traktat de missionibus findet Ch. im Kommentar zum
ersten Buch, dd.14-18. Folgendes wird hier, nicht ohne Berechtigung,
hervorgehoben. Die zeitlichen Sendungen werden aus den ewigen Hervor-
gingen entwickelt. Thomas spricht von einem doppelten Hervorgehen
der Personen in der Zeit, gemdB den natiirlichen und iibernatiirlichen
Wirkungen. Letztere Art wird wiederum doppelt gefa8t, als missio und
donatio. Der missio folgen die Begriffe manifestatio, assimilatio, der donatio
der Begriff der realen Gegenwart der Personen. Sowohl die missio als
auch die donatio wird nach Ch. einzig durch die Kausalitit begriindet .
Von ganz besonderer Bedeutung ist zu wissen, was Thomas d. 15, q. 4,
a.1, ad 1. sagt: « mitti est cognosci quod ab alio sit per modum reprae-
sentationis ». Zusammenfassend gibt Ch. folgende Ubersicht. Ratio propter
quid der gottlichen Sendungen ist die Kausalitit der Personen. Auf ihr
ruht das Kommen und die Wirklichkeit der Gegenwart. Von den Ge-
schopfen her aber miissen wir gemidB3 den natiirlichen und iibernatiirlichen
Gaben eine doppelte Ursichlichkeit unterscheiden. In bezug auf die iiber-
natiirlichen Gaben wiederum in zweifacher Hinsicht : auf Grund der cau-
salitas exemplaris und pure efficiens. An die causalitas exemplaris kniipft
sich der Begriff der missio (assimilatio, manifestatio), an die pure effi-
ciens der Begriff der donatio (Wirklichkeit der Gegenwart der Personen) %

Gewil} ist eine solche Interpretation hier an diesen Texten, abgesehen
von d. 37 und besonders abgesehen von der Summe, moglich. Doch gilt
es vor allem auch den Zusammenhang darzulegen. Ch. sieht im Kom-
mentar zu dd. 14-18 einen streng aufgebauten, logischen Traktat, den er
der q. 43 der Summe gegenuberstellt und zweifellos vorzieht. Dazu ist
aber erstens zu sagen, da wir hier innerhalb der Lehre vom Hervorgehen
des Heiligen Geistes stehen. Die Frage der Sendungen wird konkret und
in erster Linie als Frage nach der Sendung des Heiligen Geistes gestellt
(d. 14). Zweitens ist an die Gebundenheit an den Text und vor allem
an die Hauptschwierigkeit der Littera des Lombarden zu denken. So
muf z. B. « Spiritus sanctus seipsum dat, — a seipso procedit et mittitur »
(d. 15) eine theologische Rechtfertigung finden. Dann der Hauptpunkt,
caritas gleich ipse Spiritus sanctus (d. 17). Daraus erklirt sich schon
zu einem guten Teil der besondere Nachdruck auf der Gnade als Wirkung
und der daraus folgenden Assimilation zu den Personen. Drittens muB
aber doch hervorgehoben werden, da3 gewisse Gedankengiange schon virtuell
die spatere Formulierung enthalten. Die Sendung und Einwohnung wird

4 P 87 2 pp. M3/114.



Literarische Besprechungen 335

klar in die linea reditus gestellt im Gegensatz zur allgemeinen Gegenwart
Gottes gemidB der linea exitus creaturae a Deo. Ferner stehen die Aus-
driicke « persona datur », « persona habetur » und besonders die fruitio in
engster Beziehung zum Wesen der Sendung. Ch. will bei der datio und
fruitio einzig an die Schulfrage denken, non tantum dona, sed ipsae per-
sonae dantur .

Bei der d. 37 werden die beiden an und fiir sich sehr starken Ausdriicke
« creatura attingit ad ipsum Deum secundum substantiam », « et hoc est
per operationem » * folgendermaBen glossiert. Es handelt sich hier nach
Ch. nicht um eine neue Begriindung der besonderen Gegenwart Gottes.
Diese kommt nicht durch die Tatigkeit des Geschopfes, sondern einzig
durch die gewirkte Gnade zustande. Die beiden Wendungen betonen nur
die absolute Ubernatiirlichkeit der Gnade, Liebe und Weisheit 2.

Zu C. Gent,, IV, c. 21, Quia vero effectus, hat schon Gardeil einen
lingeren Kommentar geschrieben ®. Nach unserer Ansicht verhilt es sich
folgendermaBen. Im ersten Argument des Kapitels wird dargelegt, wie
man die Gabe der Liebe dem Heiligen Geiste appropriieren kann. Im
zweiten wird gezeigt, wie sich im Akt der Liebe ein proprium repraesen-
tativum des Heiligen Geistes findet. Im dritten aber, Quia vero effectus,
wird bewiesen, daB der Heilige Geist selber, zugleich mit der Gabe der
Liebe, gegenwirtig ist. GemadB dem Charakter des Buches wird die am
schnellsten iiberzeugende Argumentation gewéhlt: Deus effector. Mehr
kénnen wir diesem' kurzen Text nicht entnehmen. Die Frage nach einer
besonderen formellen Ursache der goéttlichen Einwohnung wird hier nicht
berithrt. Ferner ist der Gesamtinhalt des Kapitels, de effectibus attri-
butis Spiritui sancto, zu beachten. Ch. aber will in diesem Text wiederum
eine Bestitigung seiner These finden, daB namlich selbst fiir die gnaden-
hafte Gegenwart der Personen die Ursichlichkeit als formeller Grund anzu-
sehen ist. — Den, zwar bezeichnenden, Nachsatz des hl. Thomas, « sicut
amatum in amante », méchten wir hier noch nicht allzusehr unterstreichen.

Von besonderer Bedeutung ist nun fiir uns die Erklirung, die Ch.
von der Summe, I, q. 43, a. 3, gibt. Eine kurze Bemerkung wird veraus-
geschickt. Wéhrend ndmlich im Kommentar die Einwohnung als beson-
dere Gegenwart aufgefaBt wird, kommt hier mehr der Gedanke des Zu-
sammenwohnens, des gegenseitigen Verkehrs und der libera fruitio zur
Geltung.

Das Wesentliche aber wird wie folgt kommentiert. Zur allgemeinen
Gegenwart : «sicut causa in effectibus participantibus bonitatem ipsius ».
Das Hauptgewicht liegt fiir Ch. nicht auf causa, sondern auf participan-
tibus bonitatem ipsius, das heiB3t : distinktiv ist nicht die Ursédchlichkeit,
sondern die Teilhabe an der goéttlichen Natur., Dafiir wird besonders auf
In Sent., I, d.37, q.1, a.2 hingewiesen, wo in der Tat die Urséichlich-
keit mehr im Hintergrund steht ®. — Zur besonderen Gegenwart : « sicut
cognitum in cognoscente, amatum in amante». Ch. sagt ausdriicklich,

1p.86. 2q.1a.2.  °pp. 126 127. ¢ lc., p.26-30. 5 p. 160.



336 Literarische Besprecﬁungen

daB auch hier die Personen nicht an und fiir sich, sondern einzig in ihren
Abbildern Objekt der Erkenntnis und Liebe seien. Er betont, sicut cogni-
tum in cognoscente, das heiflt in similitudine, so seien auch die Personen
in ihren Abbildern gegenwirtig. Doch gibt er zu, daB dieser Sinn einzig
aus den fruheren Werken, — wohlverstanden in seinem Sinne interpre-
tiert —, ermittelt werden koénne. Die Abbilder, durch die die « ontolo-
gische » Reprasentation der Personen, das Distinktiv der besonderen Gegen-
wart, zustande kommt, finden sich in den ubernatiirlichen Wirkungen,
Gaben, habitus und Akten. Aber in der Folge wird einzig noch von den
Gaben, ohne Bezug auf die daraus folgenden Tétigkeiten gesprochen ’,
Auf Grund des Gewirktseins dieser Gaben allein kommt die neue Gegen-
wart der Personen zustande. Hier scheint uns nun wirklich der zentrale
Punkt zu liegen.

Wir kénnen ndmlich auch nach der Ansicht des Johannes a S. Th.
ohne weiteres sagen, daB zugleich mit dem Gewirktsein der Gnadenge-
schenke die neue Gegenwart, und zwar in einem aktuellen Sinne, da sei.
Aber wir konnen nicht sagen, daB die ratio propter quid dieser Gegen-
wart die Gaben als Wirkungen seien, sondern einzig insofern, als aus ihnen
neue, iibernatiirliche Akte entstehen, die den Menschen zu Gott in ein
absolut neues Verhiltnis bringen. Diese Unterscheidung scheint uns nicht
sine fundamento in re zu sein, genau wie auch die menschliche Seele nicht
als Form des Korpers Subjekt eines habitus entitativus sein kann, son-
dern nur insofern, als sie Gott, der Ubernatur, gegeniibersteht.

Aber wir haben immer noch nicht genau den springenden Punkt
berithrt. Ch. legt ndmlich bei der Begriindung der ratio propter quid
der besonderen Gegenwart der Personen den Akzent nicht sosehr auf das
Gewirktsein der Gaben, sondern darauf, daB sie eine Darstellung der Eigen-
schaften der gottlichen Personen enthalten. Aber auch hier geht es im
Grunde um dieselbe Unterscheidung, denn die Liebe ist proprium reprae-
sentativum des Heiligen Geistes, insofern wir durch sie Gott lieben, « amor
quo Deum diligimus » ®2. Wird sie aber einzig als Gabe, abgesehen vom
Akt der Liebe, betrachtet, so fillt auch hier das proprium repraesenta-
tivum weg, sie kann dem Heiligen Geiste nur noch zugeeignet werden.
Ch. bedauert es an verschiedenen Stellen ® sehr, daB der hl., Thomas, mit
Ausnahme von C. Gent., IV, c. 21, die Liebe und Weisheit stets ausdriick-
lich den beiden go6ttlichen Personen nur appropriiert.

Horen wir nun die Schwierigkeiten, die gegen die Ansicht erhoben
werden, die das Wesen des novus modus existendi in ordine ad opera-
tionem sucht und infolgedessen die neue Gegenwart der Personen, obwohl
dieselbe unabhéngig ist von der aktuellen Erkenntnis und Liebe, trotzdem
durch die Gegenwart in der Erkenntnis und Liebe erklirt.

1 Ce qui se réalise du simple fait des habitus surnaturels de sagesse et de
charité, p. 164.

1 C. Gent. IV c. 21.

3 pp. 91, 173, 174,



Literarische Besprechungen 337

Die erste Schwierigkeit besteht darin, da8 man zur Begriindung der
Gegenwart aus der Erkenntnis einer experimentellen Erkenntnis bedarf.
Davon wird aber im Artikel 3 der Summe, um den es hier geht, scheinbar
nichts gesagt. Es handelt sich also nach Ch. um eine Erklarung, die iiber
den Text des hl. Thomas hinausgeht !'. — Dazu ist in Betracht zu ziehen,
daB die Frage des gegenwirtigen Artikels formell um die Grundlage der
Sendungen geht : keine Sendung, keine Einwohnung ohne die heiligmachende
Gnade. Dies aber dargelegt, ist es klar, daB es sich hier nicht um irgend
eine Erkenntnis, sondern um die aus der Gnade handelt. Diese jedoch
ist eo ipso, wenigstens der Anlage nach, experimentell 2. Man braucht
in diesem Falle die Erkenntnis nicht mehr besonders als experimentelle
Erkenntnis zu kennzeichnen®. Ferner enthilt die Umschreibung schon
viel, « non solum dicitur esse in creatura rationabili, sed etiam habitare
in ea sicut in templo suo». Vor allem aber schlieBt die fruitio * die expe-
rimentelle Erkenntnis ein.

~ Eine zweite Schwierigkeit sieht man in der Einteilung der verschie-
denen modi der Gegenwart Gottes, Wire ndmlich die Erkenntnis formeller
Grund eines neuen modus, so koénnte man nach Ch. die Einteilung des
hl. Thomas nicht mehr als adiquat bezeichnen. Die erste Gegenwart,
sicut causa in effectu, ist durch sich selber real, die zweite, sicut cognitum
in cognoscente, bedarf der ersteren, um ihre Realitit zu begriinden °. —
Diese Begriindung jedoch gehort nicht eigentlich zur Begriindung eines
neuen modus, sondern einzig zur Begriindung der Substanzialitit der Gegen-
wart iiberhaupt. Etwas anders ist die Gegenwart an und fiir sich, etwas
anders die Modalitit, jene ist einzig, diese kann vielfach sein. In der
Begriindung eines neuen modus muB die Substanzialitit der Gegenwart
nicht eigens konstituiert werden, wohl aber muf3 sie in der Begrindung
eingeschlossen sein. Dies aber ist bestimmt bei der experimentellen Erkennt-
nis der Fall, da diese einzig durch die Gegenwart des Objektes zustande
kommen kann.

Drittens glaubt Ch. einzig durch seine Interpretation den Unterschied
zwischen der Sendung des Sohnes und der des Heiligen Geistes zu retten :
der Sohn wird gemdB der Gabe der Weisheit, der Heilige Geist gemiB
der iibernatiirlichen Liebe gesandt®. — Dazu ist aber zu sagen, daB es
sich hier nicht um zwei aus dem Wesen heraus verschiedene Arten der
Gegenwart handelt. Der Unterscheidungsgrund der beiden Sendungen
kann also nicht aus dem die Einwohnung formell konstituierenden Element
genommen werden. Wenn man hier gemdB den den Personen appro-

1
p. 156.
2 cf. I q.8 a. 3: Hoc igitur secundo modo, Deus specialiter est in rationali

creatura, quae cognoscit et diligit illum actu vel habitu. Et quia hoc habet ratio-
nalis creatura per gratiam, ut infra patebit, dicitur esse hoc modo in sanctis per
gratiam.

8 Ausdriicklich geschieht diesin : I q. 43 a. 5 ad 2; In Sent. II d. 15, exp. 2. t;
ibid. q. 4 a. 2 ad 4; q. 5 a. 1 sol. 2.

4$1q.43a.3c.ad1. 5 p.157. 8 p. 157.

Diyus Thomas 22



338 Literarische Besprechungen

priierten Gaben unterscheidet, so wird eben gerade damit bewiesen, daB
die ratio propter quid der besonderen Gegenwart nicht die gewirkten Gaben
sein koénnen. Diese werden in diesem Zusammenhang weniger als ein
formelles, sondern als ein materielles Element, das heilt als Disposi-
tionen !, genommen. — Im iibrigen ist es klar, daB es hier um den terminus
der Sendungen, das heiBt um die Einwohnung geht. Diese aber ist allen
Personen gemeinsam. Wenn sie also fiir den Sohn durch die Weisheit,
far den Heiligen Geist durch die Liebe zustande kommt, so fragen wir
spontan, nach welcher Gabe denn die Einwohnung des Vaters sich voll-
ziehe. Darauf aber kann kaum eine befriedigende Antwort gegeben werden,
da die heiligmachende Gnade, aus der die Liebe und Weisheit hervor-
gehen, mehr eine Ahnlichkeit zur gottlichen Natur als zum Vater besagt.

Das wichtigste aber und zugleich synthetische Argument bleibt fiir
Ch. die Kohirenz der Lehre®. Johannes a S.Th. und Gardeil miiBten
nach ihm zwischen der Lehre des Sentenzenkommentars und der der Summe
einen schwer zu erklirenden Bruch annehmen.

Uns scheint der Unterschied nicht so weit zu gehen. Folgendermafen
mochten wir die Lehre des Kommentars mit jener der spiteren Werke
vergleichen. Gewisse Gedanken finden sich hier, die spiter nicht mehr
Erwdhnung finden. So z.B. die zweifache zeitliche Prozession der Per-
sonen, entsprechend den natiirlichen und iibernatiirlichen Giitern ®. In der
Summe wird nur noch vom Hervorgehen der Geschépfe gesprochen, einzig
die Sendung gilt als zeitlicher Hervorgang der Personen. Ebenfalls findet
sich der Ausdruck « Spiritus ‘sanctus etiam proprie mittit se ipsum»* in
der Summe nicht mehr. SchfieBlich wird im Sentenzenkommentar die mit
der Sendung verbundene Erkenntnis der Personen nicht nur als eine Er-
kenntnis durch, sondern eigentlich als eine Erkenntnis in den Gaben
bestimmt ®, was ebenfalls in der Summe nicht mehr zum Ausdruck kommt °.

1cf In Sent. Td. 14 q.2a.1q. 2s0ol.1I;Iq. 43 a.3 ad 2.

2 p. 158.

3 In Sent. T d. 14 q. 2 a. 2.

1d.15q. 3 a. 1.

5d.16 q.1 a. 2; d. 15 exp. 2. t. : « quod proprie experientiam in dono per-
cepto demonstrat ».

8 Von besonderem Reiz ist es, die Frage nach dem Verhiltnis des zeitlichen
und ewigen Momentes der Sendung zu vergleichen. Sowohl im Kommentar als
auch in der Summe wird natiirlich das zeitliche als fiir die Sendung bestimmend
hervorgehoben. Doch wird im fritheren Werk dies durch die Wirkung, « secundum
effectum connotatum », das heit nicht durch etwas Notionelles, sondern durch
etwas Essentiales, bestimmt (d. 15 q.1 a. 2). In der Summe wird jedoch deut-
licher gesprochen: « Quaedam vero cum habitudine ad principium important
terminum temporalem ; sicut ‘missio’ et ‘donatio’. Mittitur enim aliquid ad hoc
ut sit in aliquo, et datur ad hoc quod habeatur. Personam autem divinam haberi
ab é.liqua creatura, vel esse novo modo existendi in ea, est quoddam temporale »
(q. 43 a. 2). Was frither mit Effekt bezeichnet wurde, wird hier als « ut sit in ali-
quo », «ad hoc ut habeatur » gekennzeichnet. Doch ist bei den beiden Parallel-
artikeln eine leichte Verschiebung der formellen Frage zu beachten.



Literarische Besprechungen 339

— Andere Gedanken finden sich auch in der Summe, nehmen aber hier
eine untergeordnete Stellung ein. So wird z. B. im Kommentar nicht nur
die gewirkte Gnade, sondern auch das Wirken der Gnade als Grundlage
der Sendungen aufgefaBt' Dieser Gedanke kommt in der Summe einzig
noch im letzten Artikel® zur Geltung. In einer Antwort finden wir ihn
noch angedeutet ?, doch scheint eine andere * ihn ginzlich auszuschlieBen.
Vor allem aber geht es hier um die Assimilation und Reprisentation der
Personen ., Diese im Kommentar im Vordergrund stehende Lehre findet
in der Summe einzig noch im bekannten Artikel 5, ad 2 ihren Platz. —
Die klare Formulierung, sicut cognitum in cognoscente, amatum in amante .
findet sich im fritheren Werk nur virtuell, insofern nimlich auch dort das
konstitutive Element der besonderen Gegenwart Gottes in linea operationis ’

1d.15q.3 a.2; d.16 q.1 a.1; a. 4: «unde interius non ponitur tantum
aliqua cognitio, sed aliquis effectus gratiae gratum facientis, qui est immediate
a divina persona, ratione cuius divina persona mitti dicitur. »

2 q. 43 a. 8.

3 q.43 a. 2 ad 3: «aliquid addit, scilicet temporalem effectum ».

4 q. 43 a. 3 ad 3: «non tamen per aliquos effectus nos inhabitat, vel etiam
habetur ». — Ch. liest zwar die Antwort so: « Ad tertium dicendum quod, licet
per aliquos alios effectus (d. h. durch Glauben und Wissen) Filius cognosci possit
a nobis, non tamen per alios (d. h. von der gratia gratum faciens verschiedene)
effectus nos inhabitat, vel etiam habitur a nobis. » — Dazu ist folgendes zu sagen.
Erstens beziiglich der Handschriften. « Non tamlen per alios effectus nos inha-
bitat » findet sich in A D, doch steht dann zu Beginn der Antwort nicht « per
aliquos alios », sondern nur « per aliquos», d. h. : «licet per aliquos effectus Filius
cognosci possit a nobis, non tamen per alios effectus nos inhabitat», was offen-
sichtlich keinen brauchbaren Sinn ergibt. Eine Verschreibung von «aliquos» in
«alios » wiare an und fiir sich sehr wohl méglich, doch finden wir nirgends « ali-
quos » und «alios » nebeneinander. — Fiir die erste Stelle, wo Ch. « per aliquos
alios » liest, finden wir « per aliquos» in UWXA , «per alios» in sA. Fir die
zweite Stelle, wo Ch. « non tamen per alios » liest, finden wir « per alios» in A D,
dagegen « per aliquos » in U W sX. Daraus geht klar hervor, daB an beiden Stellen
« per aliquos» gelesen werden muB. — Dieses Ergebnis wird auch von den Druck-
ausgaben bestitigt. P und L lesen beide Male « per aliquos». Den Text von Ch.
finden wir einzig in der ed. Parmae 1852 und in einigen kritisch unbedeutenden
Ausgaben (merkwiirdigerweise auch in der Deutschen Thomasausgabe). Soweit die
auBeren Griinde. — Aber auch inhaltlich ist kein Grund zu einer Verinderung des
Textes vorhanden. Die Antwort mufl nicht so sehr mit dem Hauptteil, als mit
dem letzten Satz des Korpus verglichen werden. — Wir koénnen also erstens nicht
verstehen, wie Ch. von einer Verdnderung des Textes in der Leonina sprechen
kann und fiir eine Lesung, die handschriftlich keine Stiitze hat, Angabe von
Varianten verlangt. Zweitens konnen wir nicht begreifen, wie diese Lesung gegen-
iiber P und L als « klassisch » bezeichnet werden kann.

5 Besonders d.15q. 4a.1;ad 1; a.2 ad 3.

$ 1q.84a.3;q. 43 a. 8.

7 d.37a.1; a.2; exp. 1t.: «creatura rationalis per gratiam attingit ad ipsum
Deum, secundum quod ipsum .amat et cognoscit; et ideo cum eo esse dicitur ;
et eadem ratione dicitur capax Dei, sicut suae perfectionis, per modum objecti ;
et propter hoc etiam dicitur templum Dei, et inhabitari a Deo. » — Man vergleiche



340 Literarische Besprechungen

gesucht wird und insofern auch dort die datio und fruitio zum Wesen
der Einwohnung gehort 1.

Fir die in der ersten Gruppe erwihnten Punkte konnen wir wohl
in der Summe einen Bruch mit der fritheren Lehre annehmen. Die zweite
Gruppe belegt den deutlich verschobenen Gesichtspunkt (den durch den
Text bedingten im Kommentar haben wir oben schon dargelegt). Wenn
wir aber genau die Frage ins Auge fassen, um die es hier geht, so kénnen
wir unseres Erachtens weder von einem Bruch noch von einer wesentlich
neuen Lehre sprechen. Thomas bestimmt hier zunidchst das Wesen der
Sendung ?, dann hebt er das zeitliche Element als bestimmend hervor ?
und beweist die heiligmachende Gnade als einzig mogliche Grundlage fir
eine wesentlich neue Gegenwart der Personen !, Dies sind die durch den
Text unmittelbar gegebenen Thesen. Dariiber hinaus aber gibt er auch
an, daB der zum Wesen der Sendung gehérende novus modus existendi der
Personen durch die aus der Gnade hervorgehenden Akte der Liebe und
Erkenntnis konstituiert wird. «Deus est in omnibus rebus per suam
actionem, — in sanctis autem est per ipsorum operationem.»® Die zwei
formellen Momente werden hier klar gegeniibergestellt : per suam actionem
— per ipsorum operationem.

Aus den soeben besprochenen Schwierigkeiten ist ersichtlich, daB die
Arbeit von Ch. den rein historischen Gesichtspunkt iiberschreitet. Deshalb
erlauben wir uns auch einige spekulative Bedenken gegen seine These
vorzubringen. '

Auf der einen Seite nimmt Ch. eine experimentelle Erkenntnis der
gottlichen Personen an®. Sie gehort fiir ihn zwar nicht zum Wesen der
Sendung, gilt aber doch als ein der Einwohnung folgendes Element. Auf
der andern Seite wird aber klar betont, daB3 die Erkenntnis und Liebe
sich nicht direkt auf die Personen, sondern auf ihr Abbild in der Seele
beziehen ?. Daraus aber entsteht eine gewi3 nicht geringe Schwierigkeit
fiir den experimentellen Charakter dieser Erkenntnis, da doch dieser gerade
in der unmittelbaren Vereinigung mit seinem Objekt besteht ®.

hierzu den Text der Summe q. 43 a. 3, wo wir genau dieselben Ausdriicke finden.
In einem gewissen Sinne wird hier sogar noch deutlicher gesprochen als in der
Summe. Ch. betont dort, daB nicht gesagt werde, Gott sei als erkannt gegen-
wirtig, sondern sicut cognitum in cognoscente, das heiBt in similitudine. Cf. p. 161,
n. 22. Dies wird hier ausgeschlossen, da unmittelbar von Gott das per modum
obiecti betont wird.

1 Besonders d. 14 q. 2 a.1 qa. 2 ad 2; a. 2 ad 2.

21q.43a. 1. T 4a.3.

5 In II Cor. c. 6 lect. 3: « Deus est in omnibus rebus per suam actionem
in quantum coniungit se eis, ut dans esse et conservans in esse. In sanctis autem
est per ipsorum operationem qua attingunt ad Deum, et quodammodo com-
prehendunt ipsum, quae est diligere et cognoscere. »

¢ p. 103, 7 p. 104,

8 Wir unterscheiden zwischen affektiver und experimenteller Erkenntnis.



Literarische Besprechungen 341

Zweitens, angenommen daf diese besondere und zum Wesen der Sen-
dung notwendige Eigenschaft gewahrt werden konne, stellt sich doch die
Frage, wie diese Erkenntnis in Wirklichkeit zustande kommt. Ch. sagt:
Aus dem Abbild, aus den Gaben der Weisheit und der Liebe. Aber wir
sagen, daB diese, werden sie namlich allein als Wirkungen aufgefaBt, nicht
einmal ein Abbild der personlichen Eigenschaften enthalten. Wie sollte
daraus eine wahre Erkenntnis der Personen entstehen koénnen ? — Das
proprium repraesentativum der Personen besteht nicht in den Gaben,
sondern in den aus den Gaben entstehenden Akten der Liebe und Erkennt-
nis. Es mufBte sich also um eine wesentlich reflexe Erkenntnis handeln,
insofern namlich die begnadete Seele in ihren eigenen Akten etwas den
gottlichen Hervorgéngen Ahnliches wahrnehmen wiirde. Wie kénnten wir
aber hier von einer fruitio der Personen sprechen ? — Wir geben gerne
zu, daB in diesen Akten eine wirkliche Assimilation zu den gé6ttlichen
Personen entsteht und daB wir fernerhin in ihnen das wirklich vollkom-
menste Abbild der heiligen Dreieinigkeit finden. Aber darum geht es hier
nicht, sondern um die Moglichkeit, aus ihnen eine Erkenntnis der gott-
lichen Personen zu gewinnen. Diese kann aber auch hier nicht ohne die
Analogie der Erkenntnis und Liebe an und fiir sich, des verbum distinctum
und amor procedens, entstehen. In Bezug auf unsere Erkenntnis liegt
hier das erste und unentbehrliche Abbild.

SchlieBlich muf3 Ch., um seinen Begriff der Sendungen vollkommen
durchzufithren, das Wirken der iibernatiirlichen Gaben von der praesentia
immensitatis nicht nur unterscheiden, sondern ausschliefen ., Das Wirken
in der natiirlichen Ordnung, Schépfung und Erhaltung, ist formeller Grund
fiir die allgemeine Gegenwart Gottes ; das Hervorbringen der Gnadengiiter
ist im selben Sinne formeller Grund fiir die besondere Gegenwart Gottes.
Die allgemeine Gegenwart wire also in diesem Fall nicht mehr allgemein
giiltig, nicht mehr universell 7 — So weit ist nicht einmal Vasquez ge-
gangen ?, dessen Grundthese doch mit Ch. iibereinstimmt.

Damit stehen wir aber vor jenem Begriff, dem der Gegenwart namlich,
der in unserer Frage den ersten Platz verdient. Es geht hier ja nicht um
das ewige Element der Sendung, sondern einzig um das zeitliche, das
heiBt um den novus modus existendi. Dieser ist seinem Wesen nach nichts
anders als ein modus der Gegenwart und muB infolgedessen mit dem
jede Gegenwart konstituierenden Moment, das heit mit dem contactus
immediatus ?, verbunden werden. Ch. hat seine Ausfiihrungen nicht in
diesem Sinne entwickelt.

Daraus erklirt sich, daB er die experimentelle Erkenntnis als eine
mittelbare gelten lassen kann. Der Begriff der Gegenwart erforderte eine
unmittelbare Beriihrung durch die Erkenntnis und Liebe. Zweitens kann

1 Vor allem p. 119. .

2 In I q.8 disp. 30 c. 3. Wo zu Gunsten der Allgemeinheit der praesentia
immensitatis der reale Charakter der besonderen Gegenwart geopfert wird.

3 « Omne quod est in loco vel in re quacumque, aliquo modo contingit ipsam. »
C. Gent. III c. 68. Item. Omne. Cf. In Sent. I d.87 q.3 a. 1.



342 - Literarische Besprechungen

er nur so die ratio formalis der Sendung in der Darstellung der Personen
sehen. Die Darstellung erfordert von sich aus keine reale Gegenwart des
Dargestellten. Drittens kann nur so das erken der Gnade von der
allgemeinen Gegenwart getrennt werden.

Gehen wir aber vom Wesensmoment der Gegenwart aus, so sind wir
gezwungen, folgenden Weg zu nehmen : Gegenwart Gottes nicht auf Grund
der Ausdehnung, sondern auf Grund des Wirkens. Auf Grund des Wirkens
und nicht des Gewirkten. Samtliche Unterschiede im Gewirkten konnen
nie einen neuen formellen Grund der Gegenwart, das hei3t der Beriih-
rung Gottes mit den Geschopfen bilden. Der unmittelbare Grund des
Kontaktes bleibt immer : sicut agens adest ei in quod (immediate) agit.
Eine neue Beriihrung kommt einzig von Seiten der vernunftbegabten
Geschopfe zustande. Nicht insofern, als diese im eigentlichen Sinne auf
Gott wirken koénnten, sondern nur insofern, als die aus der Gnade ent-
springenden tibernatiirlichen Akte Gott nicht in einer geschaffenen Wirkung,
sondern unmittelbar, wirklich, doch geheimnisvoll, in seinem goéttlichen
Wesen berithren. « Mens humana aliquomodo tangit Deum, eum cogno-
scendo et amando. »?!

Rom. H. Stirnimann O. P.

A propos des « Salmanticenses »

Les travaux n’abondent pas qui ont pris pour objet le monumental
Cursus theologicus édité au XVIIe siécle par les Carmes de Salamanque.
On salue avec d’autant plus de joie I’étude documentée que nous offre le
R. P. OrHo MERL, O. C. D. % Elle compléte & point nommé la notice que
nous avions écrite pour le Dictionnaire de théologie catholique, il y a une
dizaine d’années ®, en étendant l'investigation principalement du coté des
sources du Cursus, comme on lira ci-dessous. L’auteur n'a connu notre
article qu’aprés coup et il le signale dans un Supplément en fin de
volume. Sous le nom de Vincent, péché Dieu sait ou, il nous intente une
critique médiocrement compréhensive. Son travail cependant rejoint maintes
appréciations que nous avions avancées, avec la différence que le R. P. M.
met en évidence le thomisme des Salmanticenses, sans insister sur leur
part d’infidélité ; tandis que, ne dissimulant rien de notre admiration pour
leur théologie savante et leur attachement indubitable & saint Thomas,
nous relevions quelques points significatifs ol ces thomistes manquaient
a leur maitre : seul en effet un examen de ce genre doit régler 1'usage que

! De Verit. q. 28 a. 3.

2 P. Orvo MERrL, O.C.D., Dr. Theol.,, Theologia Salmanticensis. Unter-
suchung viber Entstehung, Lehrrichtung und Quellen des theologischen Kurses der
spanischen Karmeliten. Regensburg, Verlag Josef Habbel. 1947. 16*-323 S.

3 Salamanque (théologiens de), Dict. de th. cath., XIV, 1, Paris 1939,
col. 1017-1031.



Literarische Besprechungen 343

nous faisons aujourd’hui de leur commentaire. L’occasion est bonne de
vérifier nos conclusions et de recevoir du R. P. M. les renseignements qu'’il
a diligemment recueillis. Nous n’allons pas lui rendre le mal pour le mal.
Son travail fut présenté comme dissertation doctorale a la Faculté de
théologie de Wiirzburg en 1942. Il est le fruit d'une recherche de plus de
deux années, ainsi que d’'un voyage d’études au cours duquel, pendant
prés de deux mois, en 1938, furent explorées les archives de 1'Université
de Salamanque et des couvents du Carmel en Espagne. Dans l'intention
de l'auteur, le livre est une contribution a 1'histoire de la théologie carmé-
litaine et il se situe dans la suite des travaux du P, B. Xiberta, O. Carm.

Commengons par l'origine du Cursus. Le R.P. M. y consacre sa
premiére partie (pp. 7-55). L’étude est faite sur les sources imprimées
auxquelles a été joint le Nécrologe du couvent de Salamanque : d’impor-
tantes notices en effet y concernent les auteurs du grand ouvrage. On
rectifiera d’apres cette nouvelle étude quelques dates indiquées dans le DTC.
Dominique de Sainte-Thérése est mort en 1660 et non en 1654, comme
il est établi dans une note spéciale (p. 41, n. 4). Antoine de Saint-Jean-
Baptiste est mort en 1702 et non en 1699 (cf. p. 45); Alphonse des Anges,
en 1737 et non en 1724. Pour le premier des Salamanticenses, on s’en
tiendra aux dates de 1583-1637. Le De poenitentia fut commencé par Jean
de I’Annonciation qu’Antoine de Saint-]Jean-Baptiste ne fit que continuer.
Du récit du R.P. M., la figure des auteurs successifs, et spécialement des
trois premiers, auxquels est di le principal de l'ouvrage, ressort avec
beaucoup de relief. Ces religieux sortent de I’anonymat ot les usages de
leur Ordre voulurent qu'’ils s’ensevelissent. La part de chacun est définie
avec certitude:. Et entre eux l'on voit des différences s’affirmer. Tout au
long de son livre, le R. P. M. poursuivra le discernement commencé dans
cette premieére partie. Son admiration la plus chaleureuse va & Jean de
I’Annonciation, plus productif que les deux précédents, d’'une érudition
plus vaste et d’une ouverture d’esprit plus grande, non dénué de finesse
et capable de traits mordants. Chacun de ces maitres disposait d’un
secrétaire, et c’est une indication positive dans le sens des informations
que nous souhaitions avoir sur la- méthode de travail des Salmanticenses
(DTC, c. 1018). Les manuscrits du Cursus ont malheureusement échappé
aux recherches du R. P. M. L'ouvrage subit 1’épreuve de l’enseignement
avant la publication, sans qu'on doive penser qu’il ait été dicté intégrale-
ment aux étudiants. Aussi bien, congu a l'origine comme un manuel destiné
aux écoles de 1'Ordre, a-t-il manifestement débordé en cours d’exécution
ce dessein primitif pour devenir un ensemble de traités spéculatifs et d'une
ampleur que nous osions appeler décourageante. L’entreprise s’inscrivait
dans l'effort déja commencé de 1'Ordre carmélitain vers l'affermissement
et le développement des études théologiques. La réforme ne fit que con-
firmer ce mouvement ainsi que son orientation vers saint Thomas. L’apergu
historique que donne a ce sujet le R. P. M. est plein d’intérét. On y joindra
le chapitre consacré plus loin aux sources carmélitaines du Cursus. 1l
apparait que la Theologia scolastica et movalis secundum tres partes Divi
Thomae Aquinatis de Pierre de Cornejo de Pedrosa (1 1618) fut amplement



344 Literarische Besprechungen

utilisée par les deux premiers au moins de nos auteurs; peut-étre cons-
titue-t-elle un précédent non négligeable du Cursus (cf. pp. 236 sq.). On
consultera utilement le tableau des pages 54-55 sur la division de 1’ouvrage
et ses éditions.

Beaucoup plus ample est la seconde partie, ol le Cursus est étudié en
lui-méme (pp. 59-317). Ramenons & deux titres principaux la matiére de
ces différents chapitres : la doctrine et les sources.

Nous nous étions intéressé au premier point. A son tour, le R. P. M,
examine un certain nombre de théses défendues par les Salmanticenses.
L’auteur s’est présenté comme un historien : mais on a plaisir a trouver
sous sa plume de bons exposés doctrinaux et qui portent la marque d’un
esprit spéculatif. Nous excusera-t-il de remarquer dans ses pages ce qui
confirme nos propres conclusions ? Il lui arrive d’indiquer ou les fai-
blesses de ses théologiens ou leur différence par rapport a saint Thomas.
Leur théorie de la réprobation, méme si l'on n’appelle point celle-ci
positive, ne peut se réclamer du patronage du Docteur angélique et elle
est restée singuliére chez les thomistes. Sur la nature de l'union hypos-
tatique (p. 68) et sur 'union réelle contractée par le Christ avec les espéces
eucharistiques (p. 85), ils avancent de leur chef des déterminations discu-
tables. Mais 14 méme ou le R. P. M. s’abstient de comparer, comment ne
pas reconnaitre, en certaines des doctrines qu’il reproduit fidélement, une
conception des choses inconciliable avec la pensée assurée de saint Thomas ?
Ni sur la transmission ni sur l'essence du péché originel, I'on n’approuvera
I'option des Salmanticenses, dont les antécédents historiques ne sont que
trop faciles a identifier. La division de la grace actuelle en efficace et
suffisante est le résultat de controverses postérieures au XIII® siécle. Pour
I'attritionnisme de nos auteurs, le R. P. H. Dondaine en a fait bonne justice
dans une étude postérieure a I’article du DTC ! et que le R. P. M. pourra
joindre a sa bibliographie. Aussi bien, vers la fin du livre (p. 314) est-il
reconnu, a propos de cette étrange théorie et de la critique qu'un auteur
allemand, M. Buchberger, en avait instituée dés 1901, que le traité de la
pénitence est un « Abfall » dans le Cursus. Sur le désir naturel de voir
I'essence divine, l'interprétation des théologiens de Salamanque est loin
de s’imposer aussi comme la plus fidéle & saint Thomas. Les points que
I'on vient de signaler sont importants ®. Ils laissent entiers les mérites

1 H. DoNDpAINE, O. P., L'attrition suffisante (Bibl. thomiste, XXV), Paris 1943,
p. 36. Cf. DTC, c. 1029.

? Sur l'un des points que nous relevions dans le DTC (c. 1026), le
R. P. T. Zierinski, O. C. D., dans une étude attentive : Doctrina Salmanticensium
de modo inhabitationis SS. Trinitatis in anima justi (Div. Th., Piac.,, XIX, 1942,
pp. 373-394), a revendiqué pour ces théologiens l'opinion selon laquelle la pré-
sence réelle et spéciale de la Sainte Trinité dans I'ame des justes ne s’entend pas
séparément de la présence d’immensité, mais a pour raison formelle I'opération
de Dieu causant la grace. Ils ne sont donc pas en cela les sectateurs de Suarez.
L'é¢tude du R.P. Z. corrige I'interprétation de Jean de Saint-Thomas, reprise
par le P. A. GARDEIL et alléguée dans le DTC. Elle ne figure pas dans la biblio-
graphie du R. P. M.



Literarische Besprechungen 345

que se sont acquis d’autre part les mémes auteurs a I’égard de la théologie
thomiste. Ils sauvegardent la différence de ces théologiens par rapport a
d’autres contre lesquels ils défendirent, avec vigueur et pénétration, certaines
des positions significatives de saint Thomas. Mais en se dissimulant de
telles divergences ou bien en s’imposant de retrouver saint Thomas en des
théses qui le transforment, on s’interdit de découvrir en sa vérité la pensée
originelle d’out la théologie contemporaine peut recevoir encore de si
heureux renouvellements. Un chapitre exprés de cette seconde partie est
consacré au rapport du Cursus avec saint Thomas. On accordera bien
volontiers a l'auteur que les Salmanticenses représentent un « thomisme
strict » (p. 266), qu’ils autorisent, des principes de saint Thomas méme, les
conclusions nouvelles qu’ils avancent, qu’ils justifient sur des raisons en
forme certaines affirmations que saint Thomas n’avait point pris la peine
d’expliquer. Ils manifestent en outre une connaissance étendue de 1’ccuvre
thomiste. En champions intrépides, ils défendent le bien essentiel de la
théologie de saint Thomas contre les novateurs et les écoles adverses. Cet
actif est assez beau. Avec cela, on ne peut limiter a la seule doctrine de
I’Immaculée Conception, expressément professée par les Salmanticenses, le
dissentiment de ces théologiens par rapport a leur maitre. Et la maniére
dont ils traitent les textes du Docteur angélique est remarquable : car
d’un ouvrage a l'autre, il leur est arrivé d’observer des désaccords. Nous
tenons aujourd’hui pour singuliérement instructives les corrections que
saint Thomas s’est faites & lui-méme ; et parmi les commentateurs anciens,
il n’en manque pas qui ont enregistré cette donnée telle qu’elle est. Les
Salmanticenses n’en prennent point si aisément leur parti : ils ont des
raisons pour rendre compte de la diversité des textes ; et ils sont si ingénieux
qu'’ils parviennent & établir une harmonie 13 ol manifestement une premiére
opinion de saint Thomas fut supplantée par un enseignement définitif. La
régle n’est certainement pas bonne de ne reconnaitre un changement de
doctrine que dans le cas ou saint Thomas en a fait I’aveu. La question de
la préparation a la grice fournit, dans le chapitre dont nous parlons, un
bon exemple du procédé de nos théologiens, dont le R. P. M. ne dénonce
pas assez énergiquement l'incorrection ; cf. encore p. 277, n. 36. On est
d’autant plus autorisé & voir des infidélités ou des maladresses chez ces
disciples de saint Thomas, qu’eux-mémes, ainsi qu’il ressort du livre que
nous étudions, ont marqué des dissentiments & 1'égard d’autres thomistes
non moins illustres. Ni Cajetan ni Jean de Saint-Thomas ne leur ont paru
sans reproches. Du premier, Jean de 1’Annonciation dit quelque part qu'il
se comporte plus en auteur qu’en commentateur (p. 112). Du second,
I'opinion notamment est réfutée selon laquelle il peut y avoir acte de
charité sans infusion de la griace sanctifiante. Pourquoi, demande a ce
propos Jean de 1I’Annonciation, les passages de saint Thomas ne sont-ils
pas cités ? Jean de Saint-Thomas n’aurait-il pas lu saint Thomas (pp. 153,
272) ? Ces dissentiments occasionnels laissent subsister, bien entendu, un
ensemble de conclusions unanimement regues par les disciples du Docteur
angélique. Ils nous avertissent néanmoins de la nécessité de confronter
avec le maitre les interprétations des commentateurs. On ne peut s’en



346 - Literarische Besprechungen

remettre & ceux-ci purement et simplement. Combien il serait regrettable
qu'une idée simpliste des commentateurs et de 1’Ecole nous empéchat
de voir saint Thomas tel qu'’il fut, et retint notre effort d’intelligence
historique ! En revanche, pour qui posséde la sfire connaissance de la
théologie thomiste, étudiée en elle-méme et avec le secours des disciplines
appropriées, la contribution des commentateurs et de I’Ecole n’offrira plus
que des avantages : le départ fait entre le bon et le moins bon, on
retiendra tout ce qu’ils ont apporté de précisions sur les données originales.
I1 est d’autant moins nécessaire d’approuver les theses ou ils divergent
de saint Thomas que la meilleure théologie, dans ces cas-la, ne se trouve
pas du coté des disciples. Leurs innovations ne furent pas des progres.
Elles ne méritent pas de prévaloir. Sur le péché originel, sur la grice, sur
la contrition, sur le désir de voir Dieu, pour reprendre les exemples cités
plus haut, les positions vraies de saint Thomas demeurent incomparable-
ment plus satisfaisantes et elles représentent une perfection de la pensée
chrétienne que les événements postérieurs n’ont en rien diminuée. Le
meilleur de la tache, pour les thomistes d’aujourd’hui, est de restaurer
en son authenticité la théologie de leur maitre; a partir de quoi les
commentateurs ne rendront plus que d’utiles services. Appliqué a louer
les Salmanticenses, le R. P. M. ne s’est point placé dans cette perspective
qui, faisant droit aux mérites insignes des théologiens carmes, ne nous
permet pas néanmoins de confondre leur ceuvre avec le dépot inviolable
légué a I'Eglise par saint Thomas.

L’étude des sources constitue la partie la plus neuve du présent ouvrage
et pour laquelle I'auteur mérite de grands éloges. Elle est d’une étendue
considérable (pp. 92-260). Elle représente le dépouillement systématique,
la vérification et l'appréciation des citations innombrables prodiguées au
long du Cursus. Elle rattache cette ceuvre a son milieu et a la tradition.
Elle permet de mieux connaitre la méthode des Salmanticenses et la con-
tribution qu’ils ont fournie a la théologie. L’auteur a pris soin de distinguer
les cas ou }a source fut directement consultée, de ceux ou l'on a affaire a
une référence de seconde main. Il distingue pareillement la part qui revient,
de ce point de vue, a chacun des trois principaux collaborateurs du Cursus.
Il signale exactement & propos de quoi la source fut utilisée et quelle
réaction elle détermina. Les sources manuscrites se limitent aux cahiers
de cours de quelques théologiens de Salamanque. Il était moins facile de
recenser les sources imprimées. On les trouvera distribuées ici en sources
scolastiques et en sources non scolastiques.

Les premiéres sont réparties selon les périodes. Avant le XIIIe siécle,
peu de choses et le plus souvent de seconde main. On lira néanmoins avec
intérét le relevé trés précis qu’offre le R. P. M. de cette série d’ouvrages
consultés comme de toutes les autres. Les grands scolastiques et leurs suc-
cesseurs occupent au contraire une large place dans le Cursus. Consignons
quelques détails. Saint Albert le Grand n’a pas été lu dans le texte
(p. 108). Durand de Saint-Pourgain est abondamment cité et réfuté. Les
Salmanticenses n’ont que peu fréquenté la Somme d’Alexandre de Halés ;
ils montrent traiter saint Bonaventure avec révérence mais sans recevoir



Literarische Besprechungen 347

toutes ses opinions. Les différences de Duns Scot (trés souvent nommé)
et de saint Thomas leur sont bien connues, partie d'aprés les ouvrages
originaux, partie d’apreés des intermédiaires. Jean de 1’Annonciation discute
avec Ockham, sans le connaitre directement, semble-t-il. Denys le Chartreux
est fréquemment invoqué. Mais le Cursus se référe principalement, parmi
les théologiens issus de la scolastique, a Capréolus, & Didacus Deza (auteur
de Novae Defensiones doctrinae Thomae de Aq., parues & Séville en 1517),
a Cajetan. Les trois auteurs ont en commun cette utilisation, mais elle est
plus marquée chez Jean de 1’Annonciation, moins chez Dominique de
Sainte-Thérése, Antoine de la Mére de Dieu occupant la position moyenne.
Avec les théologiens du XVIe siécle espagnol, les liens se resserrent : car
le Cursus appartient au mouvement de renaissance thomiste dont 1'Uni-
versité de Salamanque, avec ses grands maitres dominicains, fut alors le
foyer. S’il n'y avait eu Saint-Etienne, nous ne posséderions pas non plus
I'ouvrage sorti du collége Saint-Elie. Le R. P. M. affirme fortement cette
dépendance et elle ressort en effet des informations qu’il apporte. Pour
le fondateur de 1'école thomiste de Salamanque, Frangois de Vitoria, il
est curieux que nos Salmanticenses ne l'aient que trés rarement cité. Ils
n’ont pas abordé directement son ceuvre; la chose est certaine, du moins
pour Antoine de la Mére de Dieu et pour Dominique de Sainte-Thérése.
Sans doute, faut-il dire que les mérites de ce théologien n’étaient pas dés
alors reconnus au degré ou ils le sont parmi nous depuis les travaux du
cardinal Ehrle; on aurait 1l& un cas assez notable d’une variation de la
réputation selon les époques de I'histoire. En son milieu, Vitoria dut agir
davantage par sa personne et son enseignement que par ses écrits. Des
successeurs de Vitoria, nos Salmanticenses montrent au contraire avoir
une connaissance littéraire exacte. Il y a une exception pour Mancio du
Corps du Christ, qui n’avait laissé que des manuscrits. Dom. Soto et Béfiez
reviennent souvent dans le Cursus. Le second toutefois n’est pas mentionné
dans les questions relatives a la grdce. La raison doit en étre que ce
théologien, par stratégie, se tenait de préférence a l'arriére-plan des dis-
putes, laissant a ses disciples, Thomas de Lesmos et Didacus Alvarez, le
soin d’intervenir. Nombreux sont aussi les théologiens dominicains du
XVIIe si¢cle mentionnés dans l'ouvrage. Parmi eux, I'Italien Jean-Paul
Nazarius (f 1646) obtient auprés d’Antoine de la Meére de Dieu une
importance égale a celle que posséde Jean de Saint-Thomas pour Jean
de I’Annonciation (p. 154). L’'influence de Frangois de Araujo (1 1664),
professeur & Salamanque, avec qui Antoine de la Mére de Dieu dut avoir
des relations personnelles, est particuliérement sensible. Mais en dehors
de I’école dominicaine, la théologie des XVIe et XVIIe siécles est loin
d’étre absente du Cursus. Si l'école franciscaine ne s’y trouve que médio-
crement représentée, en revanche les auteurs jésuites occupent dans les
traités de la prescience divine et de la grice une place de choix. Ils sont
les adversaires par excellence contre lesquels sont défendues les théses
thomistes. Aussi bien Antoine de la Mére de Dieu que Jean de 1’Annon-
ciation s’attaquent & Molina, celui-la avec plus de minutie et d’analyse,
celui-ci avec une maitrise souveraine, I'un et 1’autre le prenant fort aux



348 - Literarische Besprechungen

sérieux. Le R. P. M. admire qu’il n’ait échappé a ces Salmanticenses, dans
la dispute, aucune parole injurieuse. Il reléve longuement les doctrines
qui distinguent les deux systémes. Pour Vasquez, il suscite chez Jean de
I’Annonciation une opposition passionnée et sarcastique, cependant que
les deux autres auteurs, non moins résolument opposés a ses conclusions,
montrent apprécier son érudition patristique. On remarquera le passage
relatif & Henri Henriquez, « mi-jésuite, mi-dominicain » (p. 181). Le
congruisme de Suarez vaut a ce théologien des égards, méme de la part
de Jean de 1’Annonciation. Les Salmanticenses ont connu et utilisé toute
P'eeuvre du Doctor eximius, principalement dans les parties ou elle constitue
un commentaire de saint Thomas., D’autres noms figurent dans le méme
contexte. Il apparait que les Carmes n’ont pas lutté contre cette théologie
nouvelle moins vigoureusement que les professeurs dominicains de Sala-
manque. Outre une spéculation plus élaborée, leurs adversaires ont imposé
aux Salmanticenses 'investigation plus attentive des textes des Peéres :
et c’est un bénéfice qu’on est heureux d’enregistrer.

Dans I’ensemble, 1’étude des sources scolastiques ou théologiques dont
nous venons de donner un apergu contribuera grandement & l’intelligence
du Cursus. Elle inspire du respect pour 'érudition de ces grands spéculatifs,
qui est loin d’étre méprisable. Elle prend valeur en outre d’histoire doc-
trinale, mettant en évidence les sujets dont les théologiens ont disputé
a cette époque. Quelques-uns sont capitaux ; d’autres, relevant de I’hypo-
thése, ne vont pas sans artifice. On prendra en méme temps I'impression
que le Cursus représente un effort que nous appellerions de totalité : ses
auteurs ont voulu tout savoir et tout dire; 'ouvrage ne peut représenter
au méme degré un effort d’organisation, ol soient dégagé l'essentiel et
fortement accusés les traits majeurs de la doctrine. En un sens, le Cursus
est comme l'inverse de la Somme théologique ; tandis que saint Thomas a
réduit ’ensemble des connaissances théologiques au significatif, les Sal-
manticenses ont cherché a épuiser les problémes. Il n’est pas sfir que tel
soit le sort fatal des commentaires : car l'on peut s’attacher aussi a
rendre sensibles les grandes pensées animant un systdme et mettre & sa
juste place chacun des éléments composant la doctrine, Nous notons ces
réflexions parmi d’autres qu’inspirera l’enquéte si diligente et si méritoire
du R.P. M. Que l'immense matiére ainsi remuée n’ait pas été entiére-
ment maitrisée ; que le détail des informations n’ait pas été soumis a une
réorganisation synthétique; qu’un Ambroise Catharin n’obtienne que la
mention de son nom dans une note en appendice (p. 165, n. 63) ; que la
liste des sources vérifiées, en téte du livre, ait laiss¢ échapper des noms
et que I'édition indiquée ne soit pas toujours celle qu'ont utilisée les Sal-
manticenses : ce sont des imperfections vénielles au prix du labeur ingrat
que l'auteur s’est imposé et des résultats qu’il a pu nous offrir.

Les sources non scolastiques ne sont pas moins intéressantes a observer.
D’une part, les sources chrétiennes, L'Ecriture est présente, certes, dans ce
cours de théologie, et des ouvrages exégétiques ont été consultés. En faveur
de son influence, notons qu'une notion est quelquefois analysée a 1’'aide de
textes scripturaires (p. 288) et que les Salmanticenses entendent s’en tenir



Literarische Besprechungen : 349

le plus possible au sens littéral. Mais le jugement que nous avancions dans
le DTC regoit, des recherches du- R. P. M., une confirmation : I’Ecriture
n’imprégne pas ces longues et subtiles disputes, ou la raison l'emporte de
loin sur le donné. Entre les Péres, saint Augustin est celui dont les extraits
sont les plus copieux dans le Cursus. Il est la grande autorité en matiére
de gréce et de prescience divine. Le procédé de la citation ne tient pas lieu
toutefois d'une évaluation historique et critique de la doctrine. Les Sal-
manticenses disposaient d’une collection ol ils puisaient leurs matériaux
patristiques. Ils ont pareillement connu les Conciles d’aprés la Summa
Conciliorum du chartreux allemand Laurent Surius, 1578 (p. 291), avec
I’adjonction de deux autres recueils. Le Concile de Trente, comme il est
a attendre, est celui qui régne dans leurs disputes, et il leur arrive d’ins-
tituer une recherche sur le sens de quelque décret. Ils ont appris de 1a le
principal de ce qu’ils connaissent de la théologie des réformateurs. Et
s’ils s’attardent sur celle-ci, ils le font selon les directions marquées par le
Concile. Semblablement, ils dissertent des cinq propositions de Jansénius
par maniére de commentaire sur la condamnation de 1653. Baius ne fait
pas 'objet de discussions approfondies. La séparation de la théologie dogma-
tique et de la scolastique (cf. DTC, c. 1021), telle qu'on 'entendit & cette
époque, n’a point favorisé la présence sensible des principes de la foi &
Uintérieur du Cursus. Jean de 1’Annonciation s’en explique a I'entrée du
traité de la justification, dans un passage reproduit par l'auteur (p. 209) ;
il vaut la peine de le citer : « Et cum in hac materia quaedam sint apud
theologos catholicos satis communia et quae ab haereticis tantum negantur ;
quaedam vero sint inter ipsos theologos valde dubia ac disceptationi ob-
noxia : sic communiter procedemus ut quae in theologia catholica sancta
sunt leviori manu tangemus, ea relinquentes illis Auctoribus qui contro-
versias in haereticos scripserunt, uti Bellarminus, Stapletonius, Vega, De-
canus lovaniensis et alii ; in his vero quae inter theologos controverti solent,
operosius insudabimus » (éd. Palmé, t. X, p. 300). Chaque fois que l'on
isole de l'ensemble des autres l'une des fonctions de la théologie, ne
sacrifie-t-on pas la vigueur de cette science a la spécialisation ? La morale
fut aussi en ce temps-la séparée de la scolastique (et c’est pourquoi les
ouvrages relevant du premier genre figurent en I’étude du R. P. M. parmi
les sources non scolastiques). On sait quel détriment en subit la science
des mceurs chrétiennes qu’un saint Thomas avait élevée si haut. Il est
significatif que Dominique de Sainte-Thérése ait pu réfuter quelque part
Caramuel en invoquant Martial (p. 216). Les historiens furent aussi con-
sultés par les Salmanticenses. De ce genre de sources, ils ont tiré quelques
informations (sur l'inauthenticité, par exemple, d’une partie des ceuvres
attribuées A saint Jérdme), mais sans que le cours de leurs raisonnements
en ait été sérieusement influencé. Ils trouvaient Baronius trop critique
(p. 223).

Quant aux sources non-chrétiennes, le compte en est vite fait. Les
Salmanticenses connaissent certes leurs classiques latins ou grecs (une liste
des auteurs cités, p. 148, n. 69) ; et nous venons de dire 'usage dialectique
qu’ils ont su faire d’une épigramme de Martial. Aristote est accrédité



350 - Literarische Besprechungen

auprés d’'eux, puisqu’il fut tant invoqué par saint Thomas. Mais une
exploitation de la pensée antique au bénéfice de la théologie chrétienne,
il ne faut point l'attendre du Cursus. L’humanisme n’a pas non plus laissé
d’autres traces dans l'ouvrage, le R. P. M. le reconnait, que des mentions
occasionnelles d’auteurs anciens et le soin d’une honnéte latinité. Le
jugement que nous portions a ce propos dans le DTC, sur la foi de certains
textes non rapportés dans la présente étude, garde sa vérité. Le mouve-
ment philosophique du XVII® siécle n’a pas atteint davantage les Sal-
manticenses,; ils ne savent rien de Fr. Bacon, de Descartes, de Spinoza.
On note en revanche une influence de ’actualité théologique sur leurs dis-
cussions. Outre le cas notoire de la prescience divine et de la gréice, certaines
insistances relatives a la messe et a I’Eucharistie s’expliquent par le désir
de réfuter Baius ou Jansénius. La position du Cursus sur l'infaillibilité du
Pape peut avoir été commandée par le souci d’écarter les idées d’Edmond
Richer. Ils débattent de méme une question a l’ordre du jour, et dont les
implications politiques sont apparentes : est-il de foi que le Pape actuelle-
ment régnant soit le légitime successeur de saint Pierre ? Leur réponse
est affirmative (p. 285).

Au terme de son investigation, il était naturel que 'auteur se demandat
quelle place a tenue et quel rdle a joué dans l'histoire de la théologie
I'ceuvre des Carmes de Salamanque. Le Cursus n’était pas encore achevé
que déja J.-B. Gonet, dans son Clypeus theologiae thomisticae, publié a
Bordeaux de 1659 a 1669, citait et utilisait les parties parues; ce qui ne
put qu’entrainer Jean de 1’Annonciation & honorer Gonet dans la suite
de I'ouvrage. Nombre de théologiens ont parlé avec estime et admiration
du Cursus. Il faut reconnaitre néanmoins que son influence réelle n’a point
répondu a la somme de travail et a la qualité scientifique que 1l'ccuvre
représente. En Allemagne, Karl Werner le premier, dans le troisieme volume
de son ouvrage : Der hl. Thomas von Aquin (1858/59), a attiré l'attention
sur les Salmanticenses,; a la suite de quoi Scheeben et Pesch, entre autres
théologiens, les ont remarqués. Mais l'on doit attendre de l'avenir une
large utilisation du Cursus. Il constitue a l’'adresse des théologiens qui
seraient tentés de l’oublier, un avertissement sur la nature rationnelle de
la théologie et sur le rble qui revient a la spéculation dans l’intelligence
des mysteéres de la foi. Une influence de ce genre est éminemment souhaitable
a certains moments de I'histoire. Le livre que nous avons recensé vient a
point pour la servir. Nous avons dit quelle rectification fondamentale il
appelle : personne ne doute de la dévotion des Salmanticenses pour saint
Thomas, mais il importe de définir avec exactitude la mesure de fidélité
observée par ces interprétes. La connaissance directe et historique de
I'ceuvre thomiste ne peut que prévaloir sur I'érection du Cursus ou de tout
autre commentaire en norme intangible de ce que dut enseigner ou penser
saint Thomas. On souhaite pareillement que l'auteur, outre l'utilisation
synthétique de son étude des sources, revise et compléte sa bibliographie,
qu’il munisse son livre des index appropriés, qu’il améliore la disposition
des notes. S’il voulait enfin corriger son « Nachtrag » ou plutdt s’il tirait
parti, dés le principe, des contributions qui ont précédé son travail, nous



Literarische Besprechungen 351

lui en aurions une reconnaissance particuliére. Accordons-lui qu’il a dés
a présent bien mérité des Salmanticenses.

Fribourg (Suisse). Th. Deman O. P.

Philosophie

G. M. Manser O.P. : Das Wesen des Thomismus. Dritte verbesserte
und erweiterte Auflage (Thomistische Studien. Bd. V). — Freiburg, Paulus-
verlag, Schweiz. 1949. xx1v-728 SS.

Die schon lange angekiindigte und allseits geradezu mit Spannung
erwartete dritte Auflage des « Wesen des Thomismus » ist nun doch endlich
erschienen und entspricht — dies sei sogleich vorweggenommen — voll
und ganz auch den hoéchsten Erwartungen. Das unermiidliche Schaffen
des greisen Autors hat in dieser Ausgabe eine voll ausgereifte Frucht
ruhigen und klaren philosophischen Denkens gezeitigt. Das Werk lobt
nicht nur den Meister, sondern auch seinen tatkriaftigen jungen Mitarbeiter
und Nachfolger auf dem Lehrstuhl der Metaphysik : Paul Wyser. Man
darf dies hervorheben, ohne das Verdienst des Autors auch nur im gering-
sten zu schmilern.

Die Aufsitze iiber das Naturrecht sind, unbeschadet des Gesamtein-
druckes, im Werk nicht mehr enthalten, da sie erweitert in zwei Binden
der Thomistischen Studien erschienen sind. Dafiir ist nach einer andern
Seite hin das vorliegende Werk erganzt worden. Neu sind die Paragraphen
iiber die transzendentale Relation, die Individualnatur und die soziale
Anlage des Menschen.

Wenngleich sonst lehrinhaltlich keine wesentliche Anderungen vorge-
nommen wurden, so wurde doch die geschichtliche Unterbauung stark
verbessert (vgl. z. B. die Korrektur beziiglich der Lehre von der doppel-
ten Wahrheit bei Siger von Brabant) und wurden vor allem die Thomas-
zitate grindlichst verifiziert. Dies gibt der dritten Auflage einen neuen,
den Wesenskern des Werkes bereichernden Wert, da es dem Werk im
Grunde um nichts anderes geht als um eine genuine Darstellung der
Philosophie des hl. Thomas. Wer darum eine wahre Textstudie iiber die
Philosophie des hl. Thomas wiinscht, mufl zu dieser Ausgabe greifen und
sie zitieren.

Im Rahmen dieses Wesenszweckes des Buches war eine griindliche
Neubearbeitung und auch Umarbeitung der Verzeichnisse der Thomas-
schriften nétig. Die ausgiebigen Verbesserungen sind schon rein dufBerlich
sichtbar : gegeniiber den 12 Seiten der fritheren Auflage stehen nun
30 Seiten, die den Stand der neuesten Forschungen bieten. Die neueste
Literatur wurde mit einbezogen, ihre literarhistorischen Ergebnisse wurden
verwertet beziiglich Datierung der Werke und den textkritischen Fragen.

In der durchgingigen Vereinheitlichung der Zitationsweise wurde eine
wahrhaft dornenvolle Arbeit geleistet. Die Zitation der Aristoteleswerke
ist nun nach der international geforderten Bekkerschen Ausgabe vorge-



362. Literarische Besprechungen

nommen, wobei man sich noch den Luxus genehmigte, in Klammer die
Ausgabe von Didot mitzuzitieren. Die Aristoteleskommentare des hl. Tho-
mas sind nun nicht mehr nach den sich gegenseitig iiberschneidenden Aus-
gaben von Vivés und Marietti zitiert, sondern sind unmiBverstindlich
numeriert nach der Leonina und den Ausgaben von Marietti. Wohltuend
sind auch die Verifizierungen der Stellen aus der Summa Theologiae und
den Quaestiones disp., micht zuletzt die der sonstigen Autorenzitate, zu
denen die neuesten Editionen herangezogen wurden.

Nicht zuletzt ist auch die neuere Literatur hineinverarbeitet worden
dort, wo es sich um Werke handelte, die der vom Autor vertretenen Lehre
entsprachen. Da, soweit es ging, der urspriingliche Text substantiell nicht
verindert werden sollte, konnte die eigentliche Kontroversliteratur neueren
Datums nur dort aufgenommen werden, wo bereits im fritheren Text auf
etwa bestehende Meinungsverschiedenheiten eingegangen worden war.

Das Inhaltsverzeichnis zeigt ein um vieles klareres und f{ibersicht-
licheres Bild. Seine umfangreichen Erweiterungen erméglichen ein leichtes
und sicheres Finden von gesuchten Problemen. Das Quellenregister fiir
Aristoteles und Thomas, ein unabdingbares Erfordernis fiir ein Werk iiber
Thomas von Aquin, ist neu.

Das Namenregister mit seinen vielen neuen Autoren gibt ein deut-
liches Bild von der starken Modernisierung der dritten Auflage.

Durch das ganze Werk weht ein neuer Geist wissenschaftlicher Exakt-
heit und hingebender Treue an die Quellen. Auf jeder Seite, bis in das
neue Abkiirzungsverzeichnis hinein spiirt man den unermudlichen und
zahen FleiB in harter und unerbittlicher Kleinarbeit, die nur der zu
schitzen weil, der die modernen an Textpublikationen gestellten Anfor-
derungen kennt und zu verwirklichen bemiiht ist.

Freiburg/Schw. A, F. Ute O, P,

J. Péghaire C. S. Sp. : Regards sur le connaitre. — Montréal, Editions
Fides. 1949. 479 pp.

P., Professor an der Universitit Montréal, vereinigt in vorliegendem
Bande zehn in verschiedenen Zeitschriften erschienene Aufsitze zum Er-
kenntnisproblem. Alle diese Aufsitze sind von einem einheitlichen Grund-
gedanken getragen : P. geht aus von einer ausgezeichneten, selbstindigen
Kenntnis des hl. Thomas, achtet bei der einzelnen Frage stets auf die
moderne Fragestellung und Beantwortung dieser Frage, um am Ende
immer iiberzeugend nachzuweisen, daB3 die gesuchte Ldésung bei Thomas
mindestens in ihren Grundziigen schon vorhanden ist. Vier mehr im
erkenntniskritischen Sinn verstandene Probleme bilden den I. Hauptteil
des Buches : Wesen der Erkenntnis, kritische Priifung des Idealismus, im
besonderen des zeitgendssischen franzosischen Idealismus, der Akt des
natiirlichen Glaubens. Fiinf weitere Themen sind der Erkenntnispsycho-
logie entnommen : Thomismus und Erfahrung, rationale und experimentelle
Psychologie, die Frage der Seelenvermogen, die vis cogitativa (von Gredt



Literarische Besprechungen 353

« Schitzungsvermogen » genannt), die geistige Erkenntnis des materiellen
Einzeldings bei den Engeln und Menschen. Den AbschluB3 bildet ein in
besonders lebendiger Sprache vollzogener Vergleich zwischen Thomas und
Descartes, dem Begriinder der modernen Philosophie. Ein ausfiihrliches
Personen- und Sachregister erleichtert das Studium dieses Buches wesentlich.

Das Buch als Ganzes kann nur aufs beste empfohlen werden : die
stets moderne und doch leicht faBliche Sprache, die Klarheit im Ausdruck
wie in der Sache, die tiefe Erfassung der Probleme, die ausgezeichnete
Erfassung des echten Thomas sind die groBen Vorziige dieses Buches. Fiir
besonders gut halte ich die Verteidigung der so oft miverstandenen
Seelenvermogen, dann vor allem den Aufsatz tber die vis cogitativa ;
gerade hier vermag der Verf. so recht seine eigene tiefe Kenntnis des
ganzen Thomas und dessen iiberragende Psychologie und Philosophie zu
zeigen. — Sollte das Buch eine zweite Auflage erleben diirfen, was ich von
Herzen wiinsche, dann mdchte ich bitten, wenn irgend moglich folgende
Wiinsche dabei zu beriicksichtigen : auf die erkenntnismetaphysichen Fra-
gen wird des oftern, vor allem im ersten Kapitel hingewiesen ; doch gerade
im Blick auf die modernste Philosophie sollten diese Fragen noch ein-
gehender behandelt werden. Weiter : es sollte wohl genau auf die Bedeu-
tung des thomistischen « experimentum » im Unterschied zum modernen
Wort « Experiment » in den verschiedenen psychologischen Fragen geachtet
werden (MiBverstindnisse wie z. B. das : Metaphysisches lasse sich « expe-
rimentell », im modernen Sinn dieses Wortes, nachweisen, wiirden damit
ohne weiteres vermieden werden) ; dhnliches gilt von dem Wort « Erfah-
rung» (z.B. S.2191f.). Ferner: die deutsche Literatur sollte nicht blo
durch die « Brille » der auslindischen gesehen werden ; dann wiirde wohl
Kant anders beurteilt werden, ndmlich so, wie dies heute vielfach bei
uns geschieht, und im SchluBkapitel wiirde wohl Thomas einem moder-
neren Denker gegeniibergestellt, als dies Descartes ist.

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.

H. Fries : Die Religionsphilosophie Newmans. (Peter und Paul Biicherei).
— Stuttgart, Schwabenverlag. 1948. 192 SS.

Das vorliegende Buch des jungen Tubinger Dozenten diirfte einem
doppelten lebhaften Interesse begegnen, einem mehr persénlichen und
einem mehr sachlichen : einem personlichen, sofern die Gestalt des groSen
englischen Kardinals gerade nach Beendigung dieses Krieges wieder weithin
Gegenstand eingehenden Studiums geworden ist; einem sachlichen aber,
sofern wir bis heute noch keine klare Bestimmung dessen haben, was
diese jiingste philosophische Disziplin, die Religionsphilosophie, niherhin
sein soll. — Fr. zeichnet in einem ersten Teil ein kurzes, prignantes Bild
der geistigen Gestalt Newmans auf dem zeitgeschichtlichen Hintergrund.
Der zweite oder Hauptteil wird in zwei Abschnitte gegliedert, die eine
bestimmte Anschauung iiber den Gegenstand der Religionsphilosophie zum
Ausdruck bringen: der erste Abschnitt handelt vom religissen Akt in

Divus Thomas ' 23



354 Literarische Besprechungen

dessen ganzen Newmanschen Besonderheit; im zweiten Abschnitt wird
der religiose Gegenstand nach seinen verschiedenen Ausprigungen dar-
gestellt und die Ansicht Newmans einer kurzen Wiirdigung unterzogen.
Im dritten Teil wird die Frage nach dem Verhiltnis von natiirlicher und
christlicher Religion zu Offenbarung im Sinne Newmans behandelt und
kurz gewiirdigt. Das Hauptgewicht der Untersuchung liegt zweifellos auf
der richtigen Herausarbeitung der Ansicht des groBen Theologen iiber
den religiésen Akt : dieser ist ein Spezialfall des allgemeinen seelischen
Aktes der realen Zustimmung und Erfassung, namlich ein Akt des Ge-
wissens ; auBer dieser besonderen Art der realen Zustimmung im Akt des
Gewissens bedarf es noch der besonderen « Folgerung in Sachen der Reli-
gion » ; der Glaube in seinem Wesen und Zustandekommen nach N. wird
einer genauen Analyse unterzogen und kritisch beleuchtet, ebenso die
AuBerungen des Glaubens und der Religion in Gebet, Opfer usw. — Dieses
Buch erfiillt durch die Kirze, die stets gut verstindliche Sprache und
moglichst getreue Wiedergabe des groBen Gedankengutes des englischen
Kardinals seinen Zweck : eine Einfithrung in die geistige Gestalt und das
religionsphilosophische Lebenswerk Newmans zu sein. DaB es dariiber
hinaus nichts absolut Endgiiltiges sagen wollte, darauf weisen schon die
weiteren Werke von Fries zu diesem Gegenstand hin (ich nenne hier nur
die im Verlag Glock und Lutz Nirnberg 1948 erschienenen « Newman
Studien Erste Folge»). Einen Thomisten aber wird dieses Buch sicherlich
einmal zu einem Vergleich anregen zwischen dem, was N. als Gewissen
und Thomas als ‘vis cogitativa’ beschreibt.

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.

P. Hoenen S. J. : La Théorie du jugement d’apres St. Thomas d’Aquin.
(Analecta Gregoriana. Vol. XXXIX. Series facultatis philosophicae.
Sectio A, n. 3.) — Romae, Univ. Gregoriana. 1946. vii-352 pp.

Das ' vorliegende Werk, die reife Frucht einer Reihe von Arbeiten
des Verf., enthilt entschieden mehr, als der Titel zunichst vermuten 1i8t :
es findet sich darin nicht bloB etwa eine logische Theorie des Urteils,
sondern eine Phinomenologie und Theorie der menschlichen Erkenntnis
tiberhaupt, wenigstens in ihren Grundziigen. Mit P. Boyer, der seine Ansicht
aus einer griindlichen Textanalyse von De Ver. I, 9 schopfte, stimmt H.
iberein, daB jeglichem menschlichen Urteil eine « simplex apprehensio »
und eine « reflexio » vorausgehe, Im Anschlul an eine sehr reiche Auswahl
von Texten aus simtlichen Werken des hl. Thomas weist er eine gewisse
Abhéngigkeit und eine gewisse Unabhéingigkeit des menschlichen Urteilens
von den Sinnen nach, zeigt die jeglichem Urteil innewohnende Tendenz,
die Wirklichkeit zu erreichen, beschreibt in eingehender Analyse die ver-
schiedenen Arten von Urteilen und Reflexionen, gibt eine kritische Recht-
fertigung der sog. ersten Urteile wie der menschlichen Erkenntnis iiber-
haupt, geht von einer reinen psychologisch-phdnomenologischen Beschrei-
bung des Urteils iiber eine Kritik des Urteils und einer Theorie dieser



Literarische Besprechungen 355

Kritik tiber zu einem ersten Versuch einer Metfphysik der Erkenntnis.
Uber die bloBe Darstellung der Theorie des hl. Thomas hinaus verfolgt
H. noch eine weitere Absicht: er stellt des Aquinaten Theorie der des
Descartes gegeniiber, um auf diese Weise eine letzte Rechtfertigung der
thomistischen Theorie zu geben. Gerade dieser letzte Abschnitt scheint
mir mit meisterhafter Klarheit und Kiirze durchgefiihrt zu sein. So darf
er denn auch abschlieBend die Theorie des Urteils von St. Thomas als
durchaus richtig und wahr bezeichnen und als eine Theorie, die fiir
jeglichen weiteren Fortschritt geoffnet ist. — Ein einziger groBerer Wunsch
ist mir beim Studium dieses vortrefflichen Buches geblieben : der weitere
Ausbau der erst angedeuteten Metaphysik der menschlichen Erkenntnis ;
das miiBte dann eine gewil sehr lehrreiche Auseinandersetzung mit dem
Buch seines Ordensbruders Karl Rahner «Geist in Welt» ergeben. —
Bedauerlicherweise sind ziemlich viele Druckfehler stehen geblieben.

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.

F.M.Tyrell M. A.: The Role of Assent in Judgment. A Thomistic Study.
— Washington, The Catholic University of America. 1948. wvIi-184 pp.

Welche Rolle spielt nach Ansicht von Sankt Thomas der assensus
beim Zustandekommen des Urteils ? Dies ist die Hauptfrage, die in dieser
amerikanischen Dissertation eine tief schiirfende und griindliche Unter-
suchung findet. Ausgangspunkt fiir die ganze Untersuchung war — man
merkt es immer wieder — die Frage nach der Rolle des assensus im Glau-
bensakt. Bevor diese Spezialfrage gelost werden kann, mufl zuerst die
allgemeinere Frage nach der Funktion des assensus im Urteil iiberhaupt
eine Beantwortung erhalten. Diese Beantwortung sucht T. auf folgende
Weise : zunichst wird die Meinung der Thomisten iiber diese Frage kurz
dargelegt und der « Ort» der Frage aufgezeigt; darauf beschreibt er die
Rolle des assensus im Urteil an sich, dann in speziellen Urteilsformen,
in solchen, die letztlich vom Willen zustandegebracht sind, wie auch in
solchen, die eines Willensaktes nicht bediirfen, endlich beschreibt er ab-
schlieBend die Natur, das Wesen des assensus und dessen Funktion in
der Metaphysik der Erkenntnis. In einem kurzen SchluB3kapitel stellt der
Verf. die Ergebnisse zusammen : assensus und apprehensio sind zwei real
verschiedene Akte, die beide dem Intellekt angehéren. Mit diesem Ergebnis
glaubt er manche Schwierigkeit alter und neuer Prigung lésen zu kénnen.
— Der Verf. ist bescheiden genug, am Ende festzustellen, da3 die Arbeit
nach mancher Seite hin noch weiter auszubauen wire (ich denke vor allem
an die logische und metaphysische Seite der Frage, vgl. dazu die Biicher
von Hoenen, Gredt, Rahner, Max Miiller u.a.); fir eine erste groBere
wissenschaftliche Arbeit aber verrdt der Verf. eine recht gute Kenntnis
des hl. Thomas und seiner Kommentatoren, der englischen und franzo-
sischen Literatur, dagegen nicht der von deutschen Scholastikern geschrie-
benen Werke.

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.



356 Literarische Besprechungen

J. Pétrin O. M. I. :*Connaissance spéculative et connaissance pratique.
Fondements de leur distinction. — Ottawa, Editions de I’Université. 1948.

186 pp.

Dés l'introduction, l’auteur nous avertit que son travail est une
étude doctrinale, et non pas historique, qui veut répondre a I'unique
question : quelles sont les véritables raisons qui expliquent la distinction
entre la connaissance spéculative et la connaissance pratique. Cependant,
elle prétend s’inspirer tout entiére de la doctrine de saint Thomas dont
un appendice de 38 pages met sous les yeux du lecteur les principaux textes
ou il est traité de la distinction entre les deux ordres de connaissances.

Aprés un chapitre d’introduction au probléme, 1'auteur étudie en
trois chapitres consécutifs, qui constituent la substance de son livre,
I'opposition entre les deux ordres de connaissances au triple point de vue
de la fin, de I'objet et du mode de savoir. Dans un Ve chapitre, il soumet
a un examen critique certaines positions contemporaines sur le méme sujet.
L’on s’attendrait & voir débuter ce chapitre par 1'étude des théses que le
plus en vue des thomistes contemporains, J. Maritain, a défendues dans
ses deux livres : Les Degrés du savoir et Science et Sagesse ; théses qui ont
trouvé de si compétents contradicteurs comme les RR. PP. Deman O. P.,
et Ramirez O. P., et des défenseurs aussi autorisés que les abbés Maquart
et Charles Journet. Le fait de les avoir sautées a pieds joints constitue une
lacune impardonnable.

Dans un VIe et dernier chapitre, I'auteur commente la formule, si
fréquente chez les médiévaux : intellectus speculativus extensione fit prac-
ticus. C’est avec plaisir qu'on y voit fortement affirmés I'unité de la
faculté intellectuelle et son caractére premiérement et formellement spé-
culatif ; au contraire, la lecture des chapitres 2 a 4 ferait naitre facilement,
chez un lecteur non avisé, 1'idée que l'intelligence est de soi une faculté
neutre pouvant revétir, suivant les circonstances, 1'une ou l’autre des deux
formalités : spéculative ou pratique.

Bien que I’exposé des chapitres 2 & 4 ne manque pas d’analyses subtiles
et pénétrantes, nous ne pensons pas que le R. P. P. ait donné la vraie
solution au probléme de la distinction entre la connaissance spéculative et
la connaissance pratique, ni rendu fidélement la pensée de saint Thomas.
Il reconnait en effet une science spéculative sans aucune relation intrin-
séque a la pratique, une science au point culminant de la praticité qui est
la science appliquée a l’exécution d’une ceuvre et une science qui, tout
en étant ordonnée intrinséquement a la pratique, reste encore éloignée de
toute exécution. Les connaissances qui se rattachent a ce dernier genre
sont définies comme déja formellement pratiques, car « elles sont pratiques
de par leur nature méme », écrit l'auteur & la page 50.

Le cas le plus intéressant de ce genre de connaissances, et c’est celui
qu’examine particulierement le R. P. P., est le cas de la science morale.
Or, si les vérités de la science morale sont des vérités formellement pratiques,
il est clair que la science morale constitue une vertu de l'intelligence
pratique. A la page 133, le R. P. P. rappelle la doctrine de saint Thomas



Literarische Besprechungen 3ab7

sur les vertus intellectuelles, les trois vertus spéculatives : intelligence des
principes, sagesse et science, et les deux vertus pratiques : art et pru-
dence. Auquel de ces habitus le R. P. P. raméne-t-il la science morale ?
A la prudence peut-étre ? A lire certaines phrases de la page 54, ’on serait
tenté de le croire. « Les vérités morales sont de type spécifiquement pra-
tique : elles formulent les lois de 1’agir moral ; elles disent, non ce qui est,
mais comment il faut agir pour atteindre les fins de la vie humaine. En
conséquence, l’adhésion que leur donne I’intelligence est de caractére pra-
tique. » N’est-ce pas l1a nier que l'ordre moral est basé sur l’ordre ontolo-
gique, comme la notion du bien est fondée sur celle de 1’étre ? En d’autres
termes, si les lois morales disent comment il faut agir pour atteindre les
fins de la vie humaine, c’est précisément parce qu’elles disent aussi, et
méme en premier lieu, ce qui est; une régle morale qui ne dirait pas ce
qui est, serait une régle fausse, et par conséquent inapte a orienter I’homme
vers les vraies fins de la vie humaine.

En réalité, la science morale, comme toutes les autres sciences qui
sont sciences au sens propre du mot, se rameéne & la vertu de science qui
est une vertu spéculative. D’ailleurs, la science morale, ainsi que toutes les
autres, ne fait que contempler son objet qui est constitué par les vérités
de I’ordre moral. Ce qui la différencie d’avec les sciences purement spécu-
latives est que l’objet de la science morale est relatif & une pratique,
tandis que 1’objet des sciences purement spéculatives n’a pas cette relation.
Cependant, ce n’est pas cette relation qui fait devenir pratique la science
morale, tout comme la relation que I’ame a au corps ne fait pas que
I’dme devienne corps. Pour qu’une connaissance soit formellement pratique,
il faut qu’elle entre dans le domaine de la pratique elle-méme qui est celui
de I’exécution. La philosophie morale n’est donc pas une philosophie pra-
tique, comme on le dit quelquefois, mais une philosophie de la pratique,
ce qui est tout & fait autre chose. Telle est, nous 1’avons montré dans
un écrit antérieur (Speculativum Practicum secundum S. Thomam. Quo-
modo se habeant in actu humano. Coll. Studia Anselmiana, I1X) auquel le
R. P. P. fait I’honneur d’un long examen critique au chapitre Ve de son
livre, telle est la doctrine de saint Thomas sur la différence entre la con-
naissance spéculative et la connaissance pratique. D’ailleurs, par cet ensei-
gnement, le Docteur commun ne fait que rejoindre le langage et le sens
communs d’aprés lesquels est pratique non celui qui couve beaucoup de
projets, mais celui qui en réalise quelques-uns.

Bien que nous n’adoptions pas sur un point aussi important que celui
du caractére scientifique de la philosophie morale les conclusions du
R. P. P., nous n’entendons pas par 1a dénier & son livre les qualités d’un
travail qui a sans doute fait l'objet de beaucoup de réflexions et de
recherches, et qui manifeste une grande familiarité avec les textes de saint
Thomas et une grande information bibliographique sur le sujet, a I’exception,
malheureusement, des écrits de langue allemande et en particulier du livre
de Josef Pieper, Die Wirklichkeit nnd das Gute, qui contient sur les relations
entre « devoir » et « étre » des réflexions trés pertinentes.

Rome, Saint-Anselme. L. Thiry O. S. B.



358 Literarische Besprechungen

Ethik

J. Leclercq : Introduction & la Sociologie. — Louvain, Institut de
recherches économiques et sociales de 1'Université. 1948. 272 pp.

Der Ausdruck « Soziologie » wird hier nicht in seinem etymologischen
Sinne, sondern in seinem geschichtlichen Sinne genommen, nach welchem
die Soziologie eine durch ihr Formalobjekt von der Sozialphilosophie ver-
schiedene Wissenschaft ist. Wihrend die Sozialphilosophie aus der Natur
des Menschen die Gesellschaft ableitet sowie die Normen des gesellschaft-
lichen Lebens, macht die Soziologie das gesellschaftliche Leben zum Gegen-
stand ihrer Beobachtungen, beschreibt es, so wie es sich tatsichlich abspielt
und erklart es aus seinen néchstliegenden Ursachen.

Das Entstehen der Soziologie erklirt L. im 2. Kap. seines Buches als
das Resultat eines Zusammenspiels der zwei Grundtendenzen des 19. Jahr-
hunderts : Die soziale Tendenz, welche auf jedem Gebiete des menschlichen
Handelns und Denkens den Schwerpunkt auf den kollektiven, gesellschaft-
lichen Aspekt der Probleme legt ; sowie die positivistische Tendenz, welche
iiberall die Aufmerksamkeit von den Prinzipien ablenkt und auf die Tat-
sachen hinwendet. Bereits seit der Renaissance hatten die Beobachtungs-
wissenschaften gewaltig an Umfang und Bedeutung zugenommen, sodaB
zu Beginn des 19. Jahrhunderts die Geister reif waren fiir die Idee, das
soziale Leben gehorche Naturgesetzen, die nur aus der Beobachtung der
Tatsachen gewonnen werden kénnten. Comte zog aus diesen Pramissen die
SchluBfolgerungen in seinem Cours de philosophie positive und machte aus
dieser naturwissenschaftlichen Betrachtung der Gesellschaft, die er mit dem
Namen « Sozialphysik » und « Soziologie » bezeichnete, die Kréonung und den
Abschlu3 seiner Synthese aller Wissenschaften. In diesem Sinne kann er
als der Vater der Soziologie angesehen werden, obschon er, sich selbst untreu,
die Soziologie immer wieder in neue metaphysische Abenteuer hinein-
stiirzte. Mit Recht hebt L. auch den antiklerikalen Charakter hervor, den
Comte der Soziologie als Erbsiinde mit auf den Weg gab und von der sich
seine Epigonen meistens noch nicht frei gemacht haben.

In dem Kap. iiber die Entwicklung der Soziologie sind leider die Gegen-
wartsstromungen nicht genug beriicksichtigt. In eigenen Kapiteln handelt
L. sodann iiber Objekt und Einteilung der Soziologie. In Kap. 7 unter-
sucht er das Problem, wie die Soziologie als Naturwissenschaft mit der
Existenz des freien Willens in Einklang gebracht werden kann. Die Mehr-
zahl der Soziologen machen aus ihrem Determinismus kein Hehl, sondern
sehen in ihm eine Voraussetzung zur Moglichkeit ihrer Wissenschaft.
I.. 16st das Problem so, daB3 er die Ausiibung der Willensfreiheit moglichst
einschrinkt und sogar den Satz wagt, vom Standpunkt des sozialen Lebens
aus gehore die Rolle des freien Willens in den Bereich des Infinitesimalen.
Daraus schlieBt er dann : da jede Wissenschaft eine gewisse Irrtumsspanne
aufweise, sei die durch die Ausiibung der Willensfreiheit in die Soziologie
hineingetragene Unsicherheit kaum groBer als diejenige, die sich auf dem
Gebiete jeder exakten Wissenschaft auch vorfinde. « Du point de vue de



Literarische Besprechungen 359

la vie sociale, le réle du libre arbitre est un infiniment petit. Toutes les
sciences admettent une certaine marge d’erreur: celle que l'intervention
du libre arbitre introduit en Sociologie ne parait pas dépasser de beaucoup
celle qu’on trouve dans les sciences dites exactes» (p. 171). Diese Losung
des Problems befriedigt uns nicht. Entweder gibt es einen freien Willen
oder es gibt keinen. Wenn der freie Wille besteht, so ist damit der Grund
gelegt, dal diejenigen Wissenschaften, deren Objekt die Ausiibung des
freien Willens einschlieBt — moge diese nun ausgedehnt oder eingeschrankt
sein — wesentlich verschieden sein miissen von denjenigen Wissenschaften,
deren Objekt diese Abhdngigkeit nicht kennt. Wir miissen also im Sinne
unserer traditionellen Philosophie die Moglichkeit einer Soziologie als exakter
Wissenschaft im eigentlichen Sinne des Wortes leugnen. Womit wir aber
keineswegs jeder positiv-empirisch eingestellten Soziologie die Tiir verram-
meln mochten, so wie einige katholische Autoren der voraufgehenden
Generation es getan haben (vgl. GR. DE ScHEPPER, De Sociologiae vera
significatione, Apolinaris I (1928) ; Ocravio Nic. DEerisi, La estructura
noetica de la Sociologia, Buenos Aires 1938). Wir behaupten nur, da8 diese
positive Gesellschaftswissenschaft ihren Ergebnissen denjenigen GewiBheits-
und Evidenzgrad zuschreiben muB, der auf einem so gearteten Gebiet
erreicht werden kann und wesentlich hinter dem der exakten Wissen-
schaften zuriickbleibt.

Kap. 8 handelt iiber die soziale Gegebenheit (fait social) ; Kap. 9 und 10
iber Arbeitsgeist und Arbeitsmethode in der Soziologie.

Leider ist dem Buche kein Namen- und Sachregister beigegeben, das
wegen der Vielheit der berithrten Gedankenginge sowie der groen Zahl
der zitierten Autoren gewi3 sehr niitzlich wire. So weit uns bekannt ist,
ist diese Arbeit des Lowener Professors die erste Einleitung in die Sozio-
logie von katholischer Seite. Sie kann trotz der von uns vorgebrachten
Bedenken denen eines A. Cuviller oder R. Maunier nicht nur ebenbiirtig
zur Seite gestellt werden, sondern ubertrifft dieselben sogar noch sowohl
durch die Vielfalt des behandelten Stoffes als auch durch die klare Heraus-
arbeitung einiger Grundbegriffe und -unterscheidungen.

Rom, S. Anselmo. L. Thiry 0.5, B,

Die Freiheit des Biirgers im Schweizerischen Recht. Festgabe zur Jahr-
hundertfeier der Bundesverfassung. Herausgegeben von den Juristischen
Fakultiten der Schweizerischen Universititen. — La Liberté du citoyen
en Droit Suisse. Recueil du centenaire de la Constitution Fédérale. Publié
par les Facultés de Droit des Universités Suisses. — Ziirich, Polygra-
phischer Verlag A. F. 1949. 358 SS.

Der nach auBen geschmackvoll aufgemachte und in seinem Inhalt
reichhaltige Band enthilt 21 Artikel iiber die Freiheitsrechte im Schweize-
rischen Recht : CLAUDE DU PasQuiiEr (Neuchitel und Genf), La liberté et
le Droit suisse ; WiLHELM OswALD (Freiburg), Die Freiheitsrechte in religits-
metaphysischer Sicht; PETER LivErR (Bern), Von der Freiheit der alten



3690 Literarische Besprechungen

Eidgenossenschaft und nach den Ideen der franzosischen Revolution ;
WERNER KAGr (Ziirich), Personliche Freiheit, Demokratie und Foderalis-
mus ; ERwIN Ruck (Basel), Freiheit und Rechtsstaat ; MARCEL BRIDEL
(Lausanne), Sur les limites des libertés individuelles ; EDUARD voN WALD-
KIRCH (Bern), Die freie Bildung des Volkswillens ; CHARLES KNaAPP (Neu-
chatel), Réflexions sur le vote populaire : Faculté ou obligation ? ; HaNs
HuBERr (Bern), Soziale Verfassungsrechte ? ; KARL WEBER (Bern), Gegen-
pole der Pressefreiheit ; Zaccaria GracoMETTI (Ziirich), Die Handels- und
Gewerbefreiheit nach den neuen Wirtschaftsartikeln der Bundesverfassung ;
Hans NEF (Ziirich), Der richterliche Schutz der Handels- und Gewerbe-
freiheit ; JEAN GRAVEN (Genf), La garantie du juge naturel et l’exclusion
des tribunaux d’exception; W. A. LigBEsSkKIND (Genf), L’autonomie com-
munale ; JaAcoB WACKERNAGEL (Basel), GesetzmiBigkeit der Verwaltung
und personliche Freiheit ; O. A. GERMANN (Basel), Schutz der personlichen
Freiheit im Strafrecht ; CARL LupwiG (Basel), Der Schutz der persoénlichen
Freiheit im StrafprozeB ; Aucust SimoNiUs (Basel), Die Personlichkeits-
rechte des Privatrechts in ihrem Verhédltnis zu den o6ffentlichen Freiheits-
rechten ; Aucust EGGER (Ziirich), Die Freiheitsidee im schweizerischen
Zivilreckt ; KARL OFTINGER (Ziirich), Die Vertragsfreiheit; ANTOINE FAVRE
(Fribourg), Les droits constitutionels et la garantie internationale’des droits
de I'homme.

Man mag sich vielleicht verwundern, daf3 ein solches allem Anschein
nach spezifisch juristisches Werk in einer philosophisch-theologischen Zeit-
schrift besprochen wird. Doch ist gerade der Philosoph und auch der
Theologe durch das Gesamtthema und ebenso durch die Art der Behand-
lung an diesem Buche interessiert. Der Philosoph und der Theologe liest
jeden Beitrag mit gréBter Aufmerksamkeit. Suchen doch beide tiberall nach
dem Vorfeld, das in letzter Hinsicht fiir die Freiheitsrechte bestimmend
ist, nach den naturrechtlichen Grundlagen, welche die Juristen etwa leiten
kénnen oder ihnen vielleicht abgehen. Gerade unter diesem rechtsphilo-
sophischen Gesichtspunkt ist vielleicht keine Verdffentlichung unserer Tage
so interessant wie das vorliegende Buch, das den Leser in Spannung hilt
von der ersten Zeile an bis zum SchluB. Die Beitrige sind durchweg auf
der Hohe wissenschaftlicher Leistung, ein Zeugnis der ernsten wissenschaft-
lichen Arbeit, welche auf den Juristischen Fakultiten der Schweizer Uni-
versitdten vollbracht wird.

Es kann hier selbstredend nicht darum gehen, jeden Beitrag einzeln
durchzusprechen. Man miiBte hierzu noch einen umfangreicheren Band
schreiben, als er schon vorliegt. Es geht vielmehr um die Darstellung der
philosophischen und auch weltanschaulichen Grundhaltung, welche das
Ganze bestimmt.

Man kann die geistige Verfassung, die aus jedem Artikel spricht, nicht
besser kennzeichnen als mit den Worten Hiltys, die der Verfasser des Vor-
wortes (M. Gutzwiller, Freiburg) zitiert : « Das Genie des schweizerischen
Volkes, das sich in seinen besten Zeiten und Menschen stets deutlich aus-
pragt, ist eine eigentiimliche Verbindung von Schwungkraft der Seele mit
einem gesunden, praktischen Menschenverstand, eine Mischung, die iiber-



Literarische Besprechungen 361

haupt die politische Genialitdt ausmacht. » Nicht irgendeine in den letzten
noch drehbaren Reflexionen sich ergehende Theorie, sondern der praktische
Sinn, Aristoteles wiirde sagen : der Hausverstand, der bei ihm einen wesent-
lichen Teil der Klugheit darstellt, inspiriert die Schreiber der Beitrige. Es
ist dies ein heiliges Erbe christlicher Vergangenheit, wovon Du Pasquier
(S. 13) Zeugnis ablegt, wenn er sagt, daB3 die « christliche » Freiheitsidee
einen weitgehenden Einflu auf die Schweiz ausgeiibt habe.

Es ist ein Glick fiir das schweizerische Denken iiber die Freiheit, da@
Praktiker wie auch Theoretiker dem gesunden, am Gewissen orientierten
Freiheitsideal treu geblieben sind. Es kommen damit die Verstiegenheiten
positivistischer Rechtsauffassungen weniger zum Durchbruch. Es wire
namlich beklagenswert, wenn der da und dort von ferne feststellbare In-
differentismus gegeniiber philosophisch-naturrechtlichen Prinzipien siegen
wiirde. Wenn ndmlich Du Pasquier (S. 12) meint, daB3 iiber dem Staat
eine hohere Norm stehe, wobei es aber einerlei sei, ob diese nun dem Natur-
recht, einem moralischen Gesetz, der menschlichen Wiirde oder sonst irgend-
einem menschlichen Ideal entnommen sei, dann kénnen wir diese Auffassung
schon nicht mehr recht christlich nennen. Ebenso befremdend fiir ein
christliches Ohr klingt es, wenn Ruck (S. 86 f.) in seinem sonst so {iberaus
anregenden und gesunden Artikel die Auffassung kundtut, als ob das Natur-
recht eine Angelegenheit der Entwicklung sei, die mit der Geschichte lang-
sam gediehen ist und weitab von philosophischen Spekulationen stehe.
Es mag sein, daB8 die Freiheitsrechte, die wir nun einmal de facto kennen,
langsam geworden sind. Es ist aber nicht zu vergessen, daB sie ihre faktische
Entwicklung der im menschlichen Denken nie ganz auszuléschenden mora-
lischen Stimme verdanken, die immer wieder laut nach der Wiirde des
Menschen ruft. Woher aber diese Wiirde definieren, wenn nicht auf Grund
einer philosophischen oder auch instinktiv erfahrenen Bestimmung der
menschlichen Natur ? Man fithlt sich daher geradezu erleichtert, wenn man
dann Rucks praktisches Bekenntnis liest, dal die Freiheitsrechte fiir den
Rechtsstaat doch ethisch begriindet seien (S. 87). Diese ethische Fundierung
der Menschenrechte kommt in dem Artikel von W. Oswald in begliickend
philosophischer Auffassung kristallklar zur Darstellung, wobei jede Ver-
mischung mit irgendwelchen typisch christlichen, d.h. glaubensmifBigen
Ideologien vermieden wird.

So unklar sonst in manchen Beitrigen die ideelle Bestimmung der
sittlichen Aufgabe sein mag, welche den Freiheitsrechten mit den Rechten
als Pflicht auferlegt ist, gliicklicherweise kommt iiberall die Forderung durch,
daB Freiheitsrechte im Sinne des Individualismus der Schweiz abhold sind.
Darum die Betonung der Verantwortung aller Stimmberechtigten in dem
Artikel von E. von Waldkirch, darum das weitherzige Verstindnis fiir die
Belastungen und Beschriankungen der Freiheit, wo die allgemeinen Rechte
anders nicht mehr zu wahren wiren (vgl. bes. den Artikel von Z. Giacometti,
ebenso Nef auf S. 206).

Um aber der Gefahr zu entgehen, daB schlieBlich die nicht mehr zu
Uibersehenden Belange des Gemeinwohls fiir das Individuum zum totenden
KoloB werden, verbindet die schweizerische Freiheitsidee sich mit dem



362 Literarische Besprechungen

Ordnungsprinzip des Féderalismus : « I1 suffit de relever ici que la cause
du fédéralisme et celle des libertés individuelles sont intimement liées en
Suisse, et que le déclin de 1'une entraine presque fatalement I’affaiblissement
de l'autre » (M. Bridel, S. 114). Es gehort den europidischen Staatsdenkern
mit groBen Transparenten vor Augen gefiihrt, was W. Kégi auf S. 72 sagt :
« Demokratie kann nur bestehen und entwickelt werden auf der Grundlage
personlicher Freiheit und in einem irgendwie foderativen Aufbau von
engeren (regionalen und personalen) Gemeinschaften her, so wie Demokratie,
personliche Freiheit und Foéderalismus nur moglich sind in der festen
Armatur des Verfassungs- und Rechtsstaates. »

Der Jubiliumsband der schweizerischen Juristen ist zwar zunichst
einem schweizerischen Anliegen gewidmet. Dariiber hinaus aber verdient
er als eines der ausgezeichnetsten Dokumente einer modern-konservativen
Auffassung der Freiheitsrechte iberhaupt angesprochen zu werden, modern,
weil dem demokratischen Geiste entstammend, konservativ, weil — wenn
auch nicht durchweg theoretisch, so doch praktisch — von gesundem, aus
guter alter Zeit hintibergerettetem christlichen Humanismus inspirierten
Verantwortungssinn getragen.

Freiburg. A E, Utz 0. P,

J. Hoffner : Christentum und Menschenwiirde. Das Anliegen der
spanischen Kolonialethik im Goldenen Zeitalter. — Trier, Paulinus Verlag.
1947. 334 SS.

Eine der wichtigsten Aufgaben der katholischen Wissenschaften ist
es, die festen und unabdnderlichen Grundsitze der katholischen Lehre eines-
teils immer mehr zu vertiefen und ausfiihrlicher zu erliutern, andernteils
aber auch, sie zur Losung brennender Zeitaufgaben praktisch anzuwenden.
In dem MaBe auch das letztere gelingt, fallen die Vorwiirfe der Zeit- und
Lebensfremdheit in sich zusammen.

Einer der brennendsten und schmerzlichsten Fragenkomplexe der
Gegenwart ist derjenige, der mit den Menschenrechten der Einzelperson,
sowie der einzelnen menschlichen Gruppen zusammenhangt.

Eine auflerordentlich zeitgemidBe Aufgabe stellt sich daher Joseph
Hoffner, Professor der Theologie am Priesterseminar zu Trier, indem er
Christentum und Menschenwiirde im AnschluB an die Kolonialethik der
groBen spanischen Scholastiker des XVI. und XVII. Jahrhunderts erldu-
tert. Das Werk fithrt nahezu 500 alte, neuere und allerneueste Quellen-
werke an ; darunter tiber 100 Werke spanischer Verfasser. Es ist geradezu
staunenswert, wie es dem Verfasser iiberhaupt gelingen konnte, inmitten
der Kriegs- und Nachkriegsschwierigkeiten und der Absperrung zu einem
so reichen, im wesentlichen allumfassenden Quellenmaterial zu gelangen.

Einleitend bietet Verf. einen ganz knappen, synchronistischen Uber-
blick iiber die vielfaltigen und wichtigen Ereignisse im Zeitalter der groBen
geographischen Entdeckungen, um die Wende des XV.und XVI. Jahr-
hunderts. Dann weist er kurz auf die wesentlich gerechtere, objektivere



Literarische Besprechungen 363

Beurteilung und Wiirdigung des vor einem Menschenalter noch sehr diister
gesehenen Spaniens des XV.-XVII. Jahrhunderts hin. Endlich zeigt er,
wie gerade heute die damals durch die spanische Scholastik gestellten
und im wesentlichen von ihr auch gelésten Fragen sehr zeitgemif sind.

Im ersten Hauptteil (SS. 13-66) bietet Verf. den ideengeschichtlichen
Hintergrund der spanischen Auffassung zur Zeit der Entdeckung, Er-
oberung und Kolonisation der Neuen Welt. Diesen ideengeschichtlichen
Hintergrund sieht Verf. in der mittelalterlichen Auffassung des « Orbis
Christianus ».

Im zweiten Hauptteil (SS.67-141), im « Zusammenprall zweier Welten »,
wird der zeitgeschichtliche Hintergrund der « spanischen Kolonialpolitik
des Entdeckungszeitalters ». vorgefithrt — Eine ganz neue Welt eroffnet
sich vor den Blicken des Kolumbus und der anderen Entdecker : die des
« vorkolumbischen Amerika ». — Aus den Kimpfen mit den Mauren gewohnt,
fremde Kulturen als feindliche zu betrachten, war die feindliche Ein-
stellung der spanischen Entdecker und Eroberer diesen amerikanischen
Kulturen gegeniiber psychologisch naheliegend und begreiflich.

Der dritte und allerwichtigste Hauptteil (SS. 143-297) fithrt den Titel :
« Aufbruch des christlichen Gewissens. » — Die ersten, die gegen die un-
menschliche, oft massenhaftes Sterben verursachende Zwangsarbeit und
Ausbeutung der Indianer auftraten, waren die sich 1510 auf der Insel
San Domingo niederlassenden Dominikaner. Die groBte Personlichkeit im
unmittelbaren Kampfe fiir die Menschenrechte der Indianer war der Domi-
nikanerbischof Bartholomius de Las Casas. Bereits vor seinem Eintritt
in den Predigerorden veranlaBte er um 1516 den damaligen Reichsver-
weser Kardinal Ximenes zu Instruktionen fiir den Schutz der Eingebo-
renen der Neuen Welt, die neben anderen SchutzmaBnahmen auch die
Beteiligung der indianischen Dorfgemeinschaft am Gewinn der Bergwerke
vorsehen (S.152). — Was die Kolonialgesetzgebung der Spanier betrifft,
so zitiert Prof. Hoffner das Urteil von Ernst Samhaber « Siidamerika ».
(Hamburg 1939), wonach diese Gesetzgebung « einzigartig in der Welt
dasteht und ... allein der spanischen Kolonialwirtschaft einen Ehrenplatz
in der Geschichte der Menschheit zu sichern verméchte ». Dem fiigt Verf.
hinzu (S. 159) : « In der kaum erschlossenen, wilden Neuen Welt hat das
christliche Gewissen zum erstenmal die Forderung nach Verbot der Kinder-
arbeit, der Frauenzwangsarbeit und der Ausbeutung des arbeitenden Men-
schen erhoben, langst bevor die soziale Bewegung im Abendland dhnliche
Forderungen stellte. » — Vom geistesgeschichtlichen Standpunkte aus hoch-
interessant sind die weiteren Ausfithrungen des Verfassers iiber den theo-
retischen Gehalt der Diskussion zwischen « Kolonisten- und Missionspartei »,
die zum systematischen Ausbau der Kolonialethik durch die zeitgendssische
spanische Scholastik fiihrte.

Noch tiefer schiirfend als die bisherigen Ausfithrungen sind die néch-
sten Kapitel iiber den systematischen Ausbau der Kolonialethik durch
die spanische Scholastik des XVI. und XVII. Jahrhunderts, der in aller-
neuester Zeit wieder ernstere Aufmerksamkeit und Wiirdigung zuteil wird
und der noch unerschopfliche Werte zu entlehnen wiren. Diese Scholastik



364 Literarische Besprechungen

war, wie es gerade auch die eingehende Beschédftigung mit den kolonial-
ethischen Fragen zeigt, « nicht lebensfremd. Ihr Einwirken auf das geistige
und politische Leben Spaniens war jedenfalls viel bedeutender und nach-
haltiger als etwa der EinfluB moderner Universititen auf das offentliche
Leben der Gegenwart» (S.184). — Der grofe Initiator dieser scholasti-
schen Erneuerung war der Dominikaner Franciscus de Vitoria (auch Vic-
toria). Nach Vitoria erwahnt Verf. die Reihe seiner Schiiler, unter diesen
vor allem Domingo Soto (1494-1560); dann auch einige, die Vitorias
Auffassung nicht teilten. Vitorias Geburt wurde meist auf die Zeit 1483-
1486 gesetzt, dem sich auch Verf. anschlieBt (S. 185). Die allerneuesten
Forschungen des argentinischen Dominikaners Ruben C. Gonzalez (« Fran-
cisco de Vitoria. Estudio Bibliografico», Buenos Aires 1946) sprechen
fur die Zeit 1492-93 als Geburtszeit. Sein Todesjahr: 1546. — TUnter
den Gelehrten der Gesellschaft Jesu ist, neben Franz Suérez (1458-1617),
der die kolonialethischen Fragen in scharf durchdachter Weise zusammen-
faBte (S. 196), und vielen anderen, insbesondere Ludwig Molina (1535-1600)
zu erwahnen, der bei kolonialethischen Fragen, nicht zuletzt auch betreff
der Negersklaverei, mit besonderer Sorgfalt bestrebt war, seine Erorte-
rungen auf ganz konkretes Tatsachenmaterial aufzubauen (SS. 195-196).

In klarer und geistreicher Weise lehnt Vitoria und die iiberwiegende
Mehrheit der zeitgenossischen und nachfolgenden Theologen den Vorwand
der Unglaubigkeit oder der Lasterhaftigkeit der Eingeborenen, um sie zu
bekriegen, ab. Den spanischen Theologen der damaligen Zeit gegeniiber
bedeutet die diesbeziigliche Theorie von Hugo Grotius einen gewissen
Riickschritt (S. 218). Bemerkenswert und erfreulich ist, wie es Verf. (S. 214)
feststellt, daB die katholischen Theologen verschiedener und sich gegen-
seitig teils scharf bekimpfender Richtungen im Schutze der Menschen-
rechte der Eingeborenen einig waren. Die kolonialethischen Diskussionen
konnte auch ein kaiserliches Schreiben nicht hindern. Bezeichnend fiir
die GroBziigigkeit Karls V. ist, daB er Vitoria auch trotzdem weiterhin
weitgehend sein Vertrauen schenkte und ihn als kaiserlichen Theologen zum
Konzil von Trient bestimmte (S. 224).

Grundlegend und bahnbrechend ist, was Vitoria und nach ihm andere,
bereits ein Jahrhundert vor Hugo Grotius, iiber die Freiheit der Meere,
den freien internationalen Handel und die Freiziugigkeit festlegten. — Leit-
gedanke Vitorias und der meisten Theologen seiner und der nachfolgenden
Zeit war, daB3 die Koloniallinder, wenn die Besitzergreifung dieser Gebiete
aus triftigen Griinden nicht mehr riickgingig gemacht werden konne, in
erster Linie im Interesse und zum Wohle der Eingeborenen zu verwalten
seien. )

Zusammenfassend (SS. 299-307) stellt Professor Hoffner fest, dal man
die spanischen Scholastiker nahezu ein Jahrhundert vor dem iibrigens sicher
hochverdienten Hugo Grotius als die Begriinder des modernen Volker-
rechtes bezeichnen muf3, — Was endlich die sogenannten « Reduktionen »
betrifft, das heiBt durch Missionare, hauptsichlich Jesuiten organisierte
und geleitete Niederlassungen der Eingeborenen, in denen diese vor der
ungiinstigen Einwirkung europdischer Kolonisten geschiitzt, allmdhlich an



Literarische Besprechungen 365

menschliche und christliche Gesittung gewohnt und damit auch zur Arbeits-
freude erzogen wurden, eilten sie, wie es Prof. Hoffner (S. 306) feststellt,
ihrer Zeit um Jahrhunderte voraus.

Die christlichen Grundsitze des Volkerrechtes (im weitesten Sinne des
Wortes « Vélkerrecht ») sind auch in hdher geschulten Kreisen nur wenig
bekannt und werden — mit Ausnahme nicht zahlreicher Spezialisten —
auch in der katholischen Wissenschaft noch viel zu wenig gepflegt und
in der Praxis viel zu wenig angewendet. Daher schiene es wiinschens-
wert, das christliche Vélkerrecht, eine der gréB8ten Zierden der katholischen
Wissenschaft, in die Ausbildung des katholischen Akademikers eingehen-
der und systematischer als bisher einzubauen. N. P,

Moraltheologie

Saint Thomas d’Aquin : Somme Théologique. (II-II qq. 47-56.) La
Prudence. Deuxiéme Edition. Traduction francaise, Notes et Appendices
par Th. Deman O.P. — Paris - Tournai - Rome, Desclée (Editions de la

Revue des Jeunes). 1949. 554 pp.

Der vorliegende Band iiber die Klugheit unterscheidet sich schon rein
duBerlich von der ersten Ausgabe, welche damals H. D. Noble O. P.
besorgt hat. Auf den 554 Seiten (gegeniiber 297 Seiten der ersten Aus-
gabe) wird ein historisch und spekulativ ausgearbeiteter Kommentar zur
Lehre der Klugheit bei Thomas von Aquin geboten. Die Anmerkungen
zum Text (Appendix I) bieten eingehende historische Notizen und text-
liche Klirungen, wihrend im Appendix II die Lehre von der Klugheit
systematisch dargestellt und vor allem mit der in der Moraltheologie so
wirren Anschauung vom « Gewissen» in Vergleich gesetzt wird. Bereits
in seinem Artikel {iber den « Probabilismus» im Dict. de Théol. cathol.
hat der Autor eine scharfe Kritik an den Moralsystemen geiibt, die in
der Geschichte der Moraltheologie vom 16. Jahrhundert an ihr Unwesen
trieben. Der vorliegende Band rundet die dort gebotene Lehre ab und
versucht nun, und zwar mit vollem Erfolg, der Klugheit wieder jene Rolle
in der Moral zuzuerkennen, die ihr durch die schiefe Auffassung vom
Gewissen entrissen worden war. Einzig die Tugend der Klugheit, so be-
tont der Verf. mit Recht, ist das Organ des moralisch sicheren und guten
Urteils. GemaB der gesunden Lehre des hl. Thomas ist es besser, wenn
wir viele im wahren Sinne kluge Menschen haben, als wenn wir nur « ge-
wissenhafte » Menschen hitten (cf. S. 506).

Damit, daB der Autor mit Thomas die Klugheit in die Tiefe des prak-
tischen Tugendlebens hineinverlegt, daB er sie als die intellektuelle Tugend
der guten Praxis aufweist, begegnet er dem Vorwurf des Intellektua-
lismus, mit welchem man allgemein die thomistische Lehre von der Klug-
heit abtun méchte. Selbstredend ist und bleibt die Klugheit eine intellek-
tuelle Tugend (S. 248). Hierin folgt Thomas der griechischen Tradition
(cf. 413 f). Im Grunde ist es aber nicht nur die Abhingigkeit von dem
griechischen Vorbild, welche Thomas zu dieser Stellungnahme bewog,



366 Literarische Besprechungen

sondern die verniinftige Uberlegung, daB der Mensch den Geist der Unter-
scheidung von Gut und Bos bis hinab in die letzte Berithrung mit der
wirklichen Tat beweisen muf8. Thomas konnte seinerseits in nicht geringem
Umfange das Zeugnis der Heiligen Schrift und der christlichen Lehrtra-
dition anrufen, welche die discretio empfehlen und fordern (vgl. S. 389 ff.).
In einer ausgedehnten geschichtlichen Darstellung kommt der Verf. zum
Ergebnis, daB die thomistische Klugheit sich im Grunde mit der discretio
der aszetischen Schriftsteller trifft.

Gerade die intellektuelle Formung der Klugheit bietet die unbedingt
notwendige Handhabe, um dem viel gepriesenen, aber noch mehr falsch
verstandenen « blinden » Gehorsam das Handwerk zu legen. Unter dem
christlichen Einflu3 hat hierin Thomas sein Vorbild Aristoteles, der dem
Sklaven die Phronesis absprach, verlassen (S. 322). Die Bedeutung dieser
sauberen Lehre fiir die Politik ist nicht zu iibersehen (S. 321 ff.). DaB
damit der echte, moralisch einzig vertretbare Gehorsam nicht zu kurz
kommt, weist der Verf. nach, indem er die gegenseitigen Beziehungen
von Klugheit und Gehorsam aufdeckt.

Der Verf. stellt im AnschluB an Thomas, der hierin Aristoteles folgt,
den Tugendcharakter der Klugheit klar heraus (S. 455-477), er verwurzelt
sie damit im moralischen Leben zur Unterscheidung etwa von der aristo-
telischen Weisheit und Wissenschaft. Damit aber findet er, wie Thomas,
den AnschluB an den Begriff und die Wirklichkeit der iibernatiirlichen
Klugheit (S. 283). Wer also von intellektualisierter Moral sprechen will,
hat den Kernpunkt der thomistischen Moral nur zur Hilfte oder gar
nicht erfaBt. Den Drehpunkt des moralischen Lebens aus der Klugheit
weg in irgendeine Willensbewegung zu verlegen, erscheint dem Verf. als
eine grobe und folgenschwere Wertverschiebung, die dem Voluntarismus
Descartes’ oder Kants nahekommt. « Der hl. Thomas ist keineswegs geneigt,
einen gewissen Vorrang des Willens in der Moral zu miBkennen. Seine
Empfehlung der Klugheit bedeutet in keiner Hinsicht die Tatsache eines
ungemiBigten oder ungeschickten Intellektualismus. Jedoch vermeidet er
eine Trennyng zwischen Wille und Vernunft. Denn, wenn es auch wahr
ist, da3 ein Willensakt kraftvoll sein soll, dann kommt es in erster Linie
darauf an, daBl er recht sei. Seine Gilte ist nichts anderes als seine Recht-
heit. Und die Rechtheit rithrt von der Vernunft her. Es geht also darum,
die Erziehung der Vernunft vorzunehmen, sofern diese eine moralische
Kraft besagt» (S. 11).

Gegeniiber andern, aus thomistischen Kreisen geschriebenen Trak-
taten zur Summa ist hervorzuheben, dal der Verfasser nicht etwa eigen-
willig die Gedanken der Summa weiterverfolgt. Die dem Text beigege-
benen Anmerkungen, wie auch die zusammenhidngenden Entwicklungen
des Appendix II geben einen deutlichen Beweis, daB8 der Verf. diesen Stoff
in der gesamten Geschichte vor Thomas kennt, angefangen wvon der
griechischen Philosophie, der Heilige Schrift bis iiber die Viter ins Mittel-
alter hinein, so daB seine spekulative Thomaserklirung der geschichtlichen
Plastik nicht entbehrt. ‘

Neben die erste, mehr populdre Ausgabe dieses Bandes der franz.



Literarische Besprechungen 367

Thomasausgabe trat nun die zweite mit ausgesprochen wissenschaftlichem
Charakter. Der Leser bedarf griindlicher philosophischer und theologischer
Bildung zur Lesung dieses reichhaltigen Bandes, den er iibrigens nicht
in der Lesung, sondern nur in eifrigem Studium ausschopfen wird.

Das Verdienst des vorliegenden Bandes wird noch erhoht durch die
vollstindig neu iiberarbeitete Ubersetzung.

Freiburg (Schw.). A. F, Uz O P,

L. Weber : Hauptfragen der Moraltheologie Gregors des GroBen. Ein
Bild altchristlicher Lebensfiihrung. (Paradosis. Beitrige zur Geschichte
der altchristlichen Literatur und Theologie, N. I). — Freiburg i. d. Schweiz,
Paulusverlag. 1947. x11-288 SS.

Der vorliegende Band eréffnet die Sammlung « Paradosis, Beitrige zur
Geschichte der altchristlichen Literatur und Theologie ». In kurzen, doch
inhaltsreichen Satzen hat Prof. O. Perler, der die Sammlung leitet, deren
Aufgabe und Bedeutung gekennzeichnet : « Christliche Theologie wurzelt
wesensgemal in der Vergangenheit. Nur in der lebendigen Verbundenheit
mit ihr kann sie sich fortentwickeln. Jede auch noch so bescheidene Klirung
der Uberlieferung und ihver Quellen ist daher Beitrag an die Theologie der
Gegenwart » (Innenseite des Umschlags). Man kann die Sammlung nur dazu
begliickwiinschen, sich mit einer so wertvollen und gediegenen Arbeit der
Leserwelt vorzustellen, und den Wunsch hegen, da sie in Zukunft immer
auf der gleichen Hohe sich bewege.

W. begriindet die Berechtigung seiner Arbeit mit dem vermehrten
Interesse, das die Gegenwart sittlichen Problemen entgegenbringt, und aus
der Tatsache, daBl Gregor der Grofle gerade auf dem Gebiete der Moral
(selbstverstindlich mit EinschluB der Aszetik und Mystik) unseren Vor-
fahren als Autoritdt gegolten hat.

Im ersten der zwei Hauptteile wird nach den charakteristischen Ele-
menten der Moraltheologie Gregors des GroBen gefragt und sie wird in
drei Kapiteln als zeitgebunden, glaubenstreu und lebensnahe geschildert.
Im zweiten Kapitel — Glaubenstreue — erértert Verf. natiirlich auch die
Frage nach den Quellen Gregors des GroBen. Dieses schwierige Problem
wird in hervorragender Weise untersucht und stellt wohl in Bezug auf die
vorhergehenden Untersuchungen einen beachtenswerten Fortschritt dar.
Wie der Fragenkreis der von Gregor behandelten Probleme dadurch, daB
er vom Ménche zum Papst wurde und durch die in der Ausiibung des papst-
lichen Amtes gemachten Erfahrungen, sich stindig erweiterte, wird vom
Verf. ebenfalls sehr geschickt dargelegt. In diesem Zusammenhange glaubt
er als ein letztes und ganz besonderes Moment der Entwicklung Gregors
auch dessen «zunehmende Angst vor dem Tode» (S.73) erwdhnen zu
miissen. Ob das Wort « Angst » hier wohl am Platze ist ? Verf. hat im vor-
hergehenden (S. 44-45) den wesentlichen Einflu der Regel des hl. Benedikt
auf Gregor ins rechte Licht geriickt ; sollte das, was hier als Angst vor dem
Tode aufgefaBt ist, nicht vielmehr eine mit zunehmendem Alter besser



368 Literarische Besprechungen

verstandene und tiefer erlebte Auffassung vom zwélften Grade der Demut
sein, so wie er im siebenten Kapitel der Regel des hl. Benedikt beschrieben
wird ?

Im zweiten Hauptteil wird der moraltheologische Lehrgehalt der
Schriften Gregors untersucht und in einem dreifachen Fragenkomplex zu-
sammengefaBt : Zweckbestimmung des Menschen, Gnade und Tugend, siind-
hafte Verirrung. Es geht aus dieser Untersuchung hervor, daB Gregor als
praktischer Moraltheologe und Katechet heiklen und dunklen Problemen,
deren Darlegung fiir das sittliche Leben der Gliubigen keinen besonderen
Gewinn bietet, aus dem Wege ging. Trotz der ihm so oft und zu oft vor-
geworfenen Wundersucht sind Gregors Ausfiihrungen iiber die auBer-
ordentlichen Gnadengaben gesund und niichtern. Beziiglich der Kardinal-
tugenden erscheint Gregor noch sehr von der alten Philosophie beeinfluBt,
da sich bei ihm keine klaren Texte vorfinden, aus denen sich eindeutig
folgern lieBe, daB diese Tugenden iibernatiirlich und eingegossen seien.
Wegen ihrer konkreten, lebensverbundenen Ziige kann die Lehre Gregors
des GroBen als ein Vorbild angesehen werden fiir die Bestrebungen, die
heute so michtig auf eine gegenwartsnahe, blutvolle Theologie hindringen

Rom, S. Anselmo. L.Thiry O, S.B.



	Literarische Besprechungen

