
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Zum Wesen der göttlichen Sendungen

Wir möchten hier einige Gedanken äußern zum Buch von Dom. Lucien
Chambat O. S. B. : Les Missions des personnes de la sainte Trinité selon

saint Thomas d'A quin1. — Es behandelt nicht irgend eines der vielen
Probleme, die die Erkenntnis der göttlichen Sendungen erschweren, sondern
den Hauptpunkt, ihr Wesen. Methodisch will es eine « enquête historique

» sein ; und noch etwas muß hervorgehoben werden, « c'est saint Thomas
qui tranchera le litige ».

Nach Ch. läßt sich das Wesen der Sendungen folgendermaßen
zusammenfassen. Erstens, terminus ist die Einwohnung der göttlichen Personen.
Zweitens besteht diese Einwohnung in nichts anderem als in ihrer Gegenwart

auf Grund der causa exemplaris und efficiens der Gnade. Drittens
werden die göttlichen Personen kraft dieser Gegenwart, das heißt durch
ihr Abbild in der übernatürlichen Gnade, Weisheit und Liebe, zu einem
besonderen Objekt der Erkenntnis und Liebe. Das Erkennen aber ist nur
eine Folge und liegt außerhalb des Wesens. Zum Begriff der Sendung gehört
einzig die « ontologische » Repräsentation der Personen 2. — Damit stellt
sich Ch. klar in die Linie Galtier 3, Retailleau 4, Stomskowski 6, gegenüber
Gardeil ', Johannes a S. Th. '. In der negativen Seite, das heißt keine
Begründung der Gegenwart durch die Erkenntnis, stimmt er mit der
bekannten Position von Vasquez 8 überein.

Zunächst werden im ersten Teil des Buches die Quellen des hl. Thomas
behandelt : drei kurze Studien über die Heilige Schrift, Augustinus und
Albertus. — Nicht ohne Bedenken folgen wir den Ausführungen über
Augustinus. Das gewichtige « mitti est cognosci quod ab alio sit » aus
der Stelle ex professo De Trin., IV, c. 20. scheint uns nicht überzeugend
durch den Hinweis auf E. 187 9 im Sinne einer von der Erkenntnis
getrennten Gegenwart umgedeutet werden zu können 10. Ferner genügt es

1 Ed. de Fontenelle, Abbaye St-Wandrille. 1943, 205 pp.
8 p. 9.
3 P. Galtier, S. J. L'habitation en nous des trois personnes, Paris 1928.
4 M. Retailleau, La sainte Trinité dans les âmes justes, Angers 1932.
5 A. Stomskowski, Nauka sw. Tomasza z Akwinu o niewidzialnych postan-

nictwach osob boskich, cf. Bull. Th. T. V, n. 737.
6 A. Gardeil O. P., La structure de l'âme. T. II, pp. 6-87.
' Johannes a S. Th. Cursus Theol., In I q. 8 Disp. 8 a. 6 ; I q. 43 Disp. 17 a. 3.
8 G. Vasquez, In I q. 8 Disp. 30 c. 3 ; In q. 43 a. 3.
9 Besonders p. 27, n. 27.

10 p. 29. *



334 Literarische Besprechungen

nicht, auf das Vorhandensein einer objektiven similitudo ad propria perso-
narum hinzuweisen, um damit schon nach Augustinus das Wesen der
Einwohnung in der Darstellung der Personen und nicht in ihrer Erkenntnis
zu suchen. Dies gilt besonders von der zweiten Stütze, die Ch. für seine
These im Buche XIV, De Trin. sucht, wo es ja einzig um das Abbild der
heiligen Dreifaltigkeit und nicht um die Einwohnung geht.

Unter den Schriften des hl. Thomas wird dem Sentenzenkommentar
nicht nur chronologisch, sondern auch inhaltlich der erste Platz gewidmet.
Seinen eigentlichen Traktat de missionibus findet Ch. im Kommentar zum
ersten Buch, dd. 14-18. Folgendes wird hier, nicht ohne Berechtigung,
hervorgehoben. Die zeitlichen Sendungen werden aus den ewigen Hervorgängen

entwickelt. Thomas spricht von einem doppelten Hervorgehen
der Personen in der Zeit, gemäß den natürlichen und übernatürlichen
Wirkungen. Letztere Art wird wiederum doppelt gefaßt, als missio und
donatio. Der missio folgen die Begriffe manifestatio, assimilatio, der donatio
der Begriff der realen Gegenwart der Personen. Sowohl die missio als
auch die donatio wird nach Ch. einzig durch die Kausalität begründet1.
Von ganz besonderer Bedeutung ist zu wissen, was Thomas d. 15, q. 4,

a. 1, ad 1. sagt : « mitti est cognosci quod ab alio sit per modum reprae-
sentationis ». Zusammenfassend gibt Ch. folgende Übersicht. Ratio propter
quid der göttlichen Sendungen ist die Kausalität der Personen. Auf ihr
ruht das Kommen und die Wirklichkeit der Gegenwart. Von den
Geschöpfen her aber müssen wir gemäß den natürlichen und übernatürlichen
Gaben eine doppelte Ursächlichkeit unterscheiden. In bezug auf die
übernatürlichen Gaben wiederum in zweifacher Hinsicht : auf Grund der cau-
salitas exemplaris und pure efhciens. An die causalitas exemplaris knüpft
sich der Begriff der missio (assimilatio, manifestatio), an die pure
efhciens der Begriff der donatio (Wirklichkeit der Gegenwart der Personen) 2.

Gewiß ist eine solche Interpretation hier an diesen Texten, abgesehen
von d. 37 und besonders abgesehen von der Summe, möglich. Doch gilt
es vor allem auch den Zusammenhang darzulegen. Ch. sieht im
Kommentar zu dd. 14-18 einen streng aufgebauten, logischen Traktat, den er
der q. 43 der Summe gegenüberstellt und zweifellos vorzieht. Dazu ist
aber erstens zu sagen, daß wir hier innerhalb der Lehre vom Hervorgehen
des Heiligen Geistes stehen. Die Frage der Sendungen wird konkret und
in erster Linie als Frage nach der Sendung des Heiligen Geistes gestellt
(d. 14). Zweitens ist an die Gebundenheit an den Text und vor allem
an die Hauptschwierigkeit der Littera des Lombarden zu denken. So

muß z. B. « Spiritus sanctus seipsum dat, — a seipso procedit et mittitur »

(d. 15) eine theologische Rechtfertigung finden. Dann der Hauptpunkt,
Caritas gleich ipse Spiritus sanctus (d. 17). Daraus erklärt sich schon
zu einem guten Teil der besondere Nachdruck auf der Gnade als Wirkung
und der daraus folgenden Assimilation zu den Personen. Drittens muß
aber doch hervorgehoben werden, daß gewisse Gedankengänge schon virtuell
die spätere Formulierung enthalten. Die Sendung und Einwohnung wird

1 p. 87. 2 pp. 113/114.



Literarische Besprechungen 335

klar in die linea reditus gestellt im Gegensatz zur allgemeinen Gegenwart
Gottes gemäß der linea exitus creaturae a Deo. Ferner stehen die
Ausdrücke « persona datur », « persona habetur » und besonders die fruitio in
engster Beziehung zum Wesen der Sendung. Ch. will bei der datio und
fruitio einzig an die Schulfrage denken, non tantum dona, sed ipsae per-
sonae dantur 1.

Bei der d. 37 werden die beiden an und für sich sehr starken Ausdrücke
« creatura attingit ad ipsum Deum secundum substantiam », « et hoc est

per operationem »2 folgendermaßen glossiert. Es handelt sich hier nach
Ch. nicht um eine neue Begründung der besonderen Gegenwart Gottes.
Diese kommt nicht durch die Tätigkeit des Geschöpfes, sondern einzig
durch die gewirkte Gnade zustande. Die beiden Wendungen betonen nur
die absolute Übernatürlichkeit der Gnade, Liebe und Weisheit 3.

Zu C. Gent., IV, c. 21, Quia vero effectus, hat schon Gardeil einen
längeren Kommentar geschrieben 4. Nach unserer Ansicht verhält es sich
folgendermaßen. Im ersten Argument des Kapitels wird dargelegt, wie
man die Gabe der Liebe dem Heiligen Geiste appropriieren kann. Im
zweiten wird gezeigt, wie sich im Akt der Liebe ein proprium repraesen-
tativum des Heiligen Geistes findet. Im dritten aber, Quia vero effectus,
wird bewiesen, daß der Heilige Geist selber, zugleich mit der Gabe der
Liebe, gegenwärtig ist. Gemäß dem Charakter des Buches wird die am
schnellsten überzeugende Argumentation gewählt : Deus effector. Mehr
können wir diesem kurzen Text nicht entnehmen. Die Frage nach einer
besonderen formellen Ursache der göttlichen Einwohnung wird hier nicht
berührt. Ferner ist der Gesamtinhalt des Kapitels, de effectibus attri-
butis Spiritui sancto, zu beachten. Ch. aber will in diesem Text wiederum
eine Bestätigung seiner These finden, daß nämlich selbst für die gnadenhafte

Gegenwart der Personen die Ursächlichkeit als formeller Grund
anzusehen ist. — Den, zwar bezeichnenden, Nachsatz des hl. Thomas, « sicut
amatum in amante », möchten wir hier noch nicht allzusehr unterstreichen.

Von besonderer Bedeutung ist nun für uns die Erklärung, die Ch.

von der Summe, I, q. 43, a. 3, gibt. Eine kurze Bemerkung wird
verausgeschickt. Während nämlich im Kommentar die Einwohnung als besondere

Gegenwart aufgefaßt wird, kommt hier mehr der Gedanke des Zu-
sammenwohnens, des gegenseitigen Verkehrs und der libera fruitio zur
Geltung.

Das Wesentliche aber wird wie folgt kommentiert. Zur allgemeinen
Gegenwart : « sicut causa in effectibus participantibus bonitatem ipsius ».

Das Hauptgewicht liegt für Ch. nicht auf causa, sondern auf participantibus

bonitatem ipsius, das heißt : distinktiv ist nicht die Ursächlichkeit,
sondern die Teilhabe an der göttlichen Natur. Dafür wird besonders auf
In Sent., I, d. 37, q. 1, a. 2 hingewiesen, wo in der Tat die Ursächlichkeit

mehr im Hintergrund steht 6. — Zur besonderen Gegenwart : « sicut
cognitum in cognoscente, amatum in amante ». Ch. sagt ausdrücklich,

1 p. 86. 2 q. 1 a. 2. 3 pp. 126, 127. 4 1. c., p. 26-30. 6 p. 160.



336 Literarische Besprechungen

daß auch hier die Personen nicht an und für sich, sondern einzig in ihren
Abbildern Objekt der Erkenntnis und Liebe seien. Er betont, sicut cogni-
tum in cognoscente, das heißt in similitudine, so seien auch die Personen
in ihren Abbildern gegenwärtig. Doch gibt er zu, daß dieser Sinn einzig
aus den früheren Werken, — wohlverstanden in seinem Sinne interpretiert

—, ermittelt werden könne. Die Abbilder, durch die die « ontolo-
gische » Repräsentation der Personen, das Distinktiv der besonderen Gegenwart,

zustande kommt, finden sich in den übernatürlichen Wirkungen,
Gaben, habitus und Akten. Aber in der Folge wird einzig noch von den
Gaben, ohne Bezug auf die daraus folgenden Tätigkeiten gesprochen 1.

Auf Grund des Gewirktseins dieser Gaben allein kommt die neue Gegenwart

der Personen zustande. Hier scheint uns nun wirklich der zentrale
Punkt zu liegen.

Wir können nämlich auch nach der Ansicht des Johannes a S. Th.
ohne weiteres sagen, daß zugleich mit dem Gewirktsein der Gnadengeschenke

die neue Gegenwart, und zwar in einem aktuellen Sinne, da sei.
Aber wir können nicht sagen, daß die ratio propter quid dieser Gegenwart

die Gaben als Wirkungen seien, sondern einzig insofern, als aus ihnen
neue, übernatürliche Akte entstehen, die den Menschen zu Gott in ein
absolut neues Verhältnis bringen. Diese Unterscheidung scheint uns nicht
sine fundamento in re zu sein, genau wie auch die menschliche Seele nicht
als Form des Körpers Subjekt eines habitus entitativus sein kann,
sondern nur insofern, als sie Gott, der Übernatur, gegenübersteht.

Aber wir haben immer noch nicht genau den springenden Punkt
berührt. Ch. legt nämlich bei der Begründung der ratio propter quid
der besonderen Gegenwart der Personen den Akzent nicht sosehr auf das
Gewirktsein der Gaben, sondern darauf, daß sie eine Darstellung der
Eigenschaften der göttlichen Personen enthalten. Aber auch hier geht es im
Grunde um dieselbe Unterscheidung, denn die Liebe ist proprium reprae-
sentativum des Heiligen Geistes, insofern wir durch sie Gott lieben, « amor
quo Deum diligimus » 2. Wird sie aber einzig als Gabe, abgesehen vom
Akt der Liebe, betrachtet, so fällt auch hier das proprium repraesenta-
tivum weg, sie kann dem Heiligen Geiste nur noch zugeeignet werden.
Ch. bedauert es an verschiedenen Stellen 3 sehr, daß der hl. Thomas, mit
Ausnahme von C. Gent., IV, c. 21, die Liebe und Weisheit stets ausdrücklich

den beiden göttlichen Personen nur appropriiert.

Hören wir nun die Schwierigkeiten, die gegen die Ansicht erhoben
werden, die das Wesen des novus modus existendi in ordine ad
Operationen! sucht und infolgedessen die neue Gegenwart der Personen, obwohl
dieselbe unabhängig ist von der aktuellen Erkenntnis und Liebe, trotzdem
durch die Gegenwart in der Erkenntnis und Liebe erklärt.

1 Ce qui se réalise du simple fait des habitus surnaturels de sagesse et de
charité, p. 164.

2 C. Gent. IV c. 21.
3 pp. 91, 173, 174.



Literarische Besprechungen. 337

Die erste Schwierigkeit besteht darin, daß man zur Begründung der
Gegenwart aus der Erkenntnis einer experimentellen Erkenntnis bedarf.
Davon wird aber im Artikel 3 der Summe, um den es hier geht, scheinbar
nichts gesagt. Es handelt sich also nach Ch. um eine Erklärung, die über
den Text des hl. Thomas hinausgeht1. — Dazu ist in Betracht zu ziehen,
daß die Frage des gegenwärtigen Artikels formell um die Grundlage der
Sendungen geht : keine Sendung, keine Einwohnung ohne die heiligmachende
Gnade. Dies aber dargelegt, ist es klar, daß es sich hier nicht um irgend
eine Erkenntnis, sondern um die aus der Gnade handelt. Diese jedoch
ist eo ipso, wenigstens der Anlage nach, experimentell 2. Man braucht
in diesem Falle die Erkenntnis nicht mehr besonders als experimentelle
Erkenntnis zu kennzeichnen 3. Ferner enthält die Umschreibung schon
viel, « non solum dicitur esse in creatura rationabili, sed etiam habitare
in ea sicut in templo suo ». Vor allem aber schließt die fruitio 1 die
experimentelle Erkenntnis ein.

Eine zweite Schwierigkeit sieht man in der Einteilung der verschiedenen

modi der Gegenwart Gottes. Wäre nämlich die Erkenntnis formeller
Grund eines neuen modus, so könnte man nach Ch. die Einteilung des
hl. Thomas nicht mehr als adäquat bezeichnen. Die erste Gegenwart,
sicut causa in effectu, ist durch sich selber real, die zweite, sicut cognitum
in cognoscente, bedarf der ersteren, um ihre Realität zu begründen 5. —
Diese Begründung jedoch gehört nicht eigentlich zur Begründung eines

neuen modus, sondern einzig zur Begründung der Substanzialität der Gegenwart

überhaupt. Etwas anders ist die Gegenwart an und für sich, etwas
anders die Modalität, jene ist einzig, diese kann vielfach sein. In der
Begründung eines neuen modus muß die Substanzialität der Gegenwart
nicht eigens konstituiert werden, wohl aber muß sie in der Begründung
eingeschlossen sein. Dies aber ist bestimmt bei der experimentellen Erkenntnis

der Fall, da diese einzig durch die Gegenwart des Objektes zustande
kommen kann.

Drittens glaubt Ch. einzig durch seine Interpretation den Unterschied
zwischen der Sendung des Sohnes und der des Heiligen Geistes zu retten :

der Sohn wird gemäß der Gabe der Weisheit, der Heilige Geist gemäß
der übernatürlichen Liebe gesandt6. — Dazu ist aber zu sagen, daß es

sich hier nicht um zwei aus dem Wesen heraus verschiedene Arten der
Gegenwart handelt. Der Unterscheidungsgrund der beiden Sendungen
kann also nicht aus dem die Einwohnung formell konstituierenden Element
genommen werden. Wenn man hier gemäß den den Personen appro-

1 p. 156.
2 cf. I q. 8 a. 3 : Hoc igitur secundo modo, Deus specialiter est in rationali

creatura, quae cognoscit et diligit illum actu vel habitu. Et quia hoc habet ratio-
nalis creatura per gratiam, ut infra patebit, dicitur esse hoc modo in Sanctis per
gratiam.

3 Ausdrücklich geschieht dies in : I q. 43 a. 5 ad 2 ; In Sent. II d. 15, exp. 2. t ;

ibid. q. 4 a. 2 ad 4 ; q. 5 a. 1 sol. 2.
4 I q. 43 a. 3 c. ad 1. 6 p. 157. 8 p. 157.

Divus Thomas 22



338 Literarische Besprechungen

priierten Gaben unterscheidet, so wird eben gerade damit bewiesen, daß
die ratio propter quid der besonderen Gegenwart nicht die gewirkten Gaben
sein können. Diese werden in diesem Zusammenhang weniger als ein
formelles, sondern als ein materielles Element, das heißt als Dispositionen

1, genommen. — Im übrigen ist es klar, daß es hier um den terminus
der Sendungen, das heißt um die Einwohnung geht. Diese aber ist allen
Personen gemeinsam. Wenn sie also für den Sohn durch die Weisheit,
für den Heiligen Geist durch die Liebe zustande kommt, so fragen wir
spontan, nach welcher Gabe denn die Einwohnung des Vaters sich
vollziehe. Darauf aber kann kaum eine befriedigende Antwort gegeben werden,
da die heiligmachende Gnade, aus der die Liebe und Weisheit hervorgehen,

mehr eine Ähnlichkeit zur göttlichen Natur als zum Vater besagt.
Das wichtigste aber und zugleich synthetische Argument bleibt für

Ch. die Kohärenz der Lehre2. Johannes a S. Th. und Gardeil müßten
nach ihm zwischen der Lehre des Sentenzenkommentars und der der Summe
einen schwer zu erklärenden Bruch annehmen.

Uns scheint der Unterschied nicht so weit zu gehen. Folgendermaßen
möchten wir die Lehre des Kommentars mit jener der späteren Werke
vergleichen. Gewisse Gedanken finden sich hier, die später nicht mehr
Erwähnung finden. So z. B. die zweifache zeitliche Prozession der
Personen, entsprechend den natürlichen und übernatürlichen Gütern 3. In der
Summe wird nur noch vom Hervorgehen der Geschöpfe gesprochen, einzig
die Sendung gilt als zeitlicher Hervorgang der Personen. Ebenfalls findet
sich der Ausdruck « Spiritus sanctus etiam proprie mittit se ipsum »

4 in
der Summe nicht mehr. Schließlich wird im Sentenzenkommentar die mit
der Sendung verbundene Erkenntnis der Personen nicht nur als eine
Erkenntnis durch, sondern eigentlich als eine Erkenntnis in den Gaben
bestimmt5, was ebenfalls in der Summe nicht mehr zum Ausdruck kommt6.

1 cf. In Sent. I d. 14 q. 2 a. 1 q. 2 sol. II ; I q. 43 a. 3 ad 2.
2 p. 158.
3 In Sent. I d. 14 q. 2 a. 2.
4 d. 15 q. 3 a. 1.
5 d. 16 q. 1 a. 2 ; d. 15 exp. 2. t. : « quod proprie experientiam in donö per-

cepto demonstrat ».
6 Von besonderem Reiz ist es, die Frage nach dem Verhältnis des zeitlichen

und ewigen Momentes der Sendung zu vergleichen. Sowohl im Kommentar als
auch in der Summe wird natürlich das zeitliche als für die Sendung bestimmend
hervorgehoben. Doch wird im früheren Werk dies durch die Wirkung, « secundum
eflectum connotatum », das heißt nicht durch etwas Notionelles, sondern durch
etwas Essentiales, bestimmt (d. 15 q. 1 a. 2). In der Summe wird jedoch
deutlicher gesprochen : « Quaedam vero cum habitudine ad principium important
terminum temporalem ; sicut 'missio' et 'donatio'. Mittitur enim aliquid ad hoc
ut sit in aliquo, et datur ad hoc quod habeatur. Personam autem divinam haberi
ab aliqua creatura, vel esse novo modo existendi in ea, est quoddam temporale »

(q. 43 a. 2). Was früher mit Effekt bezeichnet wurde, wird hier als « ut sit in
aliquo », « ad hoc ut habeatur » gekennzeichnet. Doch ist bei den beiden Parallelartikeln

eine leichte Verschiebung der formellen Frage zu beachten.



Literarische Besprechungen 339

— Andere Gedanken finden sich auch in der Summe, nehmen aber hier
eine untergeordnete Stellung ein. So wird z. B. im Kommentar nicht nur
die gewirkte Gnade, sondern auch das Wirken der Gnade als Grundlage
der Sendungen aufgefaßt1 Dieser Gedanke kommt in der Summe einzig
noch im letzten Artikel2 zur Geltung. In einer Antwort finden wir ihn
noch angedeutet 3, doch scheint eine andere 4 ihn gänzlich auszuschließen.
Vor allem aber geht es hier um die Assimilation und Repräsentation der
Personen 6. Diese im Kommentar im Vordergrund stehende Lehre findet
in der Summe einzig noch im bekannten Artikel 5, ad 2 ihren Platz. —
Die klare Formulierung, sicut cognitum in cognoscente, amatum in amante 6,

findet sich im früheren Werk nur virtuell, insofern nämlich auch dort das

konstitutive Element der besonderen Gegenwart Gottes in linea operationis7

1 d. 15 q. 3 a. 2 ; d. 16 q. 1 a. 1 ; a. 4 : « unde interius non ponitur tantum
aliqua cognitio, sed aliquis effectus gratiae gratum facientis, qui est immediate
a divina persona, ratione cuius divina persona mitti dicitur. »

2 q. 43 a. 8.
3 q. 43 a. 2 ad 3 : « aliquid addit, scilicet temporalem efiectum ».
4 q. 43 a. 3 ad 3 : « non tarnen per aliquos effectus nos inhabitat, vel etiam

habetur ». — Ch. liest zwar die Antwort so : « Ad tertium dicendum quod, licet
per aliquos alios efiectus (d. h. durch Glauben und Wissen) Filius cognosci possit
a nobis, non tarnen per alios (d. h. von der gratia gratum faciens verschiedene)
effectus nos inhabitat, vel etiam habitur a nobis. » — Dazu ist folgendes zu sagen.
Erstens bezüglich der Handschriften. « Non tanjen per alios effectus nos inhabitat

» findet sich in A D, doch steht dann zu ^pginn der Antwort nicht « per
aliquos alios », sondern nur « per aliquos », d. h. : « licet per aliquos effectus Filius
cognosci possit a nobis, non tarnen per alios effectus nos inhabitat », was
offensichtlich keinen brauchbaren Sinn ergibt. Eine Verschreibung von « aliquos » in
« alios » wäre an und für sich sehr wohl möglich, doch finden wir nirgends «

aliquos » und « alios » nebeneinander. — Für die erste Stelle, wo Ch. « per aliquos
alios » liest, finden wir « per aliquos » in UWXA « per alios » in sA. Für die
zweite Stelle, wo Ch. « non tarnen per alios » liest, finden wir « per alios » in A D,
dagegen « per aliquos » in U W sX. Daraus geht klar hervor, daß an beiden Stellen

«per aliquos» gelesen werden muß. — Dieses Ergebnis wird auch von den
Druckausgaben bestätigt. P und L lesen beide Male « per aliquos ». Den Text von Ch.
finden wir einzig in der ed. Parmae 1852 und in einigen kritisch unbedeutenden
Ausgaben (merkwürdigerweise auch in der Deutschen Thomasausgabe). Soweit die
äußeren Gründe. — Aber auch inhaltlich ist kein Grund zu einer Veränderung des

Textes vorhanden. Die Antwort muß nicht so sehr mit dem Hauptteil, als mit
dem letzten Satz des Korpus verglichen werden. — Wir können also erstens nicht
verstehen, wie Ch. von einer Veränderung des Textes in der Leonina sprechen
kann und für eine Lesung, die handschriftlich keine Stütze hat, Angabe von
Varianten verlangt. Zweitens können wir nicht begreifen, wie diese Lesung gegenüber

P und L als « klassisch » bezeichnet werden kann.
6 Besonders d. 15 q. 4 a. 1 ; ad 1 ; a. 2 ad 3.
6 I q. 8 a. 3 ; q. 43 a. 3.
7 d. 37 a. 1 ; a. 2 ; exp. lt.:« creatura rationalis per gratiam attingit ad ipsum

Deum, secundum quod ipsum amat et cognoscit ; et ideo cum eo esse dicitur ;

et eadem ratione dicitur capax Dei, sicut suae perfectionis, per modum objecti ;

et propter hoc etiam dicitur templum Dei, et inhabitari a Deo. » — Man vergleiche



340 Literarische Besprechungen

gesucht wird und insofern auch dort die datio und fruitio zum Wesen
der Einwohnung gehört1.

Für die in der ersten Gruppe erwähnten Punkte können wir wohl
in der Summe einen Bruch mit der früheren Lehre annehmen. Die zweite
Gruppe belegt den deutlich verschobenen Gesichtspunkt (den durch den
Text bedingten im Kommentar haben wir oben schon dargelegt). Wenn
wir aber genau die Frage ins Auge fassen, um die es hier geht, so können
wir unseres Erachtens weder von einem Bruch noch von einer wesentlich
neuen Lehre sprechen. Thomas bestimmt hier zunächst das Wesen der
Sendung2, dann hebt er das zeitliche Element als bestimmend hervor 3

und beweist die heiligmachende Gnade als einzig mögliche Grundlage für
eine wesentlich neue Gegenwart der Personen 4. Dies sind die durch den
Text unmittelbar gegebenen Thesen. Darüber hinaus aber gibt er auch
an, daß der zum Wesen der Sendung gehörende novus modus existendi der
Personen durch die aus der Gnade hervorgehenden Akte der Liebe und
Erkenntnis konstituiert wird. « Deus est in omnibus rebus per suam
actionem, — in Sanctis autem est per ipsorum operationem. »

6 Die zwei
formellen Momente werden hier klar gegenübergestellt : per suam actionem
— per ipsorum operationem.

Aus den soeben besprochenen Schwierigkeiten ist ersichtlich, daß die
Arbeit von Ch. den rein historischen Gesichtspunkt überschreitet. Deshalb
erlauben wir uns auch einige spekulative Bedenken gegen seine These

vorzubringen. §'
Auf der einen Seite nimmt Ch. eine experimentelle Erkenntnis der

göttlichen Personen an 6. Sie gehört für ihn zwar nicht zum Wesen der
Sendung, gilt aber doch als ein der Einwohnung folgendes Element. Auf
der andern Seite wird aber klar betont, daß die Erkenntnis und Liebe
sich nicht direkt auf die Personen, sondern auf ihr Abbild in der Seele
beziehen '. Daraus aber entsteht eine gewiß nicht geringe Schwierigkeit
für den experimentellen Charakter dieser Erkenntnis, da doch dieser gerade
in der unmittelbaren Vereinigung mit seinem Objekt bestehte.

hierzu den Text der Summe q. 43 a. 3, wo wir genau dieselben Ausdrücke finden.
In einem gewissen Sinne wird hier sogar noch deutlicher gesprochen als in der
Summe. Ch. betont dort, daß nicht gesagt werde, Gott sei als erkannt
gegenwärtig, sondern sicut cognitum in cognoscente, das heißt in similitudine. Cf. p. 161,

n. 22. Dies wird hier ausgeschlossen, da unmittelbar von Gott das per modum
obiecti betont wird.

1 Besonders d. 14 q. 2 a. 1 qa. 2 ad 2 ; a. 2 ad 2.
2 I q. 43 a. 1. 3 a. 2. 4 a. 3.
6 In II Cor. c. 6 lect. 3 : « Deus est in omnibus rebus per suam actionem

in quantum coniungit se eis, ut dans esse et conservans in esse. In Sanctis autem
est per ipsorum operationem qua attingunt ad Deum, et quodammodo com-
prehendunt ipsum, quae est diligere et cognoscere. »

6 p. 103. 7 p. 104.
8 Wir unterscheiden zwischen affektiver und experimenteller Erkenntnis.



Literarische Besprechungen 341

Zweitens, angenommen daß diese besondere und zum Wesen der
Sendung notwendige Eigenschaft gewahrt werden könne, stellt sich doch die
Frage, wie diese Erkenntnis in Wirklichkeit zustande kommt. Ch. sagt :

Aus dem Abbild, aus den Gaben der Weisheit und der Liebe. Aber wir
sagen, daß diese, werden sie nämlich allein als Wirkungen aufgefaßt, nicht
einmal ein Abbild der persönlichen Eigenschaften enthalten. Wie sollte
daraus eine wahre Erkenntnis der Personen entstehen können — Das

proprium repraesentativum der Personen besteht nicht in den Gaben,
sondern in den aus den Gaben entstehenden Akten der Liebe und Erkenntnis.

Es müßte sich also um eine wesentlich reflexe Erkenntnis handeln,
insofern nämlich die begnadete Seele in ihren eigenen Akten etwas den

göttlichen Hervorgängen Ähnliches wahrnehmen würde. Wie könnten wir
aber hier von einer fruitio der Personen sprechen — Wir geben gerne
zu, daß in diesen Akten eine wirkliche Assimilation zu den göttlichen
Personen entsteht und daß wir fernerhin in ihnen das wirklich vollkommenste

Abbild der heiligen Dreieinigkeit finden. Aber darum geht es hier
nicht, sondern um die Möglichkeit, aus ihnen eine Erkenntnis der
göttlichen Personen zu gewinnen. Diese kann aber auch hier nicht ohne die
Analogie der Erkenntnis und Liebe an und für sich, des verbum distinctum
und amor procedens, entstehen. In Bezug auf unsere Erkenntnis liegt
hier das erste und unentbehrliche Abbild.

Schließlich muß Ch., um seinen Begriff der Sendungen vollkommen
durchzuführen, das Wirken der übernatürlichen Gaben von der praesentia
immensitatis nicht nur unterscheiden, sondern ausschließen 1., Das Wirken
in der natürlichen Ordnung, Schöpfung und Erhaltung, ist formeller Grund
für die allgemeine Gegenwart Gottes ; das Hervorbringen der Gnadengüter
ist im selben Sinne formeller Grund für die besondere Gegenwart Gottes.
Die allgemeine Gegenwart wäre also in diesem Fall nicht mehr allgemein
gültig, nicht mehr universell — So weit ist nicht einmal Vasquez
gegangen 2, dessen Grundthese doch mit Ch. übereinstimmt.

Damit stehen wir aber vor jenem Begriff, dem der Gegenwart nämlich,
der in unserer Frage den ersten Platz verdient. Es geht hier ja nicht um
das ewige Element der Sendung, sondern einzig um das zeitliche, das
heißt um den novus modus existendi. Dieser ist seinem Wesen nach nichts
anders als ein modus der Gegenwart und muß infolgedessen mit dem
jede Gegenwart konstituierenden Moment, das heißt mit dem contactus
immediatus 3, verbunden werden. Ch. hat seine Ausführungen nicht in
diesem Sinne entwickelt.

Daraus erklärt sich, daß er die experimentelle Erkenntnis als eine
mittelbare gelten lassen kann. Der Begriff der Gegenwart erforderte eine
unmittelbare Berührung durch die Erkenntnis und Liebe. Zweitens kann

1 Vor allem p. 119.
2 In I q. 8 disp. 30 c. 3. Wo zu Gunsten der Allgemeinheit der praesentia

immensitatis der reale Charakter der besonderen Gegenwart geopfert wird.
3 « Omne quod est in loco vel in re quacumque, aliquo modo contingit ipsam. »

C. Gent. III c. 68. Item. Omne. Cf. In Sent. I d. 37 q. 3 a. 1.



342 Literarische Besprechungen

er nur so die ratio formalis der Sendung in der Darstellung der Personen
sehen. Die Darstellung erfordert von sich aus keine reale Gegenwart des

Dargestellten. Drittens kann nur so das Wirken der Gnade von der
allgemeinen Gegenwart getrennt werden.

Gehen wir aber vom Wesensmoment der Gegenwart aus, so sind wir
gezwungen, folgenden Weg zu nehmen : Gegenwart Gottes nicht auf Grund
der Ausdehnung, sondern auf Grund des Wirkens. Auf Grund des Wirkens
und nicht des Gewirkten. Sämtliche Unterschiede im Gewirkten können
nie einen neuen formellen Grund der Gegenwart, das heißt der Berührung

Gottes mit den Geschöpfen bilden. Der unmittelbare Grund des
Kontaktes bleibt immer : sicut agens adest ei in quod (immediate) agit.
Eine neue Berührung kommt einzig von Seiten der vernunftbegabten
Geschöpfe zustande. Nicht insofern, als diese im eigentlichen Sinne auf
Gott wirken könnten, sondern nur insofern, als die aus der Gnade
entspringenden übernatürlichen Akte Gott nicht in einer geschaffenen Wirkung,
sondern unmittelbar, wirklich, doch geheimnisvoll, in seinem göttlichen
Wesen berühren. « Mens humana aliquomodo tangit Deum, eum cogno-
scendo et amando. »1

Rom. H. Stirnimann O. P.

A propos des « Salmanticenses »

Les travaux n'abondent pas qui ont pris pour objet le monumental
Cursus theologicus édité au XVIIe siècle par les Carmes de Salamanque.
On salue avec d'autant plus de joie l'étude documentée que nous offre le
R. P. Otho Merl, O. C. D. 2. Elle complète à point nommé la notice que
nous avions écrite pour le Dictionnaire de théologie catholique, il y a une
dizaine d'années 3, en étendant l'investigation principalement du côté des

sources du Cursus, comme on lira ci-dessous. L'auteur n'a connu notre
article qu'après coup et il le signale dans un Supplément en fin de
volume. Sous le nom de Vincent, péché Dieu sait où, il nous intente une
critique médiocrement compréhensive. Son travail cependant rejoint maintes
appréciations que nous avions avancées, avec la différence que le R. P. M.
met en évidence le thomisme des Salmanticenses, sans insister sur leur
part d'infidélité ; tandis que, ne dissimulant rien de notre admiration pour
leur théologie savante et leur attachement indubitable à saint Thomas,
nous relevions quelques points significatifs où ces thomistes manquaient
à leur maître : seul en effet un examen de ce genre doit régler l'usage que

1 De Verit. q. 28 a. 3.
2 P. Otho Merl, O. C. D., Dr. Theol., Theologia Salmanticensis.

Untersuchung über Entstehung, Lehrrichtung und Quellen des theologischen Kurses der
spanischen Karmeliten. Regensburg, Verlag Josef Habbel. 1947. 16*-323 S.

3 Salamanque (théologiens de), Diet, de th. cath., XIV, 1, Paris 1939,
col. 1017-1031.



Literarische Besprechungen 343

nous faisons aujourd'hui de leur commentaire. L'occasion est bonne de
vérifier nos conclusions et de recevoir du R. P. M. les renseignements qu'il
a diligemment recueillis. Nous n'allons pas lui rendre le mal pour le mal.
Son travail fut présenté comme dissertation doctorale à la Faculté de

théologie de Würzburg en 1942. Il est le fruit d'une recherche de plus de
deux années, ainsi que d'un voyage d'études au cours duquel, pendant
près de deux mois, en 1938, furent explorées les archives de l'Université
de Salamanque et des couvents du Carmel en Espagne. Dans l'intention
de l'auteur, le livre est une contribution à l'histoire de la théologie carmé-
litaine et il se situe dans la suite des travaux du P. B. Xiberta, O. Carm.

Commençons par l'origine du Cursus. Le R. P. M. y consacre sa

première partie (pp. 7-55). L'étude est faite sur les sources imprimées
auxquelles a été joint le Nécrologe du couvent de Salamanque : d'importantes

notices en effet y concernent les auteurs du grand ouvrage. On
rectifiera d'après cette nouvelle étude quelques dates indiquées dans le DTC.
Dominique de Sainte-Thérèse est mort en 1660 et non en 1654, comme
il est établi dans une note spéciale (p. 41, n. 4). Antoine de Saint-Jean-
Baptiste est mort en 1702 et non en 1699 (cf. p. 45) ; Alphonse des Anges,
en 1737 et non en 1724. Pour le premier des Salamanticenses, on s'en
tiendra aux dates de 1583-1637. Le De poenitentia fut commencé par Jean
de l'Annonciation qu'Antoine de Saint-Jean-Baptiste ne fit que continuer.
Du récit du R. P. M., la figure des auteurs successifs, et spécialement des

trois premiers, auxquels est dû le principal de l'ouvrage, ressort avec
beaucoup de relief. Ces religieux sortent de l'anonymat où les usages de

leur Ordre voulurent qu'ils s'ensevelissent. La part de chacun est définie
avec certitude: Et entre eux l'on voit des différences s'affirmer. Tout au
long de son livre, le R, P. M. poursuivra le discernement commencé dans
cette première partie. Son admiration la plus chaleureuse va à Jean de
l'Annonciation, plus productif que les deux précédents, d'une érudition
plus vaste et d'une ouverture d'esprit plus grande, non dénué de finesse
et capable de traits mordants. Chacun de ces maîtres disposait d'un
secrétaire, et c'est une indication positive dans le sens des informations
que nous souhaitions avoir sur la méthode de travail des Salmanticenses
(DTC, c. 1018). Les manuscrits du Cursus ont malheureusement échappé
aux recherches du R. P. M. L'ouvrage subit l'épreuve de l'enseignement
avant la publication, sans qu'on doive penser qu'il ait été dicté intégralement

aux étudiants. Aussi bien, conçu à l'origine comme un manuel destiné
aux écoles de l'Ordre, a-t-il manifestement débordé en cours d'exécution
ce dessein primitif pour devenir un ensemble de traités spéculatifs et d'une
ampleur que nous osions appeler décourageante. L'entreprise s'inscrivait
dans l'effort déjà commencé de l'Ordre carmélitain vers l'affermissement
et le développement des études théologiques. La réforme ne fit que
confirmer ce mouvement ainsi que son orientation vers saint Thomas. L'aperçu
historique que donne à ce sujet le R. P. M. est plein d'intérêt. On y joindra
le chapitre consacré plus loin aux sources carmélitaines du Cursus. Il
apparaît que la Theologia scolastica et moralis secundum très partes Divi
Thomae Aquinatis de Pierre de Cornejo de Pedrosa (f 1618) fut amplement



344 Literarische Besprechungen

utilisée par les deux premiers au moins de nos auteurs ; peut-être cons-
titue-t-elle un précédent non négligeable du Cursus (cf. pp. 236 sq.). On
consultera utilement le tableau des pages 54-55 sur la division de l'ouvrage
et ses éditions.

Beaucoup plus ample est la seconde partie, où le Cursus est étudié en
lui-même (pp. 59-317). Ramenons à deux titres principaux la matière de

ces différents chapitres : la doctrine et les sources.
Nous nous étions intéressé au premier point. A son tour, le R. P. M.

examine un certain nombre de thèses défendues par les Salmanticenses.
L'auteur s'est présenté comme un historien : mais on a plaisir à trouver
sous sa plume de bons exposés doctrinaux et qui portent la marque d'un
esprit spéculatif. Nous excusera-t-il de remarquer dans ses pages ce qui
confirme nos propres conclusions Il lui arrive d'indiquer ou les
faiblesses de ses théologiens ou leur différence par rapport à saint Thomas.
Leur théorie de la réprobation, même si Ton n'appelle point celle-ci
positive, ne peut se réclamer du patronage du Docteur angélique et elle
est restée singulière chez les thomistes. Sur la nature de l'union hypos-
tatique (p. 68) et sur l'union réelle contractée par le Christ avec les espèces

eucharistiques (p. 85), ils avancent de leur chef des déterminations
discutables. Mais là même où le R. P. M. s'abstient de comparer, comment ne
pas reconnaître, en certaines des doctrines qu'il reproduit fidèlement, une
conception des choses inconciliable avec la pensée assurée de saint Thomas
Ni sur la transmission ni sur l'essence du péché originel, Ton n'approuvera
l'option des Salmanticenses, dont les antécédents historiques ne sont que
trop faciles à identifier. La division de la grâce actuelle en efficace et
suffisante est le résultat de controverses postérieures au XIIIe siècle. Pour
l'attritionnisme de nos auteurs, le R. P. H. Dondaine en a fait bonne justice
dans une étude postérieure à l'article du DTC 1 et que le R. P. M. pourra
joindre à sa bibliographie. Aussi bien, vers la fin du livre (p. 314) est-il
reconnu, à propos de cette étrange théorie et de la critique qu'un auteur
allemand, M. Buchberger, en avait instituée dès 1901, que le traité de la
pénitence est un « Abfall » dans le Cursus. Sur le désir naturel de voir
l'essence divine, l'interprétation des théologiens de Salamanque est loin
de s'imposer aussi comme la plus fidèle à saint Thomas. Les points que
Ton vient de signaler sont importants 2. Ils laissent entiers les mérites

1 H. Dondaine, O. P., L'attrition suffisante (Bibl. thomiste, XXV), Paris 1943,

p. 36. Cf. DTC, c. 1029.
2 Sur l'un des points que nous relevions dans le DTC (c. 1026), le

R. P. T. Zielinski, O. C. D., dans une étude attentive : Doctrina Salmanticensium
de modo inhabitationis SS. Trinitatis in anima justi (Div. Th., Piac., XIX, 1942,

pp. 373-394), a revendiqué pour ces théologiens l'opinion selon laquelle la
présence réelle et spéciale de la Sainte Trinité dans l'âme des justes ne s'entend pas
séparément de la présence d'immensité, mais a pour raison formelle l'opération
de Dieu causant la grâce. Ils ne sont donc pas en cela les sectateurs de Suarez.
L'étude du R. P. Z. corrige l'interprétation de Jean de Saint-Thomas, reprise
par le P. A. Gardeil et alléguée dans le DTC. Elle ne figure pas dans la
bibliographie du R. P. M.



Literarische Besprechungen 345

que se sont acquis d'autre part les mêmes auteurs à l'égard de la théologie
thomiste. Ils sauvegardent la différence de ces théologiens par rapport à
d'autres contre lesquels ils défendirent, avec vigueur et pénétration, certaines
des positions significatives de saint Thomas. Mais en se dissimulant de
telles divergences ou bien en s'imposant de retrouver saint Thomas en des
thèses qui le transforment, on s'interdit de découvrir en sa vérité la pensée
originelle d'où la théologie contemporaine peut recevoir encore de si
heureux renouvellements. Un chapitre exprès de cette seconde partie est
consacré au rapport du Cursus avec saint Thomas. On accordera bien
volontiers à l'auteur que les Salmanticenses représentent un « thomisme
strict » (p. 266), qu'ils autorisent, des principes de saint Thomas même, les
conclusions nouvelles qu'ils avancent, qu'ils justifient sur des raisons en
forme certaines affirmations que saint Thomas n'avait point pris la peine
d'expliquer. Us manifestent en outre une connaissance étendue de l'œuvre
thomiste. En champions intrépides, ils défendent le bien essentiel de la
théologie de saint Thomas contre les novateurs et les écoles adverses. Cet
actif est assez beau. Avec cela, on ne peut limiter à la seule doctrine de
l'Immaculée Conception, expressément professée par les Salmanticenses, le
dissentiment de ces théologiens par rapport à leur maître. Et la manière
dont ils traitent les textes du Docteur angélique est remarquable : car
d'un ouvrage à l'autre, il leur est arrivé d'observer des désaccords. Nous
tenons aujourd'hui pour singulièrement instructives les corrections que
saint Thomas s'est faites à lui-même ; et parmi les commentateurs anciens,
il n'en manque pas qui ont enregistré cette donnée telle qu'elle est. Les
Salmanticenses n'en prennent point si aisément leur parti : ils ont des

raisons pour rendre compte de la diversité des textes ; et ils sont si ingénieux
qu'ils parviennent à établir une harmonie là où manifestement une première
opinion de saint Thomas fut supplantée par un enseignement définitif. La
règle n'est certainement pas bonne de ne reconnaître un changement de
doctrine que dans le cas où saint Thomas en a fait l'aveu. La question de
la préparation à la grâce fournit, dans le chapitre dont nous parlons, un
bon exemple du procédé de nos théologiens, dont le R. P. M. ne dénonce

pas assez énergiquement l'incorrection; cf. encore p. 277, n. 36. On est
d'autant plus autorisé à voir des infidélités ou des maladresses chez ces

disciples de saint Thomas, qu'eux-mêmes, ainsi qu'il ressort du livre que
nous étudions, ont marqué des dissentiments à l'égard d'autres thomistes
non moins illustres. Ni Cajetan ni Jean de Saint-Thomas ne leur ont paru
sans reproches. £>u premier, Jean de l'Annonciation dit quelque part qu'il
se comporte plus en auteur qu'en commentateur (p. 112). Du second,
l'opinion notamment est réfutée selon laquelle il peut y avoir acte de
charité sans infusion de la grâce sanctifiante. Pourquoi, demande à ce

propos Jean de l'Annonciation, les passages de saint Thomas ne sont-ils
pas cités Jean de Saint-Thomas n'aurait-il pas lu saint Thomas (pp. 153,
272) Ces dissentiments occasionnels laissent subsister, bien entendu, un
ensemble de conclusions unanimement reçues par les disciples du Docteur
angélique. Us nous avertissent néanmoins de la nécessité de confronter
avec le maître les interprétations des commentateurs. On ne peut s'en



346 Literarische Besprechungen

remettre à ceux-ci purement et simplement. Combien il serait regrettable
qu'une idée simpliste des commentateurs et de l'École nous empêchât
de voir saint Thomas tel qu'il fut, et retînt notre effort d'intelligence
historique En revanche, pour qui possède la sûre connaissance de la
théologie thomiste, étudiée en elle-même et avec le secours des disciplines
appropriées, la contribution des commentateurs et de l'École n'offrira plus
que des avantages : le départ fait entre le bon et le moins bon, on
retiendra tout ce qu'ils ont apporté de précisions sur les données originales.
Il est d'autant moins nécessaire d'approuver les thèses où ils divergent
de saint Thomas que la meilleure théologie, dans ces cas-là, ne se trouve
pas du côté des disciples. Leurs innovations ne furent pas des progrès.
Elles ne méritent pas de prévaloir. Sur le péché originel, sur la grâce, sur
la contrition, sur le désir de voir Dieu, pour reprendre les exemples cités
plus haut, les positions vraies de saint Thomas demeurent incomparablement

plus satisfaisantes et elles représentent une perfection de la pensée
chrétienne que les événements postérieurs n'ont en rien diminuée. Le
meilleur de la tâche, pour les thomistes d'aujourd'hui, est de restaurer
en son authenticité la théologie de leur maître ; à partir de quoi les

commentateurs ne rendront plus que d'utiles services. Appliqué à louer
les Salmanticenses, le R. P. M. ne s'est point placé dans cette perspective
qui, faisant droit aux mérites insignes des théologiens carmes, ne nous
permet pas néanmoins de confondre leur œuvre avec le dépôt inviolable
légué à l'Église par saint Thomas.

L'étude des sources constitue la partie la plus neuve du présent ouvrage
et pour laquelle l'auteur mérite de grands éloges. Elle est d'une étendue
considérable (pp. 92-260). Elle représente le dépouillement systématique,
la vérification et l'appréciation des citations innombrables prodiguées au
long du Cursus. Elle rattache cette œuvre à son milieu et à la tradition.
Elle permet de mieux connaître la méthode des Salmanticenses et la
contribution qu'ils ont fournie à la théologie. L'auteur a pris soin de distinguer
les cas où la source fut directement consultée, de ceux où l'on a affaire à

une référence de seconde main. Il distingue pareillement la part qui revient,
de ce point de vue, à chacun des trois principaux collaborateurs du Cursus.

Il signale exactement à propos de quoi la source fut utilisée et quelle
réaction elle détermina. Les sources manuscrites se limitent aux cahiers
de cours de quelques théologiens de Salamanque. Il était moins facile de
recenser les sources imprimées. On les trouvera distribuées ici en sources
scolastiques et en sources non scolastiques.

Les premières sont réparties selon les périodes. Avant le XIIIe siècle,

peu de choses et le plus souvent de seconde main. On lira néanmoins avec
intérêt le relevé très précis qu'offre le R. P. M. de cette série d'ouvrages
consultés comme de toutes les autres. Les grands scolastiques et leurs
successeurs occupent au contraire une large place dans le Cursus. Consignons
quelques détails. Saint Albert le Grand n'a pas été lu dans le texte
(p. 108). Durand de Saint-Pourçain est abondamment cité et réfuté. Les
Salmanticenses n'ont que peu fréquenté la Somme d'Alexandre de Halès ;

ils montrent traiter saint Bonaventure avec révérence mais sans recevoir



Literarische Besprechungen 347

toutes ses opinions. Les différences de Duns Scot (très souvent nommé)
et de saint Thomas leur sont bien connues, partie d'après les ouvrages
originaux, partie d'après des intermédiaires. Jean de l'Annonciation discute
avec Ockham, sans le connaître directement, semble-t-il. Denys le Chartreux
est fréquemment invoqué. Mais le Cursus se réfère principalement, parmi
les théologiens issus de la scolastique, à Capréolus, à Didacus Deza (auteur
de Novae Defensiones doctrinae Thomae de Aq., parues à Séville en 1517),
à Cajetan. Les trois auteurs ont en commun cette utilisation, mais elle est
plus marquée chez Jean de l'Annonciation, moins chez Dominique de
Sainte-Thérèse, Antoine de la Mère de Dieu occupant la position moyenne.
Avec les théologiens du XVIe siècle espagnol, les liens se resserrent : car
le Cursus appartient au mouvement de renaissance thomiste dont
l'Université de Salamanque, avec ses grands maîtres dominicains, fut alors le
foyer. S'il n'y avait eu Saint-Etienne, nous ne posséderions pas non plus
l'ouvrage sorti du collège Saint-Elie. Le R. P. M. affirme fortement cette
dépendance et elle ressort en effet des informations qu'il apporte. Pour
le fondateur de l'école thomiste de Salamanque, François de Vitoria, il
est curieux que nos Salmanticenses ne l'aient que très rarement cité. Us
n'ont pas abordé directement son œuvre ; la chose est certaine, du moins

pour Antoine de la Mère de Dieu et pour Dominique de Sainte-Thérèse.
Sans doute, faut-il dire que les mérites de ce théologien n'étaient pas dès

alors reconnus au degré où ils le sont parmi nous depuis les travaux du
cardinal Ehrle ; on aurait là un cas assez notable d'une variation de la
réputation selon les époques de l'histoire. En son milieu, Vitoria dut agir
davantage par sa personne et son enseignement que par ses écrits. Des
successeurs de Vitoria, nos Salmanticenses montrent au contraire avoir
une connaissance littéraire exacte. Il y a une exception pour Mancio du
Corps du Christ, qui n'avait laissé que des manuscrits. Dom. Soto et Bânez
reviennent souvent dans le Cursus. Le second toutefois n'est pas mentionné
dans les questions relatives à la grâce. La raison doit en être que ce
théologien, par stratégie, se tenait de préférence à l'arrière-plan des
disputes, laissant à ses disciples, Thomas de Lesmos et Didacus Alvarez, le
soin d'intervenir. Nombreux sont aussi les théologiens dominicains du
XVIIe siècle mentionnés dans l'ouvrage. Parmi eux, l'Italien Jean-Paul
Nazarius (f 1646) obtient auprès d'Antoine de la Mère de Dieu une
importance égale à celle que possède Jean de Saint-Thomas pour Jean
de l'Annonciation (p. 154). L'influence de François de Araujo (f 1664),
professeur à Salamanque, avec qui Antoine de la Mère de Dieu dut avoir
des relations personnelles, est particulièrement sensible. Mais en dehors
de l'école dominicaine, la théologie des XVIe et XVIIe siècles est loin
d'être absente du Cursus. Si l'école franciscaine ne s'y trouve que
médiocrement représentée, en revanche les auteurs jésuites occupent dans les

traités de la prescience divine et de la grâce une place de choix. Us sont
les adversaires par excellence contre lesquels sont défendues les thèses
thomistes. Aussi bien Antoine de la Mère de Dieu que Jean de l'Annonciation

s'attaquent à Molina, celui-là avec plus de minutie et d'analyse,
celui-ci avec une maîtrise souveraine, l'un et l'autre le prenant fort aux



348 Literarische Besprechungen

sérieux. Le R. P. M. admire qu'il n'ait échappé à ces Salmanticenses, dans
la dispute, aucune parole injurieuse. Il relève longuement les doctrines
qui distinguent les deux systèmes. Pour Vasquez, il suscite chez Jean de

l'Annonciation une opposition passionnée et sarcastique, cependant que
les deux autres auteurs, non moins résolument opposés à ses conclusions,
montrent apprécier son érudition patristique. On remarquera le passage
relatif à Henri Henriquez, « mi-jésuite, mi-dominicain » (p. 181). Le
congruisme de Suarez vaut à ce théologien des égards, même de la part
de Jean de l'Annonciation. Les Salmanticenses ont connu et utilisé toute
l'œuvre du Doctor eximius, principalement dans les parties où elle constitue
un commentaire de saint Thomas. D'autres noms figurent dans le même
contexte. Il apparaît que les Carmes n'ont pas lutté contre cette théologie
nouvelle moins vigoureusement que les professeurs dominicains de Sala-

manque. Outre une spéculation plus élaborée, leurs adversaires ont imposé
aux Salmanticenses l'investigation plus attentive des textes des Pères :

et c'est un bénéfice qu'on est heureux d'enregistrer.
Dans l'ensemble, l'étude des sources scolastiques ou théologiques dont

nous venons de donner un aperçu contribuera grandement à l'intelligence
du Cursus. Elle inspire du respect pour l'érudition de ces grands spéculatifs,
qui est loin d'être méprisable. Elle prend valeur en outre d'histoire
doctrinale, mettant en évidence les sujets dont les théologiens ont disputé
à cette époque. Quelques-uns sont capitaux ; d'autres, relevant de l'hypothèse,

ne vont pas sans artifice. On prendra en même temps l'impression
que le Cursus représente un effort que nous appellerions de totalité : ses

auteurs ont voulu tout savoir et tout dire ; l'ouvrage ne peut représenter
au même degré un effort d'organisation, où soient dégagé l'essentiel et
fortement accusés les traits majeurs de la doctrine. En un sens, le Cursus
est comme l'inverse de la Somme théologique ; tandis que saint Thomas a
réduit l'ensemble des connaissances théologiques au significatif, les
Salmanticenses ont cherché à épuiser les problèmes. Il n'est pas sûr que tel
soit le sort fatal des commentaires : car Ton peut s'attacher aussi à
rendre sensibles les grandes pensées animant un système et mettre à sa
juste place chacun des éléments composant la doctrine. Nous notons ces
réflexions parmi d'autres qu'inspirera l'enquête si diligente et si méritoire
du R. P. M. Que l'immense matière ainsi remuée n'ait pas été entièrement

maîtrisée ; que le détail des informations n'ait pas été soumis à une
réorganisation synthétique ; qu'un Ambroise Catharin n'obtienne que la
mention de son nom dans une note en appendice (p. 165, n. 63) ; que la
liste des sources vérifiées, en tête du livre, ait laissé échapper des noms
et que l'édition indiquée ne soit pas toujours celle qu'ont utilisée les
Salmanticenses : ce sont des imperfections vénielles au prix du labeur ingrat
que l'auteur s'est imposé et des résultats qu'il a pu nous offrir.

Les sources non scolastiques ne sont pas moins intéressantes à observer.
D'une part, les sources chrétiennes. L'Écriture est présente, certes, dans ce

cours de théologie, et des ouvrages exégétiques ont été consultés. En faveur
de son influence, notons qu'une notion est quelquefois analysée à l'aide de
textes scripturaires (p. 288) et que les Salmanticenses entendent s'en tenir



Literarische Besprechungen 349

le plus possible au sens littéral. Mais le jugement que nous avancions dans
le DTC reçoit, des recherches du R. P. M., une confirmation : l'Écriture
n'imprègne pas ces longues et subtiles disputes, où la raison l'emporte de
loin sur le donné. Entre les Pères, saint Augustin est celui dont les extraits
sont les plus copieux dans le Cursus. Il est la grande autorité en matière
de grâce et de prescience divine. Le procédé de la citation ne tient pas lieu
toutefois d'une évaluation historique et critique de la doctrine. Les Sal-
manticenses disposaient d'une collection où ils puisaient leurs matériaux
patristiques. Ils ont pareillement connu les Conciles d'après la Summa
Conciliorum du chartreux allemand Laurent Surius, f 1578 (p. 291), avec
l'adjonction de deux autres recueils. Le Concile de Trente, comme il est
à attendre, est celui qui règne dans leurs disputes, et il leur arrive
d'instituer une recherche sur le sens de quelque décret. Ils ont appris de là le

principal de ce qu'ils connaissent de la théologie des réformateurs. Et
s'ils s'attardent sur celle-ci, ils le font selon les directions marquées par le
Concile. Semblablement, ils dissertent des cinq propositions de Jansénius
par manière de commentaire sur la condamnation de 1653. Baïus ne fait
pas l'objet de discussions approfondies. La séparation de la théologie dogmatique

et de la scolastique (cf. DTC, c. 1021), telle qu'on l'entendit à cette
époque, n'a point favorisé la présence sensible des principes de la foi à
l'intérieur du Cursus. Jean de l'Annonciation s'en explique à l'entrée du
traité de la justification, dans un passage reproduit par l'auteur (p. 209) ;

il vaut la peine de le citer : « Et cum in hac materia quaedam sint apud
theologos catholicos satis communia et quae ab haereticis tantum negantur ;

quaedam vero sint inter ipsos theologos valde dubia ac disceptationi ob-
noxia : sic communiter procedemus ut quae in theologia catholica sancta
sunt leviori manu tangemus, ea relinquentes illis Auctoribus qui contro-
versias in haereticds scripserunt, uti Bellarminus, Stapletonius, Vega, De-
canus lovaniensis et alii ; in his vero quae inter theologos controverti soient,
operosius insudabimus » (éd. Palmé, t. X, p. 300). Chaque fois que l'on
isole de l'ensemble des autres l'une des fonctions de la théologie, ne
sacrifie-t-on pas la vigueur de cette science à la spécialisation La morale
fut aussi en ce temps-là séparée de la scolastique (et c'est pourquoi les

ouvrages relevant du premier genre figurent en l'étude du R. P. M. parmi
les sources non scolastiques). On sait quel détriment en subit la science
des mœurs chrétiennes qu'un saint Thomas avait élevée si haut. Il est
significatif que Dominique de Sainte-Thérèse ait pu réfuter quelque part
Caramuel en invoquant Martial (p. 216). Les historiens furent aussi
consultés par les Salmanticenses. De ce genre de sources, ils ont tiré quelques
informations (sur l'inauthenticité, par exemple, d'une partie des œuvres
attribuées à saint Jérôme), mais sans que le cours de leurs raisonnements
en ait été sérieusement influencé. Ils trouvaient Baronius trop critique
(p. 223).

Quant aux sources non-chrétiennes, le compte en est vite fait. Les
Salmanticenses connaissent certes leurs classiques latins ou grecs (une liste
des auteurs cités, p. 148, n. 69) ; et nous venons de dire l'usage dialectique
qu'ils ont su faire d'une épigramme de Martial. Aristote est accrédité



350 Literarische Besprechungen

auprès d'eux, puisqu'il fut tant invoqué par saint Thomas. Mais une
exploitation de la pensée antique au bénéfice de la théologie chrétienne,
il ne faut point l'attendre du Cursus. L'humanisme n'a pas non plus laissé
d'autres traces dans l'ouvrage, le R. P. M. le reconnaît, que des mentions
occasionnelles d'auteurs anciens et le soin d'une honnête latinité. Le
jugement que nous portions à ce propos dans le DTC, sur la foi de certains
textes non rapportés dans la présente étude, garde sa vérité. Le mouvement

philosophique du XVIIe siècle n'a pas atteint davantage les Sal-
manticenses ; ils ne savent rien de Fr. Bacon, de Descartes, de Spinoza.
On note en revanche une influence de l'actualité théologique sur leurs
discussions. Outre le cas notoire de la prescience divine et de la grâce, certaines
insistances relatives à la messe et à l'Eucharistie s'expliquent par le désir
de réfuter Baïus ou Jansénius. La position du Curs'us sur l'infaillibilité du
Pape peut avoir été commandée par le souci d'écarter les idées d'Edmond
Richer. Ils débattent de même une question à l'ordre du jour, et dont les

implications politiques sont apparentes : est-il de foi que le Pape actuellement

régnant soit le légitime successeur de saint Pierre Leur réponse
est affirmative (p. 285).

Au terme de son investigation, il était naturel que l'auteur se demandât
quelle place a tenue et quel rôle a joué dans l'histoire de la théologie
l'œuvre des Carmes de Salamanque. Le Cursus n'était pas encore achevé

que déjà J.-B. Gonet, dans son Clypeus theologiae thomisticae, publié à
Bordeaux de 1659 à 1669, citait et utilisait les parties parues; ce qui ne
put qu'entraîner Jean de l'Annonciation à honorer Gonet dans la suite
de l'ouvrage. Nombre de théologiens ont parlé avec estime et admiration
du Cursus. Il faut reconnaître néanmoins que son influence réelle n'a point
répondu à la somme de travail et à la qualité scientifique que l'œuvre
représente. En Allemagne, Karl Werner le premier, dans le troisième volume
de son ouvrage : Der hl. Thomas von A quin (1858/59), a attiré l'attention
sur les Salmanticenses ; à la suite de quoi Scheeben et Pesch, entre autres
théologiens, les ont remarqués. Mais l'on doit attendre de l'avenir une
large utilisation du Cursus. Il constitue à l'adresse des théologiens qui
seraient tentés de l'oublier, un avertissement sur la nature rationnelle de
la théologie et sur le rôle qui revient à la spéculation dans l'intelligence
des mystères de la foi. Une influence de ce genre est éminemment souhaitable
à certains moments de l'histoire. Le livre que nous avons recensé vient à

point pour la servir. Nous avons dit quelle rectification fondamentale il
appelle : personne ne doute de la dévotion des Salmanticenses pour saint
Thomas, mais il importe de définir avec exactitude la mesure de fidélité
observée par ces interprètes. La connaissance directe et historique de
l'œuvre thomiste ne peut que prévaloir sur l'érection du Cursus ou de tout
autre commentaire en norme intangible de ce que dut enseigner ou penser
saint Thomas. On souhaite pareillement que l'auteur, outre l'utilisation
synthétique de son étude des sources, revise et complète sa bibliographie,
qu'il munisse son livre des index appropriés, qu'il améliore la disposition
des notes. S'il voulait enfin corriger son « Nachtrag », ou plutôt s'il tirait
parti, dès le principe, des contributions qui ont précédé son travail, nous



Literarische Besprechungen 351

lui en aurions une reconnaissance particulière. Accordons-lui qu'il a dès
à présent bien mérité des Salmanticenses.

Fribourg (Suisse). Th. Deman O.P.

Philosophie

G. M. Manser O. P. : Das Wesen des Thomismus. Dritte verbesserte
und erweiterte Auflage (Thomistische Studien. Bd. V). — Freiburg, Paulusverlag,

Schweiz. 1949. xxiv-728 SS.

Die schon lange angekündigte und allseits geradezu mit Spannung
erwartete dritte Auflage des « Wesen des Thomismus » ist nun doch endlich
erschienen und entspricht — dies sei sogleich vorweggenommen — voll
und ganz auch den höchsten Erwartungen. Das unermüdliche Schaffen
des greisen Autors hat in dieser Ausgabe eine voll ausgereifte Frucht
ruhigen und klaren philosophischen Denkens gezeitigt. Das Werk lobt
nicht nur den Meister, sondern auch seinen tatkräftigen jungen Mitarbeiter
und Nachfolger auf dem Lehrstuhl der Metaphysik : Paul Wyser. Man
darf dies hervorheben, ohne das Verdienst des Autors auch nur im geringsten

zu schmälern.
Die Aufsätze über das Naturrecht sind, unbeschadet des Gesamteindruckes,

im Werk nicht mehr enthalten, da sie erweitert in zwei Bänden
der Thomistischen Studien erschienen sind. Dafür ist nach einer andern
Seite hin das vorliegende Werk ergänzt worden. Neu sind die Paragraphen
über die transzendentale Relation, die Individualnatur und die soziale
Anlage des Menschen.

Wenngleich sonst lehrinhaltlich keine wesentliche Änderungen
vorgenommen wurden, so wurde doch die geschichtliche Unterbauung stark
verbessert (vgl. z. B. die Korrektur bezüglich der Lehre von der doppelten

Wahrheit bei Siger von Brabant) und wurden vor allem die Thomaszitate

gründlichst verifiziert. Dies gibt der dritten Auflage einen neuen,
den Wesenskern des Werkes bereichernden Wert, da es dem Werk im
Grunde um nichts anderes geht als um eine genuine Darstellung der
Philosophie des hl. Thomas. Wer darum eine wahre Textstudie über die
Philosophie des hl. Thomas wünscht, muß zu dieser Ausgabe greifen und
sie zitieren.

Im Rahmen dieses Wesenszweckes des Buches war eine gründliche
Neubearbeitung und auch Umarbeitung der Verzeichnisse der
Thomasschriften nötig. Die ausgiebigen Verbesserungen sind schon rein äußerlich
sichtbar : gegenüber den 12 Seiten der früheren Auflage stehen nun
30 Seiten, die den Stand der neuesten Forschungen bieten. Die neueste
Literatur wurde mit einbezogen, ihre literarhistorischen Ergebnisse wurden
verwertet bezüglich Datierung der Werke und den textkritischen Fragen.

In der durchgängigen Vereinheitlichung der Zitationsweise wurde eine
wahrhaft dornenvolle Arbeit geleistet. Die Zitation der Aristoteleswerke
ist nun nach der international geforderten Bekkerschen Ausgabe vorge-



352. Literarische Besprechungen

nommen, wobei man sich noch den Luxus genehmigte, in Klammer die
Ausgabe von Didot mitzuzitieren. Die Aristoteleskommentare des hl. Thomas

sind nun nicht mehr nach den sich gegenseitig überschneidenden
Ausgaben von Vivès und Marietti zitiert, sondern sind unmißverständlich
numeriert nach der Leonina und den Ausgaben von Marietti. Wohltuend
sind auch die Verifizierungen der Stellen aus der Summa Theologiae und
den Quaestiones disp., nicht zuletzt die der sonstigen Autorenzitate, zu
denen die neuesten Editionen herangezogen wurden.

Nicht zuletzt ist auch die neuere Literatur hineinverarbeitet worden
dort, wo es sich um Werke handelte, die der vom Autor vertretenen Lehre
entsprachen. Da, soweit es ging, der ursprüngliche Text substantiell nicht
verändert werden sollte, konnte die eigentliche Kontroversliteratur neueren
Datums nur dort aufgenommen werden, wo bereits im früheren Text auf
etwa bestehende Meinungsverschiedenheiten eingegangen worden war.

Das Inhaltsverzeichnis zeigt ein um vieles klareres und übersichtlicheres

Bild. Seine umfangreichen Erweiterungen ermöglichen ein leichtes
und sicheres Finden von gesuchten Problemen. Das Quellenregister für
Aristoteles und Thomas, ein unabdingbares Erfordernis für ein Werk über
Thomas von Aquin, ist neu.

Das Namenregister mit seinen vielen neuen Autoren gibt ein
deutliches Bild von der starken Modernisierung der dritten Auflage.

Durch das ganze Werk weht ein neuer Geist wissenschaftlicher Exaktheit

und hingebender Treue an die Quellen. Auf jeder Seite, bis in das

neue Abkürzungsverzeichnis hinein spürt man den unermüdlichen und
zähen Fleiß in harter und unerbittlicher Kleinarbeit, die nur der zu
schätzen weiß, der die modernen an Textpublikationen gestellten
Anforderungen kennt und zu verwirklichen bemüht ist.

Freiburg/Schw. A. F. XJtz O. P.

J. Péghaire C. S. Sp. : Regards sur le connaître. — Montréal, Editions
Fides. 1949. 479 pp.

P., Professor an der Universität Montréal, vereinigt in vorliegendem
Bande zehn in verschiedenen Zeitschriften erschienene Aufsätze zum
Erkenntnisproblem. Alle diese Aufsätze sind von einem einheitlichen
Grundgedanken getragen : P. geht aus von einer ausgezeichneten, selbständigen
Kenntnis des hl. Thomas, achtet bei der einzelnen Frage stets auf die
moderne Fragestellung und Beantwortung dieser Frage, um am Ende
immer überzeugend nachzuweisen, daß die gesuchte Lösung bei Thomas
mindestens in ihren Grundzügen schon vorhanden ist. Vier mehr im
erkenntniskritischen Sinn verstandene Probleme bilden den I. Hauptteil
des Buches : Wesen der Erkenntnis, kritische Prüfung des Idealismus, im
besonderen des zeitgenössischen französischen Idealismus, der Akt des

natürlichen Glaubens. Fünf weitere Themen sind der Erkenntnispsychologie
entnommen : Thomismus und Erfahrung, rationale und experimentelle

Psychologie, die Frage der Seelenvermögen, die vis cogitativa (von Gredt



Literarische Besprechungen 353

« Schätzungsvermögen » genannt), die geistige Erkenntnis des materiellen
Einzeldings bei den Engeln und Menschen. Den Abschluß bildet ein in
besonders lebendiger Sprache vollzogener Vergleich zwischen Thomas und
Descartes, dem Begründer der modernen Philosophie. Ein ausführliches
Personen- und Sachregister erleichtert das Studium dieses Buches wesentlich.

Das Buch als Ganzes kann nur aufs beste empfohlen werden : die
stets moderne und doch leicht faßliche Sprache, die Klarheit im Ausdruck
wie in der Sache, die tiefe Erfassung der Probleme, die ausgezeichnete
Erfassung des echten Thomas sind die großen Vorzüge dieses Buches. Für
besonders gut halte ich die Verteidigung der so oft mißverstandenen
Seelenvermögen, dann vor allem den Aufsatz über die vis cogitativa ;

gerade hier vermag der Verf. so recht seine eigene tiefe Kenntnis des

ganzen Thomas und dessen überragende Psychologie und Philosophie zu
zeigen. — Sollte das Buch eine zweite Auflage erleben dürfen, was ich von
Herzen wünsche, dann möchte ich bitten, wenn irgend möglich folgende
Wünsche dabei zu berücksichtigen : auf die erkenntnismetaphysichen Fragen

wird des öftern, vor allem im ersten Kapitel hingewiesen ; doch gerade
im Blick auf die modernste Philosophie sollten diese Fragen noch
eingehender behandelt werden. Weiter : es sollte wohl genau auf die Bedeutung

des thomistischen « experimentum » im Unterschied zum modernen
Wort « Experiment » in den verschiedenen psychologischen Fragen geachtet
werden (Mißverständnisse wie z. B. das : Metaphysisches lasse sich «

experimentell », im modernen Sinn dieses Wortes, nachweisen, würden damit
ohne weiteres vermieden werden) ; ähnliches gilt von dem Wort « Erfahrung

» (z.B. S. 219 f.). Ferner: die deutsche Literatur sollte nicht bloß
durch die « Brille » der ausländischen gesehen werden ; dann würde wohl
Kant anders beurteilt werden, nämlich so, wie dies heute vielfach bei
uns geschieht, und im Schlußkapitel würde wohl Thomas einem moderneren

Denker gegenübergestellt, als dies Descartes ist.

Rottenburg a. N. A.Hufnagel.

H. Fries : Die Religionsphilosophie Newmans. (Peterund Paul Bücherei).
— Stuttgart, Schwabenverlag. 1948. 192 SS.

Das vorliegende Buch des jungen Tübinger Dozenten dürfte einem
doppelten lebhaften Interesse begegnen, einem mehr persönlichen und
einem mehr sachlichen : einem persönlichen, sofern die Gestalt des großen
englischen Kardinals gerade nach Beendigung dieses Krieges wieder weithin
Gegenstand eingehenden Studiums geworden ist ; einem sachlichen aber,
sofern wir bis heute noch keine klare Bestimmung dessen haben, was
diese jüngste philosophische Disziplin, die Religionsphilosophie, näherhin
sein soll. — Fr. zeichnet in einem ersten Teil ein kurzes, prägnantes Bild
der geistigen Gestalt Newmans auf dem zeitgeschichtlichen Hintergrund.
Der zweite oder Hauptteil wird in zwei Abschnitte gegliedert, die eine
bestimmte Anschauung über den Gegenstand der Religionsphilosophie zum
Ausdruck bringen : der erste Abschnitt handelt vom religiösen Akt in
Divus Thomas 23



354 Literarische Besprechungen

dessen ganzen Newmanschen Besonderheit ; im zweiten Abschnitt wird
der religiöse Gegenstand nach seinen verschiedenen Ausprägungen
dargestellt und die Ansicht Newmans einer kurzen Würdigung unterzogen.
Im dritten Teil wird die Frage nach dem Verhältnis von natürlicher und
christlicher Religion zu Offenbarung im Sinne Newmans behandelt und
kurz gewürdigt. Das Hauptgewicht der Untersuchung liegt zweifellos auf
der richtigen Herausarbeitung der Ansicht des großen Theologen über
den religiösen Akt : dieser ist ein Spezialfall des allgemeinen seelischen
Aktes der realen Zustimmung und Erfassung, nämlich ein Akt des
Gewissens ; außer dieser besonderen Art der realen Zustimmung im Akt des
Gewissens bedarf es noch der besonderen « Folgerung in Sachen der Religion

» ; der Glaube in seinem Wesen und Zustandekommen nach N. wird
einer genauen Analyse unterzogen und kritisch beleuchtet, ebenso die
Äußerungen des Glaubens und der Religion in Gebet, Opfer usw. — Dieses
Buch erfüllt durch die Kürze, die stets gut verständliche Sprache und
möglichst getreue Wiedergabe des großen Gedankengutes des englischen
Kardinals seinen Zweck : eine Einführung in die geistige Gestalt und das
religionsphilosophische Lebenswerk Newmans zu sein. Daß es darüber
hinaus nichts absolut Endgültiges sagen wollte, darauf weisen schon die
weiteren Werke von Fries zu diesem Gegenstand hin (ich nenne hier nur
die im Verlag Glock und Lutz Nürnberg 1948 erschienenen « Newman
Studien Erste Folge»), Einen Thomisten aber wird dieses Buch sicherlich
einmal zu einem Vergleich anregen zwischen dem, was N. als Gewissen
und Thomas als 'vis cogitativa' beschreibt.

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.

P. Hoenen S. J. : La Théorie du jugement d'après St. Thomas d'Aquin.
(Analecta Gregoriana. Vol. XXXIX. Series facultatis philosophicae.
Sectio A, n. 3.) — Romae, Univ. Gregoriana. 1946. viu-352 pp.

Das • vorliegende Werk, die reife Frucht einer Reihe von Arbeiten
des Verf., enthält entschieden mehr, als der Titel zunächst vermuten läßt :

es findet sich darin nicht bloß etwa eine logische Theorie des Urteils,
sondern eine Phänomenologie und Theorie der menschlichen Erkenntnis
überhaupt, wenigstens in ihren Grundzügen. Mit P. Boyer, der seine Ansicht
aus einer gründlichen Textanalyse von De Ver. I, 9 schöpfte, stimmt H.
überein, daß jeglichem menschlichen Urteil eine « simplex apprehensio »

und eine « reflexio » vorausgehe. Im Anschluß an eine sehr reiche Auswahl
von Texten aus sämtlichen Werken des hl. Thomas weist er eine gewisse
Abhängigkeit und eine gewisse Unabhängigkeit des menschlichen Urteilens
von den Sinnen nach, zeigt die jeglichem Urteil innewohnende Tendenz,
die Wirklichkeit zu erreichen, beschreibt in eingehender Analyse die
verschiedenen Arten von Urteilen und Reflexionen, gibt eine kritische
Rechtfertigung der sog. ersten Urteile wie der menschlichen Erkenntnis
überhaupt, geht von einer reinen psychologisch-phänomenologischen Beschreibung

des Urteils über eine Kritik des Urteils und einer Theorie dieser



Literarische Besprechungen 355

Kritik über zu einem ersten Versuch einer Metaphysik der Erkenntnis.
Über die bloße Darstellung der Theorie des hl. Thomas hinaus verfolgt
H. noch eine weitere Absicht : er stellt des Aquinaten Theorie der des
Descartes gegenüber, um auf diese Weise eine letzte Rechtfertigung der
thomistischen Theorie zu geben. Gerade dieser letzte Abschnitt scheint
mir mit meisterhafter Klarheit und Kürze durchgeführt zu sein. So darf
er denn auch abschließend die Theorie des Urteils von St. Thomas als
durchaus richtig und wahr bezeichnen und als eine Theorie, die für
jeglichen weiteren Fortschritt geöffnet ist. — Ein einziger größerer Wunsch
ist mir beim Studium dieses vortrefflichen Buches geblieben : der weitere
Ausbau der erst angedeuteten Metaphysik der menschlichen Erkenntnis ;

das müßte dann eine gewiß sehr lehrreiche Auseinandersetzung mit dem
Buch seines Ordensbruders Karl Rahner « Geist in Welt » ergeben. —
Bedauerlicherweise sind ziemlich viele Druckfehler stehen geblieben.

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.

F.M.Tyrell M.A.: The Role of Assent in Judgment. A Thomistic Study.
— Washington, The Catholic University of America. 1948. vin-184 pp.

Welche Rolle spielt nach Ansicht von Sankt Thomas der assensus
beim Zustandekommen des Urteils Dies ist die Hauptfrage, die in dieser
amerikanischen Dissertation eine tief schürfende und gründliche
Untersuchung findet. Ausgangspunkt für die ganze Untersuchung war — man
merkt es immer wieder — die Frage nach der Rolle des assensus im
Glaubensakt. Bevor diese Spezialfrage gelöst werden kann, muß zuerst die

allgemeinere Frage nach der Funktion des assensus im Urteil überhaupt
eine Beantwortung erhalten. Diese Beantwortung sucht T. auf folgende
Weise : zunächst wird die Meinung der Thomisten über diese Frage kurz
dargelegt und der « Ort » der Frage aufgezeigt ; darauf beschreibt er die
Rolle des assensus im Urteil an sich, dann in speziellen Urteilsformen,
in solchen, die letztlich vom Willen zustandegebracht sind, wie auch in
solchen, die eines Willensaktes nicht bedürfen, endlich beschreibt er
abschließend die Natur, das Wesen des assensus und dessen Funktion in
der Metaphysik der Erkenntnis. In einem kurzen Schlußkapitel stellt der
Verf. die Ergebnisse zusammen : assensus und apprehensio sind zwei real
verschiedene Akte, die beide dem Intellekt angehören. Mit diesem Ergebnis
glaubt er manche Schwierigkeit alter und neuer Prägung lösen zu können.
— Der Verf. ist bescheiden genug, am Ende festzustellen, daß die Arbeit
nach mancher Seite hin noch weiter auszubauen wäre (ich denke vor allem
an die logische und metaphysische Seite der Frage, vgl. dazu die Bücher
von Hoenen, Gredt, Rahner, Max Müller u. a.) ; für eine erste größere
wissenschaftliche Arbeit aber verrät der Verf. eine recht gute Kenntnis
des hl. Thomas und seiner Kommentatoren, der englischen und französischen

Literatur, dagegen nicht der von deutschen Scholastikern geschriebenen

Werke.

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.



356 Literarische Besprechungen

J. Pétrin 0. M. I. : 'Connaissance spéculative et connaissance pratique.
Fondements de leur distinction. — Ottawa, Editions de l'Université. 1948.
186 pp.

Dès l'introduction, l'auteur nous avertit que son travail est une
étude doctrinale, et non pas historique, qui veut répondre à l'unique
question : quelles sont les véritables raisons qui expliquent la distinction
entre la connaissance spéculative et la connaissance pratique. Cependant,
elle prétend s'inspirer tout entière de la doctrine de saint Thomas dont
un appendice de 38 pages met sous les yeux du lecteur les principaux textes
où il est traité de la distinction entre les deux ordres de connaissances.

Après un chapitre d'introduction au problème, l'auteur étudie en
trois chapitres consécutifs, qui constituent la substance de son livre,
l'opposition entre les deux ordres de connaissances au triple point de vue
de la fin, de l'objet et du mode de savoir. Dans un Ve chapitre, il soumet
à un examen critique certaines positions contemporaines sur le même sujet.
L'on s'attendrait à voir débuter ce chapitre par l'étude des thèses que le
plus en vue des thomistes contemporains, J. Maritain, a défendues dans
ses deux livres : Les Degrés du savoir et Science et Sagesse ; thèses qui ont
trouvé de si compétents contradicteurs comme les RR. PP. Deman O. P.,
et Ramirez O. P., et des défenseurs aussi autorisés que les abbés Maquart
et Charles Journet. Le fait de les avoir sautées à pieds joints constitue une
lacune impardonnable.

Dans un VIe et dernier chapitre, l'auteur commente la formule, si

fréquente chez les médiévaux : intellectus speculativus extensione fit prac-
ticus. C'est avec plaisir qu'on y voit fortement affirmés l'unité de la
faculté intellectuelle et son caractère premièrement et formellement
spéculatif ; au contraire, la lecture des chapitres 2 à 4 ferait naître facilement,
chez un lecteur non avisé, l'idée que l'intelligence est de soi une faculté
neutre pouvant revêtir, suivant les circonstances, l'une ou l'autre des deux
formalités : spéculative ou pratique.

Bien que l'exposé des chapitres 2 à 4 ne manque pas d'analyses subtiles
et pénétrantes, nous ne pensons pas que le R. P. P. ait donné la vraie
solution au problème de la distinction entre la connaissance spéculative et
la connaissance pratique, ni rendu fidèlement la pensée de saint Thomas.
Il reconnaît en effet une science spéculative sans aucune relation intrinsèque

à la pratique, une science au point culminant de la praticité qui est
la science appliquée à l'exécution d'une œuvre et une science qui, tout
en étant ordonnée intrinsèquement à la pratique, reste encore éloignée de
toute exécution. Les connaissances qui se rattachent à ce dernier genre
sont définies comme déjà formellement pratiques, car « elles sont pratiques
de par leur nature même », écrit l'auteur à la page 50.

Le cas le plus intéressant de ce genre de connaissances, et c'est celui
qu'examine particulièrement le R. P. P., est le cas de la science morale.
Or, si les vérités de la science morale sont des vérités formellement pratiques,
il est clair que la science morale constitue une vertu de l'intelligence
pratique. A la page 133, le R. P. P. rappelle la doctrine de saint Thomas



Literarische Besprechungen 357

sur les vertus intellectuelles, les trois vertus spéculatives : intelligence des

principes, sagesse et science, et les deux vertus pratiques : art et
prudence. Auquel de ces habitus le R. P. P. ramène-t-il la science morale
A la prudence peut-être A lire certaines phrases de la page 54, l'on serait
tenté de le croire. « Les vérités morales sont de type spécifiquement
pratique : elles formulent les lois de l'agir moral ; elles disent, non ce qui est,
mais comment il faut agir pour atteindre les fins de la vie humaine. En
conséquence, l'adhésion que leur donne l'intelligence est de caractère
pratique. » N'est-ce pas là nier que l'ordre moral est basé sur l'ordre ontologique,

comme la notion du bien est fondée sur celle de l'être En d'autres
termes, si les lois morales disent comment il faut agir pour atteindre les
fins de la vie humaine, c'est précisément parce qu'elles disent aussi, et
même en premier lieu, ce qui est ; une règle morale qui ne dirait pas ce

qui est, serait une règle fausse, et par conséquent inapte à orienter l'homme
vers les vraies fins de la vie humaine.

En réalité, la science morale, comme toutes les autres sciences qui
sont sciences au sens propre du mot, se ramène à la vertu de science qui
est une vertu spéculative. D'ailleurs, la science morale, ainsi que toutes les

autres, ne fait que contempler son objet qui est constitué par les vérités
de l'ordre moral. Ce qui la différencie d'avec les sciences purement
spéculatives est que l'objet de la science morale est relatif à une pratique,
tandis que l'objet des sciences purement spéculatives n'a pas cette relation.
Cependant, ce n'est pas cette relation qui fait devenir pratique la science

morale, tout comme la relation que l'âme a au corps ne fait pas que
l'âme devienne corps. Pour qu'une connaissance soit formellement pratique,
il faut qu'elle entre dans le domaine de la pratique elle-même qui est celui
de l'exécution. La philosophie morale n'est donc pas une philosophie
pratique, comme on le dit quelquefois, mais une philosophie de la pratique,
ce qui est tout à fait autre chose. Telle est, nous l'avons montré dans
un écrit antérieur (Speculativum Practicum secundum S. Thomam. Quo-
modo se habeant in actu humano. Coll. Studia Anselmiana, IX) auquel le
R. P. P. fait l'honneur d'un long examen critique au chapitre Ve de son
livre, telle est la doctrine de saint Thomas sur la différence entre la
connaissance spéculative et la connaissance pratique. D'ailleurs, par cet
enseignement, le Docteur commun ne fait que rejoindre le langage et le sens

communs d'après lesquels est pratique non celui qui couve beaucoup de

projets, mais celui qui en réalise quelques-uns.
Bien que nous n'adoptions pas sur un point aussi important que celui

du caractère scientifique de la philosophie morale les conclusions du
R. P. P., nous n'entendons pas par là dénier à son livre les qualités d'un
travail qui a sans doute fait l'objet de beaucoup de réflexions et de

recherches, et qui manifeste une grande familiarité avec les textes de saint
Thomas et une grande information bibliographique sur le sujet, à l'exception,
malheureusement, des écrits de langue allemande et en particulier du livre
de Josef Pieper, Die Wirklichkeit nnd das Gute, qui contient sur les relations
entre « devoir » et « être » des réflexions très pertinentes.

Rome, Saint-Anselme. L. Thiry O. S. B.



358 Literarische Besprechungen

Ethik

J. Leclercq : Introduction à la Sociologie. — Louvain, Institut de
recherches économiques et sociales de l'Université. 1948. 272 pp.

Der Ausdruck « Soziologie » wird hier nicht in seinem etymologischen
Sinne, sondern in seinem geschichtlichen Sinne genommen, nach welchem
die Soziologie eine durch ihr Formalobjekt von der Sozialphilosophie
verschiedene Wissenschaft ist. Während die Sozialphilosophie aus der Natur
des Menschen die Gesellschaft ableitet sowie die Normen des gesellschaftlichen

Lebens, macht die Soziologie das gesellschaftliche Leben zum Gegenstand

ihrer Beobachtungen, beschreibt es, so wie es sich tatsächlich abspielt
und erklärt es aus seinen nächstliegenden Ursachen.

Das Entstehen der Soziologie erklärt L. im 2. Kap. seines Buches als
das Resultat eines Zusammenspiels der zwei Grundtendenzen des 19.
Jahrhunderts : Die soziale Tendenz, welche auf jedem Gebiete des menschlichen
Handelns und Denkens den Schwerpunkt auf den kollektiven, gesellschaftlichen

Aspekt der Probleme legt ; sowie die positivistische Tendenz, welche
überall die Aufmerksamkeit von den Prinzipien ablenkt und auf die
Tatsachen hinwendet. Bereits seit der Renaissance hatten die
Beobachtungswissenschaften gewaltig an Umfang und Bedeutung zugenommen, sodaß
zu Beginn des 19. Jahrhunderts die Geister reif waren für die Idee, das
soziale Leben gehorche Naturgesetzen, die nur aus der Beobachtung der
Tatsachen gewonnen werden könnten. Comte zog aus diesen Prämissen die
Schlußfolgerungen in seinem Cours de philosophie positive und machte aus
dieser naturwissenschaftlichen Betrachtung der Gesellschaft, die er mit dem
Namen « Sozialphysik » und « Soziologie » bezeichnete, die Krönung und den
Abschluß seiner Synthese aller Wissenschaften. In diesem Sinne kann er
als der Vater der Soziologie angesehen werden, obschon er, sich selbst untreu,
die Soziologie immer wieder in neue metaphysische Abenteuer
hineinstürzte. Mit Recht hebt L. auch den antiklerikalen Charakter hervor, den
Comte der Soziologie als Erbsünde mit auf den Weg gab und von der sich
seine Epigonen meistens noch nicht frei gemacht haben.

In dem Kap. über die Entwicklung der Soziologie sind leider die
Gegenwartsströmungen nicht genug berücksichtigt. In eigenen Kapiteln handelt
L. sodann über Objekt und Einteilung der Soziologie. In Kap. 7 untersucht

er das Problem, wie die Soziologie als Naturwissenschaft mit der
Existenz des freien Willens in Einklang gebracht werden kann. Die Mehrzahl

der Soziologen machen aus ihrem Determinismus kein Hehl, sondern
sehen in ihm eine Voraussetzung zur Möglichkeit ihrer Wissenschaft.
L. löst das Problem so, daß er die Ausübung der Willensfreiheit möglichst
einschränkt und sogar den Satz wagt, vom Standpunkt des sozialen Lebens
aus gehöre die Rolle des freien Willens in den Bereich des Infinitesimalen.
Daraus schließt er dann : da jede Wissenschaft eine gewisse Irrtumsspanne
aufweise, sei die durch die Ausübung der Willensfreiheit in die Soziologie
hineingetragene Unsicherheit kaum größer als diejenige, die sich auf dem
Gebiete jeder exakten Wissenschaft auch vorfinde. « Du point de vue de



Literarische Besprechungen 359

la vie sociale, le rôle du libre arbitre est un infiniment petit. Toutes les
sciences admettent une certaine marge d'erreur : celle que l'intervention
du libre arbitre introduit en Sociologie ne paraît pas dépasser de beaucoup
celle qu'on trouve dans les sciences dites exactes» (p. 171). Diese Lösung
des Problems befriedigt uns nicht. Entweder gibt es einen freien Willen
oder es gibt keinen. Wenn der freie Wille besteht, so ist damit der Grund
gelegt, daß diejenigen Wissenschaften, deren Objekt die Ausübung des
freien Willens einschließt — möge diese nun ausgedehnt oder eingeschränkt
sein — wesentlich verschieden sein müssen von denjenigen Wissenschaften,
deren Objekt diese Abhängigkeit nicht kennt. Wir müssen also im Sinne
unserer traditionellen Philosophie die Möglichkeit einer Soziologie als exakter
Wissenschaft im eigentlichen Sinne des Wortes leugnen. Womit wir aber
keineswegs jeder positiv-empirisch eingestellten Soziologie die Tür verrammeln

möchten, so wie einige katholische Autoren der voraufgehenden
Generation es getan haben (vgl. Gr. de Schepper, De Sociologiae vera
significatione, Apolinaris I (1928) ; Octavio Nie. Derisi, La estruetura
noetica de la Sociologia, Buenos Aires 1938). Wir behaupten nur, daß diese
positive Gesellschaftswissenschaft ihren Ergebnissen denjenigen Gewißheitsund

Evidenzgrad zuschreiben muß, der auf einem so gearteten Gebiet
erreicht werden kann und wesentlich hinter dem der exakten
Wissenschaften zurückbleibt.

Kap. 8 handelt über die soziale Gegebenheit (fait social) ; Kap. 9 und 10

über Arbeitsgeist und Arbeitsmethode in der Soziologie.
Leider ist dem Buche kein Namen- und Sachregister beigegeben, das

wegen der Vielheit der berührten Gedankengänge sowie der großen Zahl
der zitierten Autoren gewiß sehr nützlich wäre. So weit uns bekannt ist,
ist diese Arbeit des Löwener Professors die erste Einleitung in die Soziologie

von katholischer Seite. Sie kann trotz der von uns vorgebrachten
Bedenken denen eines A. Cuviller oder R. Maunier nicht nur ebenbürtig
zur Seite gestellt werden, sondern übertrifft dieselben sogar noch sowohl
durch die Vielfalt des behandelten Stoffes als auch durch die klare
Herausarbeitung einiger Grundbegriffe und -Unterscheidungen.

Rom, S. Anselmo. L. Thiry O. S. B.

Die Freiheit des Bürgers im Schweizerischen Recht. Festgabe zur
Jahrhundertfeier der Bundesverfassung. Herausgegeben von den Juristischen
Fakultäten der Schweizerischen Universitäten. — La Liberté du citoyen
en Droit Suisse. Recueil du centenaire de la Constitution Fédérale. Publié
par les Facultés de Droit des Universités Suisses. — Zürich, Polygraphischer

Verlag A. F. 1949. 358 SS.

Der nach außen geschmackvoll aufgemachte und in seinem Inhalt
reichhaltige Band enthält 21 Artikel über die Freiheitsrechte im Schweizerischen

Recht : Claude Du Pasquier (Neuchätel und Genf), La liberté et
le Droit suisse ; Wilhelm Oswald (Freiburg), Die Freiheitsrechte in
religiösmetaphysischer Sicht ; Peter Liver (Bern), Von der Freiheit der alten



360 Literarische Besprechungen

Eidgenossenschaft und nach den Ideen der französischen Revolution ;

Werner Kägi (Zürich), Persönliche Freiheit, Demokratie und Föderalismus

; Erwin Ruck (Basel), Freiheit und Rechtsstaat ; Marcel Bridel
(Lausanne), Sur les limites des libertés individuelles ; Eduard von Waldkirch

(Bern), Die freie Bildung des Volkswillens ; Charles Knapp (Neu-
châtel), Réflexions sur le vote populaire : Faculté ou obligation ; Hans
Huber (Bern), Soziale Verfassungsrechte ; Karl Weber (Bern), Gegenpole

der Pressefreiheit ; Zaccaria Giacometti (Zürich), Die Handels- und
Gewerbefreiheit nach den neuen Wirtschaftsartikeln der Bundesverfassung ;

Hans Nef (Zürich), Der richterliche Schutz der Handels- und Gewerbefreiheit

; Jean Graven (Genf), La garantie du juge naturel et l'exclusion
des tribunaux d'exception ; W. A. Liebeskind (Genf), L'autonomie
communale ; Jacob Wackernagel (Basel), Gesetzmäßigkeit der Verwaltung
und persönliche Freiheit ; O. A. Germann (Basel), Schutz der persönlichen
Freiheit im Strafrecht ; Carl Ludwig (Basel), Der Schutz der persönlichen
Freiheit im Strafprozeß ; August Simonius (Basel), Die Persönlichkeitsrechte

des Privatrechts in ihrem Verhältnis zu den öffentlichen Freiheitsrechten

; August Egger (Zürich), Die Freiheitsidee im schweizerischen
Zivilrecht ; Karl Oftinger (Zürich), Die Vertragsfreiheit; Antoine Favre
(Fribourg), Les droits constitutionels et la garantie internationale'des droits
de l'homme.

Man mag sich vielleicht verwundern, daß ein solches allem Anschein
nach spezifisch juristisches Werk in einer philosophisch-theologischen
Zeitschrift besprochen wird. Doch ist gerade der Philosoph und auch der
Theologe durch das Gesamtthema und ebenso durch die Art der Behandlung

an diesem Buche interessiert. Der Philosoph und der Theologe liest
jeden Beitrag mit größter Aufmerksamkeit. Suchen doch beide überall nach
dem Vorfeld, das in letzter Hinsicht für die Freiheitsrechte bestimmend
ist, nach den naturrechtlichen Grundlagen, welche die Juristen etwa leiten
können oder ihnen vielleicht abgehen. Gerade unter diesem rechtsphilosophischen

Gesichtspunkt ist vielleicht keine Veröffentlichung unserer Tage
so interessant wie das vorliegende Buch, das den Leser in Spannung hält
von der ersten Zeile an bis zum Schluß. Die Beiträge sind durchweg auf
der Höhe wissenschaftlicher Leistung, ein Zeugnis der ernsten wissenschaftlichen

Arbeit, welche auf den Juristischen Fakultäten der Schweizer
Universitäten vollbracht wird.

Es kann hier selbstredend nicht darum gehen, jeden Beitrag einzeln
durchzusprechen. Man müßte hierzu noch einen umfangreicheren Band
schreiben, als er schon vorliegt. Es geht vielmehr um die Darstellung der
philosophischen und auch weltanschaulichen Grundhaltung, welche das
Ganze bestimmt.

Man kann die geistige Verfassung, die aus jedem Artikel spricht, nicht
besser kennzeichnen als mit den Worten Hiltys, die der Verfasser des
Vorwortes (M. Gutzwiller, Freiburg) zitiert : « Das Genie des schweizerischen
Volkes, das sich in seinen besten Zeiten und Menschen stets deutlich
ausprägt, ist eine eigentümliche Verbindung von Schwungkraft der Seele mit
einem gesunden, praktischen Menschenverstand, eine Mischung, die über-



Literarische Besprechungen 361

haupt die politische Genialität ausmacht. » Nicht irgendeine in den letzten
noch drehbaren Reflexionen sich ergehende Theorie, sondern der praktische
Sinn, Aristoteles würde sagen : der Hausverstand, der bei ihm einen wesentlichen

Teil der Klugheit darstellt, inspiriert die Schreiber der Beiträge. Es
ist dies ein heiliges Erbe christlicher Vergangenheit, wovon Du Pasquier
(S. 13) Zeugnis ablegt, wenn er sagt, daß die «christliche» Freiheitsidee
einen weitgehenden Einfluß auf die Schweiz ausgeübt habe.

Es ist ein Glück für das schweizerische Denken über die Freiheit, daß
Praktiker wie auch Theoretiker dem gesunden, am Gewissen orientierten
Freiheitsideal treu geblieben sind. Es kommen damit die Verstiegenheiten
positivistischer Rechtsauffassungen weniger zum Durchbruch. Es wäre
nämlich beklagenswert, wenn der da und dort von ferne feststellbare
Indifferentismus gegenüber philosophisch-naturrechtlichen Prinzipien siegen
würde. Wenn nämlich Du Pasquier (S. 12) meint, daß über dem Staat
eine höhere Norm stehe, wobei es aber einerlei sei, ob diese nun dem Naturrecht,

einem moralischen Gesetz, der menschlichen Würde oder sonst irgendeinem

menschlichen Ideal entnommen sei, dann können wir diese Auffassung
schon nicht mehr recht christlich nennen. Ebenso befremdend für ein
christliches Ohr klingt es, wenn Ruck (S. 86 f.) in seinem sonst so überaus
anregenden und gesunden Artikel die Auffassung kundtut, als ob das Naturrecht

eine Angelegenheit der Entwicklung sei, die mit der Geschichte langsam

gediehen ist und weitab von philosophischen Spekulationen stehe.
Es mag sein, daß die Freiheitsrechte, die wir nun einmal de facto kennen,
langsam geworden sind. Es ist aber nicht zu vergessen, daß sie ihre faktische
Entwicklung der im menschlichen Denken nie ganz auszulöschenden
moralischen Stimme verdanken, die immer wieder laut nach der Würde des
Menschen ruft. Woher aber diese Würde definieren, wenn nicht auf Grund
einer philosophischen oder auch instinktiv erfahrenen Bestimmung der
menschlichen Natur Man fühlt sich daher geradezu erleichtert, wenn man
dann Rucks praktisches Bekenntnis liest, daß die Freiheitsrechte für den
Rechtsstaat doch ethisch begründet seien (S. 87). Diese ethische Fundierung
der Menschenrechte kommt in dem Artikel von W. Oswald in beglückend
philosophischer Auffassung kristallklar zur Darstellung, wobei jede
Vermischung mit irgendwelchen typisch christlichen, d. h. glaubensmäßigen
Ideologien vermieden wird.

So unklar sonst in manchen Beiträgen die ideelle Bestimmung der
sittlichen Aufgabe sein mag, welche den Freiheitsrechten mit den Rechten
als Pflicht auferlegt ist, glücklicherweise kommt überall die Forderung durch,
daß Freiheitsrechte im Sinne des Individualismus der Schweiz abhold sind.
Darum die Betonung der Verantwortung aller Stimmberechtigten in dem
Artikel von E. von Waldkirch, darum das weitherzige Verständnis für die
Belastungen und Beschränkungen der Freiheit, wo die allgemeinen Rechte
anders nicht mehr zu wahren wären (vgl. bes. den Artikel von Z. Giacometti,
ebenso Nef auf S. 206).

Um aber der Gefahr zu entgehen, daß schließlich die nicht mehr zu
übersehenden Belange des Gemeinwohls für das Individuum zum tötenden
Koloß Werden, verbindet die schweizerische Freiheitsidee sich mit dem



362 Literarische Besprechungen

Ordnungsprinzip des Föderalismus : « Il suffit de relever ici que la cause
du fédéralisme et celle des libertés individuelles sont intimement liées en
Suisse, et que le déclin de l'une entraîne presque fatalement l'affaiblissement
de l'autre» (M. Bridel, S. 114). Es gehört den europäischen Staatsdenkern
mit großen Transparenten vor Augen geführt, was W. Kägi auf S. 72 sagt :

« Demokratie kann nur bestehen und entwickelt werden auf der Grundlage
persönlicher Freiheit und in einem irgendwie föderativen Aufbau von
engeren (regionalen und personalen) Gemeinschaften her, so wie Demokratie,
persönliche Freiheit und Föderalismus nur möglich sind in der festen
Armatur des Verfassungs- und Rechtsstaates. »

Der Jubiläumsband der schweizerischen Juristen ist zwar zunäohst
einem schweizerischen Anliegen gewidmet. Darüber hinaus aber verdient
er als eines der ausgezeichnetsten Dokumente einer modern-konservativen
Auffassung der Freiheitsrechte überhaupt angesprochen zu werden, modern,
weil dem demokratischen Geiste entstammend, konservativ, weil — wenn
auch nicht durchweg theoretisch, so doch praktisch — von gesundem, aus
guter alter Zeit hinübergerettetem christlichen Humanismus inspirierten
Verantwortungssinn getragen.

Freiburg. A. F. Utz O. P.

J. Höffner : Christentum und Menschenwürde. Das Anliegen der
spanischen Kolonialethik im Goldenen Zeitalter. — Trier, Paulinus Verlag.
1947. 334 SS.

Eine der wichtigsten Aufgaben der katholischen Wissenschaften ist
es, die festen und unabänderlichen Grundsätze der katholischen Lehre einesteils

immer mehr zu vertiefen und ausführlicher zu erläutern, andernteils
aber auch, sie zur Lösung brennender Zeitaufgaben praktisch anzuwenden.
In dem Maße auch das letztere gelingt, fallen die Vorwürfe der Zeit- und
Lebensfremdheit in sich zusammen.

Einer der brennendsten und schmerzlichsten Fragenkomplexe der
Gegenwart ist derjenige, der mit den Menschenrechten der Einzelperson,
sowie der einzelnen menschlichen Gruppen zusammenhängt.

Eine außerordentlich zeitgemäße Aufgabe stellt sich daher Joseph
Höffner, Professor der Theologie am Priesterseminar zu Trier, indem er
Christentum und Menschenwürde im Anschluß an die Kolonialethik der
großen spanischen Scholastiker des XVI. und XVII. Jahrhunderts erläutert.

Das Werk führt nahezu 500 alte, neuere und allerneueste Quellenwerke

an ; darunter über 100 Werke spanischer Verfasser. Es ist geradezu
staunenswert, wie es dem Verfasser überhaupt gelingen konnte, inmitten
der Kriegs- und Nachkriegsschwierigkeiten und der Absperrung zu einem
so reichen, im wesentlichen allumfassenden Quellenmaterial zu gelangen.

Einleitend bietet Verf. einen ganz knappen, synchronistischen Überblick

über die vielfältigen und wichtigen Ereignisse im Zeitalter der großen
geographischen Entdeckungen, um die Wende des XV. und XVI.
Jahrhunderts. Dann weist er kurz auf die wesentlich gerechtere, objektivere



Literarische Besprechungen 363

Beurteilung und Würdigung des vor einem Menschenalter noch sehr düster
gesehenen Spaniens des XV.-XVII. Jahrhunderts hin. Endlich zeigt er,
wie gerade heute die damals durch die spanische Scholastik gestellten
und im wesentlichen von ihr auch gelösten Fragen sehr zeitgemäß sind.

Im ersten Hauptteil (SS. 13-66) bietet Verf. den ideengeschichtlichen
Hintergrund der spanischen Auffassung zur Zeit der Entdeckung,
Eroberung und Kolonisation der Neuen Welt. Diesen ideengeschichtlichen
Hintergrund sieht Verf. in der mittelalterlichen Auffassung des « Orbis
Christianus ».

Im zweiten Hauptteil (SS. 67-141), im « Zusammenprall zweier Welten »,

wird der zeitgeschichtliche Hintergrund der « spanischen Kolonialpolitik
des Entdeckungszeitalters ». vorgeführt — Eine ganz neue Welt eröffnet
sich vor den Blicken des Kolumbus und der anderen Entdecker : die des
« vorkolumbischen Amerika ». — Aus den Kämpfen mit den Mauren gewohnt,
fremde Kulturen als feindliche zu betrachten, war die feindliche
Einstellung der spanischen Entdecker und Eroberer diesen amerikanischen
Kulturen gegenüber psychologisch naheliegend und begreiflich.

Der dritte und allerwichtigste Hauptteil (SS. 143-297) führt den Titel :

« Aufbruch des christlichen Gewissens. » — Die ersten, die gegen die
unmenschliche, oft massenhaftes Sterben verursachende Zwangsarbeit und
Ausbeutung der Indianer auftraten, waren die sich 1510 auf der Insel
San Domingo niederlassenden Dominikaner. Die größte Persönlichkeit im
unmittelbaren Kampfe für die Menschenrechte der Indianer war der
Dominikanerbischof Bartholomäus de Las Casas. Bereits vor seinem Eintritt
in den Predigerorden veranlaßte er um 1516 den damaligen Reichsverweser

Kardinal Ximenes zu Instruktionen für den Schutz der Eingeborenen

der Neuen Welt, die neben anderen Schutzmaßnahmen auch die
Beteiligung der indianischen Dorfgemeinschaft am Gewinn der Bergwerke
vorsehen (S. 152). — Was die Kolonialgesetzgebung der Spanier betrifft,
so zitiert Prof. Höffner das Urteil von Ernst Samhaber « Südamerika ».

(Hamburg 1939), wonach diese Gesetzgebung «einzigartig in der Welt
dasteht und allein der spanischen Kolonialwirtschaft einen Ehrenplatz
in der Geschichte der Menschheit zu sichern vermöchte ». Dem fügt Verf.
hinzu (S. 159) : « In der kaum erschlossenen, wilden Neuen Welt hat das
christliche Gewissen zum erstenmal die Forderung nach Verbot der Kinderarbeit,

der Frauenzwangsarbeit und der Ausbeutung des arbeitenden
Menschen erhoben, längst bevor die soziale Bewegung im Abendland ähnliche
Forderungen stellte. » — Vom geistesgeschichtlichen Standpunkte aus
hochinteressant sind die weiteren Ausführungen des Verfassers über den
theoretischen Gehalt der Diskussion zwischen « Kolonisten- und Missionspartei »,

die zum systematischen Ausbau der Kolonialethik durch die zeitgenössische
spanische Scholastik führte.

Noch tiefer schürfend als die bisherigen Ausführungen sind die nächsten

Kapitel über den systematischen Ausbau der Kolonialethik durch
die spanische Scholastik des XVI. und XVII. Jahrhunderts, der in aller-
neuester Zeit wieder ernstere Aufmerksamkeit und Würdigung zuteil wird
und der noch unerschöpfliche Werte zu entlehnen wären. Diese Scholastik



364 Literarische Besprechungen

war, wie es gerade auch die eingehende Beschäftigung mit den
kolonialethischen Fragen zeigt, « nicht lebensfremd. Ihr Einwirken auf das geistige
und politische Leben Spaniens war jedenfalls viel bedeutender und
nachhaltiger als etwa der Einfluß moderner Universitäten auf das öffentliche
Leben der Gegenwart» (S. 184). — Der große Initiator dieser scholastischen

Erneuerung war der Dominikaner Franciscus de Vitoria (auch
Victoria). Nach Vitoria erwähnt Verf. die Reihe seiner Schüler, unter diesen
vor allem Domingo Soto (1494-1560) ; dann auch einige, die Vitorias
Auffassung nicht teilten. Vitorias Geburt wurde meist auf die Zeit 1483-
1486 gesetzt, dem sich auch Verf. anschließt (S. 185). Die allerneuesten
Forschungen des argentinischen Dominikaners Ruben C. Gonzalez (« Francisco

de Vitoria. Estudio Bibliografico », Buenos Aires 1946) sprechen
für die Zeit 1492-93 als Geburtszeit. Sein Todesjahr: 1546. — Unter
den Gelehrten der Gesellschaft Jesu ist, neben Franz Suârez (1458-1617),
der die kolonialethischen Fragen in scharf durchdachter Weise zusammenfaßte

(S. 196), und vielen anderen, insbesondere Ludwig Molina (1535-1600)
zu erwähnen, der bei kolonialethischen Fragen, nicht zuletzt auch betreff
der Negersklaverei, mit besonderer Sorgfalt bestrebt war, seine Erörterungen

auf ganz konkretes Tatsachenmaterial aufzubauen (SS. 195-196).
In klarer und geistreicher Weise lehnt Vitoria und die überwiegende

Mehrheit der zeitgenössischen und nachfolgenden Theologen den Vorwand
der Ungläubigkeit oder der Lasterhaftigkeit der Eingeborenen, um sie zu
bekriegen, ab. Den spanischen Theologen der damaligen Zeit gegenüber
bedeutet die diesbezügliche Theorie von Hugo Grotius einen gewissen
Rückschritt (S. 218). Bemerkenswert und erfreulich ist, wie es Verf. (S. 214)

feststellt, daß die katholischen Theologen verschiedener und sich gegenseitig

teils scharf bekämpfender Richtungen im Schutze der Menschenrechte

der Eingeborenen einig waren. Die kolonialethischen Diskussionen
konnte auch ein kaiserliches Schreiben nicht hindern. Bezeichnend für
die Großzügigkeit Karls V. ist, daß er Vitoria auch trotzdem weiterhin
weitgehend sein Vertrauen schenkte und ihn als kaiserlichen Theologen zum
Konzil von Trient bestimmte (S. 224).

Grundlegend und bahnbrechend ist, was Vitoria und nach ihm andere,
bereits ein Jahrhundert vor Hugo Grotius, über die Freiheit der Meere,
den freien internationalen Handel und die Freizügigkeit festlegten. —
Leitgedanke Vitorias und der meisten Theologen seiner und der nachfolgenden
Zeit war, daß die Kolonialländer, wenn die Besitzergreifung dieser Gebiete
aus triftigen Gründen nicht mehr rückgängig gemacht werden könne, in
erster Linie im Interesse und zum Wohle der Eingeborenen zu verwalten
seien.

Zusammenfassend (SS. 299-307) stellt Professor Höffner fest, daß man
die spanischen Scholastiker nahezu ein Jahrhundert vor dem übrigens sicher
hochverdienten Hugo Grotius als die Begründer des modernen Völkerrechtes

bezeichnen muß. — Was endlich die sogenannten « Reduktionen »

betrifft, das heißt durch Missionare, hauptsächlich Jesuiten organisierte
und geleitete Niederlassungen der Eingeborenen, in denen diese vor der
ungünstigen Einwirkung europäischer Kolonisten geschützt, allmählich an



Literarische Besprechungen 365

menschliche und christliche Gesittung gewöhnt und damit auch zur Arbeitsfreude

erzogen wurden, eilten sie, wie es Prof. Höffner (S. 306) feststellt,
ihrer Zeit um Jahrhunderte voraus.

Die christlichen Grundsätze des Völkerrechtes (im weitesten Sinne des
Wortes « Völkerrecht ») sind auch in höher geschulten Kreisen nur wenig
bekannt und werden — mit Ausnahme nicht zahlreicher Spezialisten —
auch in der katholischen Wissenschaft noch viel zu wenig gepflegt und
in der Praxis viel zu wenig angewendet. Daher schiene es wünschenswert,

das christliche Völkerrecht, eine der größten Zierden der katholischen
Wissenschaft, in die Ausbildung des katholischen Akademikers eingehender

und systematischer als bisher einzubauen. N. P.

Moraltheologie

Saint Thomas d'Aquin : Somme Théologique. (fl-II qq. 47-56.) La
Prudence. Deuxième Edition. Traduction française, Notes et Appendices
par Th. Deman 0. P. — Paris - Tournai - Rome, Desclée (Editions de la
Revue des Jeunes). 1949. 554 pp.

Der vorliegende Band über die Klugheit unterscheidet sich schon rein
äußerlich von der ersten Ausgabe, welche damals H. D. Noble O. P.
besorgt hat. Auf den 554 Seiten (gegenüber 297 Seiten der ersten
Ausgabe) wird ein historisch und spekulativ ausgearbeiteter Kommentar zur
Lehre der Klugheit bei Thomas von Aquin geboten. Die Anmerkungen
zum Text (Appendix I) bieten eingehende historische Notizen und textliche

Klärungen, während im Appendix II die Lehre von der Klugheit
systematisch dargestellt und vor allem mit der in der Moraltheologie so
wirren Anschauung vom « Gewissen » in Vergleich gesetzt wird. Bereits
in seinem Artikel über den « Probabilismus » im Diet, de Théol. cathol.
hat der Autor eine scharfe Kritik an den Moralsystemen geübt, die in
der Geschichte der Moraltheologie vom 16. Jahrhundert an ihr Unwesen
trieben. Der vorliegende Band rundet die dort gebotene Lehre ab und
versucht nun, und zwar mit vollem Erfolg, der Klugheit wieder jene Rolle
in der Moral zuzuerkennen, die ihr durch die schiefe Auffassung vom
Gewissen entrissen worden war. Einzig die Tugend der Klugheit, so
betont der Verf. mit Recht, ist das Organ des moralisch sicheren und guten
Urteils. Gemäß der gesunden Lehre des hl. Thomas ist es besser, wenn
wir viele im wahren Sinne kluge Menschen haben, als wenn wir nur «

gewissenhafte » Menschen hätten (cf. S. 506).

Damit, daß der Autor mit Thomas die Klugheit in die Tiefe des
praktischen Tugendlebens hineinverlegt, daß er sie als die intellektuelle Tugend
der guten Praxis aufweist, begegnet er dem Vorwurf des Intellektualismus,

mit welchem man allgemein die thomistische Lehre von der Klugheit

abtun möchte. Selbstredend ist und bleibt die Klugheit eine intellektuelle

Tugend (S. 248). Hierin folgt Thomas der griechischen Tradition
(cf. 413 f.). Im Grunde ist es aber nicht nur die Abhängigkeit von dem
griechischen Vorbild, welche Thomas zu dieser Stellungnahme bewog,



366 Literarische Besprechungen

sondern die vernünftige Überlegung, daß der Mensch den Geist der
Unterscheidung von Gut und Bös bis hinab in die letzte Berührung mit der
wirklichen Tat beweisen muß. Thomas konnte seinerseits in nicht geringem
Umfange das Zeugnis der Heiligen Schrift und der christlichen Lehrtradition

anrufen, welche die discretio empfehlen und fordern (vgl. S. 389 ff.).
In einer ausgedehnten geschichtlichen Darstellung kommt der Verf. zum
Ergebnis, daß die thomistische Klugheit sich im Grunde mit der discretio
der aszetischen Schriftsteller trifft.

Gerade die intellektuelle Formung der Klugheit bietet die unbedingt
notwendige Handhabe, um dem viel gepriesenen, aber noch mehr falsch
verstandenen « blinden » Gehorsam das Handwerk zu legen. Unter dem
christlichen Einfluß hat hierin Thomas sein Vorbild Aristoteles, der dem
Sklaven die Phronesis absprach, verlassen (S. 322). Die Bedeutung dieser
sauberen Lehre für die Politik ist nicht zu übersehen (S. 321 ff.). Daß
damit der echte, moralisch einzig vertretbare Gehorsam nicht zu kurz
kommt, weist der Verf. nach, indem er die gegenseitigen Beziehungen
von Klugheit und Gehorsam aufdeckt.

Der Verf. stellt im Anschluß an Thomas, der hierin Aristoteles folgt,
den TugendCharakter der Klugheit klar heraus (S. 455-477), er verwurzelt
sie damit im moralischen Leben zur Unterscheidung etwa von der
aristotelischen Weisheit und Wissenschaft. Damit aber findet er, wie Thomas,
den Anschluß an den Begriff und die Wirklichkeit der übernatürlichen
Klugheit (S. 283). Wer also von intellektualisierter Moral sprechen will,
hat den Kernpunkt der thomistischen Moral nur zur Hälfte oder gar
nicht erfaßt. Den Drehpunkt des moralischen Lebens aus der Klugheit
weg in irgendeine Willensbewegung zu verlegen, erscheint dem Verf. als
eine grobe und folgenschwere Wertverschiebung, die dem Voluntarismus
Descartes' oder Kants nahekommt. « Der hl. Thomas ist keineswegs geneigt,
einen gewissen Vorrang des Willens in der Moral zu mißkennen. Seine

Empfehlung der Klugheit bedeutet in keiner Hinsicht die Tatsache eines

ungemäßigten oder ungeschickten Intellektualismus. Jedoch vermeidet er
eine Trennung zwischen Wille und Vernunft. Denn, wenn es auch wahr
ist, daß ein Willensakt kraftvoll sein soll, dann kommt es in erster Linie
darauf an, daß er recht sei. Seine Güte ist nichts anderes als seine Rechtheit.

Und die Rechtheit rührt von der Vernunft her. Es geht also darum,
die Erziehung der Vernunft vorzunehmen, sofern diese eine moralische
Kraft besagt» (S. 11).

Gegenüber andern, aus thomistischen Kreisen geschriebenen Traktaten

zur Summa ist hervorzuheben, daß der Verfasser nicht etwa eigenwillig

die Gedanken der Summa weiterverfolgt. Die dem Text beigegebenen

Anmerkungen, wie auch die zusammenhängenden Entwicklungen
des Appendix II geben einen deutlichen Beweis, daß der Verf. diesen Stoff
in der gesamten Geschichte vor Thomas kennt, angefangen von der
griechischen Philosophie, der Heilige Schrift bis über die Väter ins Mittelalter

hinein, so daß seine spekulative Thomaserklärung der geschichtlichen
Plastik nicht entbehrt.

Neben die erste, mehr populäre Ausgabe dieses Bandes der franz.



Literarische Besprechungen 367

Thomasausgabe trat nun die zweite mit ausgesprochen wissenschaftlichem
Charakter. Der Leser bedarf gründlicher philosophischer und theologischer
Bildung zur Lesung dieses reichhaltigen Bandes, den er übrigens nicht
in der Lesung, sondern nur in eifrigem Studium ausschöpfen wird.

Das Verdienst des vorliegenden Bandes wird noch erhöht durch die

vollständig neu überarbeitete Übersetzung.

Freiburg (Schw.). A. F. TJtz O. P.

L. Weber : Hauptfragen der Moraltheologie Gregors des Großen. Ein
Bild altchristlicher Lebensführung. (Paradosis. Beiträge zur Geschichte
der altchristlichen Literatur und Theologie, N. I). — Freiburg i. d. Schweiz,
Paulusverlag. 1947. xn-288 SS.

Der vorliegende Band eröffnet die Sammlung « Paradosis, Beiträge zur
Geschichte der altchristlichen Literatur und Theologie ». In kurzen, doch
inhaltsreichen Sätzen hat Prof. O. Perler, der die Sammlung leitet, deren
Aufgabe und Bedeutung gekennzeichnet : « Christliche Theologie wurzelt
wesensgemäß in der Vergangenheit. Nur in der lebendigen Verbundenheit
mit ihr kann sie sich fortentwickeln. Jede auch noch so bescheidene Klärung
der Überlieferung und ihrer Quellen ist daher Beitrag an die Theologie der
Gegenwart » (Innenseite des Umschlags). Man kann die Sammlung nur dazu
beglückwünschen, sich mit einer so wertvollen und gediegenen Arbeit der
Leserwelt vorzustellen, und den Wunsch hegen, daß sie in Zukunft immer
auf der gleichen Höhe sich bewege.

W. begründet die Berechtigung seiner Arbeit mit dem vermehrten
Interesse, das die Gegenwart sittlichen Problemen entgegenbringt, und aus
der Tatsache, daß Gregor der Große gerade auf dem Gebiete der Moral
(selbstverständlich mit Einschluß der Aszetik und Mystik) unseren
Vorfahren als Autorität gegolten hat.

Im ersten der zwei Hauptteile wird nach den charakteristischen
Elementen der Moraltheologie Gregors des Großen gefragt und sie wird in
drei Kapiteln als zeitgebunden, glaubenstreu und lebensnahe geschildert.
Im zweiten Kapitel — Glaubenstreue — erörtert Verf. natürlich auch die
Frage nach den Quellen Gregors des Großen. Dieses schwierige Problem
wird in hervorragender Weise untersucht und stellt wohl in Bezug auf die
vorhergehenden Untersuchungen einen beachtenswerten Fortschritt dar.
Wie der Fragenkreis der von Gregor behandelten Probleme dadurch, daß
er vom Mönche zum Papst wurde und durch die in der Ausübung des päpstlichen

Amtes gemachten Erfahrungen, sich ständig erweiterte, wird vom
Verf. ebenfalls sehr geschickt dargelegt. In diesem Zusammenhange glaubt
er als ein letztes und ganz besonderes Moment der Entwicklung Gregors
auch dessen «zunehmende Angst vor dem Tode » (S. 73) erwähnen zu
müssen. Ob das Wort «Angst » hier wohl am Platze ist Verf. hat im
vorhergehenden (S. 44-45) den wesentlichen Einfluß der Regel des hl. Benedikt
auf Gregor ins rechte Licht gerückt ; sollte das, was hier als Angst vor dem
Tode aufgefaßt ist, nicht vielmehr eine mit zunehmendem Alter besser



368 Literarische Besprechungen

verstandene und tiefer erlebte Auffassung vom zwölften Grade der Demut
sein, so wie er im siebenten Kapitel der Regel des hl. Benedikt beschrieben
wird

Im zweiten Hauptteil wird der moraltheologische Lehrgehalt der
Schriften Gregors untersucht und in einem dreifachen Fragenkomplex
zusammengefaßt : Zweckbestimmung des Menschen, Gnade und Tugend, sündhafte

Verirrung. Es geht aus dieser Untersuchung hervor, daß Gregor als

praktischer Moraltheologe und Katechet heiklen und dunklen Problemen,
deren Darlegung für das sittliche Leben der Gläubigen keinen besonderen
Gewinn bietet, aus dem Wege ging. Trotz der ihm so oft und zu oft
vorgeworfenen Wundersucht sind Gregors Ausführungen über die
außerordentlichen Gnadengaben gesund und nüchtern. Bezüglich der Kardinaltugenden

erscheint Gregor noch sehr von der alten Philosophie beeinflußt,
da sich bei ihm keine klaren Texte vorfinden, aus denen sich eindeutig
folgern ließe, daß diese Tugenden übernatürlich und eingegossen seien.

Wegen ihrer konkreten, lebensverbundenen Züge kann die Lehre Gregors
des Großen als ein Vorbild angesehen werden für die Bestrebungen, die
heute so mächtig auf eine gegenwartsnahe, blutvolle Theologie hindrängen.

Rom, S. Anselmo. L. Thiry O. S. B.


	Literarische Besprechungen

