Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Hugo von St. Viktor und die Kirchenvéater [Fortsetzung]
Autor: Ott, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762354

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hugo von St. Viktor
und die Kirchenvater

Von Ludwig OTT

(Schluss.)

IT

Wie Hugo die Viterschriften verwertete, 148t sich am besten an
seinem theologischen Hauptwerk De sacramentis christianae fidei auf-
zeigen. Wegen des mangelhaften Zustandes der bisherigen Ausgaben
ist es vorerst nicht moglich, statistisch genaue Angaben iiber den
Umfang der Verwertung der Viterschriften zu machen. Dies wird erst
moglich sein, wenn die von H. Weisweiler vorbereitete kritische Aus-
gabe vorliegt, die lingst ein dringendes Bediirfnis ist.

Wenn man Hugos Werk mit den gleichzeitigen Sentenzenwerken
aus der Schule Anselms von Laon oder aus der Schule Abaelards ver-
gleicht, so fillt die geringe Zahl von Viterzitaten auf. Das ist
deswegen bemerkenswert, weil die ersten systematischen Darstellungen
der gesamten Theologie zu Beginn des 12. Jahrhunderts gerade aus
dem Bestreben hervorgegangen sind, das iiberlieferte Schrift- und Viter-
gut nach sachlichen Gesichtspunkten zu ordnen. Es ist darum ganz
natiirlich, daB3 sie iiberwiegend aus Schrift- und Vitersentenzen be-
stehen. Die Arbeit des Sammlers bestand in der Ordnung und Ver-
kniipfung des Stoffes und in der Harmonisierung von scheinbaren Wider-
spriichen. In den Sentenzenwerken aus der Schule Abaelards tritt der
letztere Gesichtspunkt beherrschend in den Vordergrund. Nach dem
Vorgang von Abaelards Sic et non werden zu jeder Frage Traditions-
stimmen fiir und wider zusammengetragen. In der Lésung des Magisters
wird sodann mit den Hilfsmitteln der Dialektik ein Ausgleich der
widersprechenden Autorititen versucht. Hugo fand an dieser unper-
sénlichen Art der Behandlung theologischer Fragen, die allzu oft an
der Oberfliche der Probleme haften blieb, kein Gefallen. Er wihlte
daher eine freiere Form der Darstellung, die der persénlichen Auf-
fassung einen groBeren Spielraum lieB und dem inneren Zusammenhang
der Offenbarungswahrheiten mehr gerecht wurde. Das Viterwort tritt



294 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

bei ihm fast ganz zuriick. In seiner Summe finden sich ganze Trak-
tate, in denen kein einziges Viterzitat vorkommt. Und doch atmet
seine Theologie ganz und gar den Geist der Viter, vor allem den
Geist des hl. Augustin. M. GRABMANN urteilt : « Nicht eine schulmiBige
Zusammenordnung des Schrift- und Viterwortes, sondern eine tiefere
organische Auffassung und Zusammenfassung der Schrift- und Viter-
ideen ist das ideale Ziel seines wissenschaftlichen Miihens. »1 Uber-
einstimmend stellt F. VERNET fest, daB Hugo trotz der Seltenheit
von Viterzitaten « von ihrer Substanz genihrt ist und daB er, obwohl
er immer persénlich bleibt, ihre Gedanken und sogar ihre Ausdriicke
beniitzt, ohne sie zu zitieren » 2.

Die Untersuchung einzelner theologischer Fragen bei Hugo hat
eine sehr weitgehende Abhingigkeit von Augustinus ergeben. Seine
Gotteslehre trigt ein ausgesprochen augustinisches Geprige. Hervor-
gehoben sei die spekulative Erklirung des Trinititsgeheimnisses, die
sich enge an die psychologische Trinititserklirung Augustins anlehnt.
Die Hauptquelle der hugonischen Gotteslehre ist das geistvolle Werk
Augustins De Trinitate. J. KIiLGENSTEIN stellt Hugo in seiner Mono-
graphie iiber dessen Gotteslehre nach dem Vorgang A. Stockls an
die Seite Anselms von Canterbury und bemerkt: «Beide schopften
den Stoff ihrer Gotteslehre unmittelbar aus den unversiegbaren Quellen
des christlichen Glaubens, aus den Werken der Viter und besonders
des hl. Augustin.»3 — In der Christologie verrit sich der EinfluB
Augustins in der starken Betonung der Personeinheit Christi gegen-
iiber den nestorianisierenden Tendenzen seiner Zeit. Unter ausdriick-
licher Berufung auf mehrere Ausspriiche Augustins begriindet er die
aus der Personeinheit sich ergebende Idiomenkommunikation ¢ Mit
Augustin lehrt er, daB die aus der hypostatischen Union abgeleitete
Unsiindlichkeit Christi keine Beeintrichtigung, sondern vielmehr eine
Vervollkommnung seiner menschlichen Freiheit war 5. Von Augustin
itbernahm Hugo auch den nicht gliicklichen Ausdruck « homo assump-

1 M. GRABMANN, Die Geschichte der scholastischen Methode II, Freiburg
i. B. 1911, 253 f.

? Dictionnaire de Théologie Catholique VII, Paris 1922, 290,

3 J. KiLGENSTEIN, Die Gotteslehre des Hugo von St. Victor, Wiirzburg 1897,
225 ; A. StOockL, Geschichte der Philosophie des Mittelalters I, Mainz 1864, 304.

* De sacr. IT 1, 9 (395 D/396 A). Vgl. L. OrT, Untersuchungen zur theo-
logischen Briefliteratur der Friithscholastik 174 ff.

8 De sacr. IT 1, 6 (383 C). Vgl. E. PorPENBERG, Die Christologie des Hugo
von St. Viktor, Hiltrup 1937, 104.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 295

tus » zur Bezeichnung der menschlichen Natur Christi, der AnlaB zu
MiBverstindnissen gab und deswegen spiter abgelehnt wurde. — Sehr
stark tritt der EinfluB Augustins in der Sakramentenlehre Hugos her-
vor. H. WEISWEILER gelangte in seiner Monographie iiber die Wirk-
samkeit der Sakramente nach Hugo auf Grund eingehender Unter-
suchung seiner Quellen zur Feststellung, daB er wortliche Texte aus
den Vitern verhiltnismiBig selten anfiihrt, daB er aber desto mehr
mit augustinischen Ideen vertraut ist. Diese konnte er nur teilweise,
und zwar zum verschwindenden Teil, in den von ihm benutzten Sammel-
werken Ivos finden. « Nur ein personliches, langdauerndes und genaues
Einarbeiten in die Werke Augustins selber konnte Hugo in diesem
groBen MaBe die Grundgedanken des groBten und genialsten Kirchen-
vaters erfassen lassen, so daB sie so tief Hugos personlichstes Eigen-
tum werden konnten. Dadurch allein konnte er in die Lage versetzt
werden, sie jederzeit aus den Tiefen seines Gedichtnisses hervorzu-
rufen. Was kleineren Geistern nur mdéglich war an Hand vieler Einzel-
stellen aus den Florilegien, das konnte Hugo aus dem Vollschatz jahre-
langen Studiums des hl. Augustin auch ohne vorliegende Texte. So
konnte er iiber diese Grundideen auch frei verfiigen. Er konnte sie
tiefer ausbauen ; er konnte sie an Stellen benutzen, wo Augustin sie
noch nicht durchgefiithrt hatte. »1 — Der EinfluB der Viter, besonders
Augustins, zeigt sich auch in der Heilslehre Hugos. Wenn diese. « trotz
des Wortes Gnade die Gnade als das wesentlich Ubernatiirliche ver-
missen 146t und so eine Gnadenlehre ohne Gnade ist », so beruht dies
nach den Untersuchungen von H. KGSTER «auf der platonischen Er-
kenntnistheorie m1t ihrer Uberzeugung vom Vermogen des geschaffenen
Geistes zur unmittelbaren Schau Gottes, wie sie Hugo auf dem Weg
iiber Pseudo-Dionysius, Boethius, vor allem iiber Augustin sich zu
eigen gemacht hatte» 2.

Wie in theologischen Fragen, so erweist sich Hugo auch in philo-
sophischen Fragen als gelehriger Schiiler Augustins. H. OSTLER merkt
in seiner Darstellung der Psychologie Hugos auf Schritt und Tritt
Parallelen bei Augustin an, mit dem er vor allem die starke Betonung
des SelbstbewuBtseins als Ausgangspunkt aller psychologischen Speku-
lation gemeinsam hat, und bezeichnet ihn als « Schiiler Augustins » und

1 H. WeisweIiLER, Die Wirksamkeit der Sakramente nach Hugo von
St. Viktor, Freiburg 1982, 152 f.
? H. K6sTER, Die Heilslehre des Hugo von St. Viktor, Emsdetten 1940, 130.



296 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

Augustin als « seinen groBen Meister » 1. — W. A. SCHNEIDER weist
in seiner Darstellung der Geschichtsphilosophie Hugos wiederholt auf
die augustinische Grundlage hin, welche seine geschichtsphilosophische
Spekulation trigt: «Bei Hugo beherrscht noch der augustinische Ge-
danke vom gewaltigen Geschichtsdrama das System. »?

Eine Ausnahme von dem Grundsatz, keine oder nur ganz wenige
Viterstellen zu zitieren, macht Hugo in einem Kapitel des christo-
logischen Traktates, in den Abhandlungen iiber die Ehe und iiber
die letzten Dinge.

Im AnschluB an die Erorterung des Verhiltnisses von Trinitit
und Inkarnation fiigt Hugo seiner theologischen Summe (II 1,4) eine
kleine Sammlung von Viterstellen iiber Trinitdt und Inkar-
nation ein. Er begriindet dieses unerwartete Vorgehen mit dem Ge-
danken, daB der schwache Menschenverstand nicht fihig ist, zu begrei-
fen, was ihm befohlen wird zu glauben, und daB er deswegen der
Unterstiitzung durch die Autoritit des heiligen Wortes bedarf. Im
BewuBtsein seiner Unzulidnglichkeit will er daher die Ausspriiche der
heiligen Viter vorfithren, ohne aus dem Eigenen etwas hinzuzufiigen.
Nach den beigegebenen Autornamen setzt sich die Sammlung aus Aus-
spriichen des hl. Augustin, des hl. Hieronymus und des hl. Ambrosius
zusammen. Das einzige dem hl. Hieronymus zugeschriebene Zitat
stammt jedoch tatsichlich nicht von Hieronymus, sondern aus dem
Libellus fidei des Pelagius. Auf die Zitate aus Ambrosius folgt ohne
Autorangabe ein Stiick aus dem Liber ecclesiasticorum dogmatum des
Gennadius ; diesem folgen weitere Stiicke aus derselben Schrift, ein-
geleitet mit dem Quellenvermerk Idem 3. Mitten unter die Texte aus
Gennadius sind mit der Autorangabe Idem Texte aus Augustin ein-
gestellt. Unter den Augustinuszitaten steht eine lingere, jedoch sehr
frei zitierte Stelle aus dem Monologion des hl. Anselm von Canter-

1 H. OsTLER, Die Psychologie des Hugo von St. Viktor, Miinster 1906,
22, 55, 179.

2 W. A. ScHNEIDER, Geschichte und Geschichtsphilosophie bei Hugo von
St. Victor, Miinster 1933, 14. Vgl. S. 11 : « Geschichtsphilosophische Spekulation
wurde von den franzdsischen Dialektikern nicht geiibt; dieses Erbe Augustins
pflegte im damaligen Paris nur Hugo. »

8 Darunter ist, wenn der Text in Ordnung ist, Ambrosius zu verstehen. Es
ist jedoch méglich, daB in der handschriftlichen Uberlieferung vor dem ersten
Gennadiuszitat die Autorangabe « Augustinus» ausgefallen ist. Die Schrift des
Gennadius wird namlich im Mittelalter gewohnlich dem hl. Augustin zugesprochen.
Die Ausgaben von StraBburg 1485 (Hain *9025) und Venedig 1506 (fol. 577) lesen
ebenso wie die Ausgabe von Migne.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 297

bury. Die Augustinuszitate, die zum gré8ten Teil ohne Angabe des
Buchtitels angefithrt werden, verteilen sich auf folgende Schriften :
De Trinitate, Contra Maximinum, De dono perseverantiae und Enchi-
ridion ad Laurentium. Dazu kommt eine Stelle aus einer pseudo-
augustinischen Predigt, Sermo 245. Die Ambrosiuszitate stammen aus
den Schriften De fide ad Gratianum und De institutione virginis. Ich
gebe im folgenden eine Ubersicht iiber die Anordnung der Zitate mit
Angabe des Fundortes. Da vielfach Stiicke aus verschiedenen Kapiteln
und Biichern und sogar aus verschiedenen Schriften und verschiedenen
Autoren ohne Angabe des Fundortes vereinigt sind, fiige ich zum
Zwecke der sicheren Abgrenzung die Anfangs- und SchluBworte bei.

Augustinus adversus impietatem Arii: Patres — substantiae (PL 176,
376 A/B): Augustinus, Contra Maximinum II 14, 3 (sehr frei). Idem:
Omnes — operantur (376 B/C) : Aug., De Trinitate I 4, 7. Nam — non
sit (8376 C/D) : ibidem V 1, 2. Est tamen — vocant (376 D): ib. V 2, 8.
Idem in libro contra Maximinum : Nulla — Deus (376 D) : Contra Maxim.
II 10,1. Tres — intelligat (376 D/377 A/B): ib. II 10, 2. Pater — Spi-
ritus sanctus (377 B) : ib. II 10, 3. Idem in libro de Trinitate : Si — Pater
(377 B/C) : De Trin. XV 7,12. Idem: Non — pariter (377 C) : ib. VI 7, 9
(frei). In hac — similia (877 C/D) : ib. VII 6, 11. Hoc — tres (377 D) :
cfr. ib. VII 6, 11 (nur der Gedanke, nicht der Wortlaut). Verum — per-
cipit (377 D/378 A): ib. VII 6, 11 (am Anfang frei). Cur-fateremur
(378 A) : ib. VII 6, 11 (gekiirzt) ; quo nomine — voluit (378 A) : ib. VII &, 9.
Ita — omnia (378 A) : ib. VI 10, 12. Idem : Denique — unum (378 A/D) :
Anselm von Canterbury, Monologion c. 16-17 (sehr frei). Idem : Neque
— Filii (378 D): Pseudo-Augustinus, Sermo 245 n. 2 (sehr frei). Idem
in libro quinto de Trinitate : Deo — diceretur (378 D/379 A): De Trin.
V 5, 6 (frei und gekiirzt). Item, quamvis — mutabile (379 A) : ib. V 5, 6.
Item, non — dicitur (379 A) :ib. V 6, 7. Idem : Quid — taceretur (379 B) :
ib. V. 9, 10. Idem: Trintas — dici (379 B): ib. V 11, 12. Idem : Faten-
dum — sancti (379 B) : ib. V 14, 15. Idem : Filius — habet (379 B): ib.
V 15, 16. Idem : Cum — diversitas (379 B) : ib. VII 4, 9 (gekiirzt). Idem :
Ideo — tria (379 B) : ib. VIII procem. n.1. Hieronymus: Unum distin-
guuntur (379 C): Pelagius, Libellus fidei n. 6-7 (gekiirzt) (PL 48, 489 ;
PL 45,1717 ; PL 39, 2182). Ambrosius de Trinitate : Assertio — potes-
tatis (379 C/D) : Ambrosius, De fide ad Gratianum I 1, 6 u. 10 (gekiirzt).
Deus enim unus est (379 D) : cfr. ib. I 1, 6. Deus — potestatis (379 D) :
ib. I 1, 7. Si — nominibus (379 D) : ib, I 1, 8. Unum — fieri (379 D;
ebenso 444 B): Ambrosius, De institutione virginis c¢. 10 n. 68 '. Idem:

1 An der bezeichneten Stelle findet sich nur der erste Satz des Zitates mit
geringfiigigen Verschiedenheiten : Unus itaque Deus, unum nomen, una divinitas,
una maiestas. Der folgende Hinweis auf Apg. 4, 12 scheint eine Erweiterung des
Ambrosiuswortes zu sein.



298 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

Ego — cognoscamus (379 D) : Ambrosius, De fide ad Gratianum I 1, 9.
Non enim — plenus (379 D): ib. I 2, 16 (frei). Non sunt — indifferens
(379 D/380 A): ib. I 2, 17. Quomodo — sensum (380 A): ib. I 10, 64
(frei) ; credere — permittimur (380 A): ib. I 12, 78 (frei). Aufer — quae-
ritur (380 A) : ib. I 13, 84. Credimus — Spiritus sanctus (380 A/B) : Genna-
dius, Liber ecclesiasticorum dogmatum c.1. Idem: Non Pater — Filius
(380 B/C) : ib. c. 2. Idem : Non ergo — immistis (380 C) : ib. c. 2. Ita
— est (380 C/D): Augustinus, De dono perseverantiae c. 24 n. 67. Ex
quo — homo (380 D) : Augustinus, Enchiridion c. 36 n. 11. Idem : Christus
— Filius (381 A): ib. c. 35 n. 10 (gekiirzt). Idem : Deus — distincta
(381 A) : Gennadius, Liber eccl. dogm. c. 2. Idem : Nihil — solitarium
(381 A/B) : ib. c. & (gekiirzt). Idem : Homousion — Deus (381 B/C) : ib. c. 5.

Viele der von Hugo angefithrten Zitate weisen gegeniiber dem
Originaltext betrichtliche textliche Unterschiede auf. Sehr hiufig sind
sie durch die Auslassung einzelner Worter oder Satzglieder oder auch
ganzer Sitze oder durch Anderung der Ausdrucksweise gekiirzt. Da
sich mehrere Zitate aus Augustin und Ambrosius mit denselben Ab-
weichungen vom Originaltext auch bei Abaelard oder in der Summa
sententiarum oder in beiden finden?!, so ist anzunehmen, daB Hugo
wenigstens einen Teil der Stellen aus einer Zitatensammlung iiber-
nommen hat. Die Feststellung dieser gemeinsamen Zitatenquelle ist
mir vorerst nicht moglich, da unsere Kenntnis der patristischen Flori-
legien der Scholastik noch sehr ungeniigend ist und Handschriften zur
Zeit nicht zuginglich sind. Die Gennadiustexte scheint Hugo aus der
Panormia Ivos 2, welche die ersten fiinf Kapitel der Schrift, und zwar
ohne Autorangabe enthilt, heriibergenommen zu haben. In einer der
Sammlungen Ivos diirfte auch die unmittelbare Vorlage der ersten drei
Stiicke aus Augustin, De Trinitate (I 4,7; V 1,2; V 2, 3) zu suchen
sein, da sowohl in der Panormia wie auch im Dekret dieselben drei
Stiicke, das zweite mit noch umfangreicherem Texte, zu einer Einheit
zusammengeschlossen sind 3. Trotz der Beniitzung von patristischen
Florilegien kann nicht gezweifelt werden, daB Hugo auch eine unmittel-

1 Augustinus, De Trin. VI 7, 9 (377 C) = Abaelard, Sic et non c. 6 (PL 178,
1359 B) = Summa sententiarum I 8 (PL 176, 55 A) ; De Trin. VII 6, 11 (377 D)
= Abaelard, Sic et non c. 8 (1360 A) = Summa sent. I 9 (55 C/D) ; De Trin. VIII
prooem. n. 1 (379 B) = Summa sent. I 9 (55 D) ; De Trin. XV 7, 12 (377 B/C)
= Summa sent. I 11 (60 B/C). Ambrosius, De fide I 10, 64, I 12, 78, I 13, 84
(380 A) = Summa sent. I 7 (53 D/54 A). Vgl. L. Ort, Der Trinitatstraktat Walters
von Mortagne als Quelle der Summa sententiarum. Scholastik 18 (1943) 78-90,
219-239, bes. 236.

? Pan. I 1-6 (PL 161, 1045-1047).

3 Pan. I 7, Decr. I 2 (1048{., 60{.).



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 299

bare Kenntnis einzelner wichtiger Viterschriften, vor allem der Haupt-
schriften Augustins besaB.

Eine verhiltnismiBig groBe Anzahl von Viterzitaten, und zwar
iiber das Ganze zerstreut, weist der theologisch-dogmatische
Teil des Ehetraktates (II 11, 1-13) auf. Die meisten sind aus
den Schriften des hl. Augustin genommen. Ich habe 12 Zitate aus
der Schrift De bono coniugali (— zwei Stellen sind je zweimal ange-
fithrt —), 3 aus der Schrift De nuptiis et concupiscentia, 3 aus der
Schrift De bono viduitatis, 2 aus der Schrift De coniugiis adulterinis,
1 aus der Schrift De Genesi ad litteram, 1 aus dem Buch De diversis
quaestionibus LXXXIIT und 1 aus der Epistola 187 (ad Dardanum)
gezihlt. Dazu kommen 2 Zitate aus der Schrift des hl. Ambrosius
De institutione virginis, 2 aus dem Ambrosiaster, eines davon unter
dem Namen des hl. Ambrosius, das andere unter dem Namen des
Papstes Gregor des GroBen !, 1 aus einem Brief des Papstes Innozenz I.,
1 aus den Etymologien Isidors von Sevilla, je ein anonymes Zitat aus
einem Brief des Papstes Leo des GroBen, aus einem Brief des Papstes
Pelagius I., aus den Antworten des Papstes Nikolaus I. auf die Anfragen
der Bulgaren, aus einem angeblichen Brief des Papstes Evaristus, aus
dem Sophoniaskommentar des hl. Hieronymus, 1 aus dem romischen
Rechtsbuch, eine mit der Quellenangabe aucforitas dicit eingefiihrte
Lehrmeinung des berithmten Schulhauptes Anselm von Laon (f 1117)
und endlich ein Hinweis auf eine Entscheidung des Papstes Gregors
des GroBen ohne Anfithrung des Wortlautes. Die Kapitel 9 und 10
sind vollstindig aus Augustinussentenzen zusammengesetzt. Manche
Augustinuszitate bestehen aus mehreren im Originaltext voneinander
getrennten Textstiicken. Ich gebe im folgenden ein Verzeichnis der
Zitate nach der Anordnung Hugos mit Angabe ihres Fundortes.

Cap. 3. B. Augustinus testatur ... dicens: Utriusque — remedium
(481 C/D): Augustinus, De Genesi ad litt. IX 7,12. Idem ipse in libro
de bono coniugali testatur dicens : In coniugio — charitatis (481 D) :

Aug., De bono coniug. ¢. 3 n. 3. Item: In nuptis — ventris (481 D): ib.
c. 18 n. 21. Unde ... quod dictum est : illa — commercium (481 D/482 A) :

1 De sacr. II 11, 13 (506 C). In der Vorlage Hugos (siehe die S. 301 Anm. 1
angefilhrte Abhandlung S. 279, Variantenapparat zu Z. 104) ist das Zitat dem
hl. Augustinus zugeschrieben ; ebenso in dem Ehetraktat Cum omnia sacramenta
(F. BLIEMETZRIEDER, Anselms von Laon systematische Sentenzen, Miinster 1919,
137 Z. 19). Vermutlich liegt in dem Text Hugos ein Versehen irgend eines
Kopisten vor. — Die Ausgaben von Straburg 1485 (Hain *9025) und Venedig 1506
(fol. 90v) haben ebenfalls die Lesart Gregorius.



300 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

Leo I., Epistola 167 inqu. 4. Cap. 4. Quidam ... ut dicerent coniugium
— retinentem (483 A): Corpus Iuris Civilis, Institutiones I 9. Cap. 5.
Dicit auctoritas : aliter — vota succurrerint legitima (486 D/487 A) : Pseudo-
Evaristus, Ep. I ad universos Africae regionis episcopos n. 2 (P. HinscHI1US,
Decretales Pseudo-Isidorianae, Leipzig 1863, 87 f.). B. Ambrosius testatur
dicens : Non — facit (487 ‘B): Ambrosius, De institutione virginis c. 6
n. 41. Item: Coniugium — frustrantur (487 B): Nicolaus I., Responsa
ad consulta Bulgarorum c. 3. Isidorus etiam dicit, quod coniuges — concu-
bitus (487 B) : Isidorus, Etym. IX 7, 9. Augustinus dicit, quod a prima
— cogniturus (487 D) : Aug., De nuptiis et concup. I 11, 12. Et Ambro-
sius similiter : Desponsata — assumitur (487 D/488 A): Ambrosius, De
institutione virg. c. 6 n. 41. Cap. 6. Potest ... quod supradictum est,
furtivos — succurrerint (489 B) : Pseudo-Evaristus (cfr. cap. 5). Cap. 7.
Bonum . . ut dicit b. Augustinus — coniugalis (494 B/C) : Aug., Ep. 187
c. 9 n. 31. Item Augustinus ad Valerium: Non — separentur (494 D) :
Aug., De nuptiis et concup.I 10, 11. Cap. 8. Unde Augustinus: Usque
— nupserit (495 B) : Aug., De bono coniug. ¢. 7 n. 6. Dicit enim b. Augusti-
nus, quod sacramentum — eius (496 A): cfr.ib. c. 24 n. 82, ¢. 7 n. 7.
Cap. 9. B. Augustinus ... dicit : Concubitum — deprecatrices (496 C/D) :
ib. ¢. 10 n. 11. Decus — conceditur (496 D): ib. c¢. 11 n. 12. Sanctitati —
mulierem (496 D) : ib. c. 11 n. 13. Cap. 10. B. Augustinus sic ait: Anti-
quis — desiderii (496 D/497 A) : ib. c. 13 n.15. Idem in libro de virgi-
nibus : Antiquis — prohibitum (497 A): ib. c. 25 n. 33. Verumtamen,
sicut idem alibi testatur, — exemplum (497 A/B): Aug., De nuptiis et
concup. I 9,10. Item idem: Sicut — habebat (497 B): Aug., De bono
coniug. c. 21 n. 26. Melior — oportuit (497 B/C) : ib. c. 22 n. 27. Idem :
Iustus — concubitus (497 C) : ib. ¢.15 n. 17, c. 16 n. 18. Cap. 11. Dicit
enim b. Augustinus in libro de bono coniugali : Usque — nupserit (497 D) :
ib. ¢. 7 n. 6 (cfr. cap. 8). Et idem : Quia — separati (497 D) : ib. ¢. 7 n. 7.
Legimus, quod b. Gregorius ... concessit etc. (499 A): Gregorius 1.,
Epistolae XI 64 interrog. 6. Cap. 12. B. Augustinus in libro de professione
sanctae viduitatis sic ait: In — fecerunt (499 D/500 A) : Aug., De bono
viduitatis c¢. 9 n.12. Et post pauca: Proinde — nubit (500 A/B) : ib.
c. 10 n. 13. Et post pauca : Fit — peiores (500 B/C) : ib. c. 10 n. 13, c. 11
n. 14. Innocentius enim papa ... sic dicit : Quae — iunxerat (503 C/D):
Innocentius I., Ep. 2 c. 13 n. 15. Cap. 13. Sed auctoritas, inquiunt, dicit
huiusmodi coniugia vera non esse (505 C): Anselm von Laon; vgl. die
von F. BLIEMETZRIEDER (Zu den Schriften Ivos von Chartres [Wiener
Sitzungsberichte 182. Band 6. Abhandlung], Wien 1917, 67 {.) aus dem
Liber Pancrisis veroffentlichte Ivo-Sentenz : Nota, quod aliqui dicunt non
esse coniugium gentilium vel iudeorum, ut magister anselmus. Dicit
enim non esse coniugium, ubi non est fides de Christo. — De ipso sacra-
mento corporis Christi dicit auctoritas, quod non est verum corpus Christi,
quod conficit schismaticus (505 C/D): Pelagius I., Ep. ad Viatorem et
Pancratium (PL 69, 412 D). Et iterum alia auctoritas dicit, quod errant,
qui corpus Christi verba sacerdotis facere putant et non vitam (505 D) :
Hieronymus, Comm. in Sophoniam c. 3 (PL 25, 1375 A). Dicit b. Augusti-



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 301

nus, quod sacramentum — eius (506 B/C): cfr. Aug., De bono coniug.
c. 24 n.32, c.7 n.7 (cfr. cap.8). Item: Cum-coniuges (506 C): Aug.,
De coniugiis adulterinis I 18, 20. Item : Si — fornicationi (506 C) : Aug.,
De diversis quaestionibus LXXXIII q. 83. Quid ... b. Ambrosius dicit :
Non — copuletur (506 C) : Pseudo-Ambrosius, In 1. Cor. 7, 15. Item b.
Gregorius dicit : Dimissio — matrimonii (506 C) : ibidem. Sicut dicit b.
Augustinus in libro de adulterinis coniugiis : Discessionem — resolvantur
(509 A/B): Aug., De coniugiis adult. I 18, 22.

Den EinfluB Augustins spiirt man auch dort, wo ihn Hugo nicht
zitiert. So ist die Abhandlung iiber die drei Giiter der Ehe in Kapitel 7
und ein Stiick der sich daran anschlieBenden Erérterungen (Nec tamen
— illud malum 494 C) nahezu wortlich aus der Genesiserklirung des
hl. Augustin (De Genesi ad litt. IX 7, 12) genommen. Die Zitations-
weise ist sehr frei. Viele Texte sind gekiirzt, hdufig fehlt die Angabe
des Buchtitels, ein Autorname und ein Titelvermerk sind unzutreffend.
Die letztere Beobachtung ist ein Fingerzeig dafiir, daB Hugo seine
Zitate wenigstens zum Teil aus zweiter Hand genommen hat. Eine
Hauptquelle Hugos ist das aus der Schule Anselms von Laon stam-
mende anonyme Eherecht Cum ommia sacramenta ... Coniugium est
secundum Isidorum. Ich bezeichne es im folgenden der Kiirze halber
als Traktat I, zum Unterschied von einem zweiten, gleich zu nennenden
Ehetraktat aus derselben Schule. Das Kernstiick des Traktates I,
beginnend mit den Worten : Consugium est secundum Isidorum, ist in
zahlreichen Handschriften fiir sich allein iiberliefert und wurde des-
wegen von F. Bliemetzrieder isoliert herausgegeben!. Die fehlenden
Einleitungskapitel, beginnend mit den Worten : Cum omnia sacramenta,
wurden erst spiater von H. Weisweiler festgestellt und herausgegeben 2.
Weisweiler hat auch bereits auf die enge Verbindung des von ihm
herausgegebenen Teiles mit dem Ehetraktat Hugos von S. Viktor hin-
gewiesen und in dem Traktat aus der Anselmschule eine Quelle Hugos
erkannt. Die ersten Kapitel des Ehetraktates Hugos stimmen fast
wortlich mit dem Anfang des Traktates I {iberein 3. Die Abhingigkeit

1 F. BrLieMETZRIEDER, Théologie et théologiens de 1’école épiscopale de
Paris avant Pierre Lombard. Recherches de Théologie ancienne et médiévale
3 (1931) 273-291. Der Text ist sehr verbesserungsbediirftig. Die richtige Lesart
steht haufig im Variantenapparat.

2 H. WErIsweILER, Das Schrifttum der Schule Anselms von Laon und
Wilhelms von Champeaux in deutschen Bibliotheken, Miinster 1936, 33 ff.

3 Siehe die Gegeniiberstellung der Texte bei WEISWEILER, a.a.O. 36 f.
Frither hatte schon F. Bliemetzerider auf die enge literarische Verwandtschaft
zwischen dem Anfang des Ehetraktates Hugos und dem Anfang des « Ehetraktates



302 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

des Viktoriners erstreckt sich aber nicht bloB auf den Anfang des
Traktates, sondern, wie Weisweiler richtig vermutete, auf den Gesamt-
traktat. Aus der Gleichartigkeit des Textes der Zitate, der hiufig vom
Originaltext abweicht oder durch Auslassungen zusammengezogen ist,
148t sich nachweisen, daB3 Hugo einen betrichtlichen Teil seiner Zitate,
insgesamt 13 (— zwei davon sind identisch —), aus dem Traktat I
geschopft hat: in Kapitel 3 das Zitat aus Augustins Genesiserkli-
rung (481 C/D) und das anonyme Leozitat (481 D/482 A), in Kapitel 4
die Definition des romischen Rechtsbuches (483 A), in Kapitel 5 das
erste Ambrosiuszitat (487 B), in Kapitel 7 das erste Augustinuszitat
(494 B/C), in Kapitel 8 das zweite Augustinuszitat (496 A), in Kapitel 12
das Innozenzzitat (503 C/D), in Kapitel 13 sechs Zitate (506 C,
509 A/B)1. Wie in den Zitaten, so liBt sich auch in den iibrigen
Teilen des Gesamttraktates eine Abhingigkeit Hugos unschwer er-
weisen. Kapitel 7, das im AnschluB an Augustin von den drei Ehe-
giitern handelt, hat Hugo zum groBten Teil wortlich aus dem Traktat I
iibernommen. Es zeigen sich folgende Parallelen: Tria — copuletur
(494 B): Traktat I, ed.F. Bliemetzrieder 275 Z.17-21. Bonum —
coniugalis (494 B/C) : ebd. Z. 10-11. Duobus modis — excusat (494 C) :
ebd. Z. 12, Z.7-9. Nec tamen — illud malum (494 C) : ebd. Z. 14-16.

der Sententiae Anselmi» hingewiesen. Vgl. Recherches de Théol. anc. et méd.
2 (1930) 76 Anm. 20, ebd. 3 (1931) 273. Weisweiler wies nun nach, daB die
unmittelbare Vorlage Hugos nicht der « Ehetraktat der Sententiae Anselmi» war,
sondern das von ihm aufgefundene Stiick des oben genannten Traktates I. Der
« Ehetraktat der Sententiae Anselmi», in Wirklichkeit ein selbstindiger Traktat,
der nicht zu den Sententiae Anselmi gehort, ist von dem Traktat I abhidngig. Seine
Verwandtschaft mit Hugo ist auf die Beniitzung derselben Quelle zuriickzufiihren.

1 Die in Klammern beigefiigten Zahlen verweisen auf die Ausgabe Hugos
bei Migne, PL 176. Die Parallelstellen im Traktat I sieche bei WEISWEILER,
a.a. 0. 34 Z.‘ 24-26 und bei BLIEMETZRIEDER, a.a. Q. 274 ff. Z. 68-69, 62-63;
110-111 (ebenso 2-3) ; 60-61 ; 9-11 ; 49, 51-53 (hier nicht als Zitat gekennzeichnet) ;
195-204 ; 49, 51-53; 92-93; 89-92; 102-104; 104-105 (die Lesart Hugos im
Variantenapparat) ; 93-98. — Am handgreiflichsten zeigt sich die literarische
Abhingigkeit in der Gemeinsamkeit des folgenden Augustinuszitates, das nicht
bloB eine auffallende textliche Verschiedenheit gegeniiber dem Originaltext
aufweist (subiaceat formicationi statt fornicatio deputetur), sondern durch Ver-
schiebung der Negationspartikel non auch den Sinn des Satzes verdndert: Si
Dominus dimittendae coniugis solam causam fornicationis admittit et paganum
coniugium dimitti prohibet, consequens est, ut paganismus non subiaceat forni-
cationi (Hugo 506 C: Traktet I Z. 89-92). In der urspriinglichen Fassung lautet
der Satz: Si... dimitti non prohibet, consequens est, ut paganismus fornicatio
deputetur (De diversis quaestionibus LXXXIII q. 83). In zahlreichen Augustinus-
handschriften und &dlteren Ausgaben ist jedoch die Negationspartikel falschlich
zu deputetur gezogen statt zu prohibet. Vgl. PL 40, 100 Anm. 1.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 303

Wortliche Entlehnung kleineren Umfangs finden sich auch in
Kapitel 4 bei der Erklirung der Ehedefinition, in Kapitel 8, wo Hugo
mit seiner Vorlage erklirt, dal die Ehe ohne Treue und ohne Hoff-
nung auf Nachkommenschaft sein kann, aber niemals ohne Sakrament,
in Kapitel 12 bei der Erklirung des Innozenzwortes!. Noch zahl-
reicher sind sachlich Ubereinstimmungen in der Fragestellung und in
der Losung 2. Dabei ist jedoch die Darstellung und Begriindung Hugos
viel weiter entwickelt als die seiner Vorlage. Diese Tatsache beweist,
daB Hugo seine Vorlage keineswegs unkritisch und gedankenlos aus-
geschrieben hat. Fiir seine Stellung zu den Kirchenvitern ist es inte-
ressant, zu beobachten, daB er die bei der Einfithrung des Innozenz-
zitates eingestreute Bemerkung der Vorlage, daB die Autoritit dieses
Papstes iiber Augustin, Gregor und Hieronymus hinausrage, dahin abge-
andert hat, daB dessen Autoritit in der Kirche berithmt sei 3 :

Der Nachweis, daB sich die Abhingigkeit Hugos nicht bloB auf
die Einleitungskapitel, sondern auf den Gesamttraktat erstreckt, be-
stitigt die von H. Weisweiler aus der handschriftlichen Uberlieferung
und aus inneren Kriterien erschlossene Zugehorigkeit des von ihm auf-
gefundenen Bruchstiickes zu dem von Bliemetzrieder herausgegebenen
Teil. Wir haben hier einen neuen Beweis fiir die enge Verbindung
Hugos mit der Schule Anselms von Laon 4.

1 Hugo 483 A: Traktat I Z.113; H. 495 D/496 A: Tr. I Z. 49-50;
H. 503 D/504 A: Tr. I Z. 205-206; H. 504 B: Tr. I Z. 204-205.

2 Vgl. Hugo c. 5 (486 A/B): Traktat I Z. 160-163; H. c. 6 (488 C/493 C) :
Tr. I Z. 214-216 ; H. c. 6 (493 C/494 A) : Tr. I Z. 152-160 ; H. c. 11 (497 D/499 B) :
Tr. I Z. 135-137 ; H. c. 12 (499 C/504 D) : Tr. I Z. 218-227.

8 Traktat I : Innocencius autem papa, cuius est auctoritas supra Augustinum,
Gregorium, Jeronimum, videtur assere (Z. 195-197). Hugo c. 12: Innocentius
enim papa, cuius auctoritas in Ecclesia Christi celebris est, sic dicit (503 C). Auch
der Traktat Cum omnia sacramenta (s. S. 304 Anm. 1), der den Traktat I als Quelle
beniitzte, hat in folgender Weise geindert : Innocentius autem papa, cuius aucto-
ritas magna est, videtur assere (150 Z. 6 {.).

¢ Ein anderes Beispiel fiir die weitgehende Abhingigkeit Hugos von der
Schule Anselms von Laon ist die Dekalogerklirung in De sacr. I 12, 6-7. Diese
steht in weitem Umfang unter dem EinfluB der Dekalogerklarung der Sententiae
Anselmi (F. BLIEMETZRIEDER 95-103). GroBe Abschnitte hat Hugo wortlich iiber-
nommen, so die ganzen Erklirungen zum 5. Gebot (356 B), zum 6. Gebot (356 C)
und zum 7. Gebot (356 D), einen erheblichen Teil der Erklirung zum 8. Gebot
(356 D/357 B) und den Anfang der Erklirung zum 9. und 10. Gebot (358 C/D).
Bei der Erklirung der iibrigen Gebote hat Hugo die Vorlage stark erweitert. —
Die enge Verbindung Hugos mit der Schule Anselms von Laon hat zuerst
H. WEISWEILER in seiner Untersuchung : Die Wirksamkeit der Sakramente nach
Hugo von St. Viktor, Freiburg i. B. 1932, aufgezeigt.



204 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

Einen weiteren Teil seiner Zitate hat Hugo mit einem anderen
Ehetraktat aus der Schule Anselms von Laon gemeinsam, den F. Blie-
metzrieder schon frither zusammen mit den Sententiae Anselmi ver-
offentlicht hat, beginnend mit den Worten : Cum ommnia sacramenta ®.
Ich bezeichne ihn im folgenden als Traktat II. Das umfangreiche
Augustinuszitat in Kapitel 9, das aus drei nicht zusammenhingenden
Stiicken aus der Schrift De bono coniugali zusammengesetzt ist, steht
in derselben Textgestalt und in demselben Umfang in dem genannten
Ehetraktat 2. Ebendort trifft man auch die fiinf Zitate des Kapitels 10,
und zwar im gleichen Zusammenhang, teilweise in derselben Reihen-
folge, eines mit derselben falschen Titelangabe De virginitate (Hugo :
De virginibus) statt De bono coniugali 3, Der Traktat II scheint aber
nicht eine unmittelbare Vorlage Hugos gewesen zu sein. Dafiir spricht
die Beobachtung, daB er auller einer Reihe von Zitaten nur solche
Texte mit dem Traktat II gemeinsam hat, welche dieser mit dem Trak-
tat I gemeinsam hat. Lehrreich ist ein Vergleich folgender Parallel-
stellen in den drei Werken : |

Hugo II 11, 7
(PL 176, 494 B/C)

Bonum ... ut dicit bea-
tus Awugustinus ... con-
wugalis. Duobus autem
modis bonum hoc contra
malum illud remedium
occurrit, dum et illum
immodervatae libidinis ar-
dorem sub cevia vegula
unius foederis limitando
a vago concubitu modifi-
cat et eum, qui per se
malus esset, per bona sibi
adiuncla excusat,

Traktat I
(BL 275 Z. 5-12)

Notandum autem coniugi-
um contra concupiscenti-
am duobus modis prestare
remedium, dum et illum
immoderate libidinis ar-
dovem sub cevia regula
unius federis limitando
a vago concubitu modifi-
cat et ewm, qui per se
malus esset, per bona si-
bi adiuncta excusat. Di-
cit enim Augustinus: Bo-
num — coniugalis. Duobus
autem wmodis hoc bonum
malum hoc modificat etc.

Traktat II
(Bl. 131 Z. 26-28)

Liquet itaque coniugii in-
stitutionem in filiis Ade
esse dispensationis, non
naturalem, ut zlle immo-
devatus avdor libidinis a
vago concubilu remove-
retur et sub certa vegula
unius fidei limitaretur.

1 F. BLIEMETZRIEDER, Anselms von Laon systematische Sentenzen, Miinster

1919, 129-151.
2 8. 133 Z. 15-26.

3 8. 136 Z. 14-19, 6-10, 26-28, 10-12, 12-14. — Gemeinsam mit dem

Traktat II hat Hugo auch das zweite Augustinuszitat in c. 3 (481 D: BL 132
Z. 21-28), das Pseudo-Evaristuszitat in c. 5 (486 D : Bl. 140 Z. 17-18), das zweite
Augustinuszitat in c. 7 (494 D: BlL 134 Z. 15-17).



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 305

Wie man sieht, geht Hugo fast Wort fiir Wort mit dem Trak-
tat I zusammen, wihrend er mit dem Traktat II nur teilweise iiber-
einstimmt, und zwar nur in solchen Ausdriicken, welche die beiden
Traktate gemeinsam haben. Daraus ergibt sich, daB die unmittelbare
Vorlage Hugos der Traktat I war. Die teilweise Ubereinstimmung
mit dem Traktat II erkldrt sich aus der gemeinsamen Beniitzung des
Traktates I.

Der Vergleich eines gemeinsamen Augustinuszitates (In coniugio
— charitatis 481 D: Bl 132 Z. 21-28) bestitigt dieses Ergebnis. Es
zeigt sich, daB in den Augustinustext des Traktates II ein erklirender
Satz eines Bearbeiters eingeschoben ist, welcher bei Hugo fehlt (Num-
quam — feminam). Daraus ist in gleicher Weise zu folgern, daB@ der
Traktat II nicht die unmittelbare Vorlage Hugos war. Die Uberein-
stimmungen sind vielmehr auf die Beniitzung gemeinsamer Quellen
zuriickzufithren. Solche gemeinsame Quellen sind der Traktat I und
eine Zitatensammlung.

Einen weiteren Teil seiner Zitate im theologisch-dogmatischen
Teil des Eherechtes scheint Hugo aus einer der Rechtssammlungen
Ivos genommen zu haben. Mit dem rechtskundigen Bischof von Char-
tres lehrt Hugo, daB die Ehe durch den Konsens der Brautleute be-
griindet wird. Die Beweisstellen, die Ivo in seinen Sammlungen zusam-
mengetragen hat, verwendet auch Hugo (c. 5) L.

Den Eindruck einer unmittelbaren Viterbeniitzung machen die
drei unmittelbar aufeinander folgenden umfangreichen Ausziige aus
der Schrift De bono viduitatis in Kapitel 12. Die Einfithrung des
zweiten und dritten Zitates mit der Bemerkung Ef post pauca legt
die Vermutung nahe, daB Hugo die Schrift unmittelbar vor sich hatte.
Vermutlich gehen auch einige Zitate aus der Schrift De bono coniu-
gali -auf eine unmittelbare Beniitzung dieser Schrift zuriick. Der weit-
aus groBere Teil der Zitate Hugos im Ehetraktat stammt jedoch, wie
unsere Untersuchung gezeigt hat, aus sekundiren Quellen.

1 Vgl. Ivo, Decr. VIII 17, Pan. VI 107 (Nikolaus I.); Decr. VIII 3,
Pan. VI 15 (Isidor) ; Decr. VIII 14, Pan. VI 16 (Augustinus); Decr. VIII 2,
Pan. VI 14 (Ambrosius). — Im Dekret VIII 235 stehen auch die zwei Augustinus-
zitate des Kapitels 11 (497 D) und das mit dem ersten der beiden identische erste
Augustinuszitat des Kapitels 8 (495 B), beide aber mit einem umfangreicheren
Text. Das zweite Augustinuszitat des Kapitels 11 steht auch im Dekret VIII 9
und in der Panormia VII 6, an beiden Stellen mit einem umfangreicheren Text.
Ob hier die Quelle Hugos zu suchen ist, erscheint jedoch unsicher.

Divus Thomas 20



306 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

Die eschatologischen Partien der Summe Hugos (II 16-18)
sind zum groBen Teil nichts anderes als patristische Materialiensamm-
lungen. Man gewinnt fast den Eindruck, daB ihm nicht mehr die
Zeit blieb, das angehdufte Material selbstindig zu verarbeiten. Die
erste Hilfte des 16. Teiles des zweiten Buches, der von den Sterbenden
und vom Ende des Menschen handelt, ist durchaus personlich und
selbstindig gehalten. In der zweiten Hailfte (c.5) leitet Hugo mit
dem Hinweis auf die Vielfialtigkeit und Zweideutigkeit der Traditions-
stimmen auf eine Zusammenstellung von Viterzeugnissen iiber. Seine
Gewihrsminner sind Augustin und Gregor der GroBe. Von Augustin
beniitzt er hauptsichlich das groBe Werk De civitate Dei, ferner das
Enchiridion und die Schrift De cura pro mortuis gerenda, von Gregor
die Moralia und die Dialoge. Da die meisten Stellen umfangreiche
Exzerpte sind und mit einer Quellenangabe versehen sind, so wird
man wohl auf ein unmittelbares, persénliches Studium der betreffen-
den Werke schlieBen diirfen. Das letzte Kapitel des Traktates (c. 11)
besteht anscheinend nicht aus Zitaten ; es trigt die Ziige der schrift-
stellerischen Eigenart Hugos an sich.

Ich gebe im folgenden eine Zusammenstellung der Zitate nach der
Anordnung Hugos. Cap. 3. B. Gregorius dicit, quod — vident (585 A):
Gregorius, Dial. IV 29. Cap. 4. B. Augustinus ex Epistola Petri ostendit
— damnationem (586 D): Quaestiones in Heptateuchum IV 29 (zu
Num 16, 32 f.). B. Gregorius in libro Dialogorum testatur — potuisset
(587 A/B): Gregorius, Dial. IV 42. Cap. 5. Dicit Augustinus in Enchi-
ridio, quod tempus — aerumna (589 B): Aug., Enchiridion c. 109 n. 29.
Augustinus, De civitate Dei de eodem. Gehenna — ignibus (589 B/C) :
Aug., De civitate Dei XXI 10, 2. Cum — alligari (589 C) : ib. XXI 10, 1.
Si viventis — crucietur (589 C/D) : Gregorius, Dial. IV 29. Et post pauca :
Dum — neget (589 D): ib. IV 29. De eodem Gregorius in Moralibus :
Illa — non habet (589 D) : Gregorius, Moralia IX 65, 97. Illic — affligat
(589 D/590 A) : ib. IX 66, 101. Sicut — ostendat (590 A) : ib. IX 66, 102.
Idem in eodem. Omnipotentis — finiret (590 B) : ib. XV 29, 35. Ignis —
succenditur (590 B) : ib. XV 29, 35. Augustinus, De civitate Dei. In —
confitemur (590 C/D): Aug., De civ. Dei XXI 13. Rarissimi — occubuit
(590 D/591 A) : ib. XXI 14. Verum — vincuntur (591 A/C) : ib. XXI 16.
Hoc — infelix (591 C): ib. XXI 15. Paucissimi — Christum (591 C/D) :
ib. XXI 16. Nihil — exurit (591 D/592 A): ib. XXI 26, 2. Qui — amor
(592 A/B) : ib. XXI 26, 4. Ac — probet (592 B/C) : ib. XXI 26, 2. Nullas
— igni (592 C/D): ib. XXI 13. Iniustum — plagavit (592 D/593 A):
ib. XXI 11. Quod — exstinguetur (593 A) : ib. XXI 9,1. Utrumque —
carnis (593 A/B) : ib. XXI 9, 2. Quomodo — iustum est (593 B/C) : ib.
XXI 11. Nec — metiendum (593 C): ib. XXI 11. Cap. 6. Augustinus
in Enchiridio. Neque — damnatio (593 C/594 A) : Aug., Enchiridion c. 110



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 307

n. 29. Cap. 7. Augustinus De civitate Dei. Est — spernitur (594 B/D) :
Aug., De civ. Dei XXI 27, 5. Verum — eruatur (594 D) : ib. XXI 27, 6.
De eodem idem libro secundo. Non — gerebat (594 D/595 B) : Aug., De
cura pro mortuis gerenda c. 18 n. 22, Cap. 8. De exsequiis idem in eodem
libro primo. Curatio — gremium (595 B) : ib. c. 2 n. 4. Cap. 9. Gregorius
in Dialogis. Si — adiuvare (595 B/C) : Gregorius, Dial. IV 55. Cap. 10.
Idem in eodem. Sed —— fiunt (595 C): ib. IV 57. Haec — fieri (595
C/596 A): ib. IV 58.

Der 17. Teil, der vom Ende der Welt handelt, ist fast ausschlieB-
lich aus Exzerpten aus Viterschriften zusammengesetzt. In der Aus-
gabe von Migne, die ein Nachdruck der Ausgabe von 1648 (Rouen)
ist, fehlt bei den meisten Stellen die Angabe des Verfassers und des
Fundortes. Einige wenige sind als Eigentum Augustins kenntlich ge-
macht . Bei nidherer Priifung stellt sich heraus, daB der groBte Teil
der Stellen aus den Werken Augustins De civitate Dei und Enchi-
ridion ad Laurentium stammt. Dazu kommen mehrere Ausziige aus
dessen Briefen (Ep. 197, 205, 102) und aus dem Werk De Trinitate,
eine Stelle aus einer Predigt des Caesarius von Arles sowie einige
Stellen aus den Moralia Gregors des GrofBen.

Ich gebe im folgenden eine Zusammenstellung der Zitate nach der
Anordnung Hugos. Cap.1. Augustinus ad Esycium. De Salvatoris —
potestate (597 A) : Aug., Epistola 197 n. 1. Tempora — debemus (597 A/B) :
ib. n. 3-4. Cap. 2. Augustinus de civitate Dei. Tunc — tecto (597 B/C) :
Aug., De civ. Dei XX 11. Cap. 3. Alligatio — alligatus est (597 C/D) :
ib. XX 8, 1. Tunc — aspiciat (597 D/598 A) : ib. XX 8, 2. Cap. 4. Exibit
— terram (598 A) : ib. XX 11. Unde apostolus : Refrigescet — iniquitas
[Mt 24, 12] (598 A) : cfr. ib. XX 8, 3; XIX 8; XIV 9,1 (von Hugo frei

1 In der Inkunabelausgabe von StraBburg (Argentine) 1485 (Hain *9025)
ist, wie ich nachtriglich gesehen habe, den meisten Kapiteln die Angabe des
Autors, gewohnlich auch des Buchtitels und einige Male auch der Buchzahl bei-
gefiigt. Ich stelle im folgenden die iiber Migne hinausgehenden Quellenangaben,
die mir den rechten Weg zur Feststellung einiger Zitate zeigten, zusammen.
Kap. 14, 22, 28 (nach der Zahlung Mignes) : Augustinus. Kap. 15, 16, 18, 19,
21, 24, 25: Augustinus (in libro) de civitate Dei; Kap. 16, 19, 21 mit Angabe
der Buchzahl: libro XXII (c. 16, 19), libro tredecimo (c. 21). Kap. 17 u. 20:
Augustinus in enchiridion. Kap. 23 Absatz 2: Augustinus in omelia Faustini.
Kap. 23 u. 26 : Gregorius in moralibus ; Kap. 27 : Item de eodem in octavo. Ohne
Quellenangabe sind die Kapitel 3-6 und 9-13. Die Kapiteleinteilung der Inkunabel-
ausgabe weicht von der Einteilung Mignes ab. Die Kapitel 9 u. 10 bei Migne
sind mit Kap. 8 zusammengenommen ; die Kapitel 25, 26, 27 bei Migne sind mit
Kap. 24 (Inkunabelausgabe 22) vereinigt, so daB sich am SchluB3 eine Differenz
von 5 Kapiteln ergibt. — Die Ausgabe von Venedig 1506 hat im 17. Teil dieselben
Uberschriften und dieselbe Kapiteleinteilung wie die Ausgabe von Migne. Weitere
Ausgaben sowie Handschriften stehen mir gegenwirtig nicht zur Verfiigung.



308 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

zitiert und versehentlich dem Apostel zugeteilt). Unde Daniel: Et —
illud [Dn 12, 1] (598 A) : cfr. ib. XX 23, 2. Cap. 5. Haec — erit (598 B) :
ib. XX 13. Non-Antichristus (598 B) : ib. XX 19, 4 ; quem — sui (598 B) :
ib. XX 19, 1. Cap. 6. Veniet — isti (598 B/C) : ib. XX 29. Cap. 7. Augusti-
nus de Trinitate. Cum — hominis est (598 D/599 B): Aug., De Trin. I
13, 28. Itaque — pupugerunt (599 B/C): ib. I 13, 29. Omne — malis
(599 C) : ib. I 13, 30. Quando — Domini sui (599 D/600 A) : ib. I 13, 31.
Cap. 8. Augustinus ad Consentium. In atomo — morietur (600 A/B):
Aug., Ep. 205 n. 14. Ac — timebit (600 B) : ib. n. 15. Cap. 9. Et — susci-
tare (600 C): Aug., Ep.102 qu.1 n.5. Cap.10. Erit — conscientiam
(600 C/D) : Aug., De civ. Dei XX 26, 3. Cap. 11. Propheta — sepulchris
(600 D) : ib, XX 21. Unde Apostolus — ostendunt (600 D/601 A) : ib. XX
20,1. Sed — transibunt (601 A): ib. XX 20, 2. Si — nulla (601 A/B):
ib. XX 20, 8. Cap.12. Duobus — iniusti (601 B): Aug., Enchiridion
c. 55 n. 14. Cap.13. Sunt — vestiri (601 C/D) : Gregorius, Moralia XIV
55, 70. Sed — ceciderit (601 D/602 A) : ib. XIV 55, 71. Unde — habere
(602 A) : ib. XIV 56, 72. Iam vero — dubitare (602 A/B): Augustinus,
Enchiridion c. 84 n. 23. Unde — vitiatum (602 B/C) : ib. c. 85. Cap. 14.
Super — possum (602 C/D) : ib. c. 86. Neque — integritas (602 D/603 A) :
ib. c. 87. Non — animavit (603 A): ib. c. 88. Cap. 15. Membrorum —
promittitur (603 B) : Aug., De civ. Dei I 12, 2. Ipsa — fiat (603 B/D) :
Aug., Enchiridion c. 89 n. 23. Nec — decebit (603 D/604 A): ib. c. 90.
Cap. 16. Si — sentiendum est (604 A): Aug., De civ. Dei XXII 19, 1.
Cap. 17. Resurgent — inimicos (604 B/C) : Aug., Enchiridion c. 91 n. 23.
Cap. 18. Quid — futurus est (604 D/605 A) : Aug., De civ. Dei XXII 14.
Restat — Christi (605 A/B) : ib. XXII 15. Cap. 19. Illud — pugnandum
(605 B/C): ib. XXII 16. Cap. 20. Quicumque — dicitur (605 C/D):
Aug., Enchiridion c. 92 n.23. Nec — iniquitatem (605 D/606 A): ib.
c. 93. Cap. 21. Necesse — obtinuit (606 A) : Aug., De civ. Dei XIII 18 ;
et de ponderibus — habitare (606 A/C): ib. XXII 11,1 ; nam cum —
ponderibus (606 C/D) : ib. XIII 18. Est enim — valebunt (606 D/607 A) :
ib. XXII 11, 2. Postremo — praescribant (607 A/B): ib. XXII 11, 5.
Cap. 22. Quaedam — recolitur (607 C) : ib. XX 14. Cap. 23. Adveniente
— deducta (607 C) : Gregorius, Moralia XV 32, 38. Tunc omnis — cru-
ciatur (607 C): ib. VII 32, 47. Necesse est — opera sua (607 D) : Caesa-
rius Arelatensis, Sermo 58 (ed. G. Morin, Maretioli 1937, Pars I p. 244 s;
in appendice sermonum S. Augustini sermo 110 n. 2 [PL 39, 1963] ; inter
sermones S. Fausti Rhegiensis sermo 8 resp. 12 [PL 58, 888 B; CSEL
21, 268])). Cap. 24. Iudicat — voluntatis (607 D/608 A) : Aug., De civ.
Dei XX 1, 2. Nescimus — huiusmodi (608 A/B): ib. XX 2. Cap. 25.
Nunc — latet (608 B/C) : ib. XX 2. Cap. 26. Cum — perducat (608 C/D) :
Gregorius, Moralia V 1, 1. Cap. 27. Duobus — exstinguit (608 D/609 A) :
ib. IX 45, 68. Cap. 28. Quaerat — potuerunt (609 A/610 A): Aug., De
civ. Dei XX 18.

Der 18. Teil, der vom Zustand der zukiinftigen Welt handelt, be-
steht ganz aus Viterexzerpten, genommen aus Augustin und Gregor I.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 3090

In der Ausgabe von Migne findet sich zwar nur ein einziger Autorver-
merk (c. 10) 1. Urspriinglich scheinen aber mehr Autorangaben vorhan-
den gewesen zu sein, da sich innerhalb einzelner Textstellen Hinweise
finden wie: Et paulo post (c.19) oder Idem in eodem (c. 20). Der
groBte Teil der Zitate stammt aus Augustins Epistola 147 und De
civitate Dei, ein geringerer Teil aus De Trinitate, Epistola 102 und
Enchiridion. Gregor der GroBe steuerte mehrere Stellen aus den Dia-
logen und eine aus den Moralia bei.

Ich gebe im folgenden eine Zusammenstellung der Zitate nach der
Anordnung Hugos. Cap. 1. Iudicatis — melius (609 B) : Augustinus, De
civ. Dei XX 16. Cap. 2. Iniqui — vicerunt (609 C): Gregorius, Dial.
IV 44. Cap. 3. Qui erunt — sciunt (609 C/D) : Aug., De civ. Dei XX 22
Non enim — patiatur (609 D) : ib. XXI 3,1. Cap. & Illic — infinitus
(609 D/610 B) : Gregorius, Dial. IV 45. Cap. 5. Manet — patiatur (610 B) :
Augustinus, De civ. Dei I 8, 2. Cap. 6. Nequaquam — sentiatur (610 C) :
ib. XXI 16. Cap. 7. Unus — exurat (610 C/D) : Gregorius, Dial. IV 43.
Cap. 8. Quomodo — iustum est (610 D/611 A) : Aug., De civ. Dei XXI 11.
Nec — metiendum (611 A) : ib. XXI 11. Cap. 9. Christus ait : in — vobis
[Mt 7, 2] (611 A): Aug., Ep. 102 qu. & n, 22 ; quod feceris — regit (611
A/B) : ib. n. 24. Idem : Nolite — puniemini (611 B) : ib. n. 25. Ex quali-
tatibus — tempore (611 B/C) : ib. n. 26. In hac — severitatem (611 C) :
ib. n.27. Cap.10. Scire — peccato (611 C/D): Gregorius, Dial. IV 44.
Cap. 11. Antiquus hostis — venit (611 D/612 A) : Gregorius, Moralia IV
5,10. Cap.12. A morte — possint (612 A): Augustinus, De Trin. IV
13,18. Cap.13. Remanentibus — gratia (612 A): Augustinus, Enchi-
ridion c. 94 n. 24. Cap. 14. Sicut — Domini sui (612 B): cfr. Aug., Ep. 147,
11, 27. Cap. 15. Et ubi — voluntatem (612 C): Gregorius, Dial. IV 44,
De eodem. Et quomodo — discordat (612 C/613 A) : ib. IV 44. Cap. 16.
Si — apparere (613 A) : Aug., Ep. 147, 15, 87. Quid — unquam (613 A) :
ib. 5, 13 ; et quod Apostolus — potest (613 B) : ib. 5, 14. Magna — potest
(618 B) : ib. 6, 17. Certe — formaverit (618 B) : ib. 7, 19. Quoniam —
comprehendit (613 B/C) : ib. 8, 21. Unde Moyses — formavit (613 C/D) :
ib. 8, 20. Si quaeris — sicuti est (613 D/614 A) : ib. 15, 37. Non enim —
eorum (614 A) : ib. 11, 26. Non enim indigni — malis (614 A/B) : ib. 11, 27.
In iudicio — incessu (614 B/C): ib. 11, 28. Cap. 17. Inter — scimus
(614 C/D): ib. 2, 7. Constat — dicamur (614 D/615 A): ib. 3, 8. Cum
— audivit (615 A/B): ib. 3, 9. Quod — pependeris (615 B/C): ib. 1, 4.
Si enim — putavimus (645 C/D) : ib. 1, 5. Satis — potes (615 D/616 A) :
ib. 4, 11. Cap. 18. Durum — corpore (616 A/B) : Aug., De civ. Dei XXII
29, 2. Cap. 19. Proinde — assumptum est (616 B): Aug., De Trin. XV

1 Die Inkunabelausgabe von StraBburg 1485 gibt dariiber hinaus eine einzige
Quellenangabe, nimlich zu Kap. 8 (nach der Zihlung Mignes; Inkunabel 6) :
Augustinus de civitate Dei. Die Ausgabe von Venedig 1506 bietet keine weiteren
Quellenangaben als Migne.



310 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

11, 20. Idem in eodem paulo post: Quapropter — volutari (616 B) : ib.
XV 15, 25. Et paulo post : Dicuntur — nulla est (616 C) : ib. XV 15, 25.
Et paulo post: Et — substantia (616 C/D): ib. XV 16, 26. Cap. 20.
Quanta — omnibus (616 D) : Aug., De civ. Dei XXII 30, 1. Idem in
eodem : Certe — communis (616 D/617 A): ib. XXII 30, 1. Caeterum
— amplius (617 A/B) : ib. XXII 30, 2. Cap. 21. Ibi — offersionem (617 B) :
ib. XI 28. Cap. 22. Erit — ingrata (618 A) : ib. XXII 30, 3. Quantum
— latebit (618 A/B) : ib. XXII 30, 4. Ibi — fine (618 B) : ib. XXII 30, 5.

A. MiGNoN hat die Vermutung ausgesprochen, da8 das Dekret Ivos
von Chartres, das im 17. Teil eine reichhaltige Sammlung eschatolo-
gischer Texte aus Augustin, Gregor dem GroBen und Isidor von Sevilla
bietet, die unmittelbare Quelle fiir die eschatologischen Teile der Summe
Hugos bildete . Tatsdchlich 1aBt sich aber bei Ivo nur ein verhilt-
nisméBig kleiner Teil der von Hugo angefithrten Stellen nachweisen.
Ich gebe im folgenden eine Liste der gemeinsamen Stellen in der Weise,
daB ich zuerst den Fundort bei Ivo (Dekret, Teil 17), dann bei Hugo
(De sacr. IT) angebe :

Cap.10: 17,13; oc.14¢ 47,14; €. 68: 16,9 ¢.69: 16,10; ¢. 74
18,10; c.75: 18,2; c.80: 18, 7; c.82: 18,15; ¢c.90: 16, 5 (589 D/590 A);
c.91: 16,5 (590 A); c.93: 16,5 (590 B); c.97: 16,5 (589 C); ¢. 98:
16, 5 (589 D); c.109: 17,26; c.120: 17, 28.

Von den 15 gemeinsamen Zitaten stammen acht aus den Dialogen,
vier aus den Moralia Gregors des GroBen, zwei aus dem Enchiridion,
eines aus De civitate Dei Augustins. Es sind gerade solche Viter-
schriften, welche die mittelalterlichen Theologen am fleiBigsten beniitz-
ten und welche sicher auch Hugo persénlich kannte und selbstindig
beniitzte. Da der Umfang und die Anordnung der Zitate teilweise
verschieden ist und da Hugo aus denselben Schriften eine Reihe wei-
terer Zitate anfiihrt, welche Ivo nicht hat, vor allem aus den Schrif-
ten Augustins, so ist es unsicher, ob das Dekret Ivos fiir die betreffen-
den Partien als unmittelbare Quelle Hugos in Frage kommt. Auf
jeden Fall ist sein EinfluB sehr beschrinkt. Den groBeren Teil seiner
Zitate hat Hugo entweder aus anderen patristischen Florilegien genom-
men oder selbstindig aus den Werken Augustins und Gregors geschépft.

Die bei der Untersuchung der patristischen Quellen der Ehelehre
(vgl. IT 11,7) gemachte Beobachtung, daB Hugo stillschweigend Stellen

1 A. MicNoN, Les origines de la scolastique et Hugues de Saint-Victor II,
Paris 1895, 265.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 311

aus Augustin anfiithrt, ohne sie irgendwie als Zitate kenntlich zu machen,
1aBt sich auch anderwirts belegen. Das SchluBkapitel des christo-
logischen Traktates (II 1,13), das von der Gegenwart Christi
seiner Menschheit nach im Himmel und seiner Gottheit nach an allen
Orten spricht, ist ausschlieBlich aus Ausziigen aus der Epistola 187
des hl. Augustin zusammengesetzt. Dieser Brief handelt in Beant-
wortung einer Anfrage des Adressaten Dardanus ausfiihrlich iiber die
Gegenwartsweise Christi im Himmel, ausgehend von dem Schriftwort
Lk 23, 43 («Heute noch wirst du mit mir im Paradiese sein »), sowie
iiber die essentielle Allgegenwart Gottes in der Welt und die inha-
bitatorische Gegenwart Gottes in den Seelen der Gerechten. Hugo hat
eine Reihe von meist groBeren, zusammenhingenden Stiicken wortlich
iibernommen. Im ersten Satz ist durch die Auslassung eines gréBeren
Zwischenstiickes die Konstruktion verwischt worden. Die Abhingig-
keit von der Vorlage geht soweit, daB3 auch zwei Hinweise auf frither
zitierte Schriftstellen iibernommen sind (quod paulo ante posui de
sapientia eius 413 G ; vel quod iam dixi 413 D), obwohl die beiden
Schriftstellen sich in dem Exzerpt Hugos nicht finden.

Ich gebe im folgenden eine Quellenanalyse des Kapitels. Quaeris —
ubique sit (413 A) : Augustinus, Ep. 187 c. 2 n. 3. Noli — homo (413 A/B) :
c. 3 n.10. Est ergo — ubique totus (413 B/D) : c. 4 n. 14. Ita Pater —
unus Deus (413 D): c. 4 n.15. Verum — pertinemus (413 D/414 A):
c. 5 n.16. Cum igitur — adest (414 A/B): c.5 n.17. Porro — capiat
(414 B/C): c. 6 n.18. Neque — aedificat (414 C/D): c. 6 n.19. Habi-
tare — perficit (414 D/415 A) : c. 8 n. 27 (Der Ausdruck : hominibus adhuc
animalibus nondum spivitualibus [414 D] an Stelle von falibus stammt
aus n. 26). Quamobrem — regeneratione (415 A) : c. 12 n. 35. Cum igitur
— modum (415 A/416 A): c. 13 n. 41.

Das umfangreiche liturgische und kanonistische Material,
das Hugo in seine Summe, namentlich in seine Sakramentenlehre, auf-
genommen hat, stammt zum gréBten Teil aus den Werken Ivos von
Chartres, sowohl aus seinen Predigten als auch aus seinen Rechts-
sammlungen, die bis zum Erscheinen des Dekretes Gratians (um 1140)
die kanonistischen Handbiicher der Friihscholastik bildeten!. Zu den

! Von den Sammlungen Ivos werden im folgenden ebenso wie im voraus-
gehenden nur das Dekret und die Panormia herangezogen. Die Collectio trium
partium oder Tripartita muBte unberiicksichtigt bleiben, da sie noch ungedruckt
ist und Handschriften gegenwirtig nicht zuginglich sind. Die Herkunft derselben
von Ivo ist iibrigens umstritten, wird aber von dem zustindigen Rechtshistoriker
P. FourNiER bejaht, wenigstens beziiglich der Sammlung A, welche die ersten
zwei Teile der Sammlung umfaBt. Die Sammlung B, welche den dritten Teil



312 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

Schriften Ivos treten einzelne liturgische und historische Schriften aus
4lterer Zeit, nimlich das berithmte Werk Amalars von Metz iiber die
kirchlichen Offizien, die MeBerklirung des Remigius von Auxerre, die
Schriften Isidors von Sevilla und der Liber Pontificalis. Da alle diese
Werke viel Quellenmaterial aus der Viterzeit enthalten, ist es gerecht-
fertigt, in diesem Zusammenhang niher darauf einzugehen.

In der Abhandlung iiber die kirchlichen Weihestufen (II 3)
beniitzte Hugo die zweite Predigt Ivos und iiberdies seine Rechts-
sammlungen. Die zweite Predigt, eine Synodalansprache iiber die Er-
habenheit der heiligen Weihen und das Leben der Ordinanden, bildet,
wie schon J. de Ghellinck festgestellt hat!, die zum groBen Teil
wortlich iibernommene Grundlage seiner Ausfithrungen iiber die sieben
Weihestufen. In den Text Ivos arbeitete Hugo Stiicke aus dem litur-
gisch-kanonistischen Werk Isidors von Sevilla De ecclesiasticis officiis
und aus dem Brief Isidors an Bischof Leudefredus ein. Dieser Brief
ist eine formliche Abhandlung iiber die Aufgaben der einzelnen kirch-
lichen Stinde. Die Texte Isidors, die auch Ivo fiir seine Synodal-
ansprache schon verwertet hatte, konnte Hugo samt und sonders aus
dem Dekret Ivos schopfen 2. Weiteres liturgisch-kanonistisches Mate-

bildet, ist ein Auszug aus dem Dekret, der nach Fournier wahrscheinlich ebenfalls
in Chartres in der Umgebung des Bischofs Ivo entstanden ist. Die genannte
Sammlung A war nach dem Dekret Burchards von Worms die wichtigste Quelle
des Dekretes Ivos. Die Materialien der Tripartita finden sich infolgedessen zum
groften Teil auch im Dekret. Die Panormia ist wie die genannte Sammlung B
ein Auszug aus dem Dekret, ist jedoch umfangreicher und hat auch noch andere
Quellen eingearbeitet, darunter « die Sammlung in 74 Titeln», die A. MIiCHEL
jingst als ein Werk des Reformkardinals Humbert von Silva Candida (1051)
erwiesen hat. Die weiteste Verbreitung fand unter den drei Sammlungen die
Panormia, die sich durch Kiirze und iibersichtliche Anordnung des Stoffes fiir den
praktischen Gebrauch besonders empfahl. Hugo hielt sich, wie sich zeigen wird,
hauptsichlich an die Panormia. Bemerkt sei noch, da8 Fournier die Abfassung der
drei Sammlungen durch Ivo nicht in dem exklusiven Sinn verstanden wissen will,
daB dadurch die Mitarbeit von Schiilern, die unter seiner Leitung zu Werke gingen,
ausgeschlossen werden soll. Vgl. P. FourNIER - G. LE Bras, Histoire des collec-
tions canoniques en occident depuis les fausses décrétales jusqu'au décret de
Gratien II, Paris 1932, 55 ff. ; A. MicHEL, Die Sentenzen des Kardinals Humbert,
das erste Rechtsbuch der papstlichen Reform, Leipzig 1943, 171.

1 PL 162, 513-519. J. pE GHELLINCK, Le traité de Pierre Lombard sur les
sept ordres ecclésiastiques : Ses sources, ses copistes. Revue d’histoire ecclésias-
tique 10 (1909) 290-302, 720-728; 11 (1910) 29-46. Uber die Quellen Hugos
siehe S. 721.

2 Decr. VI 4-11 (PL 161, 442-447) = Isidor, De eccl. offic. II 4, 7-8, 10-11,
13-15 (PL 83, 779 ff.) ; Decr. VI 20, Pan. III 41 (448-450, 1137-1140) = Isidor,
Ep. 1 ad Leudefredum (PL 83, 893-898).



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 313

rial, das Hugo in seine Abhandlung iiber die sieben Weihestufen ein-
arbeitete, sind die Weihebestimmungen der Statuta ecclesiae antiqua,
die ihm die beiden Sammlungen Ivos darboten . Diese altehrwiirdigen
Weihevorschriften aus dem christlichen Altertum (6. Jahrh.) hatte
bereits Isidor von Sevilla in seinem Werk iiber die kirchlichen Offizien
wie auch Ivo in seiner Synodalansprache verwertet.

Um die Arbeitsmethode Hugos an einem konkreten Beispiel zu ver-
anschaulichen, gebe ich im folgenden eine Quellenanalyse der Kapitel 6
und 10, die iiber die Ostiarier und die Subdiakonen handeln. Der erste
Satz des Kapitels 6 (Inter hos — vocabantur 423 D/424 A) stammt, von
den einleitenden Worten abgesehen, aus Isidor von Sevilla, De eccl. offi-
ciis II 15 (= Ivo, Decr. VI 5). Der zweite Satz (Ad officium ostiarii —
eiciat) ist dem Brief Isidors an Bischof Leudefredus entnommen (= Ivo,
Decr. VI 20, Pan. IIT 41.) Der dritte Satz (Ostiarius — recluduntur) ist
die Weihevorschrift aus den Statuta ecclesiae antiqua (= Ivo, Decr. VI
18, Pan. IIT 39). Die letzten zwei Sitze (Hoc officium — inveniet) sind
Ausziige aus der zweiten Predigt Ivos (514 B/C).

Die ersten zwei Sitze des Kapitels 10 (Quinto loco — dolus non est
425 D/426 A) stammen aus Isidor, De eccl. officiis IT 10 (= Ivo, Decr.
VI 9). Der folgende Satz (Isti subserviunt — referunt) ist im wesent-
lichen ebenfalls aus Isidor (l.c.) genommen ; am Schluf} ist jedoch der
Ausdruck nach der Predigt Ivos (515 D) gedndert: ad altare deferunt et
iterum veferunt statt ad altaria Domini offerunt. Der folgende Satz geht
wieder auf Isidor zuriick (De quibus — vasa Domini). Nun folgt ein Stiick
aus der Predigt Ivos (Hi in templo — vergere debent 426 A/B : Ivo 516 A).
Der erste Satz dieses Stiickes steht zwar auch bei Isidor. Die Wortfolge
und der Zusammenhang machen es jedoch wahrscheinlich, da die un-
mittelbare Quelle Hugos nicht Isidor, sondern die Predigt Ivos bildete.
Die Ausfiihrungen Ivos iiber die liturgischen Aufgaben der Subdiakonen
ergdnzt Hugo durch einen Satz aus dem Brief Isidors an Bischof Leude-
fredus : urceum quoque — praebere (= Ivo, Decr. VI 20, Pan. IIT 41).
Die folgenden zwei Siatze geben die Weihevorschrift der Statuta ecclesiae
antiqua (Ivo, Decr. VI 14, Pan, III 35) wieder. Die unmittelbare Vor-
lage des ersten der beiden Sitze (Hi cum ordinantur — episcopi) bildete
jedoch Isidor, De eccl. offic. II 10, wie aus dem gemeinsamen Zusatz
stcut sacevdotes et levitae deutlich zu ersehen ist. Die unmittelbare Vor-
lage des zweiten Satzes (De manu — sacramenta) bildete die Predigt Ivos
(516 A), wie der den Originaltext erweiternde gemeinsame Relativsatz :
quibus — sacvamenta zeigt. Der SchluBsatz mit dem Hinweis auf die
Ausiibung des betreffenden Weihedienstes durch den Herrn (Hoc officio
— extersit) ist ebenfalls der Predigt Ivos entnommen (516 A/B). — Die
Texte der Vorlagen sind fast wortlich iibernommen, nur einzelne Aus-
driicke sind durch andere gleichwertige ersetzt.

! Decr. VI 12-18, Pan. IIT 33-39 (447f., 1137 {.).



314

Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

Aus dem durch Ivo vermittelten Brief Isidors an Leudefredus
stammen die Ausfithrungen Hugos tiber die Amtspflichten der Bischofe,
der Archidiakonen, des Primicerius und des Thesaurarius. Die Ab-
handlung iiber die Tonsur ist aus Isidors Werk De eccl. offic. heriiber-
genommen 2. Die Kapitel iiber die Bischiéfe und Erzbischéfe sind die
mehr oder weniger wortliche Wiedergabe rechtlicher und liturgischer
Bestimmungen, die Hugo in der Panormia Ivos in unmittelbarer Nihe
beisammenstehend fand 3. Das gleiche gilt von den Bestimmungen
itber die Weihezeiten, das Weihealter, den Weihetitel und die Orts-
verinderung der Bischéfe und der iibrigen Kleriker . Das Kapitel
iiber die Weihehindernisse ist eine knappe Zusammenfassung einer
groBen Anzahl von Rechtssitzen der Panormia Ivos 5. Von den meisten
sind nur einzelne Ausdriicke, von manchen nur ein einziges Wort iiber-
nommen. Eine Ausnahme macht das Kapitel Pan. IIT 61, von dem
fast der volle Wortlaut beibehalten ist. Zum Vergleich stelle ich die
Texte nebeneinander :

Ivo, Pan. III 61
(PL 161, 1144 A/B)

Placuit, ut poenitentes non admit-
tantur ad clerum, nisi tantum sz
necessitas aut usus exegerit, ut inter
ostiarios deputentur vel inter lectores,
ita ut Apostolum et Evangelia non
legant. Si qui autem ante ordinati
sunt, inter subdiaconos habeantur,
ita ut manum mnon imponant aut
sacra contingant. Eum vero dicimus
poenitentem, qui post baptismum aut
pro homicidio aut pro diversis crimi-
nibus gravissimisque peccatis publi-
cam poenitentiam gervens sub cilicio,
divino fuerit reconciliatus altario.

Hugo, De sacr. IT 3, 23
(PL 176, 433 A)

Poenitentes vero,

st
necessitas exegerit inter
ostiarios deputari vel inter lectores,
ita ut Evangelium vel Epistolam non
legant. Si autem ordinati
sunt, inter subdiaconos haberi conce-
dunt, ita ut manum non imponant nec
sacra contingant. Poenitentes autem
dicimus eos, qui post baptismum
pro homicidio aut pro diversis crimi-
nibus aut gravissimis peccatis publi-
cam geventes poenitentiam sub cilicio,
divino fuerint altario reconciliali.

1 De sacr. II 3, 13 (430 B), 16-19 (431 A/D) : Ivo, Decr. VI 20, Pan. III 41.

? De sacr. II 3, 3: Isidor, De eccl. offic. II 4 (= Ivo, Decr. VI 4),

3 De sacr. 11 38, 13 : Pan. III 5. 41. 15. 18. 14. 19 (1130 ff.). Die ersten vier
Stellen sowie die letzte stehen auch im Dekret (V 72, VI 20, V 138, V 124, V 338),
aber weit auseinander, so daB nur die Panormia als Vorlage in Fragen kommen
dirfte. — De sacr. II 3, 14 : Pan. III 10-11 (Decr. V 139. 136).

¢ De sacr. II 3, 20: Pan. III 25. 21. 13 (Decr. VI 74. 21. 71). — Cap. 21:
Pan. III 28-30 (Decr. VI 29-31). — Cap. 22: Pan. III 27 (Decr. VI 26). —
Cap. 24: Pan. IIT 69. 70. 73. 71. 24 (Decr. V 183. 125, VI 173. 170. 22).

8 De sacr. II 3, 23: Pan. III 42. 56. 43-44. 45. 59. 46. 60. 47. 59. 54. 58.
47. 59. 51. 61. 63. 64. 65-66. Im Dekret fehlen drei der angefiihrten Stellen :



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 315

Die Abhandlungen Hugos iiber die kirchlichen Gewdnder und iiber
die Weihe der Kirche stehen, wie schon J. de Ghellinck bemerkt
hat 1, unter dem beherrschenden EinfluB der Predigten Ivos.

Was Hugo iiber die priesterliche Gewandung des Alten Bundes
und des Neuen Bundes zu sagen weil (II 4, 1-14), ist zum gréBten
Teil wortlich der dritten Predigt Ivos entnommen. Die Vorlage ist
in der Regel gekiirzt und nur auszugsweise wiedergegeben. Auch wo
der Gedanke der Vorlage in selbstindiger Formulierung geboten ist,
ist in einzelnen Wendungen die Quelle meist noch erkennbar. In der
symbolischen Ausdeutung folgt Hugo durchweg dem hochgeschitzten
Bischof von Chartres. Zur Veranschaulichung des Abhingigkeitsver-
héltnisses stelle ich die Ausfithrungen beider Autoren {iber die Stola
gegeniiber :

Ivo, Sermo III
(PL 162, 524 D/525 B)

Utuntur et swola, quae alio nomine
orarium vocarur, qua vetus sacerdo-
tium non utebatur. Hoc tamquam
ingum bobus arantibus vel tritu-
rantibus collo iuxta humeros super-
ponitur, ut illud Evangelicum ab
eis impleatur : Tollite tugum meum
— onus meum leve (Mt 11, 29 s.).
Haec a collo per anteriora descendens
dextrum latus ovnat et simistrum, ur
doceat sacerdotem per arma iustitiae
a dextris et a sinistris, id est in pro-
spervis et adversis, debeve esse muni-
tum, quod ad fortitudinem pertinet,
sine qua caeterae virtutes facile ex-
pugnantur et minime coronantur.
Unde dicit Apostolus : Patientia —
repromissiones (Hebr 10, 36). Et in

Hugo, De sacr. II 4, 10
(PL 176, 437 B)

Stola, quae alio nomine ovarium vo-
catur, quae collo sacerdotis super-
imponitur, ut eum Jugum Domini
assumpsisse significet,

quae a collo per anteriora descendens
dextrum latus ornat et sinistrum, ut
doceat ipsum per arma iustitiae
a dextris et a sinistris, 1d est in
prosperis et in adversis, debeve esse
munitum,

sicut ‘scriptum est: Patientia —
promissiones (Hebr 10, 36). Et ite-

Pan. III 54. 63. 64 ; vgl. die Bemerkungen FRIEDBERGS zu c¢. 14 D. 56, c. 2 D. 98,
c. 2 D. 71. Die im Dekret vorhandenen Stellen sind weit zerstreut, wie folgende
Aufstellung zeigt : Decr. VI 34. 374. 58. 118. 95. 134. 126. 136. 37. 134. —. 60.
37. 135. 410. 138. —. —. 210. 212 (die Gedankenstriche zeigen das Fehlen einer
Parallele an). Es ergibt sich, daB als Vorlage Hugos nicht das Dekret in Frage
kommen kann, sondern nur die Panormia, in der die Stellen in nichster Nihe
beisammenstehen.

1 J. pE GHELLINCK, Le traité de Pierre Lombard sur les sept ordres ecclésias-
tiques. Revue d’histoire ecclésiastique 10 (1909) 721.



316

Evangelio Dominus : Qui persevera-
verit — salvus evit (Mt 10, 36 ; 24,
13). Inde est, quod stola cum zona
poderis quibusdam nexibus colligatuy,
quia virtutes virtutibus adiuvantur, ne
aliquo tentationis tmpulsu moveantur.

Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

rum : Qui persevevaverit — salvus
erit (Mt 10, 36 ; 24, 13).

Inde est, quod stola cum zona poderis
quibusdam mnexibus colligatuy, quia
virtutes virtutibus sociantur, ne ali-
quo tentationis impulsu moveantur.

Kapitel 13, das von der Dalmatik spricht, erweitert den Gedan-
ken der Vorlage durch einen kleinen Zusatz, der den Namen und die
Entwicklung der Dalmatik erklirt. Eine inhaltlich iibereinstimmende
Erklirung liest man in dem pseudoalkuinischen Traktat De divinis
officiis *. Obwohl die sprachliche Fassung verschieden ist, so ist eine
unmittelbare Beniitzung des Traktates doch wahrscheinlich, weil Hugo
auch die in den Traktat aufgenommene MeBerklirung des Remigius
von Auxerre, wie sich noch zeigen wird, ausgiebig verwertet hat.

Ich stelle die Texte zum Vergleich nebeneinander :

Pseudo-Alcuinus, De div. offic. ¢. 39
(PL 101, 1242 D/1243 A)

Dalmatica, quae sequitur, ob hoc
dicitur, eo quod in Dalmatia sit
reperta. Usus autem dalmaticarum
a beato ' Sylvestro papa institutus
est ; nam antea colobiis utebantur.
Colobium vero est vestis sine ma-
nicis.

Hugo, De sacr. IT 4, 13
(PL 176, 437 D)

Utuntur praeterea levitae alio in-
dumento, quod dalmatica dicitur,
a regione quidem, ubi primus eius
usus institutus putatur, nomen, a
colobio vero, quo apostoli et quidam
apostolorum successores usi fuisse
leguntur, adiectis manicis formam
trahens.

Die SchluBkapitel des Traktates (c. 15-17), die von dem Stab und

dem Ring des Bischofs, von dem Pallium des Erzbischofs und von
den hl. Geriten (Altar, Kelch, Patene, Palla) handeln, haben in der
Predigt Ivos kein Gegenstiick. Die von Hugo vorgetragene Symbolik
des Palliums geht auf Amalar von Metz zuriick 2

1 Cap. 39 (PL 101, 12421).
? De eccl. offic. IT 23 (PL 105, 1098 D). Man vergleiche besonders folgende
augenscheinliche Parallele :

Amalar IT 23 Hugo II 4, 16

Archiepiscopi utuntur
pallio, quod significat torquem
auream, quam solebant legitime
cevtantes accipere.

Pallium significat torquem,
quem solebant legitime
certantes accipere.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviiter 317

Die Darlegungen Hugos iiber die Weihe der Kirche (II 5) stiitzen
sich in der Hauptsache auf die vierte Predigt Ivos !. Im ersten Kapitel
iibernimmt Hugo von Ivo den Gedanken, daB die Weihe der Kirche
gewissermalBen die Taufe des Gotteshauses darstellt und daB3 das, was
an dem Gotteshaus auf sichtbare Weise in den Weihezeremonien ange-
deutet wird, an dem geistigen Tempel Gottes, an der Seele des Gliu-
bigen, auf unsichtbare Weise in Wirklichkeit vollzogen wird. Die Form-
gebung ist jedoch sein eigenes Werk. Das zweite Kapitel beschreibt
den Weiheritus. Hier folgt Hugo fast Satz fiir Satz und Wort fiir
Wort seiner Vorlage. Das dritte Kapitel zeigt die allegorisch-symbo-
lische Bedeutung der einzelnen Weihezeremonien auf. Hugo schlieBt
sich im wesentlichen seinen Vorlagen an, ohne sich jedoch sklavisch
an deren Gedanken und Wortlaut zu binden. Wiahrend das voraus-
gehende Kapitel eine bloBe Reproduktion ist, ist dieses eine freie Bear-
beitung, die dem persénlichen Denken und Gestalten des Verfassers
einen verhiltnismiBig weiten Spielraum gestattete. Von einer einzigen
Stelle abgesehen, die fast wortlich iibernommen ist (Utriusque ergo
populi — posuit 441 C: Ivo 531 C), stammt die sprachliche Formu-
lierung groBtenteils von Hugo, wenn sie auch in einzelnen Ausdriicken
die Vorlage durchschimmern 1dBt. Im Interesse einer besseren Syste-
matisierung des Stoffes hat Hugo die Beschreibung des Ritus und die
allegorisch-symbolische Erklirung desselben voneinander getrennt,
wihrend Ivo auf die Beschreibung der einzelnen Zeremonien sofort
die Erklarung derselben folgen liBt. Zur Veranschaulichung des Ab-
hingigkeitsverhiltnisses stelle ich gegeniiber, was beide Autoren iiber
den Beginn der Weihehandlung bemerken.

Ivo, Sermo IV
(PL 162, 529 A/B)

Pyimo itaque aquam benedicimus,
cui et sal admiscetur. Aqua etenim
poenitentiae figuram gerit, quae ve-
lut aqua peccatorum maculas abluit,
quam tunc benedicimus, cum virtu-

Hugo, De sacr. IT 5, 2-3
(PL 176, 439 D, 441 A)

Cap. 2. Primum pontifex aquam
benedicit, typicum sal admiscens,
deinde Ecclesiam ipsam exfrinsecus
ter gyrando aspergit, clevo et populo
subsequente.

Der angefithrte Satz Amalars steht auch wortlich in dem von ihm abhingigen
pseudo-alkuinischen Traktat De divinis offic. ¢. 39 (PL 101, 1243 C). Letzterer
diirfte aber in dem vorliegenden Abschnitt kaum als unmittelbare Vorlage Hugos
in Betracht kommen, da die weiteren Ausfilhrungen Hugos bei Pseudo-Alkuin
keine Entsprechung haben, wohl aber bei Amalar.

1 PL 162, 527-535.



318

tem poenitentiae populis ad fidem
venientibus praedicamus. Unde et
Petrus — vestrum (Act 2, 38). Cui
admiscetur sal, id est Evangelica doc-
trina, fluxa auditorum corda suavi
mordacitate [moderatione] constrin-
gens et ad conservandam vitae no-
vitatem sapienter componens. Ista
aqua ad quamdam baptismi imagi-
nem gyrando ecclesiam tunc exterius
aspergimus, quia ubi more baptiza-
torum non potest fieri frina mersio,

Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

Cap. 3. Aqua poenitentia est, sordes
abluens peccatorum. Sal sermo di-
vinus increpatione mordens et con-
diens corda insipida. Trinaa sper-
sio trina mersio est purificanda per
aquam.

necesse est, ut qua possumus sacra-
menti similitudine #rina fiat asper-
sio...529 C. Ad singulos vero circui-
tus accedit pontifex ad ostium basi-
licae clevo et populo subsequente etc.

Unbeachtet blieb bisher, da8 Hugo auch die erste Predigt Ivos,
die iiber die Sakramente der Neophyten handelt !, in ausgiebiger Weise
als Quelle beniitzte. Die Kapitel 8-11 und 15 des Tauftraktates
(I 6) stehen deutlich erkennbar unter dem EinfluB der genannten
Synodalansprache Ivos. Schon die Uberschrift des 8. Kapitels: De
sacramentis neophytorum weist auf die mit derselben Uberschrift ver-
sehene Predigt des gelehrten Bischofs von Chartres als Vorlage hin.
Im AnschluB an Ivo fithrt Hugo in Kapitel 8 den Gedanken aus:
Wie vom Anfang der Welt an zu keiner Zeit Gliubige und Gerechte
fehlten, welche Glieder Christi waren, so fehlten auch zu keiner Zeit
geheimnisvolle Zeichen (Sakramente) des Heiles, welche zur Vorberei-
tung und als Zeichen der Erlosung vorausgingen, die im Tode Christi
vollendet wurde. Mit Ivo unterscheidet er sechs Zeitalter, von denen
jedes seine besonderen Sakramente hatte. In der niheren Bestimmung
der den einzelnen Zeitaltern eigenen Sakramente weicht Hugo jedoch
wiederholt von der Vorlage ab. Wihrend Ivo die Sakramente des
ersten Zeitalters in Adam als dem Vorbild Christi und in Eva als dem
Vorbild der Kirche sieht, weist Hugo dem ersten Zeitalter das Opfer
Abels als Vorbild des Opfers Christi zu. In das dritte Zeitalter ver-
legt er das Opfer Abrahams, das Ivo iibergangen hat. Zu diesem
fugt er, der Vorlage folgend, die zeitlich davon weit getrennte Heraus-
fiilhrung des Volkes Israel aus Agypten und den Durchzug durch das

1 PL 162, 505-512.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 319

Rote Meer hinzu. In der Gestaltung und sprachlichen Fassung des
von der Vorlage iibernommenen Grundgedankens geht Hugo im allge-
meinen verhiltnismiBig selbstindig voran. Es fehlen aber auch nicht
Stellen, die nahezu woértlich tbernommen sind. Dazu gehéren folgende :
Propter hoc — baptizantur (455 B : Ivo 507 B), Ad ultimum — plas-
matus (455 C: Ivo 507 D/508 A). Von Kapitel 9 ist der SchluBab-
schnitt fast wortlich aus der Vorlage iibernommen (Congrue ergo —
servare 456 B/C : Ivo 508 C), wihrend die iibrigen Teile des Kapitels
den Gedanken der Vorlage in selbstindiger Fassung wiedergeben. Die
Kapitel 10 und 11 sind zum gréBten Teil Ausziige aus der Predigt
Ivos. Nur an einigen Stellen ist die symbolische Erklirung der ein-
zelnen Taufzeremonien leicht gedndert. Kapitel 15 nennt in freiem
AnschluB an Ivos Predigt drei alttestamentliche Vorbilder der Taufe,
die Rettung von acht Personen aus der Sindflut durch die Arche
(507 A), das Rote Meer, das Wasser und Blut versinnbildete (507 A),
und das Wasser der Besprengung, dem die Asche einer roten Kuh
beigemischt wurde (511 A). In letzterer sieht Hugo mit Ivo ein
Sinnbild der menschlichen Natur Christi : Das weibliche Geschlecht
deute die Schwachheit des Fleisches an, die rote Farbe das Blut.
Die Erklirungen der Bezeichnungen neophytus, catechumenus, exor-
cismus und exorcista, mit denen die Kapitel 8-10 eingeleitet sind
gehen anscheinend auf die Etymologien Isidors von Sevilla zuriick,
sei es unmittelbar oder mittelbar 1. Besonders die Erklirung des
Wortes exorcista (c. 10) weist auffallende Parallelen mit dem Text
Isidors auf.

Die Kapitel 12 und 13 des Tauftraktates, die von den Paten
und von der Wiedertaufe handeln, sind von der Panormia Ivos inspi-
riert. Der Hinweis auf die Beschliisse der Viter (placuit patribus
458 B) in Kapitel 12 148t schon erwarten, daB die folgenden Bestim-
mungen iiber die Paten einer Rechtssammlung entnommen sind. Sie
finden sich tatséichlich in derselben Reihenfolge in den Kapiteln 78-82
des ersten Teils der Panormia 2. Die Vorschrift des Kapitels 79, wo-
nach nur ein Getaufter bezw. ein Gefirmter Taufpate bezw. Firmpate
sein darf, ist fast wortlich iibernommen. Man vergleiche :

1 Etym. VII 14, 6-7, VII 12, 31 (PL 82, 294, 293).

2 Im Dekret finden sich zwar dieselben Stellen, aber voneinander getrennt,
so daB nur die Panormia als Vorlage Hugos in Frage kommen diirfte. Pan. I 78-79
= Decr. I 219-220, Pan. 1 80-82 = Decr. I 132-134 (I 134 = XI 17).



320

Ivo, Pan. I 79
(PL-161, 1063 C)

In baptismo vel in chrismate non
potest alium suscipere in filium
ipse qui mon est baplizatus et com-
firmatus.

Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

Hugo, De sacr. IT 6, 12
(PL 176, 458 B)

Hoc similiter sancitum est, ut alium
in baptismo vel im chrismate, hoc
est confirmatione, in filiolum non
suscipiat is qui baptizatus non est

vel confirmatus.

Die Kapitel 78, 80-82 sind inhaltlich wiedergegeben unter Bei-
behaltung einzelner Ausdriicke 1.

Die Vorlage fiir das 13. Kapitel des Tauftraktates waren die Kapi-
tel 83-94 des ersten Teiles der Panormia Ivos 2. Unter Berufung auf
die « wohlbegriindete Festsetzung der heiligen Viter » stellt Hugo zuerst
in freiem AnschluB an die Panormia I 83-87 den Grundsatz der Unwie-
derholbarkeit der sowohl in der Kirche als auch auBerhalb der Kirche
in der rechten Weise gespendeten Taufe auf. Eine literarische Abhin-
gigkeit besteht indes nicht; die Darstellung trigt die persénlichen
Zige Hugos. Die unmittelbar folgende Bestimmung iiber die Rekon-
ziliation der von den Hiretikern Getauften durch Chrisamsalbung oder
Handauflegung (Propter hoc — reformavit 458 D/459 A) ist die fast
wortliche Wiedergabe eines Gregoriuszitates aus der Panormia I 88.
Auf dieselbe Quelle, Pan. I 91, geht auch der folgende Satz zuriick :
Diejenigen, die auBerhalb der Kirche bloB das Sakrament empfangen,
empfangen innerhalb der Kirche durch Handauflegung den Heiligen\
Geist (Nam qui — accipiunt 459 A). Die weitere Bestimmung (pla-

1 Pan. I 82 (Decr. I 134, XI 17) ist nach der Angabe Ivos ein Wort aus
einer Predigt Augustins. In Wirklichkeit stammt es, wie schon die Mauriner ver-
muteten, von Caesarius von Arles. Siehe Sermo 204 n. 3 (ed. G. MorIN, Sancti
Caesarii Arelatensis Sermones II, Maretioli 1937, 777 {f.; PL 39, 2071 : Sermo 168,
alias de tempore 163, in appendice sermonum S. Augustini). Ivo fithrt dieses
Wort auch am SchluB seiner ersten Predigt an (PL 162, 512 C). Es ist darum
auch moglich, daB diese die unmittelbare Vorlage Hugos in De sacr. II 6, 12
bildete. Die unmittelbare Aufeinanderfolge der Stellen in der Panormia spricht
jedoch fiir letztere als Vorlage.

? Im Dekret stehen die entsprechenden Stellen voneinander getrennt. Ich
gebe eine Konkordanzliste, bei der die erste Zahl das Kapitel im ersten Teil der
Panormia, die zweite Zahl das Kapitel im ersten Teil des Dekretes bezeichnet.
82:152; 84: 172; 85: 173; 86: 164; 87 : 162; 88: 153; 89: 149; 90: 161 ;
91:236; 92: 146 ; 93 : 147 ; 94 : 238. Es ist bemerkenswert, da Hugo die Stelle
Pan. I 88 : Decr. I 153, die er fast wortlich wiedergibt (458 D/459A), in dem von
der Panormia gebotenen geringeren Umfang verwertet, nicht in dem weiteren
Umfang des Dekretes. Diese Beobachtung deutet ebenso wie die Ubereinstimmung
in der Reihenfolge darauf hin, daB seine unmittelbare Vorlage die Panormia,
nicht das Dekret Ivos war.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter [ 321

cuit 459 A), daB diejenigen, die nicht wissen, ob sie getauft sind, und
keine Zeugen ihrer Taufe haben, ohne Zoigern zu taufen sind, stiitzt
sich auf die zwei folgenden Rechtssitze der Panormia, I 92 und 93.
Die Vorlage ist frei wiedergegeben unter Beibehaltung einzelner Aus-
driicke. Die beigegebene Begriindung : quia iteratum dici non debet,
quod factum esse nescitur (459 A) zeigt inhaltliche und zum Teil
auch formelle Ubereinstimmung mit dem in Pan I 94 gebotenen Leo-
wort : quod non ostenditur gestum, ratio non sinit, ut videatur iteratum.

Ausdriickliche Viterzitate sind im Tauftraktat spirlich. Bei der
Erérterung der Taufform zitiert Hugo einen umfangreichen, eine ganze
Spalte der Migneausgabe fiillenden Abschnitt aus der Schrift des heiligen
Ambrosius De Spiritu Sancto (I 3, 41-45) 1. Merkwiirdigerweise gibt
er als Fundort an: in libro, quem de Trinitate scripsit. Unter diesem
Titel zitieren die scholastischen Theologen hiufig die Schrift De fide
ad Gratianum, zu der die Schrift De Spiritu Sancto eine Erginzung
bildet. Der groBe Umfang der Stelle legt die Vermutung nahe, dal3
Hugo die Schrift des hl. Ambrosius selbstindig beniitzte. Anderseits
mahnt jedoch die falsche oder doch sehr ungenaue Quellenangabe zur
Vorsicht. Im Dekret und in der Panormia Ivos fehlt die Stelle, ebenso
in der groBen Vitersammlung Abaelards unter dem Titel Sic et non.

Zur Begriindung der Begierdetaufe fithrt Hugo eine kurze Stelle
aus der Schrift des hl. Augustin De baptismo contra Donatistas
(IV 22, 29) an, jedoch mit der irrefithrenden Quellenangabe : in libro
de wumico baptismo 2. Dies deutet darauf hin, daB das Zitat aus
zweiter Hand stammt. Die Stelle findet sich mit einem umfangrei-
cheren Text in beiden Sammlungen Ivos, Pan. I 109 und Decr. I 177,
sowie in der Sammlung Abaelards, c. 106 (PL 178, 1496 A), im Dekret
Ivos und in der Sammlung Abaelards mit derselben unzutreffenden
Uberschrift : De unico baptismo 3. Im selben Zusammenhang fiihrt
Hugo eine Stelle aus den Retractationes des hl. Augustin an (II 18),

1 De sacr. II 6, 2 (446 B/447 C).

? De sacr. II 6, 7 (453 D).

3 Dieser unzutreffenden Titelangabe begegnet man auch an anderen Stellen
der Sammlungen Ivos und Abaelards. Vgl. Pan. I 32-33, 52-53 ; Decr. I 115-117,
124, 170, 177-178 ; Sic et non c. 111, 120 (PL 178, 1509 A, 1539 D). Wohl in Ab-
hingigkeit von Abaelard (Sic et non c. 106) fithrt auch die Summa sententiarum
V 5 (PL 176, 131 C) die Stelle mit dem Quellenvermerk an : De unico baptismo,
libro quarto. DaB hier nicht Hugo die Quelle der Summa sententiarum war,
ergibt sich daraus, daB sie einen viel umfangreicheren Text bietet und den Fundort
genauer angibt.

Divus Thomas 21



322 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

worin dieser unter Bezugnahme auf die eben bezeichnete Stelle (De
bapt. IV 22, 29) das Beispiel vom reumiitigen Schicher, das er dort
zu Gunsten der Bluttaufe ausgewertet hatte, fiir ungeeignet erklirt.
In den Sammlungen Ivos fehlt die Stelle, wohl aber steht sie in der
Sammlung Abaelards (c. 106). Es ist zu vermuten, daB Hugo beide
Stellen aus Abaelard oder, was mir noch wahrscheinlicher diinkt, aus
einem patristischen Florilegium schépfte, das er gemeinsam mit Abae-
lard beniitzte.

Der EinfluB der Panormia Ivos ist auch in dem Traktat iiber die
Firmung (II 7) deutlich zu erkennen!. Wie J. DE GHELLINCK bereits
festgestellt hat 2, erinnern die Kapitel 2 und 3 des Firmtraktates,
die die Spendung der Firmung als ausschlieBliches Vorrecht der Bischéfe
als der Stellvertreter der Apostel in Anspruch nehmen, sowohl in den
Ideen als auch in einzelnen Ausdriicken an die Kapitel 115-118 des
ersten Teiles der Panormia Ivos. Der Hinweis auf die Praxis der
Urkirche und die Charakterisierung der Bischofe als Stellvertreter der
Apostel (c.2) hat ein Gegenstiick in der Pseudo-Eusebiussentenz in
Pan. I 115. Die Wendung solis episcopis debetur (460 C) findet sich
wortlich in der Dekretale Innozenz I. in Pan.I 116. Der Ausdruck
Paracletum tradere steht in Pan. I 116 und 118, der Ausdruck #n fronte
signare in Pan.I 117. Das vierte Kapitel, das die Firmung mit der
Taufe vergleicht, die Notwendigkeit beider behauptet und den Vor-
rang der Firmung aus der hoheren Wiirde des Spenders begriindet,
folgt im Gedanken und groBenteils auch im Wortlaut der Pseudo-
Melchiadessentenz in Pan. I 114. Die Erklirung iiber die Nichtwieder-
holbarkeit der Firmung in Kapitel 5 hat ihre Vorlage in Pan. I 121.

1 Pan. I 113-122. (1069-1072) unter der Uberschrift : De sacramento con-
firmationis. DaB Hugo die Panormia, nicht das Dekret beniitzte, wird dadurch
nahegelegt, da er nur solche Stellen verwendet, welche in der Panormia stehen,
wahrend eine Reihe anderer Stellen, welche das Dekret dariiber hinaus bietet,
unberiicksichtigt bleibt ; ferner dadurch, da die von Hugo herangezogenen Stellen
in der Panormia unmittelbar beisammenstehen, wihrend sie im Dekret (1. Teil)
zerstreut sind. Ich gebe eine Konkordanzliste : Pan. I 113 : Decr. I 296 ; 114 : 255 ;
115: 257 u. 297 ; 116 : 263 ; 117 : 264 ; 118 : 300; 119 : 254 ; 120 : 261 ; 121 : 244 ;
122 : 245.

? J. pE GHELLINCK, Le mouvement théologique du XIIe si¢cle, Paris 1914, 315.
Auch F. GiLLMANN, Zur Lehre der Scholastik vom Spender der Firmung und des
Weihesakramentes, Paderborn 1920, 13 stellt die Abhingigkeit der dlteren Theo-
logen der Frithscholastik von Ivos Panormia I 113-120 fest. Siehe auch H., WEIs-
WEILER, Das Sakrament der Firmung in den systematischen Werken der ersten
Frithscholastik. Scholastik 8 (1933) 481-523.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 323

Hier wie dort findet sich die Gleichstellung der Firmung mit der Taufe
und der Hinweis auf kirchliche Strafbestimmungen ; einen solchen
enthilt auch Pan. I 122, wo nach dem BuBbuch Theodors von Canter-
bury schwere kirchliche Strafen fiir die Wiederholung der Taufe aus-
gesprochen sind, der die Firmung in dieser Beziehung gleichsteht. Die
weiteren Darlegungen Hugos iiber die Niichternheit sowohl des Spen-
ders wie auch des Empfingers (c. 5) geben zwei Konzilsbeschliisse aus
Pan.I 119 und 120 zum groBen Teil wortlich wieder. Zur Veran-
schaulichung des Abhingigkeitsverhiltnisses stelle ich den SchluB des
Kapitels 5 und seine Vorlage nebeneinander :

Ivo, Pan. I 120
(PL 161, 1071 B/1072 A)

Hugo, De sacr.II 7, 5
(PL 176, 462 A)

Ut episcopi non nisi ieiuni per im-
positionem manuum Spiritum sanc-
tum tradant, exceptis infirmis et morte

periclitantibus. Sicut autem duobus Sicut enim duobus tem-

temporibus, Pascha videlicet et Pente-
coste, a ietunis debet celebvari baplis-
mus, ita etitam Spivitus sancti tradi-
tionem a ieiunis pontifictbus conve-

poribus, in Pascha videlicet et Pente-
coste, baptisma, quod illis solum tem-
poribus generaliter celebrandum est,
a teiunis celebrari debet, ita etiam

nit celebrari. donum Spiritus sancti per manus

impositionem a ietunis pontificibus
et a ieiunis solum convenit celebrari,
exceptis infirmis et morte peviclitan-
tibus.

In Kapitel 3 zitierte Hugo eine liturgiegeschichtliche Notiz aus
dem Liber Pontificalis, welche die Einfithrung der Scheitelsalbung nach
der Taufe Papst Silvester zuschreibt 1.

Der Liber Pontificalis ist auch eine wichtige Quelle des an liturgie-
geschichtlichen Bemerkungen sehr reichhaltigen Traktates «iiber die
kleineren Sakramente» (II 9). Der ganze Traktat verrit ein auf-
fallend starkes geschichtliches Interesse fiir den Ursprung der kirch-
lichen Zeremonien und Gebete, insbesondere fiir die Herkunft der ein-
zelnen MeBgebete. Das Papstbuch mit seinen zahlreichen Angaben
iiber die Entstehung kirchlicher Riten hielt auf viele Fragen eine
Antwort bereit ; Hugo nahm sie unbedenklich als geschichtlich zuver-

1 De sacr. II 7, 8 : In gestis pontificalibus legitur (460 D). Vgl. L. DUCHESNE,
Le Liber Pontificalis I, Paris 1886, 171.



324 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

lissig an. Papst Alexander, so berichtet er, fithrte die Weihe des
Salzes und des Wassers ein (c. 2), P. Zosimus die Weihe der Oster-
kerze am Karsamstag (c. 3). P. Coelestin fithrte den Introitus der
heiligen Messe ein. P. Gelasius und P. Gregor (der GroBe) verfaBten
den groBten Teil der Kollekten. P. Symmachus fithrte das Gloria ein,
P. Sixtus das Sanctus. P. Gregor der Gr. fiigte in das Gebet Hanc
igitur die Worte ein : Diesque nostros in tua pace disponas. P. Alexander
fiigte nach der Meinung mancher den Einsetzungsbericht Qui pridie
quam pateretur bis in mei memoriam facietis hinzu — nach dem Liber
Pontificalis «mischte er das Leiden des Herrn in die Lobpreisung
(praedicatio) der Priester, wenn die Messen gefeiert werden », d. h. in
den Kanon. P. Leo fiigte dem Gebet Supra quae die Worte an:
sanctum sacrificium, immaculatam hostiam. P. Felix verordnete, daB
die heilige Messe iiber den Gedichtnisstitten, d. h. iiber den Gribern
der Martyrer, gefeiert werden sollte. P. Gregor — gemeint ist der
dritte Triger dieses Namens — fiigte in das Gebet Nobis quoque
peccatoribus (in Wirklichkeit in das Gebet Communicantes, aber nicht
allgemein, sondern nur in dem von ihm eingerichteten Oratorium in
der Peterskirche, in welchem er Reliquien der verschiedensten Heiligen,
aus dem ganzen Erdkreis niederlegte) die Worte ein : Quorum solem-
nitates hodie in conspectu tuae maiestatis celebrantur, Domine Deus
noster, in toto orbe terrarum (intra quorum mos consortium). P. Sergius
fiilhrte das Agnus Dei ein (c.9)!. Ahnliche Hinweise enthalten die
meisten mittelalterlichen MeBerklirungen. Einen Teil seiner Angaben
konnte Hugo in dem weitverbreiteten Werk Amalars von Metz De
ecclesiasticis officiis oder auch in dem davon abhingigen Werk Pseudo-
Alkuins De divinis officiis finden 2. In noch gréBerer Anzahl begegnen
sie in der von einem ausgesprochen historischen Interesse beherrschten

1 Desacr. II 9, 2. 5. 9 (473-476). Vgl. L. DUCHESNE, a. a. O. 127 (Alexander),
225 (Zosimus), 230 (Coelestin), 255 (Gelasius), 263 (Symmachus), 128 (Sixtus),
312 (Gregor der Gr.), 239 (Leo), 158 (Felix), 417 (Gregor III.), 376 (Sergius) ;
L. EiseNHOFER, Handbuch der katholischen Liturgik, Freiburg 1932/33, I 539,
IT 84 ff. Zur Notiz iiber die Einfithrung des Leidens des Herrn in den Kanon
vgl. J. A. JuneMANN, Gewordene Liturgie, Innsbruck-Leipzig 1941, 84 : Verfasser
bezieht die Bemerkung nicht auf die Gebete Qui pridie oder Unde et memores,
sondern auf neue Vere dignum-Texte, die das alte Erlésungsthema variierten.

? Amalar, De eccl. offic. I 27 (Silvester), I 18 (Zosimus), IIT 5 (Coelestin),
III 8 (Symmachus), IIT 21 (Sixtus), III 23 (Gregor Gr.), III 33 (Sergius) ; PL 105,
1046 D/1047 A, 1033 D, 1108 C, 1115 B, 1134 B/C, 1139 C, 1153 B. —
Pseudo-Alkuin, De div. offic, c¢. 39: Coelestin, Symmachus, Sixtus, Sergius
(PL 101, 1244 C/1246 B).



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 325

Schrift Walafried Strabos De ecclesiasticarum rerum exordiis et incre-
mentis 1. Jedoch keiner der genannten Autoren erreicht die Vollstdn-
digkeit Hugos, so daB keiner von ihnen als ausschlieBliche Quelle
Hugos in Frage kommen kann. Bei dem ausgeprigten geschichtlichen
Sinn Hugos ist es wahrscheinlich, daB er das Papstbuch selbstindig
beniitzte, wenn er auch nicht jede einzelne Angabe unmittelbar dar-
aus entnahm. '

Unter Berufung auf die Lebensbeschreibung Gregors des GroBen
bemerkt Hugo (c.9), dieser Papst habe verordnet, daB das Gebet
des Herrn iiber dem Leib Christi gesprochen werden sollte. Die Stelle
steht in der von Johannes Diaconus verfaSten Lebensbeschreibung 2,
die Hugo jedenfalls unmittelbar bekannt war. Die Notiz geht auf
einen Brief des Papstes an Bischof Johannes von Syrakus zuriick, in
welchem er die Neuerung rechtfertigt 3.

Eine weitere liturgische Quelle Hugos bildete die MeBerklirung
des Remigius von Auxerre, die als 40. Kapitel in das pseudo-alkui-
nische Werk De divinis officiis aufgenommen ist 4 Das 14. Kapitel
des Eucharistietraktates Hugos (II 8, 14), das iiber die Einsetzung
der heiligen Messe, ihre urspriingliche Gestalt und die Bedeutung des
Wortes missa handelt, ist, wie bereits A. FrRanz festgestellt hat 5,
zum groBten Teil wortlich aus Remigius iibernommen. Folgende
Stiicke erweisen sich bei ndherem Zusehen als Exzerpte: Celebratio
missae — Hanc igitur oblationem (472 A), Missa autem — transmittat
(472 A/B), Vel missa dicta est — interesse non debent (472 B). Zur
Veranschaulichung des Abhingigkeitsverhiltnisses stelle ich die Texte
der ersten Erklirung des Wortes missa gegeniiber :

1 Vgl. c. 22: Coelestin, Gelasius, Symmachus, Gregor Gr., Alexander, Leo
Gregor III., Sergius (PL 114, 943-951).

2 L. IT n. 20: et ovationem Dominicam wmox post canonem super hostiam
censuit rvecitari (PL 75, 94 C). Die Worte mox post canonem fehlen bei Hugo,
wenigstens in der Druckausgabe (476 A).

3 Ep. IX 12. Vgl L. EISENHOFER, a.a. Q. IT 196 f.

¢ PL 101, 1246-1271. Vgl. A. Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter,
Freiburg i. B. 1902, 4051.; L. EISENHOFER, a,a. O. I 121 (statt « 10. Kapitel»
ist zu korrigieren : 40. Kapitel).

5 A. Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter 436.



326

Remigius, De celebratione
missae (PL 101, 1246 C/D)

Missa autem dicitur quasi transmis-
sa vel quast transmissio, eo quod popu-
lus fidelis de suis meritis non praesu-
mens preces et oblationes, quas Deo
omnipotenti offere desiderat, per
ministerium et orationem sacerdotis
ad Deum ({ransmittat, quem media-

Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

Hugo, De sacr. IT 8, 14
(PL 176, 472 A/B)

Missa autem dicta est quasi trans-
missa vel quast transmissio, eo
quod populus fidelis per ministerium
sacevdotis, qui mediatoris vice fun-
gitur inter Deum et homines, preces
et vota et oblationes Deo {trans-
maittat.

torem 1inter se et illum esse cog-
noscit.

Eine Reihe wortlicher Entlehnungen aus der Schrift des Remigius
enthilt auch das vorhin schon angezogene Kapitel 9 des Traktates
iiber die kleineren Sakramente (II 9,9), das von dem Ursprung und
der Bedeutung der MeBgebete handelt. Die Bemerkung, daB3 der Engels-
hymnus Gloria in excelsis Deo vom hl. Hilarius von Poitiers erweitert
und zu seiner heutigen Form ausgestaltet wurde, findet sich ganz
dhnlich in der MeBerklirung des Remigius!. Diese geschichtlich nicht
verbiirgte Nachricht ist vielleicht durch eine Bemerkung Isidors von
Sevilla veranlaBt, der Hilarius als den ersten christlichen Hymnen-
dichter feiert 2. Bei Remigius traf Hugo auch die seltsame Erklirung,
warum die Kanongebete still gebetet werden : Hirten hédtten die frither
laut gesprochenen und ihnen darum wohlvertrauten Gebete auf dem
Feld gesungen und seien deswegen von Gott mit plétzlichem Tod
bestraft worden ; daraufhin sei die frithere Gewohnheit gedndert wor-
den 3. Das Pelagiuswort, das die Unterlassung des Gedichtnisses des

! Hugo 475 C: Remigius 1248 C. Cl. Blume hilt es fiir wahrscheinlich, da
Hilarius das « Gloria in excelsis Deo » aus dem Orient in den Okzident einfithrte
und aus dem Griechischen in das Lateinische iibertrug. Cr. BLumEg, Der Engel-
hymnus Gloria in excelsis Deo. Stimmen aus Maria-Laach 73 (1907) 43-62 ;
L. EISENHOFER, a.a. O. II 92 ff.

? Isidor, De eccl. offic. I 6,2 (PL 83, 743).

3 Hugo 476 A : Remigius 1256 D. Hugo spricht an der Stelle zwar von
der Secreta, meint aber den Kanon, wie die Stellung nach dem Sanctus und der
Vergleich mit der Vorlage ergibt. Die Bezeichnung secreta (auch secretum und
secreta in der Pluralform) fiir den Kanon taucht nach J. A. JuNGMANN (Gewordene
Liturgie 104 f) am Anfang des 9. Jahrhunderts auf (Theodulf von Orléans) und
wird seit dem 12. Jahrhundert hiufiger gebraucht. In dem anonymen Speculum
Ecclesiae, das in seinen dogmatischen Partien stark von Hugo und von der Summa
sententiarum abhingig ist, heiBt es beispielsweise : Post haec (= Sanctus) sacerdos
Secretum incipit (PL 177, 368 C). Die Legende von den Hirten geht auf das
Pratum spirituale (c. 196) des Johannes Moschus (1 619) zuriick : PL 74, 225 f. ;



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 327

Papstes bei der Feier der heiligen Messe mit dem Ausschlul aus der
kirchlichen Gemeinschaft bedroht, steht in derselben Fassung bei
Remigius 1. Derselben Vorlage sind fast wortlich die Bemerkungen
entnommen, daB die mit Te 2gitur beginnenden Kanongebete zum
groBten Teil Papst Gelasius verfaBte, wihrend den in der rémischen
Liturgie gebriduchlichen Einsetzungsbericht Quz pridie bis in mei memo-
riam facietis bereits die Apostel verwendeten 2. Die Zuriickfithrung des
liturgischen GruBes Dominus vobiscum auf das Alte Testament (Ruth
2,4 ; 2 Chr 15, 2) hat Hugo mit Remigius, der seinerseits von der Me[-
erklirung des Diakons Florus von Lyon woértlich abhingig ist, und
mit Amalar gemeinsam. Die Formulierung nihert sich jedoch mehr
der des Remigius, so dal wohl dieser als die unmittelbare Quelle Hugos

PG 87, 3, 3079-3084. Unter den mittelalterlichen MeBerklirern ist Remigius von
Auxerre (T 908) der erste, der sie zur Begriindung der Kanonstille verwendet.
Vom 12. Jahrhundert wird sie ‘von zahlreichen MeBerklirern erwihnt, so von
Honorius Augustodunensis (Gemma animae I 103; PL 172, 577), dem unbe-
kannten Verfasser des Speculum Ecclesiae (PL 177, 368), Johannes Beleth (Expli-
catio div. offic. ¢. 44 u. c. 46; PL 202, 52. 54), Innozenz IIL. (De sacro altaris
mysterio III 1 ; PL 217, 840), Sicard von Cremona (Mitrale III 6 ; PL 213, 124 £,
Wilhelm Durandus (Rationale div. offic. IV 35, 7). Bei Honorius, Johannes Beleth
und den meisten spateren Autoren erscheint die Legende weiter ausgeschmiickt :
Durch das Aussprechen der heiligen Worte sei Brot (und Wein) in Fleisch (und
Blut) verwandelt worden. Vgl. A. Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter
627 ff.; J. A. JuneMANN, Gewordene Liturgie, Innsbruck-Leipzig 1941, 53 ff. :
Praefatio und stiller Kanon.

1 Hugo 476 A: Remigius 1257 D. Remigius hat die Stelle wortlich aus
der MefBerklirung des Diakons Florus von Lyon iibernommen, von der er weit-
gehend abhingig ist; vgl. ¢. 47 (PL 119, 46 A/B). Das Wort stammt aus der
Epistola ad episcopos Tusciae (PL 69, 398 C). Bei Florus und Remigius ist es
frei wiedergegeben. In der Druckausgabe Hugos ist die Partikel non vor dem
Verbum frequentant ausgefallen.

2 Hugo 476 A/B: Remigius 1259 D, 1260 B. Hugo gibt den Gedanken der
Vorlage ungenau wieder. Remigius unterscheidet drei Teile, die in der Haupt-
sache auf Papst Gelasius zuriickgehen, die exhortatio, d.i. die Prifation, die
obsecratio, das sind die Kanongebete von Te igitur bis Quam oblationem, und
die consecratio, d. i. der Restteil des Kanons. Hugo spricht nur von der obsecratio
und der consecratio, worunter nach der Vorlage der ganze Kanon zu verstehen ist.
Auffallenderweise bietet Hugo die Anfangsworte des Kanons in der Fassung:
Te igitur in primis (476 A ; ebenso auch die Ausgaben von StraBburg 1485 und
Venedig 1506) statt Te igitur clementissime. Remigius sagt: Haec quidem, id
est exhortationem, obsecrationem et consecrationem, principaliter Gelasius com-
posuit (1259 D). Hugo: Te igitur in primis, hanc obsecrationem et consecra-
tionem sanctus Gelasius papa ex maiori parte composuit (476 A). — Die Ansicht
des Remigius scheint auf eine Mitteilung des Liber Pontificalis zuriickzugehen,
wonach Gelasius unter anderem «sacramentorum praefationes et orationes» ver-
faBte. L. DucHESNE, a.a. 0. I 255.



328 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

anzusehen ist 1. Eine weitere Ubereinstimmung zeigt sich in der Er-
klirung des Ursprungs der sog. kleinen Doxologie 2. Nach Remigius
verfaBte Hieronymus auf Bitten des Papstes Damasus die Worte Gloria
Patry et Filio et Spiritui sancto, um damit die Psalmen gegenein-
ander abzugrenzen. Auf weiteres Bitten des Papstes fiigte Hiero-
nymus spiter die Worte Sicut erat in principio etc. hinzu. Die Grund-
lage dieser Darstellung ist ein unechter Brief des Hieronymus an Papst
Damasus, worin jener an den Papst das Ansuchen stellt, jeden Psalm
mit dem Lobgesang Gloria Patri etc. abzuschlieBen, um damit den
Glauben der 318 Bischéfe des Konzils von Nicda zu bekennen 3. Bei
Remigius erscheint der Gedanke dieses Briefes stark verzerrt. Hugo
kannte offenbar den unechten Hieronymusbrief, da er die ungenaue
Darstellung seiner Vorlage teilweise korrigiert. Den ersten Teil der
Doxologie in der Fassung : Gloria et honor Patri et Filio et Spiritus
sancto in saecula saeculorum fithrt er auf die 318 Bischofe des Konzils
von Nicda zuriick. Als Verdienst des Hieronymus bucht er die Uber-
setzung der urspriinglichen Doxologie aus dem Griechischen in das
Lateinische und im AnschluB an Remigius die Erweiterung derselben
durch die Worte : sicut erat in principio et nunc et semper.

Fraglich ist, ob Hugo die MeBerklirung des Remigius fiir sich
allein beniitzte oder im Rahmen der pseudo-alkuinischen Schrift De
divinis officiis. Zu Gunsten der letzteren Annahme spricht die Beob-
achtung, daB sich einige, wenn auch nur geringe Spuren einer Beniitzung
der pseudo-alkuinischen Schrift nachweisen lassen. Was Hugo, iiber
Ivo hinausgehend, iiber die Herkunft des Namens Dalmatica und ihre
urspriingliche Form sagt, findet sich, wie frither schon bemerkt wurde,
inhaltlich iibereinstimmend bei Pseudo-Alkuin 4.

Eine weitere liturgische Quelle Hugos war das weitverbreitete Werk
Amalars von Metz De ecclesiasticis officiis. Aus dieser Quelle schopfte
er vermutlich die letztlich auf Isidor von Sevilla ® zuriickgehende Be-

1 Hugo 475 C.: Remigius 1249 A (= Florus Diaconus Lugdunensis, Opu-
sculum de actione Missarum n. 12 ; PL 119, 25{.) ; Amalar, De eccl. offic. III 9
(PL 105, 1116 A/B).

2 Hugo 476 C: Remigius 1247 C/D.

3 Der Brief steht in der Dekretalensammlung des Pseudo-Isidor : P. HiN-
scH1US, Decretales Pseudo-Isidorianae, Leipzig 1863, 499 ; PL 130, 659.

‘4 Hugo, De sacr. II 4,13 (437 D): Pseudo-Alkuin, De div. offic. c. 39
(PL 101, 1242 D/1243 A). Siehe oben S. 316.

5 Etym. VI 19, 6 (PL 82, 252).



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 329

merkung iiber die Herkunft des Responsorialgesangs von den Italern,
seine Ausfithrungen iiber die symbolische Bedeutung des Alleluia und
des Tractus sowie iiber die Bedeutung des Wortes Secretal. Am auf-
fallendsten zeigt sich die Ubereinstimmung zwischen beiden Autoren
sowohl im Gedanken als auch im Wortlaut in den Bemerkungen iiber

Alleluia und Tractus.

Amalarius, De eccl. offic. IIT 14
(PL 105, 1122 C)

Hoc est inter Alleluia et tractum,
quod Alleluia laetitiam sive laudem
Domino, fractus vero aliquando tri-
bulationem, aliquando laetitiam sonat,
Tribulationem, ut De profundis, ut
Commovisti, ut Qui habitat, ut Ad
te levavi oculos meos, ut Saepe ex-

Ich stelle die Texte nebeneinander :

Hugo, De sacr. II 9, 9
(PL 176, 475 D)

Alleluia laetitiam significat. Per iubi-
lum, in quo finitur, ineffabile gau-
dium in fine venturum exprimitur.
Tractus aliquoties tribulationem signi-
ficat, ut De profundis, Commovisti;
aliquando laetitiam, ut Tubilate, Lau-
date.

pugnaverunt me, ut Deus Deus meus.
Laetitiam, ut Iubilate Domino, ut
Qui confidunt in Domino, ut Lau-
date Dominum.

Dem Werk Amalars entnahm Hugo allem Anschein nach auch
das Zitat aus dem Brief des Papstes Innozenz I. an Bischof Decen-
tius von Eugubium iiber die liturgische Stellung und Bedeutung des
Friedenskusses 2.

In den Ehetraktat hat Hugo in drei Kapiteln (IT 11, 14-16)
eine reichhaltige Sammlung kanonistischer Quellentexte aufgenommen,
die sich auf die Hindernisse der Blutsverwandtschaft, der Schwiger-
schaft und der geistlichen Verwandtschaft beziehen. Sie sind einge-
leitet durch autoritative Unterweisungen iiber die Zihlung der Ver-
wandtschaftsgrade teils aus dem kirchlichen, teils aus dem weltlichen
Recht. Von den angefiithrten Stellen lassen sich alle bis auf zwei in
der Panormia und im Dekret Ivos nachweisen. Eine von Hugo zitierte
Dekretale Alexanders II., die in den Sammlungen Ivos fehlt, findet
sich nach der Angabe Friedbergs, des Herausgebers des Gratianischen
Dekretes 3, in den Sammlungen des Bischofs Anselm von Lucca (XI 92

1 Hugo, De sacr. II 9,9 (475 D, 476 A): Amalar, De eccl. offic. III 11,
IIT 14, III 20 (PL 105, 1118 A, 1122 C, 1132 C/D).

? Hugo 476 B/C: Amalar IIT 32 (1153 A). Die Stelle stammt aus der
Ep. 25 c. 1 n. 4 (PL 20, 553 A).

8 Zuc. 2 C, 35 qu. 5 (Leipzig 1879, 1271).



330 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

[91])) und des Kardinals Gregorius (Polycarpus VI 4, 62). Die zweite
Stelle, die bei Ivo fehlt, ist den Institutionen des romischen Rechts-
buches entnommen. Von den Sammlungen Ivos diente Hugo, wie
auch in anderen Traktaten, die Panormia als Vorlage, ‘da sich hier
die angefithrten Texte zum groBen Teil in der gleichen Reihenfolge
oder doch in nichster Umgebung finden, wihrend sie im Dekret weiter
zerstreut sind. Fiir die Beniitzung der Panormia spricht auch die
Feststellung, daB Hugo beim Vorhandensein von Textverschiedenheiten
regelmiBig die Fassung der Panormia bietet. Man vergleiche das
Gregoriuszitat in Pan. VII 77 und Decr. IX 26 mit Hugo c. 14 (512 A)
und die Isidorstelle in Pan. VII 74 und Decr. IX 64 mit Hugo c. 14
(511 D).

Ich gebe im folgenden ein Verzeichnis der Zitate mit Angabe der
Fundstelle in den beiden Sammlungen Ivos. Cap. 14. Primo gradu —
propagari (510 C/511 D) : Pan. VII 90, Decr. IX 64. Die Stelle stammt
nicht, wie Ivo angibt, aus Isidor von Sevilla, sondern aus den Sentenzen
(IV 11) des romischen Rechtsgelehrten Julius Paulus. Consanguinitas —
terminetur (511 D): Pan. VII 74, Decr. IX 64; hoc modo — sextus
(511 D/512 A) : Pan. VII 76 (1. Hilfte ohne die einleitenden Worte), Decr.
IX 46 (ebenso). Gregorius papa — separentur (512 A) : Pan. VII 77, Decr.
IX 26 (mit betrichtlichen Textverschiedenheiten). Alexander episcopus
— diversa (512 A/513 D) : fehlt bei Ivo ; vgl. Decretum Gratiani c. 2 C. 35
qu. 5. Hoc loco — adipisci (513 D/514 D) : fehlt bei Ivo; Corpus Iuris
Civilis, Institutiones III 6. Gregorius papa — cognoscant (514 D/515 C) :
Pan. VII 71-73, Decr. IX 55-56. Asserentibus — ambigamus (515 C/D) :
Pan. VII 58, Decr. IX 20. Ut consobrinam — consideravit (515 D) :
Pan, VII 59, Decr. IX 21. Si quis — anathema sit (516 A) : Pan. VII 57,
Decr. IX 19. Interroganti — videatur (516 A): Pan. VII 60/61, Decr.
IX 27. Cum noverca — consummatus est (516 A/B) : Pan. VII 62, Decr.
IX 28. Cap.15. Gregorius-volueris (516 B/517 B): Pan. VII 68, Decr.
IX 38. Sane consanguinitas — una (517 B/C) : Pan. VII 69, Decr. IX 44.
Contradicimus — separetur (517 C) : Pan. VII 70, Decr. IX 54. Cap. 16.
Sciscitatur — effectus (517 C/D) : Pan. VII 63, Decr. IX 35. Si quis —
uxorem (517 D/518 A): Pan. VII 64, Decr. IX 36. Dictum — separetur
(518 A) : Pan. VII 65, Decr.IX 81. De eo — maneat (518 A/B): Pan.
VII 66, Decr. IX 82. Qui spiritualem — spiritalis (518 C) : Pan VII 67,
Decr. IX 96. Der Schlufl des Kapitels : Item simili ratione — prohibeatur
(518 C/D) macht den Eindruck einer selbstindigen Weiterfithrung des
Gedankens.

Unsere Uberschau iiber Hugos Bewertung und Verwertung der
Kirchenviter und ihrer Schriften hat gezeigt, daB sein theologisches

Denken in der Patristik verwurzelt ist. Die griechischen Viter und
ihre Theologie kennt er, von Pseudo-Dionysius abgesehen, zwar wenig ;



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 331

um so mehr ist er mit der lateinischen Vitertheologie vertraut. Seine
Kenntnis ist nicht bloB aus Florilegien geschépft, sondern setzt ein
unmittelbares, personliches Studium wenigstens der wichtigeren Viter-
schriften voraus. Anderseits hat aber unsere Untersuchung den Beweis
erbracht, daB er fir die Abfassung seiner Summe patristische Flori-
legien und die Schriften fritherer Theologen in weitem Umfang heran-
zog. Besonders fleiBig beniitzte er die Sammlungen Ivos von Chartres,
die ihm fast das ganze kanonistische Beweismaterial lieferten. Aus
Abhandlungen theologischer Vorginger, wie Amalar von Metz, Remi-
gius von Auxerre, Ivo von Chartres und anonymer Vertreter der Schule
Anselms von Laon iibernahm er nicht bloB Vitertexte, sondern auch
personliche Ausfithrungen, soweit sie ihm zusagten, und zwar nach
der Sitte der damaligen Zeit ohne Quellenangabe. Die bei anderen
frithscholastischen Autoren, wie dem Verfasser der Summa senten-
tiarum und Petrus Lombardus, hdufig zu beobachtende Methode des
Zusammenarbeitens mehrerer Quellen?! ist auch Hugo nicht fremd,
wie besonders die Abhandlung iiber die sieben Weihestufen deutlich
zeigt. Die Abhingigkeit von Sammelwerken und Vorlagen tritt vor
allem in den liturgischen und kanonistischen Partien stark hervor. Die
rein dogmatischen Traktate hingegen bekunden in hohem MaBe Selb-
standigkeit und Originalitit des Denkens. Hier liegt die eigentliche
Bedeutung der theologischen Arbeit Hugos und der Grund ihrer Frucht-
barkeit fiir die theologische Entwicklung der Folgezeit. Richtung-
gebend fiir die theologische Spekulation Hugos war die Theologie der
Viter, vor allem der groBen Kirchenlehrer des Abendlandes. Am
meisten verdankte er dem hl. Augustin; er machte sich nicht bloB
dessen Gedanken zu eigen, sondern bemiihte sich auch, seine Sprache
nachzuahmen. Hugo ist im guten Sinn des Wortes ein Theologe der
Uberlieferung. Der hl. Bonaventura, der die Schriften Hugos griindlich
kannte und ausgiebig verwertete, hat bereits den Gedanken ausge-
sprochen, da3 Hugo die Eigenart Augustins, Gregors und des Pseudo-
Dionysius in sich vereinigte 2. Augustin war sein Lehrer in der speku-

L]

1 Vgl. H. WEISWEILER, La Summa sententiarum source de Pierre Lombard.
Recherches de Théologie ancienne et médiévale 6 (1934) 143-183 ; L. Ort, Der
Trinititstraktat Walters von Mortagne als Quelle der Summa sententiarum.
Scholastik 18 (1943) 78-90, 219-239 ; DERs., Die Trinititslehre der Summa senten-
tiarum als Quelle des Petrus Lombardus. Divus Thomas 21 (1943) 159-186.

? De reductione artium ad theologiam n. 5 (Opera omnia V, Quaracchi 1891,
321 ; Tria opuscula Seraphici Doctoris S. Bonaventurae 4, Quaracchi 1925, 372 {.).



332 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

lativen Theologie, Gregor der Gr. in der praktischen Auswertung der
Theologie fiir das christliche Leben, Pseudo-Dionysius in der mystischen
Beschauung. Das treue Festhalten an der Uberlieferung der Viter
bedeutete fiir Hugo nicht Stillstand und Erstarrung, sondern war fiir
ihn ein Antrieb zu weiterem Forschen und eine sichere Orientierung
in den Fragen seiner Zeit 1. '

Vgl. M. GRABMANN, Geschichte der scholastischen Methode II, Freiburg i. B.
1911, 230 1.

1 Wihrend der Drucklegung dieses Artikels erschien in der Zeitschrift Scho-
lastik 20-24 (1949) 59-87, 232-267 eine Abhandlung von H. WEISWEILER iiber
« die Arbeitsmethode Hugos von St. Viktor », die sich mit dem zweiten Teil meiner
Untersuchung streckenweise enge berithrt und im wesentlichen zu denselben Er-
gebnissen fithrt. Als Quelle der Viatersammlung in De sacr. II 1, & hat Weis-
weiler den ungedruckten Liber sententiarum des Ps.-Alger festgestellt (S. 72).



	Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter [Fortsetzung]

