
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter [Fortsetzung]

Autor: Ott, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762354

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hugo von St. Viktor
und die Kirchenväter

Von Ludwig OTT

(Schluss.)

II
Wie Hugo die Väterschriften verwertete, läßt sich am besten an

seinem theologischen Hauptwerk De sacramentis christianae fidei
aufzeigen. Wegen des mangelhaften Zustandes der bisherigen Ausgaben
ist es vorerst nicht möglich, statistisch genaue Angaben über den

Umfang der Verwertung der Väterschriften zu machen. Dies wird erst

möglich sein, wenn die von H. Weisweiler vorbereitete kritische
Ausgabe vorliegt, die längst ein dringendes Bedürfnis ist.

Wenn man Hugos Werk mit den gleichzeitigen Sentenzenwerken

aus der Schule Anselms von Laon oder aus der Schule Abaelards
vergleicht, so fällt die geringe Zahl von Väterzitaten auf. Das ist
deswegen bemerkenswert, weil die ersten systematischen Darstellungen
der gesamten Theologie zu Beginn des 12. Jahrhunderts gerade aus
dem Bestreben hervorgegangen sind, das überlieferte Schrift- und Vätergut

nach sachlichen Gesichtspunkten zu ordnen. Es ist darum ganz
natürlich, daß sie überwiegend aus Schrift- und Vätersentenzen
bestehen. Die Arbeit des Sammlers bestand in der Ordnung und
Verknüpfung des Stoffes und in der Harmonisierung von scheinbaren
Widersprüchen. In den Sentenzenwerken aus der Schule Abaelards tritt der
letztere Gesichtspunkt beherrschend in den Vordergrund. Nach dem

Vorgang von Abaelards Sic et non werden zu jeder Frage Traditionsstimmen

für und wider zusammengetragen. In der Lösung des Magisters
wird sodann mit den Hilfsmitteln der Dialektik ein Ausgleich der

widersprechenden Autoritäten versucht. Hugo fand an dieser
unpersönlichen Art der Behandlung theologischer Fragen, die allzu oft an
der Oberfläche der Probleme haften blieb, kein Gefallen. Er wählte
daher eine freiere Form der Darstellung, die der persönlichen
Auffassung einen größeren Spielraum ließ und dem inneren Zusammenhang
der Offenbarungswahrheiten mehr gerecht wurde. Das Väterwort tritt



294 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

bei ihm fast ganz zurück. In seiner Summe finden sich ganze Traktate,

in denen kein einziges Väterzitat vorkommt. Und doch atmet
seine Theologie ganz und gar den Geist der Väter, vor allem den
Geist des hl. Augustin. M. Grabmann urteilt : « Nicht eine schulmäßige
Zusammenordnung des Schrift- und Väterwortes, sondern eine tiefere

organische Auffassung und Zusammenfassung der Schrift- und Väterideen

ist das ideale Ziel seines wissenschaftlichen Mühens. »1

Übereinstimmend stellt F. Vernet fest, daß Hugo trotz der Seltenheit

von Väterzitaten « von ihrer Substanz genährt ist und daß er, obwohl

er immer persönlich bleibt, ihre Gedanken und sogar ihre Ausdrücke
benützt, ohne sie zu zitieren »2.

Die Untersuchung einzelner theologischer Fragen bei Hugo hat
eine sehr weitgehende Abhängigkeit von Augustinus ergeben. Seine

Gotteslehre trägt ein ausgesprochen augustinisches Gepräge.
Hervorgehoben sei die spekulative Erklärung des Trinitätsgeheimnisses, die
sich enge an die psychologische Trinitätserklärung Augustins anlehnt.
Die Hauptquelle der hugonischen Gotteslehre ist das geistvolle Werk
Augustins De Trinitate. J. Kilgenstein stellt Hugo in seiner

Monographie über dessen Gotteslehre nach dem Vorgang A. Stöckls an
die Seite Anselms von Canterbury und bemerkt : « Beide schöpften
den Stoff ihrer Gotteslehre unmittelbar aus den unversiegbaren Quellen
des christlichen Glaubens, aus den Werken der Väter und besonders

des hl. Augustin. »3 — In der Christologie verrät sich der Einfluß
Augustins in der starken Betonung der Personeinheit Christi gegenüber

den nestorianisierenden Tendenzen seiner Zeit. Unter ausdrücklicher

Berufung auf mehrere Aussprüche Augustins begründet er die

aus der Personeinheit sich ergebende Idiomenkommunikation 4. Mit
Augustin lehrt er, daß die aus der hypostatischen Union abgeleitete
Unsündlichkeit Christi keine Beeinträchtigung, sondern vielmehr eine

Vervollkommnung seiner menschlichen Freiheit war 5. Von Augustin
übernahm Hugo auch den nicht glücklichen Ausdruck « homo assump-

1 M. Grabmann, Die Geschichte der scholastischen Methode II, Freiburg
i. B. 1911, 253 f.

2 Dictionnaire de Théologie Catholique VII, Paris 1922, 290.
3 J. Kilgenstein, Die Gotteslehre des Hugo von St. Victor, Würzburg 1897,

225 ; A. Stöckl, Geschichte der Philosophie des Mittelalters I, Mainz 1864, 304.
4 De sacr. II 1, 9 (395 D/396 A). Vgl. L. Ott, Untersuchungen zur

theologischen Briefliteratur der Frühscholastik 174 ff.
6 De sacr. II 1, 6 (383 C). Vgl. E. Poppenberg, Die Christologie des Hugo

von St. Viktor, Hiltrup 1937, 104.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 295

tus » zur Bezeichnung der menschlichen Natur Christi, der Anlaß zu
Mißverständnissen gab und deswegen später abgelehnt wurde. — Sehr

stark tritt der Einfluß Augustins in der Sakramentenlehre Hugos hervor.

H. Weisweiler gelangte in seiner Monographie über die
Wirksamkeit der Sakramente nach Hugo auf Grund eingehender
Untersuchung seiner Quellen zur Feststellung, daß er wörtliche Texte aus

den Vätern verhältnismäßig selten anführt, daß er aber desto mehr

mit augustinischen Ideen vertraut ist. Diese konnte er nur teilweise,

und zwar zum verschwindenden Teil, in den von ihm benutzten Sammelwerken

Ivos finden. « Nur ein persönliches, langdauerndes und genaues
Einarbeiten in die Werke Augustins selber konnte Hugo in diesem

großen Maße die Grundgedanken des größten und genialsten Kirchenvaters

erfassen lassen, so daß sie so tief Hugos persönlichstes Eigentum

werden konnten. Dadurch allein konnte er in die Lage versetzt
werden, sie jederzeit aus den Tiefen seines Gedächtnisses hervorzurufen.

Was kleineren Geistern nur möglich war an Hand vieler Einzelstellen

aus den Florilegien, das konnte Hugo aus dem Vollschatz
jahrelangen Studiums des hl. Augustin auch ohne vorliegende Texte. So

konnte er über diese Grundideen auch frei verfügen. Er konnte sie

tiefer ausbauen ; er konnte sie an Stellen benutzen, wo Augustin sie

noch nicht durchgeführt hatte. » 1 — Der Einfluß der Väter, besonders

Augustins, zeigt sich auch in der Heilslehre Hugos. Wenn diese. « trotz
des Wortes Gnade die Gnade als das wesentlich Übernatürliche
vermissen läßt und so eine Gnadenlehre ohne Gnade ist », so beruht dies

nach den Untersuchungen von H. Köster « auf der platonischen
Erkenntnistheorie mit ihrer Überzeugung vom Vermögen des geschaffenen
Geistes zur unmittelbaren Schau Gottes, wie sie Hugo auf dem Weg
über Pseudo-Dionysius, Boethius, vor allem über Augustin sich zu

eigen gemacht hatte »2.

Wie in theologischen Fragen, so erweist sich Hugo auch in
philosophischen Fragen als gelehriger Schüler Augustins. H. Ostler merkt
in seiner Darstellung der Psychologie Hugos auf Schritt und Tritt
Parallelen bei Augustin an, mit dem er vor allem die starke Betonung
des Selbstbewußtseins als Ausgangspunkt aller psychologischen Spekulation

gemeinsam hat, und bezeichnet ihn als « Schüler Augustins » und

1 H. Weisweiler, Die Wirksamkeit der Sakramente nach Hugo von
St. Viktor, Freiburg 1932, 152 f.

2 H. Köster, Die Heilslehre des Hugo von St. Viktor, Emsdetten 1940, 130.



296 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

Augustin als « seinen großen Meister »1. — W. A. Schneider weist
in seiner Darstellung der Geschichtsphilosophie Hugos wiederholt auf
die augustinische Grundlage hin, welche seine geschichtsphilosophische
Spekulation trägt : « Bei Hugo beherrscht noch der augustinische
Gedanke vom gewaltigen Geschichtsdrama das System. »2

Eine Ausnahme von dem Grundsatz, keine oder nur ganz wenige
Väterstellen zu zitieren, macht Hugo in einem Kapitel des christo-
logischen Traktates, in den Abhandlungen über die Ehe und über
die letzten Dinge.

Im Anschluß an die Erörterung des Verhältnisses von Trinität
und Inkarnation fügt Hugo seiner theologischen Summe (II 1,4) eine

kleine Sammlung von Väterstellen über Trinität und Inkar- '

nation ein. Er begründet dieses unerwartete Vorgehen mit dem
Gedanken, daß der schwache Menschenverstand nicht fähig ist, zu begreifen,

was ihm befohlen wird zu glauben, und daß er deswegen der

Unterstützung durch die Autorität des heiligen Wortes bedarf. Im
Bewußtsein seiner Unzulänglichkeit will er daher die Aussprüche der

heiligen Väter vorführen, ohne aus dem Eigenen etwas hinzuzufügen.
Nach den beigegebenen Autornamen setzt sich die Sammlung aus

Aussprüchen des hl. Augustin, des hl. Hieronymus und des hl. Ambrosius

zusammen. Das einzige dem hl. Hieronymus zugeschriebene Zitat
stammt jedoch tatsächlich nicht von Hieronymus, sondern aus dem

Libellus fidei des Pelagius. Auf die Zitate aus Ambrosius folgt ohne

Autorangabe ein Stück aus dem Liber ecclesiasticorum dogmatum des

Gennadius ; diesem folgen weitere Stücke aus derselben Schrift,
eingeleitet mit dem Quellenvermerk Idem 3. Mitten unter die Texte aus
Gennadius sind mit der Autorangabe Idem Texte aus Augustin
eingestellt. Unter den Augustinuszitaten steht eine längere, jedoch sehr

frei zitierte Stelle aus dem Monologion des hl. Anselm von Canter-

1 H. Ostler, Die Psychologie des Hugo von St. Viktor, Münster 1906,
22, 55, 179.

2 W. A. Schneider, Geschichte und Geschichtsphilosophie bei Hugo von
St. Victor, Münster 1933, 14. Vgl. S. 11 : « Geschichtsphilosophische Spekulation
wurde von den französischen Dialektikern nicht geübt ; dieses Erbe Augustins
pflegte im damaligen Paris nur Hugo. »

3 Darunter ist, wenn der Text in Ordnung ist, Ambrosius zu verstehen. Es
ist jedoch möglich, daß in der handschriftlichen Überlieferung vor dem ersten
Gennadiuszitat die Autorangabe « Augustinus » ausgefallen ist. Die Schrift des
Gennadius wird nämlich im Mittelalter gewöhnlich dem hl. Augustin zugesprochen.
Die Ausgaben von Straßburg 1485 (Hain *9025) und Venedig 1506 (fol. 57r) lesen
ebenso wie die Ausgabe von Migne.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 297

bury. Die Augustinuszitate, die zum größten Teil ohne Angabe des

Buchtitels angeführt werden, verteilen sich auf folgende Schriften :

De Trinitate, Contra Maximinum, De dono perseverantiae und Enchiridion

ad Laurentium. Dazu kommt eine Stelle aus einer pseudo-

augustinischen Predigt, Sermo 245. Die Ambrosiuszitate stammen aus

den Schriften De fide ad Gratianum und De institutione virginis. Ich
gebe im folgenden eine Übersicht über die Anordnung der Zitate mit
Angabe des Fundortes. Da vielfach Stücke aus verschiedenen Kapiteln
und Büchern und sogar aus verschiedenen Schriften und verschiedenen

Autoren ohne Angabe des Fundortes vereinigt sind, füge ich zum
Zwecke der sicheren Abgrenzung die Anfangs- und Schlußworte bei.

Augustinus adversus impietatem Arii : Patres — substantiae (PL 176,
376 A/B) : Augustinus, Contra Maximinum II 14,3 (sehr frei). Idem:
Omnes — operantur (376 B/C) : Aug., De Trinitate I 4, 7. Nam — non
sit (376 C/D) : ibidem V 1, 2. Est tarnen — vocant (376 D) : ib. V 2, 3.

Idem in libro contra Maximinum : Nulla — Deus (376 D) : Contra Maxim.
II 10, 1. Très — intelligat (376 D/377 A/B) : ib. II 10, 2. Pater —
Spiritus sanctus (377 B) : ib. II 10, 3. Idem in libro de Trinitate : Si — Pater
(377 B/C) : De Trin. XV 7, 12. Idem : Non — pariter (377 C) : ib. VI 7, 9

(frei). In hac — similia (377 C/D) : ib. VII 6, 11. Hoc — très (377 D) :

cfr. ib. VII 6, 11 (nur der Gedanke, nicht der Wortlaut). Verum — per-
cipit (377 D/378 A) : ib. VII 6, 11 (am Anfang frei). Cur-fateremur
(378 A) : ib. VII 6, 11 (gekürzt) ; quo nomine — voluit (378 A) : ib. VII 4, 9.

Ita — omnia (378 A) : ib. VI 10, 12. Idem : Denique — unum (378 A/D) :

Anselm von Canterbury, Monologion c. 16-17 (sehr frei). Idem: Neque
— Filii (378 D) : Pseudo-Augustinus, Sermo 245 n. 2 (sehr frei). Idem
in libro quinto de Trinitate : Deo — diceretur (378 D/379 A) : De Trin.
V 5, 6 (frei und gekürzt). Item, quamvis — mutabile (379 A) : ib. V 5, 6.

Item, non — dicitur (379 A) : ib. V 6, 7. Idem : Quid — taceretur (379 B) :

ib. V 9, 10. Idem : Trintas — dici (379 B) : ib. V 11, 12. Idem : Faten-
dum — sancti (379 B) : ib. V 14, 15. Idem : Filius — habet (379 B) : ib.
V 15, 16. Idem : Cum — diversitas (379 B) : ib. VII 4, 9 (gekürzt). Idem :

Ideo — tria (379 B) : ib. VIII proœm. n. 1. Hieronymus : Unum distin-
guuntur (379 C) : Pelagius, Libellus fidei n. 6-7 (gekürzt) (PL 48, 489 ;

PL 45, 1717 ; PL 39, 2182). Ambrosius de Trinitate: Assertio — potes-
tatis (379 C/D) : Ambrosius, De fide ad Gratianum I 1, 6 u. 10 (gekürzt).
Deus enim unus est (379 D) : cfr. ib. I 1, 6. Deus — potestatis (379 D) :

ib. I 1, 7. Si — nominibus (379 D) : ib. I 1, 8. Unum — fieri (379 D ;

ebenso 444 B) : Ambrosius, De institutione virginis c. 10 n. 68 h Idem :

1 An der bezeichneten Stelle findet sich nur der erste Satz des Zitates mit
geringfügigen Verschiedenheiten : Unus itaque Deus, unum nomen, una divinitas,
una maiestas. Der folgende Hinweis auf Apg. 4, 12 scheint eine Erweiterung des
Ambrosiuswortes zu sein.



298 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

Ego — cognoscamus (379 D) : Ambrosius, De fide ad Gratianum I 1, 9.

Non enim — plenus (379 D) : ib. I 2, 16 (frei). Non sunt — indifferens
(379 D/380 A) : ib. I 2, 17. Quomodo — sensum (380 A) : ib. I 10, 64

(frei); credere — permittimur (380 A) : ib. I 12, 78 (frei). Aufer — quae-
ritur (380 A) : ib. I 13, 84. Credimus — Spiritus sanctus (380 A/B) : Genna-
dius, Liber ecclesiasticorum dogmatum c. 1. Idem : Non Pater — Filius
(380 B/C) : ib. c. 2. Idem : Non ergo — immistis (380 C) : ib. c. 2. Ita
— est (380 C/D): Augustinus, De dono perseverantiae c. 24 n. 67. Ex
quo — homo (380 D) : Augustinus, Enchiridion c. 36 n. 11. Idem : Christus
— Filius (381 A) : ib. c. 35 n. 10 (gekürzt). Idem : Deus — distincta
(381 A) : Gennadius, Liber eccl. dogm. c. 2. Idem : Nihil — solitarium
(381 A/B) : ib. c. 4 (gekürzt). Idem : Homousion — Deus (381 B/C) : ib. c. 5.

Viele der von Hugo angeführten Zitate weisen gegenüber dem

Originaltext beträchtliche textliche Unterschiede auf. Sehr häufig sind
sie durch die Auslassung einzelner Wörter oder Satzglieder oder auch

ganzer Sätze oder durch Änderung der Ausdrucksweise gekürzt. Da
sich mehrere Zitate aus Augustin und Ambrosius mit denselben

Abweichungen vom Originaltext auch bei Abaelard oder in der Summa
sententiarum oder in beiden finden 1, so ist anzunehmen, daß Hugo
wenigstens einen Teil der Stellen aus einer Zitatensammlung
übernommen hat. Die Feststellung dieser gemeinsamen Zitatenquelle ist
mir vorerst nicht möglich, da unsere Kenntnis der patristischen Flori-
legien der Scholastik noch sehr ungenügend ist und Handschriften zur
Zeit nicht zugänglich sind. Die Gennadiustexte scheint Hugo aus der
Panormia Ivos2, welche die ersten fünf Kapitel der Schrift, und zwar
ohne Autorangabe enthält, herübergenommen zu haben. In einer der

Sammlungen Ivos dürfte auch die unmittelbare Vorlage der ersten drei
Stücke aus Augustin, De Trinitate (I 4, 7 ; V 1, 2 ; V 2, 3) zu suchen

sein, da sowohl in der Panormia wie auch im Dekret dieselben drei
Stücke, das zweite mit noch umfangreicherem Texte, zu einer Einheit
zusammengeschlossen sind 3. Trotz der Benützung von patristischen
Florilegien kann nicht gezweifelt werden, daß Hugo auch eine unmittel-

1 Augustinus, De Trin. VI 7, 9 (377 C) Abaelard, Sic et non c. 6 (PL 178,
1359 B) Summa sententiarum I 8 (PL 176, 55 A) ; De Trin. VII 6, 11 (377 D)

Abaelard, Sic et non c. 8 (1360 A) Summa sent. I 9 (55 C/D) ; De Trin. VIII
prooem. n. 1 (379 B) Summa sent. I 9 (55 D) ; De Trin. XV 7, 12 (377 B/C)

Summa sent. I 11 (60 B/C). Ambrosius, De fide I 10, 64, I 12, 78, I 13, 84

(380 A) Summa sent. I 7 (53 D/54 A). Vgl. L. Ott, Der Trinitätstraktat Walters
von Mortagne als Quelle der Summa sententiarum. Scholastik 18 (1943) 78-90,
219-239, bes. 236.

2 Pan. I 1-6 (PL 161, 1045-1047).
3 Pan. I 7, Deer. I 2 (1048 f., 60 f.).



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 299

bare Kenntnis einzelner wichtiger Väterschriften, vor allem der
Hauptschriften Augustins besaß.

Eine verhältnismäßig große Anzahl von Väterzitaten, und zwar
über das Ganze zerstreut, weist der theologisch-dogmatische
Teil des Ehetraktates (II 11, 1-13) auf. Die meisten sind aus

den Schriften des hl. Augustin genommen. Ich habe 12 Zitate aus
der Schrift De bono coniugali (— zwei Stellen sind je zweimal angeführt

—), 3 aus der Schrift De nuptiis et concupiscentia, 3 aus der

Schrift De bono viduitatis, 2 aus der Schrift De coniugiis adulterinis,
1 aus der Schrift De Genesi ad litteram, 1 aus dem Buch De diversis

quaestionibus LXXXIII und 1 aus der Epistola 187 (ad Dardanum)
gezählt. Dazu kommen 2 Zitate aus der Schrift des hl. Ambrosius
De institutione virginis, 2 aus dem Ambrosiaster, eines davon unter
dem Namen des hl. Ambrosius, das andere unter dem Namen des

Papstes Gregor des Großen 1, 1 aus einem Brief des Papstes Innozenz I.,
1 aus den Etymologien Isidors von Sevilla, je ein anonymes Zitat aus
einem Brief des Papstes Leo des Großen, aus einem Brief des Papstes
Pelagius I., aus den Antworten des Papstes Nikolaus I. auf die Anfragen
der Bulgaren, aus einem angeblichen Brief des Papstes Evaristus, aus
dem Sophoniaskommentar des hl. Hieronymus, 1 aus dem römischen
Rechtsbuch, eine mit der Quellenangabe auctoritas dicit eingeführte
Lehrmeinung des berühmten Schulhauptes Anselm von Laon (f 1117)

und endlich ein Hinweis auf eine Entscheidung des Papstes Gregors
des Großen ohne Anführung des Wortlautes. Die Kapitel 9 und 10

sind vollständig aus Augustinussentenzen zusammengesetzt. Manche

Augustinuszitate bestehen aus mehreren im Originaltext voneinander

getrennten Textstücken. Ich gebe im folgenden ein Verzeichnis der
Zitate nach der Anordnung Hugos mit Angabe ihres Fundortes.

Cap. 3. B. Augustinus testatur dicens : Utriusque — remedium
(481 C/D) : Augustinus, De Genesi ad litt. IX 7, 12. Idem ipse in libro
de bono coniugali testatur dicens : In coniugio — charitatis (481 D) :

Aug., De bono coniug. c. 3 n. 3. Item : In nuptis — ventris (481 D) : ib.
c. 18 n. 21. Unde quod dictum est : illa — commercium (481 D/482 A) :

1 De sacr. II 11, 13 (506 C). In der Vorlage Hugos (siehe die S. 301 Anm. 1

angeführte Abhandlung S. 279, Variantenapparat zu Z. 104) ist das Zitat dem
hl. Augustinus zugeschrieben ; ebenso in dem Ehetraktat Cum omnia sacramenta
(F. Blif.metzrieder, Anselms von Laon systematische Sentenzen, Münster 1919,
137 Z. 19). Vermutlich liegt in dem Text Hugos ein Versehen irgend eines
Kopisten vor. — Die Ausgaben von Straßburg 1485 (Hain *9025) und Venedig 1506

(fol. 90v) haben ebenfalls die Lesart Gregorius.



300 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

Leo L, Epistola 167 inqu. 4. Cap. 4. Quidam ut dicerent coniugium
— retinentem (483 A) : Corpus Iuris Civilis, Institutiones I 9. Cap. 5.

Dicit auctoritas : aliter — vota succurrerint légitima (486 D/487 A) : Pseudo-
Evaristus, Ep. I ad universos Africae regionis episcopos n. 2 (P. Hinschius,
Decretales Pseudo-Isidorianae, Leipzig 1863, 87 f.). B. Ambrosius testatur
dicens : Non — facit (487 B) : Ambrosius, De institutione virginis c. 6

n. 41. Item : Coniugium — frustrantur (487 B) : Nicolaus I., Responsa
ad consulta Bulgarorum c. 3. Isidorus etiam dicit, quod coniuges — concu-
bitus (487 B) : Isidorus, Etym. IX 7, 9. Augustinus dicit, quod a prima
— cogniturus (487 D) : Aug., De nuptiis et concup. I 11, 12. Et Ambrosius

similiter : Desponsata — assumitur (487 D/488 A) : Ambrosius, De
institutione virg. c. 6 n. 41. Cap. 6. Potest quod supradictum est,
furtivos — succurrerint (489 B) : Pseudo-Evaristus (cfr. cap. 5). Cap. 7.

Bonum ut dicit b. Augustinus — coniugalis (494 B/C) : Aug., Ep. 187

c. 9 n. 31. Item Augustinus ad Valerium : Non — separentur (494 D) :

Aug., De nuptiis et concup. I 10, 11. Cap. 8. Unde Augustinus : Usque
— nupserit (495 B) : Aug., De bono coniug. c. 7 n. 6. Dicit enim b. Augustinus,

quod sacramentum — eius (496 A) : cfr. ib. c. 24 n. 32, c. 7 n. 7.

Cap. 9. B. Augustinus dicit : Concubitum — deprecatrices (496 C/D) :

ib. c. 10 n. 11. Decus — conceditur (496 D) : ib. c. 11 n. 12. Sanctitati —
mulierem (496 D) : ib. c. 11 n. 13. Cap. 10. B. Augustinus sic ait : Anti-
quis — desiderii (496 D/497 A) : ib. c. 13 n. 15. Idem in libro de virgi-
nibus : Antiquis — prohibitum (497 A) : ib. c. 25 n. 33. Verumtamen,
sicut idem alibi testatur, — exemplum (497 A/B) : Aug., De nuptiis et
concup. I 9, 10. Item idem : Sicut — habebat (497 B) : Aug., De bono
coniug. c. 21 n. 26. Melior — oportuit (497 B/C) : ib. c. 22 n. 27. Idem :

Iustus — concubitus (497 C) : ib. c. 15 n. 17, c. 16 n. 18. Cap. 11. Dicit
enim b. Augustinus in libro de bono coniugali : Usque — nupserit (497 D) :

ib. c. 7 n. 6 (cfr. cap. 8). Et idem : Quia — separati (497 D) : ib. c. 7 n. 7.

Legimus, quod b. Gregorius concessit etc. (499 A) : Gregorius I.,
Epistolae XI 64 interrog. 6. Cap. 12. B. Augustinus in libro de professione
sanctae viduitatis sic ait : In — fecerunt (499 D/500 A) : Aug., De bono
viduitatis c. 9 n. 12. Et post pauca : Proinde — nubit (500 A/B) : ib.
c. 10 n. 13. Et post pauca : Fit — peiores (500 B/C) : ib. c. 10 n. 13, c. 11

n. 14. Innocentius enim papa sic dicit : Quae — iunxerat (503 C/D) :

Innocentius I., Ep. 2 c. 13 n. 15. Cap. 13. Sed auctoritas, inquiunt, dicit
huiusmodi coniugia vera non esse (505 C) : Anselm von Laon ; vgl. die
von F. Bliemetzrieder (Zu den Schriften Ivos von Chartres [Wiener
Sitzungsberichte 182. Band 6. Abhandlung], Wien 1917, 67 f.) aus dem
Liber Pancrisis veröffentlichte Ivo-Sentenz : Nota, quod aliqui dicunt non
esse coniugium gentilium vel iudeorum, ut magister anselmus. Dicit
enim non esse coniugium, ubi non est fides de Christo. — De ipso
Sacramento corporis Christi dicit auctoritas, quod non est verum corpus Christi,
quod conficit schismaticus (505 C/D) : Pelagius I., Ep. ad Viatorem et
Pancratium (PL 69, 412 D). Et iterum alia auctoritas dicit, quod errant,
qui corpus Christi verba sacerdotis facere putant et non vitam (505 D) :

Hieronymus, Comm. in Sophoniam c. 3 (PL 25, 1375 A). Dicit b. Augusti-



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 301

nus, quod sacramentum — eius (506 B/C) : cfr. Aug., De bono coniug.
c. 24 n. 32, c. 7 n. 7 (cfr. cap. 8). Item : Cum-coniuges (506 C) : Aug.,
De coniugiis adulterinis I 18, 20. Item : Si — fornicationi (506 C) : Aug.,
De diversis quaestionibus LXXXIII q. 83. Quid b. Ambrosius dicit :

Non — copuletur (506 C) : Pseudo-Ambrosius, In 1. Cor. 7, 15. Item b.
Gregorius dicit : Dimissio — matrimonii (506 C) : ibidem. Sicut dicit b.
Augustinus in libro de adulterinis coniugiis : Discessionem — resolvantur
(509 A/B) : Aug., De coniugiis adult. I 18, 22.

Den Einfluß Augustins spürt man auch dort, wo ihn Hugo nicht
zitiert. So ist die Abhandlung über die drei Güter der Ehe in Kapitel 7

und ein Stück der sich daran anschließenden Erörterungen (Nec tarnen

— illud malum 494 C) nahezu wörtlich aus der Genesiserklärung des

hl. Augustin (De Genesi ad litt. IX 7, 12) genommen. Die Zitationsweise

ist sehr frei. Viele Texte sind gekürzt, häufig fehlt die Angabe
des Buchtitels, ein Autorname und ein Titelvermerk sind unzutreffend.
Die letztere Beobachtung ist ein Fingerzeig dafür, daß Hugo seine

Zitate wenigstens zum Teil aus zweiter Hand genommen hat. Eine

Hauptquelle Hugos ist das aus der Schule Anselms von Laon
stammende anonyme Eherecht Cum omnia sacramenta Coniugium est

secundum Isidorum. Ich bezeichne es im folgenden der Kürze halber
als Traktat I, zum Unterschied von einem zweiten, gleich zu nennenden

Ehetraktat aus derselben Schule. Das Kernstück des Traktates I,
beginnend mit den Worten : Coniugium est secundum Isidorum, ist in
zahlreichen Handschriften für sich allein überliefert und wurde

deswegen von F. Bliemetzrieder isoliert herausgegeben1. Die fehlenden

Einleitungskapitel, beginnend mit den Worten : Cum omnia sacramenta,
wurden erst später von H. Weisweiler festgestellt und herausgegeben 2.

Weisweiler hat auch bereits auf die enge Verbindung des von ihm
herausgegebenen Teiles mit dem Ehetraktat Hugos von S. Viktor
hingewiesen und in dem Traktat aus der Anselmschule eine Quelle Hugos
erkannt. Die ersten Kapitel des Ehetraktates Hugos stimmen fast
wörtlich mit dem Anfang des Traktates I überein 3. Die Abhängigkeit

1 F. Bliemetzrieder, Théologie et théologiens de l'école épiscopale de
Paris avant Pierre Lombard. Recherches de Théologie ancienne et médiévale
3 (1931) 273-291. Der Text ist sehr verbesserungsbedürftig. Die richtige Lesart
steht häufig im Variantenapparat.

2 H. Weisweiler, Das Schrifttum der Schule Anselms von Laon und
Wilhelms von Champeaux in deutschen Bibliotheken, Münster 1936, 33 ff.

3 Siehe die Gegenüberstellung der Texte bei Weisweiler, a. a. O. 36 f.
Früher hatte schon F. Bliemetzerider auf die enge literarische Verwandtschaft
zwischen dem Anfang des Ehetraktates Hugos und dem Anfang des « Ehetraktates



302 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

des Viktoriners erstreckt sich aber nicht bloß auf den Anfang des

Traktates, sondern, wie Weisweiler richtig vermutete, auf den Gesamttraktat.

Aus der Gleichartigkeit des Textes der Zitate, der häufig vom
Originaltext abweicht oder durch Auslassungen zusammengezogen ist,
läßt sich nachweisen, daß Hugo einen beträchtlichen Teil seiner Zitate,
insgesamt 13 (— zwei davon sind identisch —), aus dem Traktat I
geschöpft hat : in Kapitel 3 das Zitat aus Augustins Genesiserklärung

(481 C/D) und das anonyme Leozitat (481 D/482 A), in Kapitel 4

die Definition des römischen Rechtsbuches (483 A), in Kapitel 5 das

erste Ambrosiuszitat (487 B), in Kapitel 7 das erste Augustinuszitat
(494 B/C), in Kapitel 8 das zweite Augustinuszitat (496 A), in Kapitel 12

das Innozenzzitat (503 C/D), in Kapitel 13 sechs Zitate (506 C,

509 A/B)1. Wie in den Zitaten, so läßt sich auch in den übrigen
Teilen des Gesamttraktates eine Abhängigkeit Hugos unschwer
erweisen. Kapitel 7, das im Anschluß an Augustin von den drei
Ehegütern handelt, hat Hugo zum größten Teil wörtlich aus dem Traktat I
übernommen. Es zeigen sich folgende Parallelen : Tria — copuletur
(494 B) : Traktat I, ed. F. Bliemetzrieder 275 Z. 17-21. Bonum —
coniugalis (494 B/C) : ebd. Z. 10-11. Duobus modis — excusat (494 C) :

ebd. Z. 12, Z. 7-9. Nec tarnen — illud malum (494 C) : ebd. Z. 14-16.

der Sententiae Anselmi » hingewiesen. Vgl. Recherches de Théol. anc. et méd.
2 (1930) 76 Anm. 20, ebd. 3 (1931) 273. Weisweiler wies nun nach, daß die
unmittelbare Vorlage Hugos nicht der « Ehetraktat der Sententiae Anselmi » war,
sondern das von ihm aufgefundene Stück des oben genannten Traktates I. Der
« Ehetraktat der Sententiae Anselmi », in Wirklichkeit ein selbständiger Traktat,
der nicht zu den Sententiae Anselmi gehört, ist von dem Traktat I abhängig. Seine
Verwandtschaft mit Hugo ist auf die Benützung derselben Quelle zurückzuführen.

1 Die in Klammern beigefügten Zahlen verweisen auf die Ausgabe Hugos
bei Migne, PL 176. Die Parallelstellen im Traktat I siehe bei Weisweiler,
a.a.O. 34 Z. 24-26 und bei Bliemetzrieder, a.a.O. 274 ff. Z. 68-69, 62-63 ;

110-111 (ebenso 2-3) ; 60-61 ; 9-11 ; 49, 51-53 (hier nicht als Zitat gekennzeichnet) ;

195-204 ; 49, 51-53 ; 92-93 ; 89-92 ; 102-104 ; 104-105 (die Lesart Hugos im
Variantenapparat) ; 93-98. — Am handgreiflichsten zeigt sich die literarische
Abhängigkeit in der Gemeinsamkeit des folgenden Augustinuszitates, das nicht
bloß eine auffallende textliche Verschiedenheit gegenüber dem Originaltext
aufweist (subiaceat fornicationi statt fornicatio deputetur), sondern durch
Verschiebung der Negationspartikel non auch den Sinn des Satzes verändert : Si
Dominus dimittendae coniugis solam causam fornicationis admittit et paganum
coniugium dimitti prohibet, consequens est, ut paganismus non subiaceat
fornicationi (Hugo 506 C: Traktet I Z. 89-92). In der ursprünglichen Fassung lautet
der Satz : Si dimitti non prohibet, consequens est, ut paganismus fornicatio
deputetur (De diversis quaestionibus LXXXIII q. 83). In zahlreichen
Augustinushandschriften und älteren Ausgaben ist jedoch die Negationspartikel fälschlich
zu deputetur gezogen statt zu prohibet. Vgl. PL 40, 100 Anm. 1.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 303

Wörtliche Entlehnung kleineren Umfangs finden sich auch in
Kapitel 4 bei der Erklärung der Ehedefinition, in Kapitel 8, wo Hugo
mit seiner Vorlage erklärt, daß die Ehe ohne Treue und ohne Hoffnung

auf Nachkommenschaft sein kann, aber niemals ohne Sakrament,
in Kapitel 12 bei der Erklärung des Innozenzwortes h Noch
zahlreicher sind sachlich Übereinstimmungen in der Fragestellung und in
der Lösung 2. Dabei ist jedoch die Darstellung und Begründung Hugos
viel weiter entwickelt als die seiner Vorlage. Diese Tatsache beweist,
daß Hugo seine Vorlage keineswegs unkritisch und gedankenlos
ausgeschrieben hat. Für seine Stellung zu den Kirchenvätern ist es

interessant, zu beobachten, daß er die bei der Einführung des Innozenzzitates

eingestreute Bemerkung der Vorlage, daß die Autorität dieses

Papstes über Augustin, Gregor und Hieronymus hinausrage, dahin
abgeändert hat, daß dessen Autorität in der Kirche berühmt sei3 :

Der Nachweis, daß sich die Abhängigkeit Hugos nicht bloß auf
die Einleitungskapitel, sondern auf den Gesamttraktat erstreckt,
bestätigt die von H. Weisweiler aus der handschriftlichen Überlieferung
und aus inneren Kriterien erschlossene Zugehörigkeit des von ihm
aufgefundenen Bruchstückes zu dem von Bliemetzrieder herausgegebenen
Teil. Wir haben hier einen neuen Beweis für die enge Verbindung
Hugos mit der Schule Anselms von Laon 4.

•
1 Hugo 483 A : Traktat I Z. 113 ; H. 495 D/496 A : Tr. I Z. 49-50 ;

H. 503 D/504 A : Tr. I Z. 205-206 ; H. 504 B : Tr. I Z. 204-205.
2 Vgl. Hugo c. 5 (486 A/B) : Traktat I Z. 160-163 ; H. c. 6 (488 C/493 C) :

Tr. 1 Z. 214-216 ; H. c. 6 (493 C/494 A) : Tr. I Z. 152-160 ; H. c. 11 (497 D/499 B) :

Tr. I Z. 135-137 ; H. c. 12 (499 C/504 D) : Tr. I Z. 218-227.
3 Traktat I : Innocencius autem papa, cuius est auctoritas supra Augustinum,

Gregorium, Jeronimum, videtur assere (Z. 195-197). Hugo c. 12: Innocentius
enim papa, cuius auctoritas in Ecclesia Christi Celebris est, sie dicit (503 C). Auch
der Traktat Cum omnia sacramenta (s. S. 304 Anm. 1), der den Traktat I als Quelle
benützte, hat in folgender Weise geändert : Innocentius autem papa, cuius auctoritas

magna est, videtur assere (150 Z. 6 f.).
1 Ein anderes Beispiel für die weitgehende Abhängigkeit Hugos von der

Schule Anselms von Laon ist die Dekalogerklärung in De sacr. I 12, 6-7. Diese
steht in weitem Umfang unter dem Einfluß der Dekalogerklärung der Sententiae
Anselmi (F. Bliemetzrieder 95-103). Große Abschnitte hat Hugo wörtlich
übernommen, so die ganzen Erklärungen zum 5. Gebot (356 B), zum 6. Gebot (356 C)

und zum 7. Gebot (356 D), einen erheblichen Teil der Erklärung zum 8. Gebot
(356 D/357 B) und den Anfang der Erklärung zum 9. und 10. Gebot (358 C/D).
Bei der Erklärung der übrigen Gebote hat Hugo die Vorlage stark erweitert. —
Die enge Verbindung Hugos mit der Schule Anselms von Laon hat zuerst
H. Weisweiler in seiner Untersuchung : Die Wirksamkeit der Sakramente nach
Hugo von St. Viktor, Freiburg i. B. 1932, aufgezeigt.



304 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

Einen weiteren Teil seiner Zitate hat Hugo mit einem anderen

Ehetraktat aus der Schule Anselms von Laon gemeinsam, den F. Blie-
metzrieder schon früher zusammen mit den Sententiae Anselmi
veröffentlicht hat, beginnend mit den Worten : Cum omnia sacramenta1.

Ich bezeichne ihn im folgenden als Traktat II. Das umfangreiche
Augustinuszitat in Kapitel 9, das aus drei nicht zusammenhängenden
Stücken aus der Schrift De bono coniugali zusammengesetzt ist, steht
in derselben Textgestalt und in demselben Umfang in dem genannten
Ehetraktat2. Ebendort trifft man auch die fünf Zitate des Kapitels 10,

und zwar im gleichen Zusammenhang, teilweise in derselben Reihenfolge,

eines mit derselben falschen Titelangabe De virginitate (Hugo :

De virginibus) statt De bono coniugali8. Der Traktat II scheint aber

nicht eine unmittelbare Vorlage Hugos gewesen zu sein. Dafür spricht
die Beobachtung, daß er außer einer Reihe von Zitaten nur solche

Texte mit dem Traktat II gemeinsam hat, welche dieser mit dem Traktat

I gemeinsam hat. Lehrreich ist ein Vergleich folgender Parallelstellen

in den drei Werken :

Traktat I Traktat II
(Bl. 275 Z. 5-12) (Bl. 131 Z. 26-28)

Hugo II 11, 7

(PL 176, 494 B/C)

Bonum ut dicit bea-
tus Augustinus con-
iugalis. Duobus autem
modis bonum hoc contra
malum illud remedium
occurrit, dum et illum
immoderatae libidinis ar-
dorem sub certa régula
unius foederis limitando
a vago concubitu modifi-
cat et eum, qui per se

malus esset, per bona sibi
adiuncta excusat.

Notandum autem coniugi-
um contra concupis'centi-
am duobus modis prestare
remedium, dum et illum
immoderate libidinis ar-
dorem sub certa régula
unius federis limitando
a vago concubitu modifi-
cat et eum, qui per se

malus esset, per bona sibi

adiuncta excusat. Dicit

enim Augustinus:
Bonum — coniugalis. Duobus
autem modis hoc bonum
malum hoc modificat etc.

Liquet itaque coniugii in-
stitutionem in filiis Ade
esse dispensationis, non
naturalem, ut ille immo-
deratus ardor libidinis a

vago concubitu remove-
retur et sub certa régula
unius fidei limitaretur.

1 F. Bliemetzrieder, Anselms von Laon systematische Sentenzen, Münster
1919, 129-151.

2 S. 133 Z. 15-26.
3 S. 136 Z. 14-19, 6-10, 26-28, 10-12, 12-14. — Gemeinsam mit dem

Traktat II hat Hugo auch das zweite Augustinuszitat in c. 3 (481 D : Bl. 132
Z. 21-28), das Pseudo-Evaristuszitat in c. 5 (486 D : Bl. 140 Z. 17-18), das zweite
Augustinuszitat in c. 7 (494 D : Bl. 134 Z. 15-17).



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 305

Wie man sieht, geht Hugo fast Wort für Wort mit dem Traktat

I zusammen, während er mit dem Traktat II nur teilweise

übereinstimmt, und zwar nur in solchen Ausdrücken, welche die beiden

Traktate gemeinsam haben. Daraus ergibt sich, daß die unmittelbare

Vorlage Hugos der Traktat I war. Die teilweise Übereinstimmung
mit dem Traktat II erklärt sich aus der gemeinsamen Benützung des

Traktates I.
Der Vergleich eines gemeinsamen Augustinuszitates (In coniugio

— charitatis 481 D : Bl. 132 Z. 21-28) bestätigt dieses Ergebnis. Es

zeigt sich, daß in den Augustinustext des Traktates II ein erklärender
Satz eines Bearbeiters eingeschoben ist, welcher bei Hugo fehlt (Num-

quam — feminam). Daraus ist in gleicher Weise zu folgern, daß der

Traktat II nicht die unmittelbare Vorlage Hugos war. Die
Übereinstimmungen sind vielmehr auf die Benützung gemeinsamer Quellen
zurückzuführen. Solche gemeinsame Quellen sind der Traktat I und
eine Zitatensammlung.

Einen weiteren Teil seiner Zitate im theologisch-dogmatischen
Teil des Eherechtes scheint Hugo aus einer der Rechtssammlungen
Ivos genommen zu haben. Mit dem rechtskundigen Bischof von Chartres

lehrt Hugo, daß die Ehe durch den Konsens der Brautleute
begründet wird. Die Beweisstellen, die Ivo in seinen Sammlungen
zusammengetragen hat, verwendet auch Hugo (c. 5) 1.

Den Eindruck einer unmittelbaren Väterbenützung machen die
drei unmittelbar aufeinander folgenden umfangreichen Auszüge aus
der Schrift De bono viduitatis in Kapitel 12. Die Einführung des

zweiten und dritten Zitates mit der Bemerkung Et post pauca legt
die Vermutung nahe, daß Hugo die Schrift unmittelbar vor sich hatte.
Vermutlich gehen auch einige Zitate aus der Schrift De bono coniu-

gali auf eine unmittelbare Benützung dieser Schrift zurück. Der weitaus

größere Teil der Zitate Hugos im Ehetraktat stammt jedoch, wie

unsere Untersuchung gezeigt hat, aus sekundären Quellen.

1 Vgl. Ivo, Deer. VIII 17, Pan. VI 107 (Nikolaus I.) ; Deer. VIII 3,
Pan. VI 15 (Isidor) ; Deer. VIII 14, Pan. VI 16 (Augustinus) ; Deer. VIII 2,
Pan. VI 14 (Ambrosius). — Im Dekret VIII 235 stehen auch die zwei Augustinuszitate

des Kapitels 11 (497 D) und das mit dem ersten der beiden identische erste
Augustinuszitat des Kapitels 8 (495 B), beide aber mit einem umfangreicheren
Text. Das zweite Augustinuszitat des Kapitels 11 steht auch im Dekret VIII 9

und in der Panormia VII 6, an beiden Stellen mit einem umfangreicheren Text.
Ob hier die Quelle Hugos zu suchen ist, erscheint jedoch unsicher.

Divus Thomas 20



306 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

Die eschatologischen Partien der Summe Hugos (II 16-18)
sind zum großen Teil nichts anderes als patristische Materialiensammlungen.

Man gewinnt fast den Eindruck, daß ihm nicht mehr die

Zeit blieb, das angehäufte Material selbständig zu verarbeiten. Die
erste Hälfte des 16. Teiles des zweiten Buches, der von den Sterbenden

und vom Ende des Menschen handelt, ist durchaus persönlich und
selbständig gehalten. In der zweiten Hälfte (c. 5) leitet Hugo mit
dem Hinweis auf die Vielfältigkeit und Zweideutigkeit der Traditionsstimmen

auf eine Zusammenstellung von Väterzeugnissen über. Seine

Gewährsmänner sind Augustin und Gregor der Große. Von Augustin
benützt er hauptsächlich das große Werk De civitate Dei, ferner das

Enchiridion und die Schrift De cura pro mortuis gerenda, von Gregor
die Moralia und die Dialoge. Da die meisten Stellen umfangreiche
Exzerpte sind und mit einer Quellenangabe versehen sind, so wird
man wohl auf ein unmittelbares, persönliches Studium der betreffenden

Werke schließen dürfen. Das letzte Kapitel des Traktates (c. 11)

besteht anscheinend nicht aus Zitaten ; es trägt die Züge der
schriftstellerischen Eigenart Hugos an sich.

Ich gebe im folgenden eine Zusammenstellung der Zitate nach der
Anordnung Hugos. Cap. 3. B. Gregorius dicit, quod — vident (585 A) :

Gregorius, Dial. IV 29. Cap. 4. B. Augustinus ex Epistola Petri ostendit
— damnationem (586 D) : Quaestiones in Heptateuchum IV 29 (zu
Num 16, 32 f.). B. Gregorius in libro Dialogorum testatur •—- potuisset
(587 A/B) : Gregorius, Dial. IV 42. Cap. 5. Dicit Augustinus in Enchi-
ridio, quod tempus — aerumna (589 B) : Aug., Enchiridion c. 109 n. 29.

Augustinus, De civitate Dei de eodem. Gehenna — ignibus (589 B/C) :

Aug., De civitate Dei XXI 10, 2. Cum — alligari (589 C) : ib. XXI 10, 1.
Si viventis — crucietur (589 C/D) : Gregorius, Dial. IV 29. Et post pauca :

Dum — neget (589 D) : ib. IV 29. De eodem Gregorius in Moralibus :

Illa — non habet (589 D) : Gregorius, Moralia IX 65, 97. Illic — affligat
(589 D/590 A) : ib. IX 66, 101. Sicut — ostendat (590 A) : ib. IX 66, 102.
Idem in eodem. Omnipotentis — finiret (590 B) : ib. XV 29, 35. Ignis —
succenditur (590 B) : ib. XV 29, 35. Augustinus, De civitate Dei. In —
confitemur (590 C/D) : Aug., De civ. Dei XXI 13. Rarissimi — occubuit
(590 D/591 A) : ib. XXI 14. Verum — vincuntur (591 A/C) : ib. XXI 16.
Hoc — infelix (591 C) : ib. XXI 15. Paucissimi — Christum (591 C/D) :

ib. XXI 16. Nihil — exurit (591 D/592 A) : ib. XXI 26, 2. Qui — amor
(592 A/B) : ib. XXI 26, 4. Ac — probet (592 B/C) : ib. XXI 26, 2. Nullas
— igni (592 C/D) : ib. XXI 13. Iniustum — plagavit (592 D/593 A) :

ib. XXI 11. Quod — exstinguetur (593 A) : ib. XXI 9, 1. Utrumque —
carnis (593 A/B) : ib. XXI 9, 2. Quomodo — iustum est (593 B/C) : ib.
XXI 11. Nec — metiendum (593 C) : ib. XXI 11. Cap. 6. Augustinus
in Enchiridio. Neque — damnatio (593 C/594 A) : Aug., Enchiridion c. 110



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 307

n. 29. Cap. 7. Augustinus De civitate Dei. Est — spernitur (594 B/D) :

Aug., De civ. Dei XXI 27, 5. Verum — eruatur (594 D) : ib. XXI 27, 6.

De eodem idem libro secundo. Non — gerebat (594 D/595 B) : Aug., De
cura pro mortuis gerenda c. 18 n. 22. Cap. 8. De exsequiis idem in eodem
libro primo. Curatio — gremium (595 B) : ib. c. 2 n. 4. Cap. 9. Gregorius
in Dialogis. Si — adiuvare (595 B/C) : Gregorius, Dial. IV 55. Cap. 10.
Idem in eodem. Sed — fiunt (595 C) : ib. IV 57. Haec — fieri (595
C/596 A) : ib. IV 58.

Der 17. Teil, der vom Ende der Welt handelt, ist fast ausschließlich

aus Exzerpten aus Väterschriften zusammengesetzt. In der
Ausgabe von Migne, die ein Nachdruck der Ausgabe von 1648 (Rouen)
ist, fehlt bei den meisten Stellen die Angabe des Verfassers und des

Fundortes. Einige wenige sind als Eigentum Augustins kenntlich
gemacht h Bei näherer Prüfung stellt sich heraus, daß der größte Teil
der Stellen aus den Werken Augustins De civitate Dei und Enchiridion

ad Laurentium stammt. Dazu kommen mehrere Auszüge aus
dessen Briefen (Ep. 197, 205, 102) und aus dem Werk De Trinitate,
eine Stelle aus einer Predigt des Caesarius von Arles sowie einige
Stellen aus den Moralia Gregors des Großen.

Ich gebe im folgenden eine Zusammenstellung der Zitate nach der
Anordnung Hugos. Cap. 1. Augustinus ad Esycium. De Salvatoris —
potestate (597 A) : Aug., Epistola 197 n. 1. Tempora — debemus (597 A/B) :

ib. n. 3-4. Cap. 2. Augustinus de civitate Dei. Tunc — tecto (597 B/C) :

Aug., De civ. Dei XX 11. Cap. 3. Alligatio — alligatus est (597 C/D) :

ib. XX 8, 1. Tunc — aspiciat (597 D/598 A) : ib. XX 8, 2. Cap. 4. Exibit
— terram (598 A) : ib. XX 11. Unde apostolus : Refrigescet — iniquitas
[Mt 24, 12] (598 A) : cfr. ib. XX 8, 3 ; XIX 8 ; XIV 9, 1 (von Hugo frei

1 In der Inkunabelausgabe von Straßburg (Argentine) 1485 (Hain *9025)
ist, wie ich nachträglich gesehen habe, den meisten Kapiteln die Angabe des

Autors, gewöhnlich auch des Buchtitels und einige Male auch der Buchzahl
beigefügt. Ich stelle im folgenden die über Migne hinausgehenden Quellenangaben,
die mir den rechten Weg zur Feststellung einiger Zitate zeigten, zusammen.
Kap. 14, 22, 28 (nach der Zählung Mignes) : Augustinus. Kap. 15, 16, 18, 19,
21, 24, 25: Augustinus (in libro) de civitate Dei; Kap. 16, 19, 21 mit Angabe
der Buchzahl : libro XXII (c. 16, 19), libro tredecimo (c. 21). Kap. 17 u. 20 :

Augustinus in enchiridion. Kap. 23 Absatz 2 : Augustinus in omelia Faustini.
Kap. 23 u. 26 : Gregorius in moralibus ; Kap. 27 : Item de eodem in octavo. Ohne
Quellenangabe sind die Kapitel 3-6 und 9-13. Die Kapiteleinteilung der Inkunabelausgabe

weicht von der Einteilung Mignes ab. Die Kapitel 9 u. 10 bei Migne
sind mit Kap. 8 zusammengenommen; die Kapitel 25, 26, 27 bei Migne sind mit
Kap. 24 (Inkunabelausgabe 22) vereinigt, so daß sich am Schluß eine Differenz
von 5 Kapiteln ergibt. — Die Ausgabe von Venedig 1506 hat im 17. Teil dieselben
Überschriften und dieselbe Kapiteleinteilung wie die Ausgabe von Migne. Weitere
Ausgaben sowie Handschriften stehen mir gegenwärtig nicht zur Verfügung.



308 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

zitiert und versehentlich dem Apostel zugeteilt). Unde Daniel : Et —
illud [Dn 12, 1] (598 A) : cfr. ib. XX 23, 2. Cap. 5. Haec — erit (598 B) :

ib. XX 13. Non-Antichristus (598 B) : ib. XX 19, 4 ; quem — sui (598 B) :

ib. XX 19, 1. Cap. 6. Veniet — isti (598 B/C) : ib. XX 29. Cap. 7. Augustinus

de Trinitate. Cum — hominis est (598 D/599 B) : Aug., De Trin. I
13, 28. Itaque — pupugerunt (599 B/C) : ib. I 13, 29. Omne — malis
(599 C) : ib. I 13, 30. Quando — Domini sui (599 D/600 A) : ib. I 13, 31.

Cap. 8. Augustinus ad Consentium. In atomo — morietur (600 A/B) :

Aug., Ep. 205 n. 14. Ac — timebit (600 B) : ib. n. 15. Cap. 9. Et —- susci-
tare (600 C) : Aug., Ep. 102 qu. 1 n. 5. Cap. 10. Erit — conscientiam
(600 C/D) : Aug., De civ. Dei XX 26, 3. Cap. 11. Propheta — sepulchris
(600 D) : ib. XX 21. Unde Apostolus — ostendunt (600 D/601 A) : ib. XX
20, 1. Sed — transibunt (601 A) : ib. XX 20, 2. Si — nulla (601 A/B) :

ib. XX 20, 3. Cap. 12. Duobus — iniusti (601 B) : Aug., Enchiridion
c. 55 n. 14. Cap. 13. Sunt — vestiri (601 C/D) : Gregorius, Moralia XIV
55, 70. Sed — ceciderit (601 D/602 A) : ib. XIV 55, 71. Unde — habere
(602 A) : ib. XIV 56, 72. Iam vero — dubitare (602 A/B) : Augustinus,
Enchiridion c. 84 n. 23. Unde — vitiatum (602 B/C) : ib. c. 85. Cap. 14.

Super — possum (602 C/D) : ib. c. 86. Neque — integritas (602 D/603 A) :

ib. c. 87. Non — animavit (603 A) : ib. c. 88. Cap. 15. Membrorum —
promittitur (603 B) : Aug., De civ. Dei I 12, 2. Ipsa — fiat (603 B/D) :

Aug., Enchiridion c. 89 n. 23. Nec — decebit (603 D/604 A) : ib. c. 90.

Cap. 16. Si — sentiendum est (604 A) : Aug., De civ. Dei XXII 19, 1.

Cap. 17. Resurgent — inimicos (604 B/C) : Aug., Enchiridion c. 91 n. 23.

Cap. 18. Quid — futurus est (604 D/605 A) : Aug., De civ. Dei XXII 14.
Restât — Christi (605 A/B) : ib. XXII 15. Cap. 19. Illud — pugnandum
(605 B/C) : ib. XXII 16. Cap. 20. Quicumque — dicitur (605 C/D) :

Aug., Enchiridion c. 92 n. 23. Nec — iniquitatem (605 D/606 A) : ib.
c. 93. Cap. 21. Necesse — obtinuit (606 A) : Aug., De civ. Dei XIII 18 ;

et de ponderibus — habitare (606 A/C) : ib. XXII 11,1 ; nam cum —
ponderibus (606 C/D) : ib. XIII 18. Est enim — valebunt (606 D/607 A) :

ib. XXII 11, 2. Postremo — praescribant (607 A/B) : ib. XXII 11, 5.

Cap. 22. Quaedam — recolitur (607 C) : ib. XX 14. Cap. 23. Adveniente
— deducta .(607 C) : Gregorius, Moralia XV 32, 38. Tune omnis — cru-
ciatur (607 C) : ib. VII 32, 47. Necesse est — opera sua (607 D) : Caesa-

rius Arelatensis, Sermo 58 (ed. G. Morin, Maretioli 1937, Pars I p. 244 s.;
in appendice sermonum S. Augustini sermo 110 n. 2 [PL 39, 1963] ; inter
sermones S. Fausti Rhegiensis sermo 8 resp. 12 [PL 58,888 B ; CSEL
21, 268]). Cap. 24. Iudicat — voluntatis (607 D/608 A) : Aug., De civ.
Dei XX 1, 2. Nescimus — huiusmodi (608 A/B) : ib. XX 2. Cap. 25.

Nunc — latet (608 B/C) : ib. XX 2. Cap. 26. Cum — perducat (608 C/D) :

Gregorius, Moralia V 1, 1. Cap. 27. Duobus — exstinguit (608 D/609 A) :

ib. IX 45, 68. Cap. 28. Quaerat — potuerunt (609 A/610 A) : Aug., De
civ. Dei XX 18.

Der 18. Teil, der vom Zustand der zukünftigen Welt handelt,
besteht ganz aus Väterexzerpten, genommen aus Augustin und Gregor I.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 309

In der Ausgabe von Migne findet sich zwar nur ein einziger Autorvermerk

(c. 10)1. Ursprünglich scheinen aber mehr Autorangaben vorhanden

gewesen zu sein, da sich innerhalb einzelner Textstellen Hinweise
finden wie : Et paulo post (c. 19) oder Idem in eodem (c. 20). Der

größte Teil der Zitate stammt aus Augustins Epistola 147 und De

civitate Dei, ein geringerer Teil aus De Trinitate, Epistola 102 und
Enchiridion. Gregor der Große steuerte mehrere Stellen aus den

Dialogen und eine aus den Moralia bei.

Ich gebe im folgenden eine Zusammenstellung der Zitate nach der
Anordnung Hugos. Cap. 1. Iudicatis — melius (609 B) : Augustinus, De
civ. Dei XX 16. Cap. 2. Iniqui — vicerunt (609 C) : Gregorius, Dial.
IV 44. Cap. 3. Qui erunt — sciunt (609 C/D) : Aug., De civ. Dei XX 22'
Non enim — patiatur (609 D) : ib. XXI 3, 1. Cap. 4. Illic — infinitus
(609 D/610 B) : Gregorius, Dial. IV 45. Cap. 5. Manet — patiatur (610 B) :

Augustinus, De civ. Dei I 8, 2. Cap. 6. Nequaquam — sentiatur (610 C) :

ib. XXI 16. Cap. 7. Unus — exurat (610 C/D) : Gregorius, Dial. IV 43.

Cap. 8. Quomodo — iustum est (610 D/611 A) : Aug., De civ. Dei XXI 11.
Nec — metiendum (611 A) : ib. XXI 11. Cap. 9. Christus ait : in — vobis
[Mt 7, 2] (611 A) : Aug., Ep. 102 qu. 4 n. 22 ; quod feceris — regit (611

A/B) : ib. n. 24. Idem : Nolite — puniemini (611 B) : ib. n. 25. Ex quali-
tatibus — tempore (611 B/C) : ib. n. 26. In hac — severitatem (611 C) :

ib. n. 27. Cap. 10. Scire — peccato (611 C/D) : Gregorius, Dial. IV 44.

Cap. 11. Antiquus hostis — venit (611 D/612 A) : Gregorius, Moralia IV
5, 10. Cap. 12. A morte — possint (612 A) : Augustinus, De Trin. IV
13, 18. Cap. 13. Remanentibus — gratia (612 A) : Augustinus, Enchiridion

c. 94 n. 24. Cap. 14. Sicut — Domini sui (612 B) : cfr. Aug., Ep. 147,
11, 27. Cap. 15. Et ubi — voluntatem (612 Cj : Gregorius, Dial. IV 44.
De eodem. Et quomodo — discordât (612 C/613 A) : ib. IV 44. Cap. 16.
Si — apparere (613 A) : Aug., Ep. 147, 15, 37. Quid — unquam (613 A) :

ib. 5, 13 ; et quod Apostolus — potest (613 B) : ib. 5, 14. Magna — potest
(613 B) : ib. 6, 17. Certe — formaverit (613 B) : ib. 7, 19. Quoniam —
comprehendit (613 B/C) : ib. 8, 21. Unde Moyses — formavit (613 C/D) :

ib. 8, 20. Si quaeris — sicuti est (613 D/614 A) : ib. 15, 37. Non enim —
eorum (614 A) : ib. 11, 26. Non enim indigni — malis (614 A/B) : ib. 11, 27.

In iudicio — incessu (614 B/C) : ib. 11, 28. Cap. 17. Inter — scimus
(614 C/D) : ib. 2, 7. Constat — dicamur (614 D/615 A) : ib. 3, 8. Cum
— audivit (615 A/B) : ib. 3, 9. Quod — pependeris (615 B/C) : ib. 1, 4.

Si enim — putavimus (615 C/D) : ib. 1, 5. Satis — potes (615 D/616 A) :

ib. 4, 11. Cap. 18. Durum — corpore (616 A/B) : Aug., De civ. Dei XXII
29, 2. Cap. 19. Proinde — assumptum est (616 B) : Aug., De Trin. XV

1 Die Inkunabelausgabe von Straßburg 1485 gibt darüber hinaus eine einzige
Quellenangabe, nämlich zu Kap. 8 (nach der Zählung Mignes ; Inkunabel 6) :

Augustinus de civitate Dei. Die Ausgabe von Venedig 1506 bietet keine weiteren
Quellenangaben als Migne.



310 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

11, 20. Idem in eodem paulo post : Quapropter — volutari (616 B) : ib.
XV 15, 25. Et paulo post : Dicuntur —- nulla est (616 C) : ib. XV 15, 25.

Et paulo post: Et — substantia (616 C/D) : ib. XV 16, 26. Cap. 20.

Quanta —• omnibus (616 D) : Aug., De civ. Dei XXII 30, 1. Idem in
eodem: Certe — communis (616 D/617 A) : ib. XXII 30, 1. Caeterum
— amplius (617 A/B) : ib. XXII 30, 2. Cap. 21. Ibi — offensionem (617 B) :

ib. XI 28. Cap. 22. Erit — ingrata (618 A) : ib. XXII 30, 3. Quantum
— latebit (618 A/B) : ib. XXII 30, 4. Ibi — fine (618 B) : ib. XXII 30, 5.

A. Mignon hat die Vermutung ausgesprochen, daß das Dekret Ivos

von Chartres, das im 17. Teil eine reichhaltige Sammlung eschatolo-

gischer Texte aus Augustin, Gregor dem Großen und Isidor von Sevilla
bietet, die unmittelbare Quelle für die eschatologischen Teile der Summe

Hugos bildete 1. Tatsächlich läßt sich aber bei Ivo nur ein
verhältnismäßig kleiner Teil der von Hugo angeführten Stellen nachweisen.
Ich gebe im folgenden eine Liste der gemeinsamen Stellen in der Weise,
daß ich zuerst den Fundort bei Ivo (Dekret, Teil 17), dann bei Hugo
(De sacr. II) angebe :

Cap. 10 : 17,13; c. 11 : 17,14; c. 68 : 16,9; c. 69 : 16,10; c. 74 :

18, 10 ; c. 75 : 18, 2 ; c. 80 : 18, 7 ; c. 82 : 18, 15 ; c. 90 : 16, 5 (589 D/590 A) ;

c. 91 : 16, 5 (590 A) ; c. 93 : 16, 5 (590 B) ; c. 97 : 16, 5 (589 C) ; c. 98 :

16, 5 (589 D) ; c. 109 : 17, 26 ; c. 120 : 17, 28.

Von den 15 gemeinsamen Zitaten stammen acht aus den Dialogen,
vier aus den Moralia Gregors des Großen, zwei aus dem Enchiridion,
eines aus De civitate Dei Augustins. Es sind gerade solche

Väterschriften, welche die mittelalterlichen Theologen am fleißigsten benützten

und welche sicher auch Hugo persönlich kannte und selbständig
benützte. Da der Umfang und die Anordnung der Zitate teilweise
verschieden ist und da Hugo aus denselben Schriften eine Reihe
weiterer Zitate anführt, welche Ivo nicht hat, vor allem aus den Schriften

Augustins, so ist es unsicher, ob das Dekret Ivos für die betreffenden

Partien als unmittelbare Quelle Hugos in Frage kommt. Auf
jeden Fall ist sein Einfluß sehr beschränkt. Den größeren Teil seiner

Zitate hat Hugo entweder aus anderen patristischen Florilegien genommen

oder selbständig aus den Werken Augustins und Gregors geschöpft.

Die bei der Untersuchung der patristischen Quellen der Ehelehre

(vgl. II 11,7) gemachte Beobachtung, daß Hugo stillschweigend Stellen

1 A. Mignon, Les origines de la scolastique et Hugues de Saint-Victor II,
Paris 1895, 265.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 311

aus Augustin anführt, ohne sie irgendwie als Zitate kenntlich zu machen,
läßt sich auch anderwärts belegen. Das Schlußkapitel des christo-
logischen Traktates (II 1, 13), das von der Gegenwart Christi
seiner Menschheit nach im Himmel und seiner Gottheit nach an allen

Orten spricht, ist ausschließlich aus Auszügen aus der Epistola 187

des hl. Augustin zusammengesetzt. Dieser Brief handelt in
Beantwortung einer Anfrage des Adressaten Dardanus ausführlich über die

Gegenwartsweise Christi im Himmel, ausgehend von dem Schriftwort
Lk 23, 43 (« Heute noch wirst du mit mir im Paradiese sein »), sowie

über die essentielle Allgegenwart Gottes in der Welt und die inha-
bitatorische Gegenwart Gottes in den Seelen der Gerechten. Hugo hat
eine Reihe von meist größeren, zusammenhängenden Stücken wörtlich
übernommen. Im ersten Satz ist durch die Auslassung eines größeren
Zwischenstückes die Konstruktion verwischt worden. Die Abhängigkeit

von der Vorlage geht soweit, daß auch zwei Hinweise auf früher
zitierte Schriftstellen übernommen sind (quod paulo ante posui de

sapientia eius 413 G ; vel quod iam dixi 413 D), obwohl die beiden

Schriftstellen sich in dem Exzerpt Hugos nicht finden.

Ich gebe im folgenden eine Quellenanalyse des Kapitels. Quaeris —
ubique sit (413 A) : Augustinus, Ep. 187 c. 2 n. 3. Noli — homo (413 A/B) :

c. 3 n. 10. Est ergo — ubique totus (413 B/D) : c. 4 n. 14. Ita Pater —
unus Deus (413 D) : c. 4 n. 15. Verum — pertinemus (413 D/414 A) :

c. 5 n. 16. Cum igitur — adest (414 A/B) : c. 5 n. 17. Porro — capiat
(414 B/C) : c. 6 n. 18. Neque — aedificat (414 C/D) : c. 6 n. 19. Habitare

— perficit (414 D/415 A) : c. 8 n. 27 (Der Ausdruck : hominibus adhuc
animalibus nondum spiritualibus [414 D] an Stelle von talibus stammt
aus n. 26). Quamobrem — regeneratione (415 A) : c. 12 n. 35. Cum igitur
— modum (415 A/416 A) : c. 13 n. 41.

Das umfangreiche liturgische und kanonistische Material,
das Hugo in seine Summe, namentlich in seine Sakramentenlehre,

aufgenommen hat, stammt zum größten Teil aus den Werken Ivos von
Chartres, sowohl aus seinen Predigten als auch aus seinen

Rechtssammlungen, die bis zum Erscheinen des Dekretes Gratians (um 1140)

die kanonistischen Handbücher der Frühscholastik bildeten x. Zu den

1 Von den Sammlungen Ivos werden im folgenden ebenso wie im
vorausgehenden nur das Dekret und die Panormia herangezogen. Die Collectio trium
partium oder Tripartita mußte unberücksichtigt bleiben, da sie noch ungedruckt
ist und Handschriften gegenwärtig nicht zugänglich sind. Die Herkunft derselben
von Ivo ist übrigens umstritten, wird aber von dem zuständigen Rechtshistoriker
P. Fournier bejaht, wenigstens bezüglich der Sammlung A, welche die ersten
zwei Teile der Sammlung umfaßt. Die Sammlung B, welche den dritten Teil



312 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

Schriften Ivos treten einzelne liturgische und historische Schriften aus
älterer Zeit, nämlich das berühmte Werk Amalars von Metz über die
kirchlichen Offizien, die Meßerklärung des Remigius von Auxerre, die
Schriften Isidors von Sevilla und der Liber Pontificalis. Da alle diese

Werke viel Quellenmaterial aus der Väterzeit enthalten, ist es gerechtfertigt,

in diesem Zusammenhang näher darauf einzugehen.
In der Abhandlung über die kirchlichen Weihestufen (113)

benützte Hugo die zweite Predigt Ivos und überdies seine

Rechtssammlungen. Die zweite Predigt, eine Synodalansprache über die
Erhabenheit der heiligen Weihen und das Leben der Ordinanden, bildet,
wie schon J. de Ghellinck festgestellt hat1, die zum großen Teil
wörtlich übernommene Grundlage seiner Ausführungen über die sieben

Weihestufen. In den Text Ivos arbeitete Hugo Stücke aus dem litur-
gisch-kanonistischen Werk Isidors von Sevilla De ecclesiasticis officiis
und aus dem Brief Isidors an Bischof Leudefredus ein. Dieser Brief
ist eine förmliche Abhandlung über die Aufgaben der einzelnen kirchlichen

Stände. Die Texte Isidors, die auch Ivo für seine

Synodalansprache schon verwertet hatte, konnte Hugo samt und sonders aus
dem Dekret Ivos schöpfen 2. Weiteres liturgisch-kanonistisches Mate¬

bildet, ist ein Auszug aus dem Dekret, der nach Fournier wahrscheinlich ebenfalls
in Chartres in der Umgebung des Bischofs Ivö entstanden ist. Die genannte
Sammlung A war nach dem Dekret Burchards von Worms die wichtigste Quelle
des Dekretes Ivos. Die Materialien der Tripartita finden sich infolgedessen zum
größten Teil auch im Dekret. Die Panormia ist wie die genannte Sammlung B
ein Auszug aus dem Dekret, ist jedoch umfangreicher und hat auch noch andere
Quellen eingearbeitet, darunter «die Sammlung in 74 Titeln», die A. Michel
jüngst als ein Werk des Reformkardinals Humbert von Silva Candida (1051)
erwiesen hat. Die weiteste Verbreitung fand unter den drei Sammlungen die
Panormia, die sich durch Kürze und übersichtliche Anordnung des Stoffes für den
praktischen Gebrauch besonders empfahl. Hugo hielt sich, wie sich zeigen wird,
hauptsächlich an die Panormia. Bemerkt sei noch, daß Fournier die Abfassung der
drei Sammlungen durch Ivo nicht in dem exklusiven Sinn verstanden wissen will,
daß dadurch die Mitarbeit von Schülern, die unter seiner Leitung zu Werke gingen,
ausgeschlossen werden soll. Vgl. P. Fournier - G. Le Bras, Histoire des collections

canoniques en occident depuis les fausses décrétales jusqu'au décret de
Gratien II, Paris 1932, 55 fi. ; A. Michel, Die Sentenzen des Kardinals Humbert,
das erste Rechtsbuch der päpstlichen Reform, Leipzig 1943, 171.

1 PL 162, 513-519. J. de Ghellinck, Le traité de Pierre Lombard sur les
sept ordres ecclésiastiques : Ses sources, ses copistes. Revue d'histoire ecclésiastique

10 (1909) 290-302, 720-728 ; 11 (1910) 29-46. Über die Quellen Hugos
siehe S. 721.

2 Deer. VI 4-11 (PL 161, 442-447) Isidor, De eccl. oflic. II 4, 7-8, 10-11,
13-15 (PL 83, 779 fi.) ; Deer. VI 20, Pan. III 41 (448-450, 1137-1140) Isidor,
Ep. 1 ad Leudefredum (PL 83, 893-898).



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 313

rial, das Hugo in seine Abhandlung über die sieben Weihestufen
einarbeitete, sind die Weihebestimmungen der Statuta ecclesiae antiqua,
die ihm die beiden Sammlungen Ivos darboten1. Diese altehrwürdigen
Weihevorschriften aus dem christlichen Altertum (6. Jahrh.) hatte
bereits Isidor von Sevilla in seinem Werk über die kirchlichen Offizien
wie auch Ivo in seiner Synodalansprache verwertet.

Um die Arbeitsmethode Hugos an einem konkreten Beispiel zu
veranschaulichen, gebe ich im folgenden eine Quellenanalyse der Kapitel 6

und 10, die über die Ostiarier und die Subdiakonen handeln. Der erste
Satz des Kapitels 6 (Inter hos — vocabantur 423 D/424 A) stammt, von
den einleitenden Worten abgesehen, aus Isidor von Sevilla, De eccl. offi-
ciis II 15 Ivo, Deer. VI 5). Der zweite Satz (Ad officium ostiarii —
eiciat) ist dem Brief Isidors an Bischof Leudefredus entnommen Ivo,
Deer. VI 20, Pan. III 41.) Der dritte Satz (Ostiarius — recluduntur) ist
die Weihevorschrift aus den Statuta ecclesiae antiqua Ivo, Deer. VI
18, Pan. III 39). Die letzten zwei Sätze (Hoc officium — inveniet) sind
Auszüge aus der zweiten Predigt Ivos (514 B/C).

Die ersten zwei Sätze des Kapitels 10 (Quinto loco — dolus non est
425 D/426 A) stammen aus Isidor, De eccl. officiis II 10 Ivo, Decr.
VI 9). Der folgende Satz (Isti subserviunt — referunt) ist im wesentlichen

ebenfalls aus Isidor (1. c.) genommen ; am Schluß ist jedoch der
Ausdruck nach der Predigt Ivos (515 D) geändert : ad altare deferunt et
iterum referunt statt ad altaria Domini oßerunt. Der folgende Satz geht
wieder auf Isidor zurück (De quibus — vasa Domini). Nun folgt ein Stück
aus der Predigt Ivos (Hi in templo — vergere debent 426 A/B : Ivo 516 A).
Der erste Satz dieses Stückes steht zwar auch bei Isidor. Die Wortfolge
und der Zusammenhang machen es jedoch wahrscheinlich, daß die
unmittelbare Quelle Hugos nicht Isidor, sondern die Predigt Ivos bildete.
Die Ausführungen Ivos über die liturgischen Aufgaben der Subdiakonen
ergänzt Hugo durch einen Satz aus dem Brief Isidors an Bischof Leudefredus

: urceum quoque — praebere Ivo, Decr. VI 20, Pan. III 41).
Die folgenden zwei Sätze geben die Weihevorschrift der Statuta ecclesiae

antiqua (Ivo, Decr. VI 14, Pan. III 35) wieder. Die unmittelbare Vorlage

des ersten der beiden Sätze (Hi cum ordinantur — episcopi) bildete
jedoch Isidor, De eccl. offic. II 10, wie aus dem gemeinsamen Zusatz
sicut sacerdotes et levitae deutlich zu ersehen ist. Die unmittelbare Vorlage

des zweiten Satzes (De manu — sacramenta) bildete die Predigt Ivos
(516 A), wie der den Originaltext erweiternde gemeinsame Relativsatz :

quibus — sacramenta zeigt. Der Schlußsatz mit dem Hinweis auf die
Ausübung des betreffenden Weihedienstes durch den Herrn (Hoc officio
— extersit) ist ebenfalls der Predigt Ivos entnommen (516 A/B). — Die
Texte der Vorlagen sind fast wörtlich übernommen, nur einzelne
Ausdrücke sind durch andere gleichwertige ersetzt.

1 Decr. VI 12-18, Pan. III 33-39 (447 f., 1137 f.).



314 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

Aus dem durch Ivo vermittelten Brief Isidors an Leudefredus
stammen die Ausführungen Hugos über die Amtspflichten der Bischöfe,
der Archidiakonen, des Primicerius und des Thesaurariusx. Die

Abhandlung über die Tonsur ist aus Isidors Werk De eccl. offlc.

herübergenommen 2. Die Kapitel über die Bischöfe und Erzbischöfe sind die

mehr oder weniger wörtliche Wiedergabe rechtlicher und liturgischer
Bestimmungen, die Hugo in der Panormia Ivos in unmittelbarer Nähe
beisammenstehend fand3. Das gleiche gilt von den Bestimmungen
über die Weihezeiten, das Weihealter, den Weihetitel und die
Ortsveränderung der Bischöfe und der übrigen Kleriker4. Das Kapitel
über die Weihehindernisse ist eine knappe Zusammenfassung einer

großen Anzahl von Rechtssätzen der Panormia Ivos 5. Von den meisten
sind nur einzelne Ausdrücke, von manchen nur ein einziges Wort
übernommen. Eine Ausnahme macht das Kapitel Pan. III 61, von dem

fast der volle Wortlaut beibehalten ist. Zum Vergleich stelle ich die

Texte nebeneinander :

Ivo, Pan. III 61

(PL 161, 1144 A/B)

Placuit, ut poenitentes non admit-
tantur ad clerum, nisi tantum si
nécessitas aut usus exegerit, ut inter
ostiarios deputentux vel inter lectores,
ita ut Apostolum et Evangelia non
legant. Si qui autem ante ordinati
sunt, inter subdiaconos habeantur,
ita ut manum non imponant aut
sacra contingant. £um vero dicimus
poenitenlem, qui post baptismum aut
pro homicidio aut pro diversis crimi-
nibus gravissimisque peccalis publi-
cam poenitentiam gerens sub cilicio,
divino fuerit reconciliatus altario.

Hugo, De sacr. II 3, 23

(PL 176, 433 A)

Poenitentes vero,
si

nécessitas exegerit inter
ostiarios deputaxi vel inter lectores,
ita ut Evangelium vel Epistolam non
legant. Si autem ordinati
sunt, inter subdiaconos habext conce-
dunt, ita ut manum non imponant nec
sacra contingant. Poenitentes autem
dicimus eos, qui post baptismum
pro homicidio aut pro diversis crimi-
nibus aut gravissimis peccatis publi-
cam gerentes poenitentiam sub cilicio,
divino fuerint altario reconciliati.

1 De sacr. II 3, 13 (430 B), 16-19 (431 A/D) : Ivo, Deer. VI 20, Pan. III 41.
2 De sacr. II 3, 3 : Isidor, De eccl. offic. II 4 Ivo, Deer. VI 4).
3 De sacr. II 3, 13 : Pan. III 5. 41. 15. 18. 14. 19 (1130 fi.). Die ersten vier

Stellen sowie die letzte stehen auch im Dekret (V 72, VI 20, V 138, V 124, V 338),
aber weit auseinander, so daß nur die Panormia als Vorlage in Fragen kommen
dürfte. — De sacr. II 3, 14 : Pan. III 10-11 (Deer. V 139. 136).

1 De sacr. II 3, 20 : Pan. III 25. 21. 13 (Deer. VI 74. 21. 71). — Cap. 21 :

Pan. III 28-30 (Deer. VI 29-31). — Cap. 22 : Pan. III 27 (Deer. VI 26). —
Cap. 24: Pan. III 69. 70. 73. 71. 24 (Deer. V 183. 125, VI 173. 170. 22).

6 De sacr. II 3, 23 : Pan. III 42. 56. 43-44. 45. 59. 46. 60. 47. 59. 54. 58.
47. 59. 51. 61. 63. 64. 65-66. Im Dekret fehlen drei der angeführten Stellen :



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 315

Die Abhandlungen Hugos über die kirchlichen Gewänder und über
die Weihe der Kirche stehen, wie schon J. de Ghellinck bemerkt

hat1, unter dem beherrschenden Einfluß der Predigten Ivos.

Was Hugo über die priesterliche Gewandung des Alten Bundes

und des Neuen Bundes zu sagen weiß (II 4,1-14), ist zum größten
Teil wörtlich der dritten Predigt Ivos entnommen. Die Vorlage ist
in der Regel gekürzt und nur auszugsweise wiedergegeben. Auch wo
der Gedanke der Vorlage in selbständiger Formulierung geboten ist,
ist in einzelnen Wendungen die Quelle meist noch erkennbar. In der

symbolischen Ausdeutung folgt Hugo durchweg dem hochgeschätzten
Bischof von Chartres. Zur Veranschaulichung des Abhängigkeitsverhältnisses

stelle ich die Ausführungen beider Autoren über die Stola

gegenüber :

Ivo, Sermo III
(PL 162, 524 D/525 B)

Utuntur et siola, quae alio nomine
ovarium vocatur, qua vetus sacerdo-
tium non utebatur. Hoc tamquam
iugum bobus arantibus vel tritu-
rantibus collo iuxta humeros super-
ponitur, ut illud Evangelicum ab
eis impleatur : Tollite iugum meum
— onus meum leve (Mt 11, 29 s.).
Haec a collo per anteriora descendens

dextrum latus ornat et sinistrum, ut
doceat sacerdotem per arma iustitiae
a dextris et a sinistris, id est in pro-
speris et adversis, debere esse muni-
tum, quod ad fortitudinem pertinet,
sine qua caeterae virtutes facile ex-
pugnantur et minime coronantur.
Unde dicit Apostolus : Patientia —
repromissiones (Hebr 10, 36). Et in

Hugo, De sacr. II 4, 10

(PL 176, 437 B)

Stola, quae alio nomine ovarium
vocatur, quae collo sacerdotis super-
imponitur, ut eum iugum Domini
assumpsisse significet,

quae a collo per anteriora descendens

dextrum latus ornat et sinistrum, ut
doceat ipsum per arma iustitiae
a dextris et a sinistris, id est in
prosperis et in adversis, debere esse

munitum,

sicut scriptum est : Patientia —
promissiones (Hebr 10, 36). Et ite-

Pan. III 54. 63. 64 ; vgl. die Bemerkungen Friedbergs zu c. 14 D. 56, c. 2 D. 98,

c. 2 D. 71. Die im Dekret vorhandenen Stellen sind weit zerstreut, wie folgende
Aufstellung zeigt : Deer. VI 34. 374. 58. 118. 95. 134. 126. 136. 37. 134. —. 60.

37. 135. 410. 138. —. —. 210. 212 (die Gedankenstriche zeigen das Fehlen einer
Parallele an). Es ergibt sich, daß als Vorlage Hugos nicht das Dekret in Frage
kommen kann, sondern nur die Panormia, in der die Stellen in nächster Nähe
beisammenstehen.

1 J. de Ghellinck, Le traité de Pierre Lombard sur les sept ordres ecclésiastiques.

Revue d'histoire ecclésiastique 10 (1909) 721.



316 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

Evangelio Dominus : Qui persevera-
verit — salvus erit (Mt 10, 36 ; 24,

13). Inde est, quod stola cum zona
poderis quibusdam nexibus colligatur,
quia virtutes virtutibus adiuvantur, ne

aliquo tentationis impulsu moveantur.

rum : Qui perseveraverit — salvus
erit (Mt 10, 36 ; 24, 13).
Inde est, quod stola cum zona poderis
quibusdam nexibus colligatur, quia
virtutes virtutibus sociantur, ne
aliquo tentationis impulsu moveantur.

Kapitel 13, das von der Dalmatik spricht, erweitert den Gedanken

der Vorlage durch einen kleinen Zusatz, der den Namen und die

Entwicklung der Dalmatik erklärt. Eine inhaltlich übereinstimmende

Erklärung liest man in dem pseudoalkuinischen Traktat De divinis
officiis1. Obwohl die sprachliche Fassung verschieden ist, so ist eine

unmittelbare Benützung des Traktates doch wahrscheinlich, weil Hugo
auch die in den Traktat aufgenommene Meßerklärung des Remigius
von Auxerre, wie sich noch zeigen wird, ausgiebig verwertet hat.
Ich stelle die Texte zum Vergleich nebeneinander :

Pseudo-Alcuinus, De div. offic. c. 39

(PL 101, 1242 D/1243 A)

Dalmatica, quae sequitur, ob hoc
dicitur, eo quod in Dalmatia sit
reperta. Usus autem dalmaticarum
a beato Sylvestro papa institutus
est ; nam antea colobiis utebantur.
Colobium vero est vestis sine ma-
nicis.

Hugo, De sacr. II 4, 13

(PL 176, 437 D)

Utuntur praeterea levitae alio in-
dumento, quod dalmatica dicitur,
a regione quidem, ubi primus eius
usus institutus putatur, nomen, a
colobio vero, quo apostoli et quidam
apostolorum successores usi fuisse
leguntur, adiectis manicis formam
trahens.

Die Schlußkapitel des Traktates (c. 15-17), die von dem Stab und
dem Ring des Bischofs, von dem Pallium des Erzbischofs und von
den hl. Geräten (Altar, Kelch, Patene, Palla) handeln, haben in der

Predigt Ivos kein Gegenstück. Die von Hugo vorgetragene Symbolik
des Palliums geht auf Amalar von Metz zurück 2.

1 Cap. 39 (PL 101, 1242 f.).
2 De eccl. offic. II 23 (PL 105, 1098 D). Man vergleiche besonders folgende

augenscheinliche Parallele :

Amalar II 23 Hugo II 4, 16

Archiepiscopi utuntur
Pallium significat torquem, pallio, quod significat torquem

quem solebant legitime auream, quam solebant legitime
certantes accipere. certantes accipere.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 317

Die Darlegungen Hugos über die Weihe der Kirche (II 5) stützen
sich in der Hauptsache auf die vierte Predigt Ivos 1. Im ersten Kapitel
übernimmt Hugo von Ivo den Gedanken, daß die Weihe der Kirche
gewissermaßen die Taufe des Gotteshauses darstellt und daß das, was

an dem Gotteshaus auf sichtbare Weise in den Weihezeremonien
angedeutet wird, an dem geistigen Tempel Gottes, an der Seele des

Gläubigen, auf unsichtbare Weise in Wirklichkeit vollzogen wird. Die
Formgebung ist jedoch sein eigenes Werk. Das zweite Kapitel beschreibt
den Weiheritus. Hier folgt Hugo fast Satz für Satz und Wort für
Wort seiner Vorlage. Das dritte Kapitel zeigt die allegorisch-symbolische

Bedeutung der einzelnen Weihezeremonien auf. Hugo schließt
sich im wesentlichen seinen Vorlagen an, ohne sich jedoch sklavisch

an deren Gedanken und Wortlaut zu binden. Während das

vorausgehende Kapitel eine bloße Reproduktion ist, ist dieses eine freie

Bearbeitung, die dem persönlichen Denken und Gestalten des Verfassers

einen verhältnismäßig weiten Spielraum gestattete. Von einer einzigen
Stelle abgesehen, die fast wörtlich übernommen ist (Utriusque ergo
populi — posuit 441 C : Ivo 531 C), stammt die sprachliche Formulierung

größtenteils von Hugo, wenn sie auch in einzelnen Ausdrücken
die Vorlage durchschimmern läßt. Im Interesse einer besseren

Systematisierung des Stoffes hat Hugo die Beschreibung des Ritus und die

allegorisch-symbolische Erklärung desselben voneinander getrennt,
während Ivo auf die Beschreibung der einzelnen Zeremonien sofort
die Erklärung derselben folgen läßt. Zur Veranschaulichung des

Abhängigkeitsverhältnisses stelle ich gegenüber, was beide Autoren über
den Beginn der Weihehandlung bemerken.

Ivo, Sermo IV Hugo, De sacr. II 5, 2-3

(PL 162, 529 A/B) (PL 176, 439 D, 441 A)

Primo itaque aquam benedicimus,
cui et sal admiscetur. Aqua etenim
poenitentiae figuram gerit, quae ve-
lut aqua peccatorum maculas abluit,
quam tunc benedicimus, cum virtu-

Cap. 2. PrimvLva. pontifex aquam
benedicit, typicum sal admiscens,
deinde Ecclesiam ipsam ««irinsecus
ter gyrando aspergit, clero et populo
subséquente.

Der angeführte Satz Amalars steht auch wörtlich in dem von ihm abhängigen
pseudo-alkuinischen Traktat De divinis offic. c. 39 (PL 101, 1243 C). Letzterer
dürfte aber in dem vorliegenden Abschnitt kaum als unmittelbare Vorlage Hugos
in Betracht kommen, da die weiteren Ausführungen Hugos bei Pseudo-Alkuin
keine Entsprechung haben, wohl aber bei Amalar.

1 PL 162, 527-535.



318 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

tem poenitentiae populis ad fidem
venientibus praedicamus. Unde et
Petrus — vestrum (Act 2, 38). Cui
admiscetur sal, id est Evangelica doc-
trina, fluxa auditorum corda suavi
morda.cita.te [moderatione] constrin-
gens et ad conservandam vitae no-
vitatem sapienter componens. Ista
aqua ad quamdam baptismi imaginent

gyrando ecclesiam tunc exter'ms

aspergimus, quia ubi more baptiza-
torum non potest fieri trina mersio,
necesse est, ut qua possumus sacra-
menti similitudine trina fiat asper-
sio... 529 C. Ad singulos vero circui-
tus accedit pontifex ad ostium basi-
licae clero et populo subséquente etc.

Cap. 3. Aqua poenitentia est, sordes
abluens peccatorum. Sal sermo di-
vinus increpatione mordens et con-
diens corda insipida. Trinaa sper-
sio trina mersio est purificanda per
aquam.

Unbeachtet blieb bisher, daß Hugo auch die erste Predigt Ivos,
die über die Sakramente der Neophyten handelt1, in ausgiebiger Weise
als Quelle benützte. Die Kapitel 8-11 und 15 des Tauftraktates
(II 6) stehen deutlich erkennbar unter dem Einfluß der genannten
Synodalansprache Ivos. Schon die Überschrift des 8. Kapitels : De

sacramentis neophytorum weist auf die mit derselben Überschrift
versehene Predigt des gelehrten Bischofs von Chartres als Vorlage hin.
Im Anschluß an Ivo führt Hugo in Kapitel 8 den Gedanken aus :

Wie vom Anfang der Welt an zu keiner Zeit Gläubige und Gerechte

fehlten, welche Glieder Christi waren, so fehlten auch zu keiner Zeit
geheimnisvolle Zeichen (Sakramente) des Heiles, welche zur Vorbereitung

und als Zeichen der Erlösung vorausgingen, die im Tode Christi
vollendet wurde. Mit Ivo unterscheidet er sechs Zeitalter, von denen

jedes seine besonderen Sakramente hatte. In der näheren Bestimmung
der den einzelnen Zeitaltern eigenen Sakramente weicht Hugo jedoch
wiederholt von der Vorlage ab. Während Ivo die Sakramente des

ersten Zeitalters in Adam als dem Vorbild Christi und in Eva als dem
Vorbild der Kirche sieht, weist Hugo dem ersten Zeitalter das Opfer
Abels als Vorbild des Opfers Christi zu. In das dritte Zeitalter verlegt

er das Opfer Abrahams, das Ivo übergangen hat. Zu diesem

fügt er, der Vorlage folgend, die zeitlich davon weit getrennte
Herausführung des Volkes Israel aus Ägypten und den Durchzug durch das

1 PL 162, 505-512.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 319

Rote Meer hinzu. In der Gestaltung und sprachlichen Fassung des

von der Vorlage übernommenen Grundgedankens geht Hugo im
allgemeinen verhältnismäßig selbständig voran. Es fehlen aber auch nicht
Stellen, die nahezu wörtlich übernommen sind. Dazu gehören folgende :

Propter hoc — baptizantur (455 B : Ivo 507 B), Ad ultimum — plas-
matus (455 C : Ivo 507 D/508 A). Von Kapitel 9 ist der Schlußabschnitt

fast wörtlich aus der Vorlage übernommen (Congrue ergo —
servare 456 B/C : Ivo 508 C), während die übrigen Teile des Kapitels
den Gedanken der Vorlage in selbständiger Fassung wiedergeben. Die

Kapitel 10 und 11 sind zum größten Teil Auszüge aus der Predigt
Ivos. Nur an einigen Stellen ist die symbolische Erklärung der
einzelnen TaufZeremonien leicht geändert. Kapitel 15 nennt in freiem
Anschluß an Ivos Predigt drei alttestamentliche Vorbilder der Taufe,
die Rettung von acht Personen aus der Sündflut durch die Arche

(507 A), das Rote Meer, das Wasser und Blut versinnbildete (507 A),
und das Wasser der Besprengung, dem die Asche einer roten Kuh
beigemischt wurde (511 A). In letzterer sieht Hugo mit Ivo ein

Sinnbild der menschlichen Natur Christi : Das weibliche Geschlecht

deute die Schwachheit des Fleisches an, die rote Farbe das Blut.
Die Erklärungen der Bezeichnungen neophytus, catechumenus, exor-
cismus und exorcista, mit denen die Kapitel 8-10 eingeleitet sind

gehen anscheinend auf die Etymologien Isidors von Sevilla zurück,
sei es unmittelbar oder mittelbar1. Besonders die Erklärung des

Wortes exorcista (c. 10) weist auffallende Parallelen mit dem Text
Isidors auf.

Die Kapitel 12 und 13 des Tauftraktates, die von den Paten
und von der Wiedertaufe handeln, sind von der Panormia Ivos inspiriert.

Der Hinweis auf die Beschlüsse der Väter (placuit patribus
458 B) in Kapitel 12 läßt schon erwarten, daß die folgenden
Bestimmungen über die Paten einer Rechtssammlung entnommen sind. Sie

finden sich tatsächlich in derselben Reihenfolge in den Kapiteln 78-82

des ersten Teils der Panormia2. Die Vorschrift des Kapitels 79,
wonach nur ein Getaufter bezw. ein Gefirmter Taufpate bezw. Firmpate
sein darf, ist fast wörtlich übernommen. Man vergleiche :

1 Etym. VII 14, 6-7, VII 12, 31 (PL 82, 294, 293).
2 Im Dekret finden sich zwar dieselben Stellen, aber voneinander getrennt,

so daß nur die Panormia als Vorlage Hugos in Frage kommen dürfte. Pan. I 78-79
Deer. I 219-220, Pan. I 80-82 Deer. I 132-134 (I 134 XI 17).



320 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

Ivo, Pan. I 79

(PL 161, 1063 C)

In baptismo vel in chrismate non
potest alium suscipere in filium
ipse qui non est baptizatus et
confirmais.

Hugo, De sacr. II 6, 12

(PL 176, 458 B)

Hoc similiter sancitum est, ut alium
in baptismo vel in chrismate, hoc
est confirmatione, in filiolum non
suscipiat is qui baptizatus non est

vel confirmais.

Die Kapitel 78, 80-82 sind inhaltlich, wiedergegeben unter
Beibehaltung einzelner Ausdrücke L

Die Vorlage für das 13. Kapitel des Tauftraktates waren die Kapitel

83-94 des ersten Teiles der Panormia Ivos 2. Unter Berufung auf
die « wohlbegründete Festsetzung der heiligen Väter » stellt Hugo zuerst
in freiem Anschluß an die Panormia I 83-87 den Grundsatz der Unwie-
derholbarkeit der sowohl in der Kirche als auch außerhalb der Kirche
in der rechten Weise gespendeten Taufe auf. Eine literarische Abhängigkeit

besteht indes nicht ; die Darstellung trägt die persönlichen
Züge Hugos. Die unmittelbar folgende Bestimmung über die Rekon-
ziliation der von den Häretikern Getauften durch Chrisamsalbung oder

Handauflegung (Propter hoc — reformavit 458 D/459 A) ist die fast
wörtliche Wiedergabe eines Gregoriuszitates aus der Panormia I 88.

Auf dieselbe Quelle, Pan. I 91, geht auch der folgende Satz zurück :

Diejenigen, die außerhalb der Kirche bloß das Sakrament empfangen,
empfangen innerhalb der Kirche durch Handauflegung den Heiligen
Geist (Nam qui — accipiunt 459 A). Die weitere Bestimmung (pla-

1 Pan. I 82 (Deer. I 134, XI 17) ist nach der Angabe Ivos ein Wort aus
einer Predigt Augustins. In Wirklichkeit stammt es, wie schon die Mauriner
vermuteten, von Caesarius von Arles. Siehe Sermo 204 n. 3 (ed. G. Morin, Sancti
Caesarii Arelatensis Sermones II, Maretioli 1937, 777 f.; PL 39, 2071 : Sermo 168,
alias de tempore 163, in appendice sermonum S. Augustini). Ivo führt dieses
Wort auch am Schluß seiner ersten Predigt an (PL 162, 512 C). Es ist darum
auch möglich, daß diese die unmittelbare Vorlage Hugos in De sacr. II 6, 12

bildete. Die unmittelbare Aufeinanderfolge der Stellen in der Panormia spricht
jedoch für letztere als Vorlage.

2 Im Dekret stehen die entsprechenden Stellen voneinander getrennt. Ich
gebe eine Konkordanzliste, bei der die erste Zahl das Kapitel im ersten Teil der
Panormia, die zweite Zahl das Kapitel im ersten Teil des Dekretes bezeichnet.
83 : 152 ; 84 : 172 ; 85 : 173 ; 86 : 164 ; 87 : 162 ; 88 : 153 ; 89 : 149 ; 90 : 161 ;

91 : 236 ; 92 : 146 ; 93 : 147 ; 94 : 238. Es ist bemerkenswert, daß Hugo die Stelle
Pan. I 88 : Deer. I 153, die er fast wörtlich wiedergibt (458 D/459A), in dem von
der Panormia gebotenen geringeren Umfang verwertet, nicht in dem weiteren
Umfang des Dekretes. Diese Beobachtung deutet ebenso wie die Übereinstimmung
in der Reihenfolge darauf hin, daß seine unmittelbare Vorlage die Panormia,
nicht das Dekret Ivos war.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter § 321

cuit 459 A), daß diejenigen, die nicht wissen, ob sie getauft sind, und
keine Zeugen ihrer Taufe haben, ohne Zögern zu taufen sind, stützt
sich auf die zwei folgenden Rechtssätze der Panormia, I 92 und 93.

Die Vorlage ist frei wiedergegeben unter Beibehaltung einzelner
Ausdrücke. Die beigegebene Begründung : quia iteratum dici non debet,

quod factum esse nescitur (459 A) zeigt inhaltliche und zum Teil
auch formelle Übereinstimmung mit dem in Pan I 94 gebotenen
Leowort : quod non ostenditur gestum, ratio non sinit, ut videatur iteratum.

Ausdrückliche Väterzitate sind im Tauftraktat spärlich. Bei der

Erörterung der Taufform zitiert Hugo einen umfangreichen, eine ganze
Spalte der Migneausgabe füllenden Abschnitt aus der Schrift des heiligen
Ambrosius De Spiritu Sancto (I 3, 41-45)1. Merkwürdigerweise gibt
er als Fundort an : in libro, quem de Trinitate scripsit. Unter diesem

Titel zitieren die scholastischen Theologen häufig die Schrift De fide
ad Gratianum, zu der die Schrift De Spiritu Sancto eine Ergänzung
bildet. Der große Umfang der Stelle legt die Vermutung nahe, daß

Hugo die Schrift des hl. Ambrosius selbständig benützte. Anderseits

mahnt jedoch die falsche oder doch sehr ungenaue Quellenangabe zur
Vorsicht. Im Dekret und in der Panormia Ivos fehlt die Stelle, ebenso

in der großen Vätersammlung Abaelards unter dem Titel Sic et non.
Zur Begründung der Begierdetaufe führt Hugo eine kurze Stelle

aus der Schrift des hl. Augustin De baptismo contra Donatistas

(IV 22, 29) an, jedoch mit der irreführenden Quellenangabe : in libro
de unico baptismo2. Dies deutet darauf hin, daß das Zitat aus
zweiter Hand stammt. Die Stelle findet sich mit einem umfangreicheren

Text in beiden Sammlungen Ivos, Pan. I 109 und Deer. I 177,

sowie in der Sammlung Abaelards, c. 106 (PL 178, 1496 A), im Dekret
Ivos und in der Sammlung Abaelards mit derselben unzutreffenden
Überschrift : De unico baptismo3. Im selben Zusammenhang führt
Hugo eine Stelle aus den Retractationes des hl. Augustin an (II 18),

1 De sacr. II 6, 2 (446 B/447 C).
2 De sacr. II 6, 7 (453 D).
3 Dieser unzutreffenden Titelangabe begegnet man auch an anderen Stellen

der Sammlungen Ivos und Abaelards. Vgl. Pan. I 32-33, 52-53 ; Deer. I 115-117,
124, 170, 177-178 ; Sic et non c. Ill, 120 (PL 1 78, 1509 A, 1539 D). Wohl in
Abhängigkeit von Abaelard (Sic et non c. 106) führt auch die Summa sententiarum
V 5 (PL 176, 131 C) die Stelle mit dem Quellenvermerk an : De unico baptismo,
libro quarto. Daß hier nicht Hugo die Quelle der Summa sententiarum war,
ergibt sich daraus, daß sie einen viel umfangreicheren Text bietet und den Fundort
genauer angibt.

Divus Thomas 21



322 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

worin dieser unter Bezugnahme auf die eben bezeichnete Stelle (De

bapt. IV 22, 29) das Beispiel vom reumütigen Schacher, das er dort
zu Gunsten der Bluttaufe ausgewertet hatte, für ungeeignet erklärt.
In den Sammlungen Ivos fehlt die Stelle, wohl aber steht sie in der

Sammlung Abaelards (c. 106). Es ist zu vermuten, daß Hugo beide
Stellen aus Abaelard oder, was mir noch wahrscheinlicher dünkt, aus
einem patristischen Florilegium schöpfte, das er gemeinsam mit Abaelard

benützte.
Der Einfluß der Panormia Ivos ist auch in dem Traktat über die

Firmung (II 7) deutlich zu erkennen E Wie J. de Ghellinck bereits
festgestellt hat2, erinnern die Kapitel 2 und 3 des Firmtraktates,
die die Spendung der Firmung als ausschließliches Vorrecht der Bischöfe
als der Stellvertreter der Apostel in Anspruch nehmen, sowohl in den
Ideen als auch in einzelnen Ausdrücken an die Kapitel 115-118 des

ersten Teiles der Panormia Ivos. Der Hinweis auf die Praxis der
Urkirche und die Charakterisierung der Bischöfe als Stellvertreter der

Apostel (c. 2) hat ein Gegenstück in der Pseudo-Eusebiussentenz in
Pan. I 115. Die Wendung solis episcoftis debetur (460 C) findet sich
wörtlich in der Dekretale Innozenz I. in Pan. I 116. Der Ausdruck
Paracletum trädere steht in Pan. I 116 und 118, der Ausdruck in fronte

signare in Pan. I 117. Das vierte Kapitel, das die Firmung mit der

Taufe vergleicht, die Notwendigkeit beider behauptet und den

Vorrang der Firmung aus der höheren Würde des Spenders begründet,
folgt im Gedanken und großenteils auch im Wortlaut der Pseudo-

Melchiadessentenz in Pan. I 114. Die Erklärung über die Nichtwieder-
holbarkeit der Firmung in Kapitel 5 hat ihre Vorlage in Pan. I 121.

1 Pan. I 113-122 (1069-1072) unter der Überschrift : De sacramento con-
firmationis. Daß Hugo die Panormia, nicht das Dekret benützte, wird dadurch
nahegelegt, daß er nur solche Stellen verwendet, welche in der Panormia stehen,
während eine Reihe anderer Stellen, welche das Dekret darüber hinaus bietet,
unberücksichtigt bleibt ; ferner dadurch, daß die von Hugo herangezogenen Stellen
in der Panormia unmittelbar beisammenstehen, während sie im Dekret (1. Teil)
zerstreut sind. Ich gebe eine Konkordanzliste : Pan. I 113 : Deer. I 296 ; 114 : 255 ;

115 : 257 u. 297 ; 116 : 263 ; 117 : 264 ; 118 : 300 ; 119 : 254 ; 120 : 261 ; 121 : 244 ;

122 : 245.
2 J. de Ghellinck, Le mouvement théologique du XIIe siècle, Paris 1914, 315.

Auch F. Gillmann, Zur Lehre der Scholastik vom Spender der Firmung und des
Weihesakramentes, Paderborn 1920, 13 stellt die Abhängigkeit der älteren Theologen

der Frühscholastik von Ivos Panormia I 113-120 fest. Siehe auch H.
Weisweiler, Das Sakrament der Firmung in den systematischen Werken der ersten
Frühscholastik. Scholastik 8 (1933) 481-523.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 323

Hier wie dort findet sich die Gleichstellung der Firmung mit der Taufe

und der Hinweis auf kirchliche Strafbestimmungen ; einen solchen

enthält auch Pan. I 122, wo nach dem Bußbuch Theodors von Canterbury

schwere kirchliche Strafen für die Wiederholung der Taufe

ausgesprochen sind, der die Firmung in dieser Beziehung gleichsteht. Die

weiteren Darlegungen Hugos über die Nüchternheit sowohl des Spenders

wie auch des Empfängers (c. fi) geben zwei Konzilsbeschlüsse aus

Pan. I 119 und 120 zum großen Teil wörtlich wieder. Zur
Veranschaulichung des Abhängigkeitsverhältnisses stelle ich den Schluß des

Kapitels 5 und seine Vorlage nebeneinander :

Ivo, Pan. I 120 Hugo, De sacr. II 7, 5

(PL 161, 1071 B/1072 A) (PL 176, 462 A)

Ut episcopi non nisi ieiuni per im-
positionem manuum Spiritum sanctum

tradant, exceptis infirmis et morte
periclitantibus. Sicut autem duobus
temporibus, Pascha videlicet et Pente-
coste, a ieiunis debet celebrari baptis-
mus, ita etiam Spiritus sancti tradi-
tionem a ieiunis pontificibus conve-

nit celebrari.

Sicut enim duobus
temporibus, in Pascha videlicet et Pente-
coste, baptisms., quod illis solum
temporibus generaliter celebrandum est,
a ieiunis celebrari debet, ita etiam
donum Spiritus sancti per manus
impositionem a ieiunis pontificibus
et a ieiunis solum convenit celebrari,
exceptis infirmis et morte periclitantibus.

In Kapitel 3 zitierte Hugo eine liturgiegeschichtliche Notiz aus

dem Liber Pontificalis, welche die Einführung der Scheitelsalbung nach
der Taufe Papst Silvester zuschreibtL

Der Liber Pontificalis ist auch eine wichtige Quelle des an
liturgiegeschichtlichen Bemerkungen sehr reichhaltigen Traktates «über die

kleineren Sakramente» (II 9). Der ganze Traktat verrät ein
auffallend starkes geschichtliches Interesse für den Ursprung der kirchlichen

Zeremonien und Gebete, insbesondere für die Herkunft der
einzelnen Meßgebete. Das Papstbuch mit seinen zahlreichen Angaben
über die Entstehung kirchlicher Riten hielt auf viele Fragen eine

Antwort bereit ; Hugo nahm sie unbedenklich als geschichtlich zuver-

1 De sacr. II 7, 3 : In gestis pontificalibus legitur (460 D). Vgl. L. Duchesne,
Le Liber Pontificalis I, Paris 1886, 171.



324 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

lässig an. Papst Alexander, so berichtet er, führte die Weihe des

Salzes und des Wassers ein (c. 2), P. Zosimus die Weihe der Oster-
kerze am Karsamstag (c. 3). P. Coelestin führte den Introitus der

heiligen Messe ein. P. Gelasius und P. Gregor (der Große) verfaßten
den größten Teil der Kollekten. P. Symmachus führte das Gloria ein,
P. Sixtus das Sanctus. P. Gregor der Gr. fügte in das Gebet Hanc

igitur die Worte ein : Diesque nostros in tua pace disponas. P. Alexander
fügte nach der Meinung mancher den Einsetzungsbericht Qui pridie
quam pateretur bis in mei memoriam facietis hinzu — nach dem Liber
Pontificalis «mischte er das Leiden des Herrn in die Lobpreisung
(praedicatio) der Priester, wenn die Messen gefeiert werden », d. h. in
den Kanon. P. Leo fügte dem Gebet Supra quae die Worte an :

sanctum sacrificium, immaculatam hostiam. P. Felix verordnete, daß

die heilige Messe über den Gedächtnisstätten, d. h. über den Gräbern
der Märtyrer, gefeiert werden sollte. P. Gregor — gemeint ist der
dritte Träger dieses Namens — fügte in das Gebet Nobis quoque
peccatoribus (in Wirklichkeit in das Gebet Communicantes, aber nicht
allgemein, sondern nur in dem von ihm eingerichteten Oratorium in
der Peterskirche, in welchem er Reliquien der verschiedensten Heiligen
aus dem ganzen Erdkreis niederlegte) die Worte ein : Quorum solem-

nitates hodie in conspectu tuae maiestatis celebrantur, Domine Deus

noster, in toto orbe terrarum (intra quorum nos consortium). P. Sergius
führte das Agnus Dei ein (c. 9) L Ähnliche Hinweise enthalten die

meisten mittelalterlichen Meßerklärungen. Einen Teil seiner Angaben
konnte Hugo in dem weitverbreiteten Werk Amalars von Metz De

ecclesiasticis officiis oder auch in dem davon abhängigen Werk PseudoAlkuins

De divinis officiis finden 2. In noch größerer Anzahl begegnen
sie in der von einem ausgesprochen historischen Interesse beherrschten

1 De sacr. II 9, 2. 5. 9 (473-476). Vgl. L. Duchesne, a. a. O. 127 (Alexander),
225 (Zosimus), 230 (Coelestin), 255 (Gelasius), 263 (Symmachus), 128 (Sixtus),
312 (Gregor der Gr.), 239 (Leo), 158 (Felix), 417 (Gregor III.), 376 (Sergius) ;
L. Eisenhofer, Handbuch der katholischen Liturgik, Freiburg 1932/33, I 539,

II 84 S. Zur Notiz über die Einführung des Leidens des Herrn in den Kanon
vgl. J. A. Jungmann, Gewordene Liturgie, Innsbruck-Leipzig 1941, 84 : Verfasser
bezieht die Bemerkung nicht auf die Gebete Qui pridie oder Unde et memores,
sondern auf neue Vere dignum-Texte, die das alte Erlösungsthema variierten.

2 Amalar, De eccl. offic. I 27 (Silvester), I 18 (Zosimus), III 5 (Coelestin),
III 8 (Symmachus), III 21 (Sixtus), III 23 (Gregor Gr.), III 33 (Sergius) ; PL 105,
1046 D/1047 A, 1033 D, 1108 C, 1115 B, 1134 B/C, 1139 C, 1153 B. —
Pseudo-Alkuin, De div. offic. c. 39 : Coelestin, Symmachus, Sixtus, Sergius
(PL 101, 1244 C/1246 B).



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 325

Schrift Walafried Strabos De ecclesiasticarum rerum exordiis et incre-
mentis1. Jedoch keiner der genannten Autoren erreicht die Vollständigkeit

Hugos, so daß keiner von ihnen als ausschließliche Quelle

Hugos in Frage kommen kann. Bei dem ausgeprägten geschichtlichen
Sinn Hugos ist es wahrscheinlich, daß er das Papstbuch selbständig
benützte, wenn er auch nicht jede einzelne Angabe unmittelbar daraus

entnahm.
Unter Berufung auf die Lebensbeschreibung Gregors des Großen

bemerkt Hugo (c. 9), dieser Papst habe verordnet, daß das Gebet

des Herrn über dem Leib Christi gesprochen werden sollte. Die Stelle

steht in der von Johannes Diaconus verfaßten Lebensbeschreibung 2,

die Hugo jedenfalls unmittelbar bekannt war. Die Notiz geht auf
einen Brief des Papstes an Bischof Johannes von Syrakus zurück, in
welchem er die Neuerung rechtfertigt3.

Eine weitere liturgische Quelle Hugos bildete die Meßerklärung
des Remigius von Auxerre, die als 40. Kapitel in das pseudo-alkui-
nische Werk De divinis officiis aufgenommen ist 4. Das 14. Kapitel
des Eucharistietraktates Hugos (II 8,14), das über die Einsetzung
der heiligen Messe, ihre ursprüngliche Gestalt und die Bedeutung des

Wortes missa handelt, ist, wie bereits A. Franz festgestellt hat s,

zum größten Teil wörtlich aus Remigius übernommen. Folgende
Stücke erweisen sich bei näherem Zusehen als Exzerpte : Celebratio
missae — Hanc igitur oblationem (472 A), Missa autem — transmittat
(472 A/B), Vel missa dicta est — interesse non debent (472 B). Zur
Veranschaulichung des Abhängigkeitsverhältnisses stelle ich die Texte
der ersten Erklärung des Wortes missa gegenüber :

1 Vgl. c. 22 : Coelestin, Gelasius, Symmachus, Gregor Gr., Alexander, Leo
Gregor III., Sergius (PL 114, 943-951).

2 L. II n. 20 : et orationem Dominicam mox post canonem super hostiam
censuit recitari (PL 75, 94 C). Die Worte mox post canonem fehlen bei Hugo,
wenigstens in der Druckausgabe (476 A).

8 Ep. IX 12. Vgl. L. Eisenhofer, a.a.O. II 196 f.
4 PL 101, 1246-1271. Vgl. A. Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter,

Freiburg i. B. 1902, 405 f. ; L. Eisenhofer, a.a.O. I 121 (statt «10. Kapitel»
ist zu korrigieren ; 40. Kapitel).

6 A. Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter 436.



326 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

Remigius, De celebratione
missae (PL 101, 1246 C/D)

Missa autem dicitnr quasi transmis-
sa vel quasi transmissio, eo quod popu-
lus fidelis de suis meritis non praesu-
mens preces et oblationes, quas Deo
omnipotenti offere desiderat, per
Ministerium et orationem sacerdotis
ad Deum transmittal, quem, media-
torem inter se et ilium esse cog-
noscit.

Hugo, De sacr. II 8, 14

(PL 176, 472 A/B)

Missa autem dicta, est quasi trans-
missa vel quasi transmissio, eo

quod populus fidelis per Ministerium
sacerdotis, qui mediatoris vice fun-
gitur inter Deum et homines, preces
et vota et oblationes Deo
transmittal.

Eine Reihe wörtlicher Entlehnungen aus der Schrift des Remigius
enthält auch das vorhin schon angezogene Kapitel 9 des Traktates
über die kleineren Sakramente (II 9,9), das von dem Ursprung und
der Bedeutung der Meßgebete handelt. Die Bemerkung, daß der
Engelshymnus Gloria in excelsis Deo vom hl. Hilarius von Poitiers erweitert
und zu seiner heutigen Form ausgestaltet wurde, findet sich ganz
ähnlich in der Meßerklärung des Remigius1. Diese geschichtlich nicht
verbürgte Nachricht ist vielleicht durch eine Bemerkung Isidors von
Sevilla veranlaßt, der Hilarius als den ersten christlichen Hymnendichter

feiert2. Bei Remigius traf Hugo auch die seltsame Erklärung,
warum die Kanongebete still gebetet werden : Hirten hätten die früher
laut gesprochenen und ihnen darum wohlvertrauten Gebete auf dem

Feld gesungen und seien deswegen von Gott mit plötzlichem Tod
bestraft worden ; daraufhin sei die frühere Gewohnheit geändert worden

3. Das Pelagiuswort, das die Unterlassung des Gedächtnisses des

1 Hugo 475 C : Remigius 1248 C. Cl. Blume hält es für wahrscheinlich, daß
Hilarius das « Gloria in excelsis Deo » aus dem Orient in den Okzident einführte
und aus dem Griechischen in das Lateinische übertrug. Cl. Blume, Der
Engelhymnus Gloria in excelsis Deo. Stimmen aus Maria-Laach 73 (1907) 43-62 ;

L. Eisenhofer, a. a. O. II 92 ff.
2 Isidor, De eccl. offic. I 6, 2 (PL 83, 743).
3 Hugo 476 A : Remigius 1256 D. Hugo spricht an der Stelle zwar von

der Secreta, meint aber den Kanon, wie die Stellung nach dem Sanctus und der
Vergleich mit der Vorlage ergibt. Die Bezeichnung secreta (auch secretum und
secreta in der Pluralform) für den Kanon taucht nach J. A. Jungmann (Gewordene
Liturgie 104 f.) am Anfang des 9. Jahrhunderts auf (Xheodulf von Orléans) und
wird seit dem 12. Jahrhundert häufiger gebraucht. In dem anonymen Speculum
Ecclesiae, das in seinen dogmatischen Partien stark von Hugo und von der Summa
sententiarum abhängig ist, heißt es beispielsweise : Post haec Sanctus) sacerdos
Secretum incipit (PL 177, 368 C). Die Legende von den Hirten geht auf das
Pratum spirituale (c. 196) des Johannes Moschus (f 619) zurück: PL 74, 225 f. ;



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 327

Papstes bei der Feier der heiligen Messe mit dem Ausschluß aus der

kirchlichen Gemeinschaft bedroht, steht in derselben Fassung bei

Remigius h Derselben Vorlage sind fast wörtlich die Bemerkungen

entnommen, daß die mit Te igitur beginnenden Kanongebete zum

größten Teil Papst Gelasius verfaßte, während den in der römischen

Liturgie gebräuchlichen Einsetzungsbericht Qui pridie bis in mei memo-

nam facietis bereits die Apostel verwendeten 2. Die Zurückführung des

liturgischen Grußes Dominus vobiscum auf das Alte Testament (Ruth
2,4 ; 2 Chr 15, 2) hat Hugo mit Remigius, der seinerseits von der
Meßerklärung des Diakons Florus von Lyon wörtlich abhängig ist, und
mit Amalar gemeinsam. Die Formulierung nähert sich jedoch mehr
der des Remigius, so daß wohl dieser als die unmittelbare Quelle Hugos

PG 87, 3, 3079-3084. Unter den mittelalterlichen Meßerklärern ist Remigius von
Auxerre (f 908) der erste, der sie zur Begründung der Kanonstille verwendet.
Vom 12. Jahrhundert wird sie 'von zahlreichen Meßerklärern erwähnt, so von
Honorius Augustodunensis (Gemma animae I 103 ; PL 172, 577), dem
unbekannten Verfasser des Speculum Ecclesiae (PL 177, 368), Johannes Beleth (Expli-
catio div. offic. c. 44 u. c. 46 ; PL 202, 52. 54), Innozenz III. (De sacro altaris
mysterio III 1 ; PL 217, 840), Sicard von Cremona (Mitrale III 6 ; PL 213, 124 f.),
Wilhelm Durandus (Rationale div. offic. IV 35, 7). Bei Honorius, Johannes Beleth
und den meisten späteren Autoren erscheint die Legende weiter ausgeschmückt :

Durch das Aussprechen der heiligen Worte sei Brot (und Wein) in Fleisch (und
Blut) verwandelt worden. Vgl. A. Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter
627 ff. ; J. A. Jungmann, Gewordene Liturgie, Innsbruck-Leipzig 1941, 53 S. :

Praefatio und stiller Kanon.
1 Hugo 476 A : Remigius 1257 D. Remigius hat die Stelle wörtlich aus

der Meßerklärung des Diakons Florus von Lyon übernommen, von der er
weitgehend abhängig ist; vgl. c. 47 (PL 119, 46 A/B). Das Wort stammt aus der
Epistola ad episcopos Tusciae (PL 69, 398 C). Bei Florus und Remigius ist es

frei wiedergegeben. In der Druckausgabe Hugos ist die Partikel non vor dem
Verbum fréquentant ausgefallen.

2 Hugo 476 A/B : Remigius 1259 D, 1260 B. Hugo gibt den Gedanken der
Vorlage ungenau wieder. Remigius unterscheidet drei Teile, die in der Hauptsache

auf Papst Gelasius zurückgehen, die exhortatio, d. i. die Präfation, die
obsecratio, das sind die Kanongebete von Te igitur bis Quam oblationem, und
die consecratio, d. i. der Restteil des Kanons. Hugo spricht nur von der obsecratio
und der consecratio, worunter nach der Vorlage der ganze Kanon zu verstehen ist.
Auffallenderweise bietet Hugo die Anfangsworte des Kanons in der Fassung :

Te igitur in primis (476 A ; ebenso auch die Ausgaben von Straßburg 1485 und
Venedig 1506) statt Te igitur clementissime. Remigius sagt : Haec quidem, id
est exhortationem, obsecrationem et consecrationem, principaliter Gelasius com-
posuit (1259 D). Hugo; Te igitur in primis, hanc obsecrationem et consecrationem

sanctus Gelasius papa ex maiori parte composuit (476 A). — Die Ansicht
des Remigius scheint auf eine Mitteilung des Liber Pontificalis zurückzugehen,
wonach Gelasius unter anderem « sacramentorum praefationes et orationes »

verfaßte. L. Duchesne, a. a. O. I 255.



328 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

anzusehen ist h Eine weitere Übereinstimmung zeigt sich in der

Erklärung des Ursprungs der sog. kleinen Doxologie 2. Nach Remigius
verfaßte Hieronymus auf Bitten des Papstes Damasus die Worte Gloria
Patri et Filio et Spiritui sancto, um damit die Psalmen gegeneinander

abzugrenzen. Auf weiteres Bitten des Papstes fügte
Hieronymus später die Worte Sicut erat in principio etc. hinzu. Die Grundlage

dieser Darstellung ist ein unechter Brief des Hieronymus an Papst
Damasus, worin jener an den Papst das Ansuchen stellt, jeden Psalm
mit dem Lobgesang Gloria Patri etc. abzuschließen, um damit den

Glauben der 318 Bischöfe des Konzils von Nicäa zu bekennen 3. Bei

Remigius erscheint der Gedanke dieses Briefes stark verzerrt. Hugo
kannte offenbar den unechten Hieronymusbrief, da er die ungenaue
Darstellung seiner Vorlage teilweise korrigiert. Den ersten Teil der

Doxologie in der Fassung : Gloria et honor Patri et Filio et Spiritui
sancto in saecula saeculorum führt er auf die 318 Bischöfe des Konzils

von Nicäa zurück. Als Verdienst des Hieronymus bucht er die

Übersetzung der ursprünglichen Doxologie aus dem Griechischen in das

Lateinische und im Anschluß an Remigius die Erweiterung derselben

durch die Worte : sicut erat in principio et nunc et semper.

Fraglich ist, ob Hugo die Meßerklärung des Remigius für sich
allein benützte oder im Rahmen der pseudo-alkuinischen Schrift De

divinis officiis. Zu Gunsten der letzteren Annahme spricht die
Beobachtung, daß sich einige, wenn auch nur geringe Spuren einer Benützung
der pseudo-alkuinischen Schrift nachweisen lassen. Was Hugo, über
Ivo hinausgehend, über die Herkunft des Namens Dalmatica und ihre
ursprüngliche Form sagt, findet sich, wie früher schon bemerkt wurde,
inhaltlich übereinstimmend bei Pseudo-Alkuin 4.

Eine weitere liturgische Quelle Hugos war das weitverbreitete Werk
Amalars von Metz De ecclesiasticis officiis. Aus dieser Quelle schöpfte
er vermutlich die letztlich auf Isidor von Sevilla5 zurückgehende Be-

1 Hugo 475 C. : Remigius 1249 A Florus Diaconus Lugdunensis, Opu-
sculum de actione Missarum n. 12 ; PL 119, 25 f.) ; Amalar, De eccl. offic. III 9

(PL 105, 1116 A/B).
2 Hugo 476 C : Remigius 1247 C/D.
3 Der Brief steht in der Dekretalensammlung des Pseudo-Isidor : P. Hin-

schius, Decretales Pseudo-Isidorianae, Leipzig 1863, 499 ; PL 130, 659.
1 Hugo, De sacr. II 4, 13 (437 D) : Pseudo-Alkuin, De div. offic. c. 39

(PL 101, 1242 D/1243 A). Siehe oben S. 316.
5 Etym. VI 19, 6 (PL 82, 252).



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 329

merkung über die Herkunft des Responsorialgesangs von den Italern,
seine Ausführungen über die symbolische Bedeutung des Alleluia und
des Tractus sowie über die Bedeutung des Wortes Sécréta h Am
auffallendsten zeigt sich die Übereinstimmung zwischen beiden Autoren
sowohl im Gedanken als auch im Wortlaut in den Bemerkungen über

Alleluia und Tractus. Ich stelle die Texte nebeneinander :

Amalarius, De eccl. offic. III 14

(PL 105, 1122 C)

Hoc est inter Alleluia et tractum,
quod Alleluia laetitiam sive laudem
Domino, tractus vero aliquando tri-
bulationem, aliquando laetitiam sonat.
Tribulationem, ut De profundis, ut
Commovisti, ut Qui habitat, ut Ad
te lèvavi oculos meos, ut Saepe ex-
pugnaverunt me, ut Deus Deus meus.
Laetitiam, ut Iubilate Domino, ut
Qui confidunt in Domino, ut Lau-
date Dominum.

Hugo, De sacr. II 9, 9

(PL 176, 475 D)

Alleluia laetitiam significat. Per iubi-
lum, in quo finitur, ineffabile gau-
dium in fine venturum exprimitur.
Tractus aliquoties tribulationem significat,

ut De profundis, Commovisti ;
aliquando laetitiam, ut Iubilate, Lau-
date.

Dem Werk Amalars entnahm Hugo allem Anschein nach auch

das Zitat aus dem Brief des Papstes Innozenz I. an Bischof Decen-

tius von Eugubium über die liturgische Stellung und Bedeutung des

Friedenskusses 2.

In den Ehetraktat hat Hugo in drei Kapiteln (II 11, 14-16)
eine reichhaltige Sammlung kanonistischer Quellentexte aufgenommen,
die sich auf die Hindernisse der Blutsverwandtschaft, der Schwägerschaft

und der geistlichen Verwandtschaft beziehen. Sie sind eingeleitet

durch autoritative Unterweisungen über die Zählung der

Verwandtschaftsgrade teils aus dem kirchlichen, teils aus dem weltlichen
Recht. Von den angeführten Stellen lassen sich alle bis auf zwei in
der Panormia und im Dekret Ivos nachweisen. Eine von Hugo zitierte
Dekretale Alexanders II., die in den Sammlungen Ivos fehlt, findet
sich nach der Angabe Friedbergs, des Herausgebers des Gratianischen
Dekretes s, in den Sammlungen des Bischofs Anselm von Lucca (XI 92

1 Hugo, De sacr. II 9, 9 (475 D, 476 A) : Amalar, De eccl. offic. III 11,

III 14, III 20 (PL 105, 1118 A, 1122 C, 1132 C/D).
2 Hugo 476 B/C : Amalar III 32 (1153 A). Die Stelle stammt aus der

Ep. 25 c. 1 n. 4 (PL 20, 553 A).
3 Zu c. 2 C. 35 qu. 5 (Leipzig 1879, 1271).



330 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

[91]) und des Kardinals Gregorius (Polycarpus VI 4, 62). Die zweite

Stelle, die bei Ivo fehlt, ist den Institutionen des römischen Rechtsbuches

entnommen. Von den Sammlungen Ivos diente Hugo, wie
auch in anderen Traktaten, die Panormia als Vorlage, da sich hier
die angeführten Texte zum großen Teil in der gleichen Reihenfolge
oder doch in nächster Umgebung finden, während sie im Dekret weiter
zerstreut sind. Für die Benützung der Panormia spricht auch die

Feststellung, daß Hugo beim Vorhandensein von Textverschiedenheiten
regelmäßig die Fassung der Panormia bietet. Man vergleiche das

Gregoriuszitat in Pan. VII 77 und Deer. IX 26 mit Hugo c. 14 (512 A)
und die Isidorstelle in Pan. VII 74 und Deer. IX 64 mit Hugo c. 14

(511 D).
Ich gebe im folgenden ein Verzeichnis der Zitate mit Angabe der

Fundstelle in den beiden Sammlungen Ivos. Cap. 14. Primo gradu —
propagari (510 C/511 D) : Pan. VII 90, Deer. IX 64. Die Stelle stammt
nicht, wie Ivo angibt, aus Isidor von Sevilla, sondern aus den Sentenzen
(IV 11) des römischen Rechtsgelehrten Julius Paulus. Consanguinitas —
terminetur (511 D) : Pan. VII 74, Deer. IX 64 ; hoc modo — sextus
(511 D/512 A) : Pan. VII 76 (1. Hälfte ohne die einleitenden Worte), Decr.
IX 46 (ebenso). Gregorius papa — separentur (512 A) : Pan. VII 77, Decr.
IX 26 (mit beträchtlichen Textverschiedenheiten). Alexander episcopus
— diversa (512 A/513 D) : fehlt bei Ivo ; vgl. Decretum Gratiani c. 2 C. 35

qu. 5. Hoc loco — adipisci (513 D/514 D) : fehlt bei Ivo ; Corpus Iuris
Civilis, Institutiones III 6. Gregorius papa —• cognoscant (514 D/515 C) :

Pan. VII 71-73, Decr. IX 55-56. Asserentibus — ambigamus (515 C/D) :

Pan. VII 58, Decr. IX 20. Ut consobrinam — consideravit (515 D) :

Pan. VII 59, Decr. IX 21. Si quis — anathema sit (516 A) : Pan. VII 57,
Decr. IX 19. Interroganti — videatur (516 A) : Pan. VII 60/61, Decr.
IX 27. Cum noverca — consummatus est (516 A/B) : Pan. VII 62, Decr.
IX 28. Cap." 15. Gregorius-volueris (516 B/517 B) : Pan. VII 68, Decr.
IX 38. Sane consanguinitas — una (517 B/C) : Pan. VII 69, Decr. IX 44.
Contradicimus — separetur (517 C) : Pan. VII 70, Decr. IX 54. Cap. 16.
Sciscitatur — effectus (517 C/D) : Pan. VII 63, Decr. IX 35. Si quis —
uxorem (517 D/518 A) : Pan. VII 64, Decr. IX 36. Dictum — separetur
(518 A) : Pan. VII 65, Decr. IX 81. De eo — maneat (518 A/B) : Pan.
VII 66, Decr. IX 82. Qui spiritualem — spiritalis (518 C) : Pan VII 67,
Decr. IX 96. Der Schluß des Kapitels : Item simili ratione — prohibeatur
(518 C/D) macht den Eindruck einer selbständigen Weiterführung des
Gedankens.

Unsere Überschau über Hugos Bewertung und Verwertung der
Kirchenväter und ihrer Schriften hat gezeigt, daß sein theologisches
Denken in der Patristik verwurzelt ist. Die griechischen Väter und
ihre Theologie kennt er, von Pseudo-Dionysius abgesehen, zwar wenig ;



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 331

um so mehr ist er mit der lateinischen Vätertheologie vertraut. Seine

Kenntnis ist nicht bloß aus Florilegien geschöpft, sondern setzt ein

unmittelbares, persönliches Studium wenigstens der wichtigeren
Väterschriften voraus. Anderseits hat aber unsere Untersuchung den Beweis

erbracht, daß er für die Abfassung seiner Summe patristische
Florilegien und die Schriften früherer Theologen in weitem Umfang heranzog.

Besonders fleißig benützte er die Sammlungen Ivos von Chartres,
die ihm fast das ganze kanonistische Beweismaterial lieferten. Aus

Abhandlungen theologischer Vorgänger, wie Amalar von Metz, Remigius

von Auxerre, Ivo von Chartres und anonymer Vertreter der Schule

Anselms von Laon übernahm er nicht bloß Vätertexte, sondern auch

persönliche Ausführungen, soweit sie ihm zusagten, und zwar nach
der Sitte der damaligen Zeit ohne Quellenangabe. Die bei anderen
frühscholastischen Autoren, wie dem Verfasser der Summa senten-

tiarum und Petrus Lombardus, häufig zu beobachtende Methode des

Zusammenarbeitens mehrerer Quellen1 ist auch Hugo nicht fremd,
wie besonders die Abhandlung über die sieben Weihestufen deutlich

zeigt. Die Abhängigkeit von Sammelwerken und Vorlagen tritt vor
allem in den liturgischen und kanonistischen Partien stark hervor. Die
rein dogmatischen Traktate hingegen bekunden in hohem Maße

Selbständigkeit und Originalität des Denkens. Hier hegt die eigentliche
Bedeutung der theologischen Arbeit Hugos und der Grund ihrer Fruchtbarkeit

für die theologische Entwicklung der Folgezeit. Richtunggebend

für die theologische Spekulation Hugos war die Theologie der

Väter, vor allem der großen Kirchenlehrer des Abendlandes. Am
meisten verdankte er dem hl. Augustin ; er machte sich nicht bloß
dessen Gedanken zu eigen, sondern bemühte sich auch, seine Sprache
nachzuahmen. Hugo ist im guten Sinn des Wortes ein Theologe der

Überlieferung. Der hl. Bonaventura, der die Schriften Hugos gründlich
kannte und ausgiebig verwertete, hat bereits den Gedanken
ausgesprochen, daß Hugo die Eigenart Augustins, Gregors und des

PseudoDionysius in sich vereinigte 2. Augustin war sein Lehrer in der speku-
«

1 Vgl. H. Weiswf.iler, La Summa sententiarum source de Pierre Lombard.
Recherches de Théologie ancienne et médiévale 6 (1934) 143-183 ; L. Ott, Der
Trinitätstraktat Walters von Mortagne als Quelle der Summa sententiarum.
Scholastik 18 (1943) 78-90, 219-239 ; Ders., Die Trinitätslehre der Summa sententiarum

als Quelle des Petrus Lombardus. Divus Thomas 21 (1943) 159-186.
2 De reductione artium ad theologiam n. 5 (Opera omnia V, Quaracchi 1891,

321 ; Tria opuscula Seraphici Doctoris S. Bonaventurae *, Quaracchi 1925, 372 f.).



332 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

lativen Theologie, Gregor der Gr. in der praktischen Auswertung der

Theologie für das christliche Leben, Pseudo-Dionysius in der mystischen
Beschauung. Das treue Festhalten an der Überlieferung der Väter
bedeutete für Hugo nicht Stillstand und Erstarrung, sondern war für
ihn ein Antrieb zu weiterem Forschen und eine sichere Orientierung
in den Fragen seiner Zeit1.

Vgl. M. Grabmann, Geschichte der scholastischen Methode II, Freiburg i. B.
1911, 230 f.

1 Während der Drucklegung dieses Artikels erschien in der Zeitschrift
Scholastik 20-24 (1949) 59-87, 232-267 eine Abhandlung von H. Weisweiler über
« die Arbeitsmethode Hugos von St. Viktor », die sich mit dem zweiten Teil meiner
Untersuchung streckenweise enge berührt und im wesentlichen zu denselben
Ergebnissen führt. Als Quelle der Vätersammlung in De sacr. II 1, 4 hat
Weisweiler den ungedruckten Liber sententiarum des Ps.-Alger festgestellt (S. 72).


	Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter [Fortsetzung]

