
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Engel und Menschen bei der Messfeier

Autor: Düllmann, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762353

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Engel und Menschen bei der Meßfeier

Von P. Dr. H. DÜLLMANN

ZUR EINFÜHRUNG

« Una est societas angelorum et hominum » 1

Diesen Satz prägt der hl. Thomas von Aquin in seinem Kommentar
zum Matthäusevangelium bei der Erklärung der Worte Christi (Mt. 18,

10) : « Ihre Engel im Himmel schauen immerdar das Angesicht des

Vaters, der im Himmel ist. » So schlicht der Satz des Aquinaten klingt,
er birgt doch eine Fülle von Gedanken in sich.

Wir Menschen bilden miteinander eine Gemeinschaft auf Grund
der gemeinsamen natürlichen Wesensform, des gemeinsamen Zieles und
des gemeinsamen Ursprungs. Diese Gemeinschaft ist noch inniger
geschlossen durch das gemeinsame göttliche Leben, an dem wir teilnehmen.

Die Menschheit bildet mit dem ganzen Kosmos, ihrer irdischen

Wohnung, eine Gemeinschaft, mit Tier, Pflanze und leblosem Stoff, — eine

Seinsgemeinschaft in erdgebundener Verwandtschaft und Abhängigkeit.
Ob sonstwo im weiten All der Menschheitswohnung, in unserer

Schöpfung, noch Gemeinschaften dieser Art sind, wissen wir nicht.
Ob außerhalb unserer Schöpfung, vor ihr, nach ihr, neben ihr, noch

andere Schöpfungen bestanden haben, bestehen werden oder bestehen,

irgendwelcher Art, — körperlicher, körperlich-geistiger, rein geistiger
Art, — wissen wir nicht. Gott hat uns nichts darüber geoffenbart.
Unsere Vernunft könnte zu der Annahme geneigt sein : « Bonum est

diffusivum sui ipsius »,2 lautet ein altes Axiom, « Dem in sich Guten

ist es eigen, sich selbst zu verströmen ». Dieses Axiom könnte erweitert
werden : « Dem in sich unbegrenzt Guten ist es eigen, sich in
unbegrenzter Weise zu verströmen. »

« Deus est sua bonitas essentialiter. »3 Wir können nie groß genug
von Gott denken.

Von einer Schöpfung außerhalb der menschlichen wissen wir jedoch
aus der Offenbarung, von reinen Geistwesen mit rein geistigem Er-

1 In Matthaeum, 18, 10. 2 I q. 5 a. 4 ad 2. 3 q. 6 a. 3 ; q. 20 a. 1.



282 Engel und Menschen bei der Meßfeier

kenntnis- und Strebevermögen. Der Menschheitsglaube hat sie geahnt
und ahnt sie x. Christus hat sie uns gekündet2. « Engel » nennen wir
sie. Der Name ist eine germanisierte Form des lateinischen, ursprünglich

griechischen Wortes 'angelos' — 'Bote'. Biblisch führen sie viele
Namen, z. B. « Göttersöhne », « Himmelsbewohner »3. Christus hat den
bestehenden Glauben an die Engel niemals berichtigt, wie er doch

sonst bei jüdischen Vorurteilen getan, sondern ausdrücklich bestätigt.
Auch die Apostel künden uns von Engeln und Engelerscheinungen 4.

Mit diesen Geistwesen, den Engeln, bilden wir Menschen eine

Gemeinschaft auf Grund der Verwandtschaft unseres geistigen Lebens,
einschließlich göttlichen Lebens, des gemeinsamen Zieles und des

gemeinsamen Ursprungs.
Der Kosmos, mit dem der Mensch in körperlicher Verwandtschaft

und wechselseitiger Abhängigkeit steht, also Tier, Pflanze, Mineral,
Weltall, ist im Laufe der Menschheitsgeschichte immer wieder erforscht
worden, in den letzten Jahrzehnten sogar mit einer Fülle von Forschungsergebnissen,

auf die der Menschengeist mit Recht stolz sein darf.
Sollte es sich nicht verlohnen, auch jene Welt, mit welcher der

Mensch eine noch viel innigere Verwandtschaft besitzt5, die Welt der
reinen Geister, mehr als bisher zu erforschen, — oder wenigstens die

bisher vorliegenden Forschungsergebnisse auszubeuten und
fruchtbringend zu verkünden

Männer, die noch betend sannen und betend Bücher schrieben,
die ihren Geist in Demut, Ehrfurcht und Hingabe der göttlichen
Erleuchtung öffneten, haben uns viel Schönes und Tiefes zu sagen.

Das ist auch der Grund, weshalb wir in dieser Abhandlung immer wieder

auf Thomas von Aquin zurückkommen und die Väter sprechen lassen6.

1 Plato, Aristoteles, Pythagoras glaubten an das Dasein von Geistern, wie
Tertullian (Apol. c. 22) und Cyprian (De idol, vanit.) berichten. Tibull feiert die
Genien (Schutzgeister) in L. 2, El. 2 : « Ipse suos adsit Genius visuros honores, Et
decorent sacras florea serta comes. » Vgl. auch Properz, L. 4, Eleg. 9 ; Seneca, Ep. 3.

2 Matth. 22, 30 ; 13, 37 ; 18, 10 ; Luc. 9, 26.
3 Göttersöhne : Job 1, 6 ; Himmelsbewohner : Phil. 2, 10 ; Heilige : Heer

Jahwes : Jos. 5, 14 ; Heer des Himmels : 1 Kön. 22, 19.
4 Apg. 10, 3 ; 5,19 ; Rom. 8, 38 ; Gal. 1, 8 ; 1 Tim. 3,16 ; Hebr. 1,4 ; 2.Thess.

1, 7 ; 1 Petr. 1, 12.
6 II-II q. 25 a. 10.
8 « Wer die Rede des hl. Thomas zum erstenmal vernimmt, hat das Gefühl,

in einem so mit Licht überschwemmten Raum von einer solchen fast vernichtenden

Klarheit zu treten, daß er geblendet die Augen schließt ; sie müssen sich erst
gewöhnen, sonst ertrinken sie vor Fülle und Glanz. » (Aus : Hermann Bahr,
« Die Erwägungen, die mich zu Gott führten», in Schönere Zukunft 1934, S. 488.)



Engel und Menschen bei der Meßfeier 283

Das höchste Tun im Leben des Christen ist und bleibt die Mitfeier
des heiligen Opfers.

Wie die Menschwerdung Gottes und das Sühnopfer des

Gottmenschen die Großtat im Tagewerk Gottes, das Ziel- und Meisterwerk

in der Wende Gottes zu uns ist, so ist die heilige Messe, — die
Teilhabe an der Menschwerdung und am Sühnopfer Christi —, die Großtat
im Tagewerk des Christen, das Ziel- und Meisterwerk in der Wende

des Menschen zu Gott.1
Wenn wir Menschen mit den Engeln schon eine Gemeinschaft

schlechthin bilden, wie eng muß diese Einheit bei der heiligen Messe sein

An den hl. Thomas trat einst ein Freund heran mit der Bitte um
einen Rat, — wie man am besten die Wissenschaft studieren könne.

Thomas antwortet mit einem Brief, in dem er sagt :

« Quia quaesisti a me, quomodo oportet incedere in thesauro scientiae
acquirendo, super hoc a me traditur consilium, ut per rivulos, et non per
mare, eligas introire, quia per facilia ad difficilia oportet pervenire.»2

So wollen auch wir es halten :

Zunächst betrachten wir die einfache Tatsache der Gegenwart

von Engeln bei der Meßfeier. Auch die Art und Weise dieser Gegenwart

suchen wir uns mit Thomas klarzumachen (1. Kapitel). Sodann

schauen wir die Engel im Lichte der einzelnen Ursächlichkeiten : Engel
und Menschen haben ein gemeinsames Ziel. Auch bei der Meßfeier

sind sie zu gemeinsamer Aufgabe zusammengeschlossen (2. Kapitel).
Durch die innere Wesensform, natürlich und übernatürlich gesehen,

sind Engel und Menschen zu einem Leibe geeint, haben ein gemeinsames

Leben, eine gemeinsame Speise (3. Kapitel). Die WirkUrsächlichkeit

führt uns zur Betrachtung des ewigen Gottesplanes, nach dem die

Menschen den Platz der gefallenen Engel einnehmen sollen (4. Kapitel).
In der römischen Meßfeier finden die Engel nur an fünf Stellen

Erwähnung :

im Schuldbekenntnis, « Confiteor » (Michael),
im Engelgesang, « Gloria »,

beim Weihrauchgebet nach der Opferung, «Per intercessionem » (Michael),
in der Präfation einschließlich Sanctus,
im Aufnahmegebet nach der Wandlung, « Jube haec perferri ».

Ich halte es deshalb für ratsam, auch die nichtrömischen Liturgien
zu Wort kommen zu lassen.

1 Vgl. Hallfell Matthias, Wende zu Christus, Trier 1932, I, S. 65.
2 Epistula de modo studendi.



284 Engel und Menschen bei der Meßfeier

I. « ADSUNT»
Unum est templum angelorum et hominum

§ 1. Tatsache der Gegenwart

Thomas von Aquin hat ein Buch über die Geisteswesen geschrieben,
das er seinem geliebten Freund Reginald von Piperno gewidmet hat.
Leider ist dieses Werk nicht vollendet.

Die einleitenden Worte, die Thomas an seinen Freund richtet,
zeigen, wie er über das Chorgebet denkt. Seine schriftstellerische Arbeit
ist nur eine Unterbrechung der heiligen « Engelfeier » des Chorgebetes :

« Quia sacris Angelorum solemniis interesse non possumus, non debet
nobis devotionis tempus transire in vacuum ; sed quod psallendi
ofßcio subtrahitur, scribendi studio compensetur. »

1

Das « officium psallendi » galt schon in den Zeiten der alten Kirchenväter

als « Engelfeier ».

Origenes sagt in seiner Abhandlung über das Gebet2 :

« Einen gewissen, mit geistlichem Nutzen verbundenen Reiz hat aber
ein Gebetsort, nämlich der Ort, an dem sich die Gläubigen
versammeln, — wie dies natürlich ist —, da sowohl Engelmächte neben

der Masse der Gläubigen stehen als auch die Kraft unseres Herrn
und Heilandes selbst, ferner auch Geister von Heiligen
Von den Engeln gilt die Schlußfolgerung : Wenn der Engel des Herrn
sich rings um die lagern wird, die ihn fürchten, und sie erretten wird
(Ps. 33, 8), und wenn Jakob nicht bloß von sich, sondern auch von
allen, die Gott dem Allwissenden anhangen, die Wahrheit in den
Worten spricht : Der Engel, der mich aus allen Leiden rettet (Gen. 48,

16), so ist es natürlich, daß dann, wenn eine größere Menge in
rechter Weise zum Preise Christi zusammengekommen ist, 'der Engel'
eines jeden « sich rings um die lagern wird, die den Herrn fürchten »

(Ps. 33, 8), an der Seite des Mannes, dessen Schutz und Leitung ihm
anvertraut ist. Und so entsteht bei den versammelten Frommen eine

doppelte Gemeinde : die der Menschen und die der Engel. »

Neben der Begründung, die Origenes angibt, wird auch Ps. 137, 1

angeführt. So schreibt der hl. Benedikt in seiner Regel3 :

« Ubique credimus divinam esse praesentiam
Proxime tarnen hoc sine aliqua dubitatione credamus, cum ad opus
divinum adsistimus (Ps. 137, 1) :

1 De substantiis separatis ad fratrem Reginaldum.
2 De oratione (Bardenhewer, I, 141).
3 Regula Sti. Benedicti, c. 19 (nach M).



Engel und Menschen bei der Meßfeier 285

'in conspectu angelorum psallam tibi.' Ergo consideremus qualiter
oporteat in conspectu divinitatis et angelorum ejus esse ...»

Der Kommentar des Paul Warnefrid sagt zu dieser Stelle 1 :

« Duobus modis intelligi potest : uno modo intelligitur, quia cum
psallimus, assistant ibi angeli, eo quod Deus non est sine nuntiis. »

Die Überlieferung der Väter über die Gegenwart der Engel beim

Gottesdienst findet ihre Begründung in der Heiligen Schrift, wie wir
sehen. Wir dürfen bei unserer Frage auch die eschatologische
Einstellung der alten Kirche nicht außer acht lassen, in der alles Irdische
als etwas Relatives, Vorübergehendes angesehen wird. Die ganze
irdische Lebensordnung ist jenseitig verankert und bezogen. Die
Christen sind bereits mit Christus auferstanden und sind auf dem Wege

zum Himmlischen.
« Unser Wandel ist im Himmel. »

2

« Gott hat uns mit Christus auferweckt und mitversetzt ins Himmelreich.

»
3

Dieses 'unerschütterliche Königreich des Himmels' ist gleichzeitig
der Ort, an dem Gott die höchste Verehrung zuteil wird. In ihm tritt
Christus als der Hohepriester auf :

« Wir haben einen Hohenpriester, der sich zur Rechten des Thrones
der Majestät im Himmel niederließ. »4

« Er verrichtet den Dienst im Heiligtum, im wahren Zelt, das der
Herr erbaut hat und nicht ein Mensch. »

5

Johannes erlebt in einer dramatischen Schau, wie Gott von den

Engeln und Heiligen Anbetung und Dank und Jubel dargebracht wird.
Heilig- und Alleluiarufe, Triumphhymnen und Psalmengesänge erfüllen
den ewigen Himmel. Ein bunter Wechsel von Wort und Gebärde

vollzieht sich in heiliger Ordnung.
Dem Gottesdienst im Himmel sind die Christen zu- und

eingegliedert durch Christus, den Hohenpriester :

« Ihr aber seid hingetreten zum Berge Sion, zur Stadt des lebendigen
Gottes, zum himmlischen Jerusalem, zu den unzähligen Engelscharen,
zur festlichen Versammlung der Erstgeborenen, die im Himmel
aufgezeichnet sind ...» 8

Unser irdischer Gottesdienst vollzieht sich im Himmel, zusammen
mit dem Gottesdienst der Engel.

1 Commentarius Pauli Warnefridi in S. Regulam, Monte Cassino 1888, c. 19.
3 Phil. 3, 20. 3 Eph. 2, 6. 4 Hebr. 8, 1.
6 Hebr. 9, 11. 6 Hebr. 12, 22-24.



286 Engel und Menschen bei der Meßfeier

Wir könnten auch umgekehrt sagen : Der Gottesdienst der Engel
vollzieht sich unter uns ; denn der Himmel ist dort, wo Gott ist, —
der Dienst des himmlischen Hohenpriesters ist dort, wo Christus ist,
d. h. mitten unter uns.

Thomas weist in seinem Kommentar zum 1. Korintherbrief darauf
hin 1 :

propter angelos. Quod quidem dupliciter intelligi potest : uno
modo, de ipsis angelis coelestibus, qui conventus fidelium visitare cre-
duntur, praecipue quando sacra mysteria celebrantur ...»

Unter 'sacra mysteria' versteht Thomas die Geheimnisse der heiligen
Messe.

Das 'officium psallendi' erfährt ja seine Weiterführung und seinen

Höhepunkt im heiligen Meßopfer. Und dieses will wiederum
weiterklingen den ganzen Tag. Alle Gebete der heiligen Kirche sind nur
Ausstrahlungen, geheimnisvolle Wellen, die vom eucharistischen Opfer
ausgehen. Sie sind erfüllt vom Weihrauchduft der Meßfeier 2. Wenn
schon beim Chorgebet die heiligen Engel gegenwärtig sind, um wieviel

mehr beim heiligen Opfer, «praecipue quando sacra mysteria
celebrantur ».

« Milia milium ministrabant ei et decies centena milia assistebant
ei (Dan. 7). Hoc autem intelligendum maxime est fieri in sacramento
altaris, ut beatus Gregorius : Quis fidelium dubium habere possit in
ipsa immolationis hora ad sacerdotis vocem coelos aperiri, in illo Jesu
Christi mysterio angelorum choros adesse, summis ima sociari, terrena
coelestibus jungi, ùnumque ex visibilibus et invisibilibus fieri. »

3

In der Melker Handschrift 411 des Heinrich von Langenstein heißt
es (S. 192b) * :

« So hebt den die still meß an und die hat so große krafit und macht,
daz sich die himmellpfort auftut und die heiligen engell kommen auf
den altar ...»

1 In 1 Cor. 11, 10.
2 Vgl. Tyciak Julius, Die Liturgie als Quelle östlicher Frömmigkeit, Freiburg

1937, S. 37.
3 Summa de Officio Missae, tr. III, c. 15. — Dieses Werkchen ist wahrscheinlich

von Albert d. Gr. — Die opuscula 132 De venerabili sacramento altaris,
133 De sacramento Eucharistiae befinden sich unter anderem Titel in : Alberti
Magni, Summa de officio Missae ; — Summa de Sacramento Eucharistiae, Sermones
XXXII super verbo Venite comedite, Coloniae 1503. Vgl. auch Mandonnet, Des
écrits authentiques de St. Thomas d'Aquin, Fribourg (Suisse) 1910 ; Grabmann,
Die echten Schriften des hl. Thomas von Aquin, Münster i. W. 1920.

4 Franz Adolph, Die Messe im Deutschen Mittelalter, Freiburg i. Br. 1902,
S. 694-695.



Engel und Menschen bei der Meßfeier 287

Ein Missale aus dem Jahre 1459 (Karlsruhe, Großherzogl. Bibliothek,
Blatt 8a) enthält ein kunstvolles Schema, in dem der Nutzen der Messe

dargestellt wird. Die 3. Zeile lautet1 :

ad bona angelis et in bonis in aeterna patria
opera Sanctis virtutibus per gloriam

impellit sociat increscit glorificatque.

Der Gedanke, daß Engel und Menschen bei der Meßfeier in heiliger
Gemeinschaft vereint sind, diese Überzeugung des Urchristentums und
der mittelalterlichen Theologen, unter diesen vor allem des hl. Thomas,
findet in der römischen Liturgie kaum Erwähnung. In der Ostkirche

lebt die Tradition des Urchristentums ungestörter weiter als im Westen.
In den Liturgien des Ostens finden wir deswegen auch viele wunderschöne

Gebete, in denen die Gegenwart der Engel, die innige Gemeinschaft

der Engel und Menschen beim Gottesdienst, ausdrücklich erwähnt
wird.

In der Chrysostomusliturgie gilt für die Prozession vor dem

Evangelium folgende Rubrik 2 :

YaXXopévou 8h toü xp£xoo àvTitpo'ivou Ttapà xöv JaXxüv, i) xüv paxapia-
pöv èàv fi xupiaxf), oxav gXOaxnv eEç xi 86£a ô iepEÙç xal ô 8tàxovoç
axâvxeç ïpTrpoaOev tt)ç àyîaç xpaitèîp); 7toioüat 7tpocxuvf)paxa xp£a • etxa
Xaßtbv ô Espsùç to ayiov eèayyèXtov SÎScoci xû StaxAvco xai oôxwç èÇeX-

06vteç 8ià toü ßopstou pépouç 7rpo7ropeuopév6>v aÔTÔv Xaprac&cvv roHoöat

tJjv Mixpàv BïaoSov. Kai axàvteç èv xcô auvrjOe'. tôkco xXivouatv à[x-
ipôrepoi xàç xeçaXàç xai xoû Siaxôvou eÏtiovxoç ^pépa xoü Kupiou 8st)0ö-
pev Xéyst. o ispsùç xt)V cù/ijv xvjç e £ a ô 8 o u puaxixcôç.
n Aémroxa K6pie ô 0e8ç f]ptov ô xaxaax7]aaç èv oùpavotç xâypaxa xai axpa-
xiàç àyyéXtov xal àpyayyèXùJV e£ç XeixoupyEav xrjç (rrjç 86£p)ç ' 7ro£r)aov
ctùv xfj e£ct686> fjpöv EÏaoSov ày£cov àyyéXcov yevè<j0at auXXei-
xoupyoùvxtov 7) p tv xai cuvSoÇoXoyoèvxwv X7]v ai)v àya06x7)xa.
Ôxi npbtei aoi näaa 88Ça xipfj xal TtpocrxèvTjaiç xû Ilaxpi xai toi Tiö
xal tco ày£co Ilveiipaxi vùv xai àsl xai e£ç toùç aEojvaç xüv aEcovcov. »

Auch die erhabene Opfer-Prozession, die Maxpà El'ooSoç erscheint als

ein Schreiten im Kreise der Engelgemeinde. Die heiligen Gaben, die auf
einem Nebentisch standen, werden in Prozession durch die Kirche
getragen, um dann auf dem Hochaltar niedergelegt zu werden 3. Während
dieser Prozession singen die Gläubigen den 'Cherubshymnus' 4 :

1 Franz u, S. 59.
2 Brightman F. E., Liturgies Eastern and Western, Oxford 1896, S. 368.
3 Vgl. Tyciak 22, S. 32.
4 Brightman 26, S. 377.



288 Engel und Menschen bei der Meßfeier

« Ol xà yepoußlp pu<mxcôç eîxovlÇovxeç xal xj) ÇcùotcoÛi) xplaSi xàv xpiaâ-
ytov öjxvov TrpoaâSovTEç tomtocv xrjv ßitimxijv à7to0d>fxs0a pipopvav rQç
xöv ßacrtX^a xcöv ÔXov Û7ro8ei;6}iEVOi xocïç àyysXtxatç âopdtxcoç
SopucpopoOgevov xàÇscuv àXXrjXoiiïa àXXrjXoiiïa àXXï)Xotiïa.

Ähnlich singt die Gemeinde in der Jakobusliturgie 1.

In der Äthiopischen Liturgie heißt eine Rubrik 2 :

« Sacerdos conversus ad populum dicet :

Dominus desuper benedictionem mittat super vos omnes, populum
christianum : Et faciat introitum nostrum in hac Ecclesia sancta, una
cum Angetis Sanctis, qui illi subjecti sunt semper, et glorificant eum
omni tempore, in saecula saeculorum. Amen. »

Eine ägyptische Meß- und Taufliturgie, vermutlich des 6. Jahrhunderts,
beginnt mit folgender liturgischer Vorschrift3 :

« Et priusquam sacrificet, populus osculo puro alter alteri pacem dent.
Et subdiaconi januas ecclesiae claudant, et silentium magnum et
quies sit. Et proclamât diaconus ita dicens :

'Ponite corda vestra in coelo
Si cui cum proximo suo altercatio fuerit, reconcilietur ei.
Si
Si
Etenim sunt nobis Pater luminum et Filius ejus unicus et Spiritus
Sanctus, qui super actiones nostras intueantur et cogitationes
nostras respiciant,
et angeli pertranseunt medii inter nos nobisque intermiscentur.' »

§ 2. Art und Weise der Gegenwart

Die einfache Tatsache (§ 1), daß gute Geistwesen bei uns sind
während der Meßfeier, ist überaus tröstlich.

Mit dieser Tatsache drängt sich aber sogleich die Frage nach der

Art und Weise auf : Engel im Gotteshaus, Engel während der Meßfeier,

— Geist im Raum, Geist in der Zeit. Damit stoßen wir bereits
auf erhebliche Schwierigkeiten. Der Engel ist ein Geschöpf und somit
nicht wie Gott schlechthin über Raum und Zeit erhaben. Andrerseits
ist der Engel kein Körper, und die Geistgegenwart ist anders geartet
als die eines Körpers.

Wir vertrauen uns in diesem Dunkel zuversichtlich der bewährten

Führung des « englischen Lehrers » an.

1 Brightman 2e, S. 41-42.
2 Renaudot, Liturgiarum orientalium collectio, Paris 1716, I, S. 511.
3 Baumstark Anton, Eine ägyptische Meß- und Taufliturgie, vermutlich

des 6. Jahrhunderts ; in : Oriens Christianus 1901, S. 1-45.



Engel und Menschen bei der Meßfeier 289

In zwei großen Quaestiones kommt Thomas auf diese allgemeinen

Fragen zu sprechen 1.

Der Ausdruck « Irgendwo-sein » wird einem Engel nur in analoger 2

Anlehnung an das Irgendwo-sein eines Körpers zugeordnet. Das
Irgendwo-sein kommt proprie nur dem Körper zu, der auf Grund seines

Ausmaßes einen Raum ausfüllt, in dem er ist. Im Geistwesen aber ist keine

Ausdehnung. Er ist gegenwärtig durch seine Kraft, die auf den Körper
wirkt, der seinerseits irgendwo ist. Der Geist wird nicht von einem

Körper gehalten, auf den er wirkt, sondern der Geist hält den Körper.
« Substantia incorporea sua virtute contingens rem corpoream, continet
ipsam, et non continetur ab ea. »

3

Ähnlich ist auch die Seele im Leibe die 'Haltende' (continens) und nicht
die vom Leibe 'Gehaltene' (contenta). Und doch ist der Engel wieder

ganz anders irgendwo als die Seele, solange sie im Leibe ist. Die Seele

ist eben ein Wesensbestandteil des Menschen. Sie ist im ganzen
Menschen und in jedem beseelten Teile ganz. Sie ist aber auch nur im
Menschen, — und als solche auf Grund ihres Wesens begrenzt.

Thomas unterscheidet eine dreifache Art von natürlicher Gegenwart

: circumscriptiva, definitiva, expletiva 4 :

« Corpus in loco circumscriptive, quia commensuratur loco.

Angelus autem non circumscriptive, cum non mensuretur loco ; sed

definitive, quia ita est in uno loco, quod non in alio.
Deus autem neque circumscriptive neque definitive ; quia est ubique. »

Was die Gegenwart der Engel betrifft, macht sich Thomas einen

Ausspruch des Johannes Damascenus zu eigen, den er allerdings richtig
verstanden wissen will :

« Ubi angelus operatur, ibi est. »
6

Der Engel ist nicht überall. Er ist aber auch nicht an mehreren Orten

zugleich. « Non ubique, nec in pluribus locis, sed in uno loco tantum. »8

— Das befremdet uns zunächst. Thomas versteht das so : Was als

Wirkung einer Kraft anzusehen ist, verhält sich zu dieser wie eine

1 I q. 52-53.
2 Thomas sagt in I q. 52 a. 1, c. 'aequivoce' ; damit meint er nicht 'aequi-

voce ex casu' (wie Gallus-gallus), sondern 'aequivoce ex consilio', was
gleichbedeutend ist mit 'analoge' ('quantitas' dimensiva — 'quantitas' virtutis).

3 I q. 52 a. 1, c.
4 I q. 52 a*. 2, c.
6 I De Fide Orth., c. 13 ; I q. 52 a. 2, c.
6 I q. 52 a. 2.

Divus Thomas 19



290 Engel und Menschen bei der Meßfeier

einzige Wirkung: «Oportet enim quidquid comparatur ad unam virtu-
tem, ut unum aliquid comparari ad ipsam. »1

Eine einzelne Kraft kann nur auf eines zielen. Insofern wie eine

Kraft des Feldherrn den Sieg in der Schlacht erzwingt, wird der
Enderfolg als ein Sieg betrachtet, mag er auch viele Teilsiege der einzelnen

Truppenkörper in sich schließen. Der Engel wirkt nun durch ein und
dieselbe Kraft, nämlich durch seine praktische Vernunft und nicht
wie der Mensch durch verschiedene ineinandergeschaltete wirksame
Kräfte. So stellen sich den Engeln gegenüber die vielen, in ihrer
stofflichen Wirklichkeit getrennten Teilwirkungen als eine dar. Diese eine

Gesamtwirkung ist aber bei einer geschaffenen, endlichen Kraft, wie

es die eines Engels ist, notwendigerweise eine begrenzte. Liegt nun der
Grund der Ortsgegenwart des Engels darin, daß er seine Kraft der

Körperwelt zuwendet, so ist er immer an einem Ort, mag dieser nun
ein größerer oder kleinerer sein, oder mag dieser selbst aus räumlich
getrennten Orten bestehen. Für den Engel ist es immer nur ein einziger Ort2.

« Non est necesse, quod determinetur ei unus locus indivisibilis secundum

situm ; sed vel divisibilis vel indivisibilis, vel major vel minor. »
3

Wie weit sich indes die Wirkungsweise eines Engels erstreckt, ist uns
unbekannt.

Von diesem Gesichtspunkt aus können wir auch verstehen, daß

Thomas eigenartigerweise sagt, mehrere Engel seien nicht zugleich an
einem Ort. Der Beweis geht von der Voraussetzung aus, daß der

Engel, falls er mit der Körperwelt in Verbindung tritt, nicht als Teil,
sondern als vollausreichende Ursache und unmittelbar wirksam ist.

« Impossibile est quod duae causae completae sint immediatae unius
et ejusdem rei. Quod patet in omni genere causarum : quia una est
forma proxima unius rei ; et unum est proximum movens, licet pos-
sint esse plures motores remoti. »

4

Dies ist zwär nicht streng beweisbar, entspricht aher der Würde des

Engels, wenigstens insofern die Engelwelt in die natürliche Ordnung
des Weltalls eingegliedert ist.

Aus all diesen Erörterungen folgt auch die uns Erdgebundenen so

fern liegende Tatsache, daß der Engel überhaupt nicht irgendwo zu sein

braucht. Er ist dann nirgends, — was mit Nicht-sein nicht identisch
ist. Er ist dann 'in sich selbst'. Wie sollen wir das verstehen

1 I q. 52 a. 2.
2 Vgl. Deutsche Thomasausgabe, Salzburg-Leipzig 1936, Bd. 4, Kommentar

S. 578. 3 I q. 52 a. 2. 4 I q. 52 a. 3.



Engel und Menschen bei der Meßfeier 291

« Es ist dem Menschen natürlich, daß er seine Erkenntnis aus dem
Reich der Sinne schöpft, und es ist äußerst schwer, sich über den
Bereich der Sinne zu erheben »1

Selbst unser abstraktestes Denken ist begleitet von irgendwelchen
sinnhaften Vorstellungen. Die Anschauungsbilder unserer Phantasie sind
zumeist eine große Stütze für unsere geistige Erkenntnis, sie können
aber auch noch größere Hindernisse sein, wenn es gilt, die Wirklichkeit-
an-sich zu erfassen.

Wie schwer ist es schon z. B., die Wirklichkeit des physikalischen
Raumes zu erfassen, die ganz anders ist als unsere sinnhafte Vorstellung
vom Raum ; der physikalische Raum entzieht sich unserer Vorstellung
vollständig.

Wie schwer ist es, rein mathematische Gesetze und Beziehungen

zu erfassen. Wenn diese noch eine Erfüllung im Euklidischen Raum
oder in der klassischen Physik finden, ist es wesentlich leichter, — weil
anschaulicher.

Unendlich schwierig ist es aber, die Wirklichkeit rein geistiger
Realitäten zu erfassen. Von ihnen können wir nur in Analogien
Aussagen machen und sie mit Bildern und Vergleichen umschreiben.

« Res simpliciter supernaturalis et infigurabilis multipliciter componi-
tur per varietatem divisibilium signorum. »

2

Auch ich möchte hier ein schlichtes Bild benützen, das die

Engelgegenwart, wie überhaupt das Irgendwo-sein geistiger Dinge, unserm
Verständnis näher bringen kann :

Töne sind Schwingungen von einer bestimmten Wellenlänge und
einer bestimmten Frequenz, z. B. a' 435 Hz.

Ein Akkord ist ein Zusammenklingen von Tönen, deren

Schwingungszahl in einem bestimmten, einfachen Verhältnis steht. Der
Durakkord f a' c" z. B. 345,3 ; 435,0 ; 517,3 Hz) hat das einfache

Verhältnis 4:5:6, das für jeden Dur-Grundakkord gilt. Eine Melodie

ist die zeitliche Folge von Tönen, deren Schwingungszahlen ebenso in
einem einfachen Verhältnis zueinander stehen ; z. B. ist die Verhältnisfolge

der Melodie « Resonet in laudibus » (« Singen wir mit Fröhlichkeit

», auch « Joseph, lieber Joseph mein ») : 18 :15 :12 : 15 : 18 : 20 : 18.

Dieses Zahlenverhältnis ist eine geistige Gesetzmäßigkeit, die Seele der

Melodie, die in den Schwingungen eine Verkörperung erfährt. Ob
letztere nun in höheren Bereichen von 8 000 bis 13 000 Hz, z. B. 12 400 :

1 C. G. III, 119.
2 Expos, in Dion. : De Divinis Nominibus 1, 1. 2.



292 Engel und Menschen bei der Meßfeier

10 428 : 8 276 usw. gVI, eVI, cVI usw.) existiert, oder in tieferen,
z.B. 54,37 : 45,72 : 36,29 usw. A.1( Fis.j, D^), ob mit ganz
verschiedenen Obertönen, welche die Klangfarbe der Instrumente
ausmachen (Geige, Flöte, Posaune, menschliche Stimme usw.), ob in
Hochfrequenzen, für die wir Menschen keine Sinnesresonatoren haben, —
ist ganz gleichgültig. Aus Millionen von Melodie-Körpern ist der eine

Körper, der zu der gestaltenden Seele gehört, erkennbar.
Wenn wir uns jetzt fragen : Wo ist diese geistige Gesetzmäßigkeit

der Melodie so können wir antworten : Sie ist in der schwingenden
Melodie, dem gesungenen oder gespielten Lied. Und wo ist sie dann,

wenn das Lied nicht gesungen oder gespielt wird Dann ist sie eben

nirgendwo. Hört die Gesetzmäßigkeit aber dabei auf, zu existieren
Nein, sie besteht weiter, sie ist « unsterblich ». Der Ausdruck « unsterbliche

Melodie » ist keine bloße Phrase.

Mit diesem Vergleich, — dasselbe gilt von ähnlichen Gleichnissen,

— können wir die Geheimnisse des Geistes selbstredend nicht erfassen,
aber sie sind geeignet, uns wie von ferne an die Geheimnisse

heranzuführen und sie unserm Verständnis um ein weniges näherzubringen.
Vom Geistigen können wir also sagen, daß es nirgendwo ist, wenn

es in sich selbst ist, oder wenn es auf etwas Geistiges wirkt, das seinerseits

nirgendwo ist. Wenn Geistiges auf Körperliches wirkt, oder auf

Geistiges, das seinerseits auf Körperliches wirkt, so ist es dort, wo das

Körperliche ist. Dasselbe gilt vom Engel. Er ist eben mit seiner
Substanz dann und nur dann irgendwo, wenn er dort mit seiner Kraft wirkt.

Die Ausdrücke : Bei uns, neben uns, um uns usw., wie alle
Ortsbestimmungen, sind nur Analoga, die wir anwenden können, je nachdem,
welches besondere charakteristische Merkmal des Engelwirkens wir
betonen wollen. So können wir auch mit Recht sagen : Die Engel
« umstehen » uns oder den Altar, « umschreiten » ihn, « verneigen sich »,

«verhüllen ihr Antlitz » usw., ähnlich wie wir gleichartige Ausdrücke
auf Gott anwenden h

Treffender als der Ausdruck : « Der Engel ist in uns », ist die

Wendung : « Wir sind im Engel ».

Der Engel ist dort, wo er wirkt. Das Wirken der Engel wird uns im
kommenden Kapitel (über das gemeinsame Ziel und die Ordnung der
Gemeinschaft der Engel und Menschen bei der Meßfeier) beschäftigen.

[Schluß folgt.)

1 Vgl. In Hebr. 1, 1. 2.


	Engel und Menschen bei der Messfeier

