Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Engel und Menschen bei der Messfeier
Autor: Dullmann, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762353

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Engel und Menschen bei der Mefifeier

Von P. Dr. H. DULLMANN

ZUR EINFUHRUNG

« Una est societas angelorum et hominum » !

Diesen Satz priagt der hl. Thomas von Aquin in seinem Kommentar
zum Matthdusevangelium bei der Erklirung der Worte Christi (Mt. 18,
10) : «Ihre Engel im Himmel schauen immerdar das Angesicht des
Vaters, der im Himmel ist. » So schlicht der Satz des Aquinaten klingt,
er birgt doch eine Fiille von Gedanken in sich.

Wir Menschen bilden miteinander eine Gemeinschaft auf Grund
der gemeinsamen natiirlichen Wesensform, des gemeinsamen Zieles und
des gemeinsamen Ursprungs. Diese Gemeinschaft ist noch inniger ge-
schlossen durch das gemeinsame géttliche Leben, an dem wir teilnehmen.

Die Menschheit bildet mit dem ganzen Kosmos,ihrer irdischen Woh-
nung, eine Gemeinschaft, mit Tier, Pflanze und leblosem Stoff, — eine
Seinsgemeinschaft in erdgebundener Verwandtschaft und Abhingigkeit.

Ob sonstwo im weiten All der Menschheitswohnung, in unserer
Schépfung, noch Gemeinschaften dieser Art sind, wissen wir nicht.

Ob auperhalb unserer Schopfung, vor ihr, nach ihr, neben ihr, noch
andere Schopfungen bestanden haben, bestehen werden oder bestehen,
irgendwelcher Art, — korperlicher, kérperlich-geistiger, rein geistiger
Art, — wissen wir nicht. Gott hat uns nichts dariiber geoffenbart.
Unsere Vernunft konnte zu der Annahme geneigt sein : « Bonum est
diffusivum sui ipsius », ? lautet ein altes Axiom, « Dem in sich Guten
ist es eigen, sich selbst zu verstrémen ». Dieses Axiom kénnte erweitert
werden : « Dem in sich unbegrenzt Guten ist es eigen, sich in unbe-
grenzter Weise zu verstromen. »

« Deus est sua bonitas essentialiter. »3 Wir konnen nie grol genug
von Gott denken.

Von einer Schopfung auBerhalb der menschlichen wissen wir jedoch
aus der Offenbarung, von reinen Geistwesen mit rein geistigem Er-

1 In Matthaeum, 18, 10. 2Iq.5a.4ad 2. 3g.6a..3;q.20 a.1.



282 Engel und Menschen bei der MeBfeier

kenntnis- und Strebevermdgen. Der Menschheitsglaube hat sie geahnt
und ahnt sie I. Christus hat sie uns gekiindet 2. « Engel » nennen wir
sie. Der Name ist eine germanisierte Form des lateinischen, urspriing-
lich griechischen Wortes ‘angelos’ — ‘Bote’. Biblisch fithren sie viele
Namen, z. B. « G6ttersohne », « Himmelsbewohner » 3. Christus hat den
bestehenden Glauben an die Engel niemals berichtigt, wie er doch
sonst bei jiidischen Vorurteilen getan, sondern ausdriicklich bestitigt.
Auch die Apostel kiinden uns von Engeln und Engelerscheinungen 4.

Mit diesen Geistwesen, den Engeln, bilden wir Menschen eine
Gemeinschaft auf Grund der Verwandtschaft unseres geistigen Lebens,
einschlieBlich gottlichen Lebens, des gemeinsamen Zieles und des
gemeinsamen Ursprungs. |

Der Kosmos, mit dem der Mensch in kérperlicher Verwandtschaft
und wechselseitiger Abhingigkeit steht, also Tier, Pflanze, Mineral,
Weltall, ist im Laufe der Menschheitsgeschichte immer wieder erforscht
worden, in den letzten Jahrzehnten sogar mit einer Fiille von Forschungs-
ergebnissen, auf die der Menschengeist mit Recht stolz sein darf.

Sollte es sich nicht verlohnen, auch jene Welt, mit welcher der
Mensch eine noch viel innigere Verwandtschaft besitzt 5, die Welt der
reinen Geister, mehr als bisher zu erforschen, — oder wenigstens die
bisher vorliegenden Forschungsergebnisse auszubeuten und frucht-
bringend zu verkiinden ?

Minner, die noch betend sannen und betend Biicher schrieben,
die ihren Geist in Demut, Ehrfurcht und Hingabe der géttlichen Er-
leuchtung o6ffneten, haben uns viel Schénes und Tiefes zu sagen.

Das ist auch der Grund, weshalb wir in dieser Abhandlung immer wie-
der auf Thomas von Aquin zuriickkommen und die Viter sprechen lassen®.

! Plato, Aristoteles, Pythagoras glaubten an das Dasein von Geistern, wie
Tertullian (Apol. c. 22) und Cyprian (De idol. vanit.) berichten. Tibull feiert die
Genien (Schutzgeister) in L. 2, El. 2 : « Ipse suos adsit Genius visuros honores, Et
decorent sacras florea serta comes.» Vgl. auch Properz, L. 4, Eleg. 9 ; Seneca, Ep. 3.

? Matth. 22, 30; 13, 37; 18, 10; Luc. 9, 26.

3 Gottersohne : Job 1, 6 ; Himmelsbewohner : Phil. 2, 10 ; Heilige : Heer
Jahwes : Jos. 5, 14 ; Heer des Himmels: 1 Kon. 22, 19.

4 Apg.10,3; 5,19 ; Rom. 8,38 ; Gal. 1,8; 1 Tim. 3,16 ; Hebr. 1,4 ; 2. Thess.
1, 7; 1 Petr. 1, 12.

8 II-II q. 25 a. 10.

% « Wer die Rede des hl. Thomas zum erstenmal vernimmt, hat das Gefiihl,
in einem so mit Licht iiberschwemmten Raum von einer solchen fast vernichten-
den Klarheit zu treten, daB er geblendet die Augen schlieBt ; sie miissen sich erst
gewohnen, sonst ertrinken sie vor Fiille und Glanz.» (Aus: HERMANN BAHR,
« Die Erwagungen, die mich zu Gott fithrten », in Schonere Zukunft 1934, S. 488.)



Engel und Menschen bei der MeBfeier 283

Das héchste Tun im Leben des Christen ist und bleibt die Mitfeier
des heiligen Opfers.

Wie die Menschwerdung Gottes und das Siihnopfer des Gott-
menschen die Groftat im Tagewerk Gottes, das Ziel- und Meisterwerk
in der Wende Gottes zu uns ist, so ist die heilige Messe, — die Teil-
habe an der Menschwerdung und am Siihnopfer Christi —, die Groftat
im Tagewerk des Christen, das Ziel- und Meisterwerk in der Wende
des Menschen zu Gott. !

Wenn wir Menschen mit den Engeln schon eine Gemeinschaft
schlechthin bilden, wie eng muf@ diese Einheit bei der heiligen Messe sein !

An den hl. Thomas trat einst ein Freund heran mit der Bitte um
einen Rat, — wie man am besten die Wissenschaft studieren kénne.
Thomas antwortet mit einem Brief, in dem er sagt :

« Quia quaesisti a me, quomodo oportet incedere in thesauro scientiae
acquirendo, super hoc a me traditur consilium, ut per rivulos, et non per
mare, eligas introire, quia per facilia ad difficilia oportet pervenire.» *

So wollen auch wir es halten :

Zunichst betrachten wir die einfache Tatsache der Gegenwart
von Engeln bei der MeBfeier. Auch die Art und Weise dieser Gegen-
wart suchen wir uns mit Thomas klarzumachen (1. Kapitel). Sodann
schauen wir die Engel im Lichte der einzelnen Ursichlichkeiten :-Engel
und Menschen haben ein gemeinsames Zzel. Auch bei der MeBfeier
sind sie zu gemeinsamer Aufgabe zusammengeschlossen (2. Kapitel).
Durch die innere Wesensform, natiirlich und iibernatiirlich gesehen,
sind Engel und Menschen zu einem Leibe geeint, haben ein gemein-
sames Leben, eine gemeinsame Speise (3. Kapitel). Die Wirkursichlich-
kest fithrt uns zur Betrachtung des ewigen Gottesplanes, nach dem die
Menschen den Platz der gefallenen Engel einnehmen sollen (4. Kapitel).

In der romischen MeBfeier finden die Engel nur an fiinf Stellen
Erwihnung :

im Schuldbekenntnis, « Confiteor » (Michael),

im Engelgesang, « Gloria »,

beim Weihrauchgebet nach der Opferung, « Per intercessionem » (Michael),

in der Prifation einschlieBlich Sanctus,

im Aufnahmegebet nach der Wandlung, « Jube haec perferri ».

Ich halte es deshalb fiir ratsam, auch die nichtrémischen Liturgien
zu Wort kommen zu lassen.

1 Vgl. HaLLFELL MatTHIAS, Wende zu Christus, Trier 1932, I, S. 65.
? Epistula de modo studendi.



284 Engel und Menschen bei der MeBfeier

I. cADSUNT »

Unum est templum angelorum et hominum
§ 1. Tatsache der Gegenwart

Thomas von Aquin hat ein Buch iiber die Geisteswesen geschrieben,
das er seinem geliebten Freund Reginald von Piperno gewidmet hat.
Leider ist dieses Werk nicht vollendet.

- Die einleitenden Worte, die Thomas an seinen Freund richtet,
zeigen, wie er iiber das Chorgebet denkt. Seine schriftstellerische Arbeit
ist nur eine Unterbrechung der heiligen « Engelfeier » des Chorgebetes :

« Quia sacris Angelorum solemniis interesse non possumus, non debet
nobis devotionis tempus transire in vacuum ; sed quod psallendi
officio subtrahitur, scribendi studio compensetur. » *

Das «officium psallendi » galt schon in den Zeiten der alten Kirchen-
viter als « Engelfeier ».
Origenes sagt in seiner Abhandlung tiber das Gebet 2 :

« Einen gewissen, mit geistlichem Nutzen verbundenen Reiz hat aber
ein Gebetsort, nimlich der Ort, an dem sich die Gldaubigen ver-
sammeln, — wie dies natiirlich ist —, da sowohl Engelmdchie neben
der Masse der Gliubigen stehen als auch die Kraft unseres Herrn
und Heilandes selbst, ferner auch Geister von Heiligen ...

Von den Engeln gilt die SchluBfolgerung : Wenn der Engel des Herrn
sich rings um die lagern wird, die ihn fiirchten, und sie erretten wird
(Ps. 33, 8), und wenn Jakob nicht bloB von sich, sondern auch von
allen, die Gott dem Allwissenden anhangen, die Wahrheit in den
Worten spricht : Der Engel, der mich aus allen Leiden rettet (Gen. 48,
16), so ist es natiirlich, daB dann, wenn eine groBere Menge in
rechter Weise zum Preise Christi zusammengekommen ist, ‘der Engel’
eines jeden «sich rings um die lagern wird, die den Herrn fiirchten »
(Ps. 33, 8), an der Seite des Mannes, dessen Schutz und Leitung ihm
anvertraut ist. Und so entsteht bei den versammelten Frommen eine
doppelte Gemeinde : die dev Menschen und die der Engel. »

Neben der Begriindung, die Origenes angibt, wird auch Ps. 137, 1
angefithrt. So schreibt der hl. Benedikt in seiner Regel ? :

« Ubique credimus divinam esse praesentiam ...
Proxime tamen hoc sine aliqua dubitatione credamus, cum ad opus
divinum adsistimus ... (Ps. 137, 1):

1 De substantiis separatis ad fratrem Reginaldum.
2 De oratione (BARDENHEWER, I, 141).
3 Regula Sti. Benedicti, c. 19 (nach ¢),



Engel und Menschen bei der MeBfeier 285

‘in conspectu angelorum psallam tibi.” Ergo consideremus qualiter
oporteat in conspectu divinitatis et angelorum ejus esse ...»

Der Kommentar des Paul Warnefrid sagt zu dieser Stelle!:

« Duobus modis intelligi potest: uno modo intelligitur, quia cum

psallimus, assistunt ibi angeli, eo quod Deus non est sine nuntiis. »
Die Uberlieferung der Viter iiber die Gegenwart der Engel beim
Gottesdienst findet ihre Begriindung in der Heiligen Schrift, wie wir
sehen. Wir diirfen bei unserer Frage auch die eschatologische Ein-
stellung der alten Kirche nicht auBer acht lassen, in der alles Irdische
als etwas Relatives, Voriibergehendes angesehen wird. Die ganze
irdische Lebensordnung ist jenseitig verankert und bezogen. Die
Christen sind bereits mit Christus auferstanden und sind auf dem Wege
zum Himmlischen.

« Unser Wandel ist im Himmel. »

« Gott hat uns mit Christus auferweckt und mitversetzt ins Himmel-

reich, » 3
Dieses ‘unerschiitterliche Konigreich des Himmels” ist gleichzeitig
der Ort, an dem Gott die héchste Verehrung zuteil wird. In ihm tritt
Christus als der Hohepriester auf:

« Wir haben einen Hohenpriester, der sich zur Rechten des Thrones
der Majestit im Himmel niederlie@. » ¢

« Er verrichtet den Dienst im Heiligtum, im wahren Zelt, das der
Herr erbaut hat und nicht ein Mensch. » ®

Johannes erlebt in einer dramatischen Schau, wie Gott von den
Engeln und Heiligen Anbetung und Dank und Jubel dargebracht wird.
Heilig- und Alleluiarufe, Triumphhymnen und Psalmengesinge erfiillen
den ewigen Himmel. Ein bunter Wechsel von Wort und Gebirde
vollzieht sich in heiliger Ordnung.

Dem Gottesdienst im Himmel sind die Christen zu- und einge-
gliedert durch Christus, den Hohenpriester :

« Ihr aber seid hingetreten zum Berge Sion, zur Stadt des lebendigen
Gottes, zum himmlischen Jerusalem, zu den unzdhligen Engelscharen,
zur festlichen Versammlung der Erstgeborenen, die im Himmel auf-
gezeichnet sind ... »*®

Unser irdischer Gottesdienst vollzieht sich im Himmel, zusammen
mit dem Gottesdienst der Engel.

1 Commentarius Pauli Warnefridi in S. Regulam, Monte Cassino 1888, c. 19.
2 Phil. 3, 20. 3 Eph. 2, 6. 4 Hebr. 8, 1.
5 Hebr. 9, 11. 8 Hebr. 12, 22-24.



286 Engel und Menschen bei der MeBfeier

Wir kénnten auch umgekehrt sagen : Der Gottesdienst der Engel
vollzieht sich unter uns; denn der Himmel ist dort, wo Gott ist, —
der Dienst des himmlischen Hohenpriesters ist dort, wo Christus ist,
d. h. mitten unter uns.

Thomas weist in seinem Kommentar zum 1. Korintherbrief darauf
hin 1 :

« ..., propter angelos. Quod quidem dupliciter intelligi potest: uno

modo, de ipsis angelis coelestibus, qui conventus fidelium visitarve cve-
duntur, praecipue quando sacra mysteria celebrantur ... »

Unter ‘sacra mysteria’ versteht Thomas die Geheimnisse der heiligen
Messe.

Das ‘officium psallendi’ erfihrt ja seine Weiterfithrung und seinen
Hohepunkt im heiligen MeBopfer. Und dieses will wiederum weiter-
klingen den ganzen Tag. Alle Gebete der heiligen Kirche sind nur
Ausstrahlungen, geheimnisvolle Wellen, die vom eucharistischen Opfer
ausgehen. Sie sind erfiillt vom Weihrauchduft der MeBfeier 2. Wenn
schon beim Chorgebet die heiligen Engel gegenwirtig sind, um wie-
viel mehr beim heiligen Opfer, «praecipue quando sacra mysteria
celebrantur ».

« Milia milium ministrabant ei et decies centena milia assistebant
ei (Dan. 7). Hoc autem intelligendum maxime est fieri in sacramento
altaris, ut beatus Gregorius: Quis fidelium dubium habere possit in
ipsa immolationis hora ad sacerdotis vocem coelos aperiri, in illo Jesu
Christi mysterio angelovum chovos adesse, summis ima sociavi, terrena
coelestibus jungi, unumque ex visibilibus et invisibilibus fieri.» ®

In der Melker Handschrift 411 des Heinrich von Langenstein heiBt
es (S.192b) 4:

« So hebt den die still meB an und die hat so groBe krafft und macht,
daz sich die himmellpfort auftut und die heiligen engell kommen auf
den altar ...»

1 In 1 Cor. 11, 10.

2 Vgl. Tyciak Jurius, Die Liturgie als Quelle &stlicher Frommigkeit, Frei-
burg 1937, S. 37.

8 Summa de Officio Missae, tr. III, c. 15. — Dieses Werkchen ist wahrschein-
lich von ALBERT d. GR. — Die opuscula 132 De venerabili sacramento altaris,
133 De sacramento Eucharistiae befinden sich unter anderem Titel in : ALBERTI
MaGN1, Summa de officio Missae ; — Summa, de Sacramento Eucharistiae, Sermones
XXXII super verbo Venite comedite, Coloniae 1503. Vgl. auch MANDONNET, Des
écrits authentiques de St. Thomas d’Aquin, Fribourg (Suisse) 1910 ; GRABMANN,
Die echten Schriften des hl. Thomas von Aquin, Miinster i. W, 1920.

4 Franz AporprH, Die Messe im Deutschen Mittelalter, Freiburg i. Br. 1902,
S. 694-695. ’



Engel und Menschen bei der MeBfeier 287

Ein Missale aus dem Jahre 1459 (Karlsruhe, GroBherzogl. Bibliothek,
Blatt 8a) enthilt ein kunstvolles Schema, in dem der Nutzen der Messe
dargestellt wird. Die 3. Zeile lautet 1:

ad bona angelis et in bonis in aeterna patria
opera sanctis virtutibus per gloriam
impellit soctat inerescit glorificatque.

Der Gedanke, dafl Engel und Menschen bei der MeBfeier in heiliger
Gemeinschaft vereint sind, diese Uberzeugung des Urchristentums und
der mittelalterlichen Theologen, unter diesen vor allem des hl. Thomas,
findet in der romischen Liturgie kaum Erwihnung. In der Ostkirche
lebt die Tradition des Urchristentums ungestorter weiter als im Westen.
In den Liturgien des Ostens finden wir deswegen auch viele wunder-
schéne Gebete, in denen die Gegenwart der Engel, die innige Gemein-
schaft der Engel und Menschen beim Gottesdienst, ausdriicklich erwihnt
wird.

In der Chrysostomusliturgie gilt fiir die Prozession vor dem Evan-
gelium folgende Rubrik 2:

Wardopévou 3¢ tob Tpitov dvmipmvou mapk THY YaAtdv, H TOV paxopLo-

pdv gay fi xvproh, érav ENOwowv elg t0 36Ex 6 lepedg xal & Sidxovog

otdvteg ¥umpoaley thHe aylag tpamélng motolor mwpooxuviuate Tplx * elta

AaBov 6 lepedg 10 dytov edayyéhov didwor T@ Sraxdvy xal obrtwg EEei-

Oévreg Sux 1ol Popelov pépoug mpomopevopévey adTdHY Axpmadwv Tololot

v Mixpav Efcodov. Kai otdvreg &v 1d ocuvifer téme xAlvovow dp.-

pbtepor tag xepaAdg xal 1oL Sraxdvou efmovrog fpépa Tob Kuplov 3enié-

ey Aéyer & lepede v edyny tig clobédov puoTixde.

« Aéomota Kbpie 6 Oedg Apdv 6 xataothoag év odpavoic Tdyparta xol otpo-

Tidg &yYéhwv xol dpyayyéhwv el Asttouvpylay Tiig ofic 86Eng * mwolnocov

oV T elobddw Hudv eloodoy dylwy dyvéroy yevéoBar culiet-

TovpyouvTwy HRiv xal cuvdofodoyobvrwy TV 6y dyabbryroe.

ét. mpémer oo maox d6Ex Tl xal mpoowdvnorg TH Ilatpl xal e Yid

wol 16 ayle Ilvedpartt viv xoal del xal elg Todg aldvag tév aldvov. »

Auch die erhabene Opfer-Prozession, die Maxpax Elcodog erscheint als
ein Schreiten im Kreise der Engelgemeinde. Die heiligen Gaben, die auf
einem Nebentisch standen, werden in Prozession durch die Kirche ge-
tragen, um dann auf dem Hochaltar niedergelegt zu werden 3. Wihrend
dieser Prozession singen die Gldaubigen den ‘Cherubshymnus’ 4:

1 FrANz ¥, S, 59.

? BrRicHTMAN F. E., Liturgies Eastern and Western, Oxford 1896, S. 368.
3 Vgl TYC‘IAK 22 S. 32.

4 BRIGHTMAN 26, S, 377.



288 Engel und Menschen bei der MeBfeier

« Ol 7a yepouBly pvorixds elxovifovres xal 7f) Cwomoly tpladt tov TpLod-

yiov Opvov mwpooddovreg ooy thy Piwtixiy droldpebe pépvpvay . .. “Qg

Tov Baoctréx 1@V Shwv OmodeEbuevor Taic ayyeAixailc dopdtwg

dopuvpopodpevoy tafeaty . aiAlnrodia &AAnrobia dAAnAodia,
Ahnlich singt die Gemeinde in der Jakobusliturgie 1.

In der Athiopischen Liturgie heiBt eine Rubrik 2:

« Sacerdos conversus ad populum dicet:

Dominus desuper benedictionem mittat super vos omnes, populum

christianum : Et faciat introitum nostrum in hac Ecclesia sancta, una

cum Angelis sanctis, qui illi subjecti sunt semper, et glorificant eum

omni tempore, in saecula saeculorum. Amen. »

Eine dgyptische MeB- und Taufliturgie, vermutlich des 6. Jahrhunderts,
beginnt mit folgender liturgischer Vorschrift 3 :

« Et priusquam sacrificet, populus osculo puro alter alteri pacem dent.
Et subdiaconi januas ecclesiae claudant, et silentium magnum et
quies sit. Et proclamat diaconus ita dicens :

‘Ponite corda vestra in coelo !

Si cui cum proximo suo altercatio fuerit, reconcilietur ei.

Sl

Sisas

Etenim sunt nobis Pater luminum et Filius ejus unicus et Spiritus

Sanctus, qui super actiones nostras intueantur et cogitationes

nostras respiciant,

et angeli pertvanseunt medii inter nos mobisque intermiscentur.’ »

§ 2. Art und Weise der Gegenwart

Die einfache Tatsache (§ 1), daB gute Geistwesen bei uns sind
wihrend der MeBfeier, ist iiberaus trostlich.

Mit dieser Tatsache dringt sich aber sogleich die Frage nach der
Art und Weise auf: Engel sm Gotteshaus, Engel wihrend der Mef-
feier, — Geist im Raum, Geist in der Zeit. Damit stoen wir bereits
auf erhebliche Schwierigkeiten. Der Engel ist ein Geschépf und somit
nicht wie Gott schlechthin iiber Raum und Zeit erhaben. Andrerseits
ist der Engel kein Koérper, und die Geistgegenwart ist anders geartet
als die eines Korpers.

Wir vertrauen uns in diesem Dunkel zuversichtlich der bewihrten
Fithrung des «englischen Lehrers» an.

1 BRIGHTMAN 26, S, 41-42.

? ReENauUDOT, Liturgiarum orientalium collectio, Paris 1716, I, S. 511.

3 BAUMSTARK ANTON, Eine édgyptische MeB- und Taufliturgie, vermutlich
des 6. Jahrhunderts; in: Oriens Christianus 1901, S. 1-45.



Engel und Menschen bei der MeBfeier 289

In zwei groBen Quaestiones kommt Thomas auf diese allgemeinen
Fragen zu sprechen L.

Der Ausdruck « Irgendwo-sein » wird einem Engel nur in analoger 2
Anlehnung an das Irgendwo-sein eines Korpers zugeordnet. Das Irgend-
wo-sein kommt proprie nur dem Korper zu, der auf Grund seines Aus-
maBes einen Raum ausfiillt, in dem er ist. Im Geistwesen aber ist keine
Ausdehnung. Er ist gegenwirtig durch seine Kraft, die auf den Korper
wirkt, der seinerseits irgendwo ist. Der Geist wird nicht von einem
Korper gehalten, auf den er wirkt, sondern der Geist hélt den Korper.

« Substantia incorporea sua virtule contingems rem corpoream, continet
ipsam, et non continetur ab ea.»*®

Ahnlich ist auch die Seele im Leibe die ‘Haltende’ (continens) und nicht
die vom Leibe ‘Gehaltene’ (contenta). Und doch ist der Engel wieder
ganz anders irgendwo als die Seele, solange sie im Leibe ist. Die Seele
ist eben ein Wesensbestandteil des Menschen. Sie ist im ganzen
Menschen und in jedem beseelten Teile ganz. Sie ist aber auch nur im
Menschen, — und als solche auf Grund ihres Wesens begrenzt.

Thomas unterscheidet eine dreifache Art von natiirlicher Gegen-
wart : circumscriptiva, definitiva, expletiva *: |

« Corpus in loco circumscriptive, quia commensuratur loco.

Angelus autem non circumscriptive, cum non mensuretur loco ; sed
definitive, quia ita est in uno loco, quod non in alio.

Deus autem neque circumscriptive neque definitive ; quia est ubique. »

Was die Gegenwart der Engel betrifft, macht sich Thomas einen Aus-
spruch des Johannes Damascenus zu eigen, den er allerdings richtig
verstanden wissen will :

« Ubi angelus operatur, ibi est.»®

Der Engel ist nicht iiberall. Er ist aber auch nicht an mehreren Orten
zugleich. « Non ubique, nec in pluribus locis, sed in uno loco tantum. » 8
— Das befremdet uns zundchst. Thomas versteht das so: Was als
Wirkung einer Kraft anzusehen ist, verhilt sich zu dieser wie eine

11 q. 52-53.

? Thomas sagt in I q. 52 a. 1, ¢. ‘aequivoce’ ; damit meint er nicht ‘aequi-
voce ex casu’ (wie Gallus-gallus), sondern ‘aequivoce ex consilio’, was gleich-
bedeutend ist mit ‘analoge’ (‘quantitas’ dimensiva — ‘quantitas’ virtutis).

*¥q52a. 1,0

¢1q.52 a. 2, c.

8 T De Fide Orth,, c.13; I q. 52 a. 2, c.

*1Iq.52 a2

Divus Thomas 19



290 Engel und Menschen bei der MeBfeier

ewnzige Wirkung : « Oportet enim quidquid comparatur ad unam virtu-
tem, ut unum aliquid comparari ad ipsam. » 1

Eine einzelne Kraft kann nur auf eines zielen. Insofern wie eine
Kraft des Feldherrn den Sieg in der Schlacht erzwingt, wird der End-
erfolg als ein Sieg betrachtet, mag er auch viele Teilsiege der einzelnen
Truppenkérper in sich schlieBen. Der Engel wirkt nun durch ein und
dieselbe Kraft, nimlich durch seine praktische Vernunft und nicht
wie der Mensch durch verschiedene ineinandergeschaltete wirksame
Krifte. So stellen sich den Engeln gegeniiber die vielen, in ihrer stoff-
lichen Wirklichkeit getrennten Teilwirkungen als eine dar. Diese eine
Gesamtwirkung ist aber bei einer geschaffenen, endlichen Kraft, wie
es die eines Engels ist, notwendigerweise eine begrenzte. Liegt nun der
Grund der Ortsgegenwart des Engels darin, daB er seine Kraft der
Korperwelt zuwendet, so ist er immer an eimem Ort, mag dieser nun
ein groferer oder kleinerer seim, oder mag dieser selbst aus riumlich ge-
trennten Orten bestehen. Fiir den Engel ist es immer nur ein einziger Ort 2.

« Non est necesse, quod determinetur ei unus locus indivisibilis secun-

dum situm ; sed vel divisibilis vel indivisibilis, vel major vel minor, »
Wie weit sich indes die Wirkungsweise eines Engels erstreckt, ist uns
unbekannt.

Von diesem Gesichtspunkt aus kénnen wir auch verstehen, da8
Thomas eigenartigerweise sagt, mehrere Engel seien nicht zugleich an
einem Ort. Der Beweis geht von der Voraussetzung aus, daB der
Engel, falls er mit der Korperwelt in Verbindung tritt, nicht als Teil,
sondern als vollausreichende Ursache und unmittelbar wirksam ist.

« Impossibile est quod duae causae completae sint immediatae unius
et ejusdem rei. Quod patet in omni genere causarum : quia una est
forma proxima unius rei; et unum est proximum movens, licet pos-

sint esse plures motores remoti. » *

Dies ist zwar nicht streng beweisbar, entspricht aber der Wiirde des
Engels, wenigstens insofern die Engelwelt in die natiirliche Ordnung
des Weltalls eingegliedert ist.

Aus all diesen Erorterungen folgt auch die uns Erdgebundenen so
fern liegende Tatsache, daB der Engel iiberhaupt nicht irgendwo zu sein
braucht. Er ist dann nirgends, — was mit Nicht-sein nicht identisch
ist. Er ist dann ‘in sich selbst’. Wie sollen wir das verstehen ?

L]

11q.52a. 2.
2 Vgl. Deutsche Thomasausgabe, Salzburg-Leipzig 1936, Bd. 4, Kommentar
S. 578. 81 q.52 a2 41 q.52a.3.



Engel und Menschen bei der MeBfeier 291

« Es ist dem Menschen natiirlich, da3 er seine Erkenntnis aus dem
Reich der Sinne schopft, und es ist duBerst schwer, sich iiber den
Bereich der Sinne zu erheben!»?!
Seibst unser abstraktestes Denken ist begleitet von irgendwelchen sinn-
haften Vorstellungen. Die Anschauungsbilder unserer Phantasie sind
zumeist eine groBe Stiitze fiir unsere geistige Erkenntnis, sie kdnnen
aber auch noch groBere Hindernisse sein, wenn es gilt, die Wirklichkeit-
an-sich zu erfassen. -

Wie schwer ist es schon z. B., die Wirklichkeit des physikalischen
Raumes zu erfassen, die ganz anders ist als unsere sinnhafte Vorstellung
vom Raum ; der physikalische Raum entzieht sich unserer Vorstellung
vollstdndig.

Wie schwer ist es, rein mathematische Gesetze und Beziehungen
zu erfassen. Wenn diese noch eine Erfiilllung im Euklidischen Raum
oder in der klassischen Physik finden, ist es wesentlich leichter, — weil
anschaulicher. '

Unendlich schwierig ist es aber, die Wirklichkeit rein geistiger
Realititen zu erfassen. Von ihnen koénnen wir nur in Analogien Aus-
sagen machen und sie mit Bildern und Vergleichen umschreiben.

« Res simpliciter supernaturalis et mﬁgurablhs multipliciter compom-

tur per varietatem divisibilium signorum. »

Auch ich mdchte hier ein schlichtes Bild benutzen das die Engel-
gegenwart, wie itberhaupt das Irgendwo-sein geistiger Dinge, unserm
Verstdndnis nidher bringen kann :

Téne sind Schwingungen von einer bestimmten Wellenlinge und
einer bestimmten Frequenz, z. B. a’ = 435 Hz.

Ein Akkord ist ein Zusammenklingen von Ténen, deren Schwin-
gungszahl in einem bestimmten, einfachen Verhiltnis steht. Der Dur-
akkord f a’ ¢ z.B. (= 345,3; 435,0; 517,3 Hz) hat das einfache
Verhiltnis 4 : 5 : 6, das fiir jeden Dur-Grundakkord gilt. Eine Melodie
ist die zeitliche Folge von Ténen, deren Schwingungszahlen ebenso in
einem einfachen Verhiltnis zueinander stehen ; z. B. ist die Verhiltnis-
folge der Melodie « Resonet in laudibus» («Singen wir mit Frohlich-
keit », auch « Joseph, lieber Joseph mein») : 18 : 15:12: 15:18: 20 : 18.
Dieses Zahlenverhiltnis ist eine geistige GesetzmiBigkeit, die Seele der
Melodie, die in den Schwingungen eine Verkérperung erfihrt. Ob
letztere nun in héheren Bereichen von 8 000 bis 13 000 Hz, z. B. 12 400 :

1C G III, 119.
? Expos. in Dion. : De Divinis Nominibus 1, 1. 2.



292 Engel und Menschen bei der MeBfeier

10 428 : 8276 usw. (= g"%, e"’, c"* usw.) existiert, oder in tieferen,
z. B. 54,37 : 45,72 : 36,29 usw. (= A,, Fis;, D,), ob mit ganz ver-
schiedenen Oberténen, welche die Klangfarbe der Instrumente aus-
machen (Geige, Flote, Posaune, menschliche Stimme usw.), ob in Hoch-
frequenzen, fiir die wir Menschen keine Sinnesresonatoren haben, —
ist ganz gleichgiiltig. Aus Millionen von Melodie-Kérpern ist der eine
Korper, der zu der gestaltenden Seele gehort, erkennbar.

Wenn wir uns jetzt fragen : Wo ist diese geistige GesetzmiBigkeit
der Melodie ? so kénnen wir antworten : Sie ist in der schwingenden
Melodie, dem gesungenen oder gespielten Lied. Und wo ist sie dann,
wenn das Lied nicht gesungen oder gespielt wird ? Dann ist sie eben
nirgendwo. Hort die GesetzmiBigkeit aber dabei auf, zu existieren ?
Nein, sie besteht weiter, sie ist « unsterblich ». Der Ausdruck « unsterb-
liche Melodie » ist keine bloBe Phrase.

Mit diesem Vergleich, — dasselbe gilt von dhnlichen' Gleichnissen,
— koénnen wir die Geheimnisse des Geistes selbstredend nicht erfassen,
aber sie sind geeignet, uns wie von ferne an die Geheimnisse heran-
zufithren und sie unserm Verstindnis um ein weniges niherzubringen.

Vom Geistigen konnen wir also sagen, daB es nirgendwo ist, wenn
es in sich selbst ist, oder wenn es auf etwas Geistiges wirkt, das seiner-
seits nirgendwo ist. Wenn Geistiges auf Korperliches wirkt, oder auf
Geistiges, das seinerseits auf Korperliches wirkt, so ist es dort, wo das
Korperliche ist. Dasselbe gilt vom Engel. Er ist eben mit seiner Sub-
stanz dann und nur dann irgendwo, wenn er dort mit seiner Kraft wirkt.

Die Ausdriicke : Bei uns, neben uns, um uns usw., wie alle Ortsbe-
stimmungen, sind nur Analoga, die wir anwenden konnen, je nachdem,
welches besondere charakteristische Merkmal des Engelwirkens wir
betonen wollen. So konnen wir auch mit Recht sagen: Die Engel
«umstehen » uns oder den Altar, « umschreiten » ihn, « verneigen sich »,
« verhiillen ihr Antlitz » usw., dhnlich wie wir gleichartige Ausdriicke
auf Gott anwenden 1.

Treffender als der Ausdruck: «Der Engel ist in uns», ist die
Wendung : « Wir sind im Engel ».

Der Engel ist dort, wo er wirkt. Das Wirken der Engel wird uns im
kommenden Kapitel (iiber das gemeinsame Ziel und die Ordnung der
Gemeinschaft der Engel und Menschen bei der MeBfeier) beschiftigen.

(Schiup folgt.)

1 Vgl. In Hebr. 1, 1. 2.



	Engel und Menschen bei der Messfeier

