
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Die Potenz-Akt-Lehre heute

Autor: Endres, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762352

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Potenz-Akt-Lehre heute

Von Dr. Jos. ENDRES C. Ss. R.

1

Die Lehre von Potenz und Akt ist einer der tragenden Pfeiler der
aristotelisch-thomistischen Philosophie. Nach dieser sind Potenz und
Akt seinsaufbauende Elemente und führen dadurch im Bereich des

Seienden die große Scheidung ein : Seiendes als reiner Akt, und Seiendes,

in dem der Akt mit der Potenz verbunden, in sie aufgenommen und von
ihr begrenzt ist. Potenz und Akt ermöglichen eine innere Einheit des

Zusammengesetzten trotz der Vielheit und Verschiedenheit der es

erstellenden Stücke ; Potenz und Akt erhellen den scheinbar paradoxen
Vorgang des Werdens, der Zerstörung einer Einheit und der Bildung
einer neuen ; Potenz und Akt spielen ebenfalls in der dynamischen
Ordnung eine wichtige Rolle, allerdings in einer etwas andern Bedeutung ;

mit Potenz und Akt als seinserstellenden Wirklichkeiten steht und fällt
das wissenschaftlich-sichere, innerlich-notwendige Wissen über die Dinge,
den Menschen und den Schöpfer.

Entsprechend der verschiedenen Zusammensetzung, die bei einem
Seienden möglich ist — in der Daseinsordnung : Existenz-Essenz ; in der

Wesensordnung, der substantiellen : Materie-Form, der akzidentellen :

Substanz-Akzidenz —, sind Potenz und Akt nach Inhalt je verschieden.

Immer aber hat diese seinserstellende Potenz mehr oder weniger den

Charakter des Bestimmbaren, sie ist mehr oder weniger empfangend
und daher unvollkommen. Der Akt hat die entgegengesetzten
'Eigenschaften. Neben der bestimmbaren, empfangenden Potenz gibt es eine

andere mit teilweise andern Merkmalen. Sie ist nicht nur Leidens-,
sondern auch Leistungsfähigkeit, eine reale Möglichkeit, nicht nur etwas

zu werden, sondern auch zu bewirken. In der heutigen Wissenschaft

ist die Potenz fast nur in diesem letzten Sinn bekannt ; die Potenz als

empfangende, gestaltbare reale Möglichkeit ist aus dem Bewußtsein
geschwunden, zum großen Nachteil für das Verständnis des Werdens und
des Seienden, das wird. Hier ist jedoch nicht beabsichtigt, eine Lehre

darzustellen, die schon oft und ausführlich behandelt worden ist.

Dipus Thomas 17



258 Die Potenz-Akt-Lehre heute

Die Hauptschwierigkeit, die Potenz-Akt-Lehre der genannten
philosophischen Richtung richtig zu verstehen, liegt, sofern Potenz und Akt
die das Seiende in der Wesens- und Daseinsordnung erstellenden
Elemente meinen, in diesen selbst und in der Natur des menschlichen
Verstandes. Die Schwierigkeit läßt sich darum auch nicht beheben und
veranlaßt manches schiefe Urteil. Diese Elemente sind nämlich nicht
schon Ganzheiten, sondern ganzheitsbildende Teile. Der Verstand aber,
dessen angepaßter Gegenstand das Sein, ein Ganzes ist, kann darum
den Teil nicht anders als in seiner Beziehung zum Ganzen denken. Doch
ist er dabei leicht geneigt, den Teil zu einem Ganzen umzuformen,
mit andern Worten, ein 'id quo' zu einem 'id quod' zu machen.

Daß durch eine solche wesentliche Umdeutung ihres Sinnes die
Theorie eine den Widerspruch herausfordernde Gestalt erhält, ist sehr

begreiflich. Vor eine ähnliche Schwierigkeit sieht man sich heute bei
der wissenschaftlichen Bewältigung der Elemente des Atoms gestellt, die
als letzte physische Aufbaustücke des Körpers gelten müssen und ebenfalls

keine Ganzheiten, keine Körper sind. Was der philosophischen
Überlegung als notwendig erscheint, wird hier durch die Forschung als

Tatsache bestätigt. Die kaum zu überwindende Neigung, diese

inneratomaren Gebilde als fertige Körper aufzufassen, auf sie die unserer

Körperwelt entnommenen Begriffe unverändert anzuwenden, führt zu
Widersprüchen und diese zu dem resignierten Eingeständnis, es sei

überhaupt unmöglich, realgültige Erkenntnis über diesen geheimnisvollen
Bezirk der Dinge zu gewinnen. Denn wenn auch darauf hingewiesen
wird, durch die neuentdeckte Welt sei keineswegs dem rationalen
Erkennen, sondern nur gewissen Denkformen eine Grenze gesetzt1, so meint
man mit diesem Erkennen zunächst zwar nur das in sich eine reale

Gültigkeit nicht beanspruchende mathematische Erkennen. Aber infolge
einer positivistischen Haltung leugnet man nicht selten auch
grundsätzlich die Möglichkeit, zu einer realgültigen Erkenntnis dieser

subphysischen Welt zu kommen.
Obwohl man weiß, daß wirkliche Welt und sinnliche Erfahrungswelt

sich nach ihrem Umfang längst nicht decken, bleibt man bei der

Ansicht, nur das dieser Erfahrungswelt entnommene und für sie

verfertigte Begriffsnetz vermittle wissenschaftliche Erkenntnis. Was durch
seine Maschen gehe, sei alogisch und ließe sich nur in Zeichen und

1 Vgl. W. Heisenberg, Wandlungen in den Grundlagen der Naturwissenschaft,

Leipzig 1943, 20/21.



Die Potenz-Akt-Lehre heute 259

Symbolen dem menschlichen Verständnis nahebringen. Das gilt für die
sub- und metaphysische, für die unter- und übersinnliche Welt. In
diesem Sinne ist der uneingeschränkte Geltungsanspruch der klassischen

Physik noch nicht überwunden. Allerdings machen die Vertreter der
exakten Wissenschaft selbst für den Bereich des eigentlich Physischen
ein überraschendes Zugeständnis. Durch Relativitätstheorie und
Atomphysik wird bestätigt, daß Begriffe wie Ort, Zeit, Masse in der ihnen
durch die klassische Physik gegebenen Fassung in ihrer Anwendbarkeit
beschränkt sind1. Das hat offenbar gemacht, daß diese Begriffe der
exakten Wissenschaft an der Unschärfe und Unklarheit leiden, wie sie

für die Begriffe des täglichen Lebens einfach hingenommen werden
müssen. Doch ist mit ihrer Hilfe eine Verständigung unter den Menschen

bis zu einem gewissen Grade möglich, die aber nur durch den Verzicht,
die Tragfähigkeit dieser Begriffe genauer zu untersuchen, erreicht wird.
Je unschäifer sie bleiben, um so größer ist ihr Gehalt an Realgeltung,
je schärfer man sie faßt, um so mehr werden sie zu Idealformen, deren

wirklicher Inhalt verschwindet. « Der Wahrheitsanspruch der klassischen

Physik gilt also nur innerhalb der Grenzen, die durch die
Unschärfe der in den Axiomen der klassischen Physik vorkommenden

Begriffe gesteckt sind. »2 Durch die angedeutete positivistische Haltung
verzichtet die Naturwissenschaft grundlos auf das, was sie innerhalb
ihres Rahmens zur Realerkenntnis der Welt, zur Erschließung des Seins,
beisteuern könnte. Sie schafft zudem eine geistige Atmosphäre, die für
die philosophische Lösung dieser Aufgabe schädlich ist, und sie legt
zuweilen selbst philosophische Lösungen vor, die im Lichte des Seins

besehen, nicht zu halten sind.
Sofern Potenz und Akt die seinserstellenden Elemente in der

substantiellen Wesensordnung meinen, heißen sie Urstoff und substantielle
Form. Die der Potenz eigene Unvollkommenheit, Unbestimmtheit und
Gestaltbarkeit nimmt hier das größte Ausmaß und den größten Abstand

von der Seinsvollkommenheit des Aktes an. Denn an sich entbehrt sie

jeden Aktes, wenngleich sie niemals ohne einen solchen formenden und
-existenzverleihenden Akt in der Wirklichkeit besteht.

Die unter dem Namen 'Hylomorphismus' zusammengefaßte Lehre
über diesen Urstoff und seine Form ist nicht nur deshalb von Bedeutung,
weil sie nach ihren Vertretern die Vorgänge und deren Träger in dem
Bereich des Seienden verständlich macht, der uns am nächsten steht,

1 Vgl. Heisenberg, a. a. O. 39. 2 Heisenberg, a. a. O. 40.



260 Die Potenz-Akt-Lehre heute

der sich auf Grund seiner Struktur am meisten einem seinsmäßigen
Verständnis widersetzt, und der dennoch, seitdem die Frage nach dem
Sein erwachte, zuerst und immer wieder bevorzugter Gegenstand menschlicher

Forschung war : die Körperwelt. Es ist das jene Welt, der der
Mensch seine Begriffe entnimmt, sie ist auch, in der Form der
allgemeinen Wesenheiten, der seinem Verstandeserkennen angepaßte Gegenstand.

Somit zeigt sich in den menschlichen Begriffen eine ähnliche

Zusammensetzung wie in den Körperwesen, und die ursprüngliche
Bedeutung von Materie und Form wird in abgewandelter Bedeutung in
ausgiebiger Weise angewandt. Man begegnet ihr z.B. in der
Unterscheidung : Material- und Formalobjekt, in der Bezeichnung des

Verstandes als Materie in Bezug auf seinen Gegenstand als Form und
versucht mit ihrer Hilfe selbst Übernatürliches (und dessen Mangel) zu
deuten (Sakramente, Tugend, Erbsünde).

2.

Die Potenz-Akt-Lehre im allgemeinen und die von Materie und
Form im besondern werden von verschiedenen Seiten und aus
verschiedenen Gründen angegriffen. Philosophen, denen die Ergebnisse der
Naturwissenschaft bekannt sind, und Naturwissenschaftler, die

philosophische Fragen stellen, lehnen sie ab als einen zeitlich bedingten, von
dem als falsch, ungenügend und längst überholten physikalischen Weltbild

einer vergangenen Zeit wesentlich abhängigen Erklärungsversuch.
Wer Erkenntnisse und Gesetze sucht, um die Dinge zu beherrschen,

sie in den Dienst praktischer menschlicher Ziele zu stellen, muß
enttäuscht vom Hylomorphismus werden. Dieser will weder das positive
Wissen bereichern noch die Praxis erleichtern, sondern die Erscheinungen
und das in diesen Erscheinende aus letzten Gründen verständlich machen.

Wer den steten, die Welt systematisch weiter erschließenden Fortschritt
der Naturwissenschaften mit der seit Aristoteles gleichlautenden, inhaltsarmen

Welterklärung : Materie-Form vergleicht, kann sich des

Unbehagens und des Zweifels kaum erwehren. Wer auf die Frage nach dem
letzten 'Warum' der Erscheinungen in unserer Welt verzichtet, kann
auch gut auf den Hylomorphismus verzichten. Und wer ihn nur im
Zerrbild kennt oder sich ein solches von ihm macht, der hat noch
leichteres Spiel.

Bei N. Hartmann z. B. erscheint Gedankengut der aristotelisch-
thomistischen Philosophie zuweilen in vereinfachter und zurecht ge-



Die Potenz-Akt-Lehre heute 261

stutzter Form, wie etwa die Essenz-Existenz-Lehre1 und auch der

Potenz-Akt-Begriff, sofern er als Erklärungsmittel für das Werden dient2.
Wie Hartmann die alte Lehre wiedergibt, treten Potenz und Akt, nicht
wie Materie und Form verbunden, sondern getrennt auf. Es entgeht
ihm dabei zunächst, daß diese beiden Konstitutivprinzipien des Seienden

selbst den Modus von Potenz und Akt haben. Neben dem Wirklichen
soll nun innerhalb der realen Welt das Potentielle, das Mögliche stehen.

Ein Mögliches in solcher Form führe aber ein Gespensterdasein. Ein
solches Gespenst sei z. B. der Same. Er sei nur mögliche Pflanze, habe

kein eigenes Eidos, sondern nur das der Pflanze, und dieses sei in ihm
noch nicht verwirklicht.

Ohne Zweifel könnte man ein solches für sich seiendes Mögliche
nicht treffender kennzeichnen als Hartmann es hier tut. Seiendes ist
stets geformt, bestimmt, individualisiert, dadurch vom Nichts und jedem
andern Seienden eindeutig unterschieden. Daß etwas, was nur Anlage
auf ein Eidos ist, ohne dieses den Akt des Daseins haben könnte, ist
ein Widerspruch. So aber hat man das Mögliche auch nicht verstanden.
Man darf die dem Möglichen zugeschriebene Realität nicht als einen

eigenen Daseinsakt des Möglichen deuten. Die reale Möglichkeit hat

nur in Verbindung mit der Form, mit der zusammen sie das Ganze

bildet, den Akt des Daseins ; nur in diesem Ganzen ist sie, sie existiert

nur in dem Ganzen und durch das Ganze. Halbseiendes besteht nicht
neben dem Seienden, sondern nur an diesem. Das id quo ist nur durch
das id quod und in diesem wirklich. Potenz und Akt teilen nicht das

Seiende derart, daß auf der einen Seite das 'bloße' Mögliche, das Mögliche

ohne den Akt des Eidos und doch mit dem Akt des Daseins

verbunden, auf der andern Seite der Akt des Eidos wiederum mit dem

des Daseins stände. Der Same, der eine reale Möglichkeit zum Baum,

mögliches Baumsein ist, ist zuerst eine abgeschlossene Substanz,
physikalisch aus bestimmten Stoffen, metaphysisch aus Materie und Form
zusammengesetzt. Sie ist fertig, auch wenn niemals eine Pflanze aus

ihr wird. Im Wesen dieser Substanz ist aber dazu noch die Entwicklungsmöglichkeit

zu einer Pflanze eingeschlossen. Sie ist also kein
Halbseiendes neben Seiendem, und die Möglichkeit, die sie ist, oder besser,

die sie hat, verliert somit das Gespensterdasein.
Der Potenz-Akt-Begriff, den Aristoteles zur Erklärung des Werdens

1 Nie. Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, Leipzig 1935, 88 fi,
2 Nie. Hartmann, Möglichkeit und Wirklichkeit, Leipzig 1938, 5 ff.



262 Die Potenz-Akt-Lehre heute

eingeführt hat, soll sodann nach Hartmann diesen Vorgang gar nicht
erklären können. Die Potenz läge nämlich vor, der Akt nach dem

Werden, und das Werden, das gedeutet werden soll, gehe leer aus. Das
wäre dann freilich der Fall, wenn das Werden durch Potenz und Akt
gedeutet würde, sofern diese unverbunden sind. Solange aber die in
einem Seienden bestehende Potenz zu einem bestimmten Formakt mit
diesem noch gar nicht verbunden ist, ist noch kein Werden da. Ist
sie mit diesem Akt ganz /ind endgültig verbunden, ist das Werden
nicht mehr da. Das Werden liegt zwischen beiden Stadien, liegt in
der eigenartigen Verbundenheit von Potenz und Akt : so, daß die
Potenz mehr ist als bloße Potenz und weniger als durch den Akt
vollbestimmte, ganz geformte Potenz. Werden ist das Ergriffensein einer
Potenz durch einen Formakt in der Weise, daß die ergriffene, darum
schon geformte Potenz einer weiteren Formung nicht nur fähig ist,
sondern sie auch fordert. Werden ist ein Vorgang, in dem die Potenz

aus ihrer Ruhe als Mangel schon herausgeführt und noch nicht in
die gesättigte Ruhe des Besitzenden eingeführt ist. Sie ist schon durch
die Form bereichert, aber so, daß sie weiter bereichert und erfüllt
werden muß. Werden ist das Herausgezeugtwerden der Form aus einem

potentiellen Untergrund. Substantielles Werden ist der Weg, auf dem

der Logos eines Naturdinges, das Eidos zu leibhaft körperlicher
Verwirklichung kommt. Dabei ist es selbst die aktualisierungsmächtige
Potenz, die mit Hilfe werkzeuglicher Ursachen sich selbst aus einem

potenziellen Untergrund heraus erzeugt, sich vom Dynamischen in die

Form des Physischen übersetzt. Die Alten haben den Werdevorgang
in einen kurzen, alles enthaltenden, doch ob seiner Kürze nicht leicht
verständlichen Satz gefaßt : Werden ist die Wirklichkeit des Möglichen
als solchen.

H. E. Hengstenberg1 findet eine große Schwäche in der aristotelischen

Deutung des Körperdinges als einer aus Materie und Form,
Substanz und Akzidens, Wesenheit und Dasein aufgebauten Wirklichkeit.

Die Schwäche liege in dem damit in das Ding hineingetragenen
Dualismus. Hier sind wenigstens die einzelnen Bestimmungsstücke richtig

angegeben. Richtig ist ebenfalls, daß da nach verschiedenen Seiten

hin ein Dualismus vorliegt und daß der Dualismus offenbar eine

Schwäche ist. Aber diese liegt nicht in der Theorie über das Sein,

1 H. E. Rengstenberg, Zur Revision des Seinsbegrifis, Phil. Jahrbuch,
59. Bd. (1949) 19 ff.



Die Potenz-Akt-Lehre heute 263

sondern im Sein der Theorie, in der mit der Theorie gemeinten Sache.

In diese wird nicht nachträglich ein Dualismus hineingetragen, er wird
aus ihr herausgelesen. Das Körperding ist seinem Seinsgehalt nach
schwach. Die Schwäche, die in ihm als kontingentem Seienden liegt,
ist eine, von uns nur zu oft schmerzlich erlebte Tatsache. Aber das

Brüchige der entstehenden und vergehenden Körperdinge, die Armut,
die darin liegt, daß der Vollkommenheitsgehalt einer bestimmten Wesensart

über eine unübersehbare Menge von Einzeldingen verteilt ist,
wodurch diese noch unter einer neuen Hinsicht zu einem Seienden durch
Teilhabe werden — schon ihr Daseinsakt ist Sein durch Teilhabe —,
sodann der dem Wesensgehalt entsprechende, nach ihm bemessene,

widerrufliche Akt des Daseins, der unendliche Abstand, der sich so
zwischen das kontingent und notwendig Seiende schiebt und beide
unverwechselbar voneinander scheidet, wie sollte das zustande kommen,
ohne eine oder gar mehrfache Zusammensetzung des betreffenden Seienden

Gewiß ist das nicht der einzige Lösungsversuch, aber es ist nicht
leicht, einen bessern aufzutreiben.

Ist das Zusammengesetzte auch ein schwaches Sein, so kann es

trotzdem eine wirkliche Einheit bilden : wenn nämlich die Teile
aufeinander hingeordnet sind, zueinander passen, sich gegenseitig 'ergänzen',

wenn sie nur in dem Ganzen und durch das Ganze, zu dem sie sich

ergänzen, Bestand und Dasein haben. Also aber geschieht es, wenn sie

im Verhältnis von Potenz und Akt im Sinne der alten Lehre stehen.

Hengstenberg deutet diese Theorie aber nicht, wie ihre Meister sie

verstanden haben. Nach seiner Deutung ließe man das Körperganze
von außen her zusammengesetzt sein, machte es zu einem Ergebnis,
einer Summe schon bestehender, sich nun zusammenfindender Stücke.
Diese 'Komposition' will er durch eine 'Konstitution' ersetzen, d. h. die
Teile werden hier innerhalb des schon immer wirksamen Ganzen von
diesem zusammengestellt, sie gehen durch diese Bewegung von innen
heraus aufeinander zu. In diesem, ihrem richtigen Teil, stimmt die
Konstitutionstheorie mit der alten, recht verstandenen Kompositionslehre

überein. Hengstenberg ist nicht der erste, der diese darum kritisiert,

weil er das id quo als ein id quod gedacht hat. Aus der Verbindung
solcher Ganzheiten ergibt sich allerdings keine wirkliche, von innen heraus

gefügte Einheit, sondern nur die äußerliche Verbindung und
Überwindung einer Vielheit. Ex ente non fit ens, das ist eine alte, durch
nichts zu widerlegende Einsicht.

Ein weiterer Grund für den 'kompositorischen' Charakter des nach



264 Die Potenz-Akt-Lehre heute

aristotelischer Lehre aus Materie und Form zusammengesetzten Seins

läge nach Hengstenberg darin, daß Materie und Form einander
'einschränken', wie die Theorie behauptet. Von sich aus sei die Form
uneingeschränkt, 'gleichgültig' gegen diese oder jene Materie, und ebenso

gleichgültig sei die an sich unbegrenzte Möglichkeit der Materie
hinsichtlich dieser oder jener Form. Das gilt in der Tat für beide 'an

sich', das ist abstrakt betrachtet. Es liegt weder im 'Wesen' einer
substantiellen Form mit dieser Materie, noch im 'Wesen' der Materie,
mit einer bestimmten Form verbunden zu sein. Aber in der Wirklichkeit
gibt es solche 'An sich', solche Abstracta nicht. In der konkreten
Wirklichkeit sind Materie und Form weder uneingeschränkt oder gleichgültig

gegeneinander, noch wird das von ihnen im aristotelischen Hylo-
morphismus behauptet. Nach diesem sind beide, infolge der im
Werdevorgang wirkenden Kräfte, innerlich aufeinander bezogen, aufeinander

abgestimmt, sie entsprechen sich und fordern sich. Die jeweilige
substantielle Form eines Körperdinges ist jene, welche die Materie auf
Grund ihres Zustandes hier und jetzt verlangt, sie ist keineswegs gleichgültig

gegen diese Form, als könnte sie in ihrer konkreten Verfassung

genau so gut auch eine andere haben. Beide bilden eine echte, innere

Einheit, ohne daß da Nähte sichtbar blieben. Unter dieser Einheit und
trotz dieser Einheit bleibt die Materie allerdings das, was sie ist :

Anlagemöglichkeit, Aufnahmefähigkeit für jedwede substantielle Körperform.
Das heißt, sie kann unter dem Einfluß bestimmter Wirkursachen ihre
jetzige Form aus sich entlassen und eine neue aufnehmen. Die Einheit,
die sie mitbegründet, mag noch so fest gefügt sein, sie bleibt, eben wegen
der Materie, löslich, ist zerstörbar. Und weil sogar eine tatsächliche

Lösung immer wieder stattfindet, wird es offenbar, daß die Einheit
nicht in Einfachheit bestehen kann, daß sie das Ergebnis einer

Zusammensetzung ist. Das im Wesen zusammengesetzte Seiende ist ein
schwaches Sein, es ist nicht ganz es selbst, ist nicht ganz in sich selbst,
sondern ist ausgebreitet, und der Wesensdualismus ist die Wurzel
weiterer Zusammensetzungen. Das Körperding, dessen Realität wir
nicht selten in einer brutalen Weise erleben, hat den geringsten
Seinsgehalt, hat am wenigsten Dichte und Identität, es ist in seinen Teilen
bis zu einem gewissen Grade außer sich, ohne jedoch dadurch seine

Einheit zu verlieren, es ist nicht ganz es selbst, ohne deshalb ganz ein
anderes zu werden, es ist schlechthin teilbar, bei letzter, absoluter
Unteilbarkeit. Das, was so selbstverständlich scheint, ist am wenigsten
selbstverständlich in des Wortes verschiedenster Bedeutung ; was viele



Die Potenz-Akt-Lehre heute 265

am besten zu kennen meinen, ist am wenigsten erkennbar. Die Poten-

tialität in der Gestalt der Materie, dieses Zwischenglied zwischen dem

Nichts und dem Sein als Akt setzt unserm erkenntnismäßigen
Bewältigungsversuch einen unüberwindlichen Widerstand entgegen.

Wenn nach Hengstenberg aus dem Materie-Form-Dualismus die

extremen Systeme des Materialismus einerseits und des Idealismus
anderseits entstanden sind, so folgt daraus keineswegs etwas gegen die

Richtigkeit der Theorie. Jeder Irrtum lebt ja schließlich von der

Wahrheit, ist die Entstellung einer Wahrheit, hier die Verallgemeinerung
einer Seite der Wahrheit, und zwar so, daß ein Extrem das andere

nach sich zieht.1

3

Zahlreicher und für viele überzeugender sind die Gründe, die man
von der naturwissenschaftlichen Erkenntnis her gegen den Hylomor-
phismus vorbringt, besonders, wenn man ihn auf den unbelebten Körper
anwendet2.

Die Bedeutung der naturwissenschaftlichen Forschungsergebnisse
für die philosophische Erklärung der Körperwelt wird von den
Vertretern der scholastischen Naturphilosophie im allgemeinen und denen

des Hylomorphismus im besondern nicht selten unterschätzt. Man meint,

1 Wer das Körperding zur untersten Schicht des Seienden rechnet und
entsprechend wertet, ist erstaunt, bei einem Philosophen wie J. P. Sartre (vgl. L'Etre
et le Néant, Paris 1943) der entgegengesetzten Ansicht zu begegnen. Nach ihm ist
das Sein der Dinge das Sein an sich. Es hat Inhärenz zu sich selbst ohne die
geringste Distanz (32), Koinzidenz und Identität mit sich selbst ohne Dualität
(116. 118). Es ist die Fülle des Seins, hat die größte Dichte, enthält keine
Möglichkeit, ist, was es ist. Es hat einen unbedingten Vorrang vor dem Nichts, hat
volle Positivität (58). Erst durch das Für-sich erscheint die Negation (54. 58).
Für-sich ist aber die Seinsform des Menschen. Dieser muß erst zu dem werden,
was er ist ; er ist, was er nicht ist, und ist nicht, was er ist (33). Das Für-sich-Sein
erscheint als dialektische Einheit, die zugleich Zweiheit ist, immer schwankend
zwischen Vielfalt und Synthese. Das Für-sich ist in sich selbst gespalten durch ein
reines Nichts (120). Es ist eigentlich in keinem Augenblick, es arbeitet beständig
an seiner Ganzheit, doch entzieht sich diese ihm beständig (196). Was dem Für-
sich-Sein fehlt, ist das An-sich, es strebt danach, dessen Seinsdichte zu gewinnen,
ohne daß es ihm gelingt, sie zu erreichen. Diese Deutung ist in etwa nur dann
zu verstehen, wenn man beachtet, daß Sartre in seiner Dingbeschreibung bei dem
stehen bleibt, was die Sinne berichten, und daß seine phänomenologische Deutung
des Bewußtseins nicht einmal das ganze Phänomen erfaßt.

2 Neuere Gegner des Hylomorphismus und ihre Beweise finden sich
zusammengestellt in dem kenntnisreichen Buch von J ulius Seiler, Philosophie der
unbelebten Natur, Ölten 1948, dessen Hauptwert wir allerdings nicht im
Philosophischen sehen.



266 Die Potenz-Akt-Lehre heute

die mit den bloßen Sinnen erfaßten Vorgänge in der Körperwelt reichten

aus, um den Hylomorphismus als sichere Lehre aufzustellen. Nun wird
jede Wissenschaft ihr Formalobjekt umso besser fassen und erforschen

können, je vollkommener ihr das Materialobjekt bekannt ist. Das gilt
auch für die Naturphilosophie, welche die Veränderung als solche und
das Wesen der veränderlichen Körperdinge zu erklären sucht. Wie
wenig aber von dem ungeheuren Reichtum der Kräfte, Vorgänge und
Beziehungen in der Körperwelt durch die bloßen Sinne berichtet wird,
zeigen gerade die Ergebnisse der Naturwissenschaften, die nicht nur das

Wissen über die den Sinnen unmittelbar zugängliche raum-zeitliche
Welt bereichert, sondern dazu noch eine neue, sinnlich nur mittelbar
erfaßbare Welt entdeckt haben. Hier zeigt sich, welches Maß an Arbeit
die Naturwissenschaft der Philosophie abgenommen hat und wieviel
besser sie die Phänomene aufzuzeigen imstande ist. Was die
Naturwissenschaft an Tatsachen bietet, darf darum von der Naturphilosophie
nicht einfach übergangen werden, wie vorsichtig sie sich auch immer
naturwissenschaftlichen Erklärungen gegenüber verhalten mag. Über
die Existenz einer inneratomaren, subphysischen Welt, über das, was

man Elektronen, Neutronen, Positronen usw. nennt, über die Tatsache

dort geltender besonderer Gesetze, wie sie sich z. B. im Wirkungsquant
offenbaren, kann kein vernünftiger Zweifel mehr bestehen. In dieser

Kleinwelt spielen sich Vorgänge ab, sind Energien aufgespeichert und
wirksam, daß für eine Passivität der Materie überhaupt kein Raum
mehr zu bestehen scheint. Die Trägheit der Masse, « nahe besehen,
einer der geheimnisvollsten, aufregendsten Momente im Sein und
Gebaren der Materie », ist eine Kraft. Man stellt sogar die Gleichung
auf : Materie ist Energie. Auch der fertige physische Körper « stellt
insofern schon an sich selbst einen Kraftvorrat dar, als er — mag er
ruhen oder in Bewegung versetzt sein —, dem äußeren Raum dynamisch
vermählt ist. Er nimmt den Raum nicht nur faktisch ein, sondern er
ist kraftmäßig in ihn eingesenkt » L

Nun gibt es Philosophen, die, um diese Tatsachen wissend, dennoch
den Hylomorphismus aufrechthalten. Nach wie vor stützen sie sich
dabei auf jene Veränderungen, die das Wesen ihres Trägers verwandeln
und darum substantielle Veränderungen heißen. Wenn die Naturwissenschaft

auch nicht den Körper als Substanz und eine Veränderung nicht
als substantielle kennt und nicht zu kennen braucht, so weiß sie doch

1 H. Conrad-Martius, Der Selbstaufbau der Natur, Hamburg 1944, 277.



Die Potenz-Akt-Lehre heute 267

Eigenschaften und Verhaltungsweisen anzugeben, aus denen ein Körper
als eine Substanz und eine Veränderung als eine substantielle erschlossen

werden kann. So ergibt sich z. B. aus dem erfahrungsmäßig festgestellten
Widerstand der Atome gegen die Entropie, daß die Aufbauelemente des

Atoms nicht nur auf das Ganze abzielende Tätigkeiten setzen, wie die

einzelnen Körper im Universum, sondern daß diese Tätigkeiten auch

aus dem Ganzen kommen, aus einer nicht mechanischen, sondern
naturhaft-ganzheitlichen Notwendigkeit erfließen, daß der Vergleich mit dem
Verhalten eines Lebewesens naheliegt und sich der Begriff einer
substantiellen Einheit aufdrängt h — Damit ist freilich nicht gesagt,
daß im Unbelebten nur die einzelnen Atome als Substanzen
anzusehen und die darüber und daraus sich aufbauenden Einheiten der
Moleküle und des Großkörpers nur als lockere, äußere Verbindungen
zu denken Wären. — Läßt sich das Verhalten eines Körpers nur aus
ihnen als einer Ganzheit erklären, dann ist ein solcher Körper auch ein

Ganzes, ein Naturding, eine Substanz. Dieser ist es eigen, sich immer
irgendwie von innen heraus, aus eigenen Kräften und nach eigenen
Gesetzen zu erzeugen und aufzubauen, wie es im belebten Körper am
vollkommensten geschieht. Ein solcher Vorgang ist nicht faßbar ohne

eine Grundlage, aus der heraus gezeugt, und nicht ohne eine Kraft,
die daraus das Ganze zeugt. Wo Merkmalgruppen und Verhaltensweisen

vorliegen, die beständig sind und sich nicht durch stetige

Steigerung oder Verminderung in andere überführen lassen, muß man den
hinreichenden Grund für ein solches Verhalten in substantiell verschiedenen

Trägern sehen. Solche Verschiedenheit besteht nun nicht allein
zwischen belebten und unbelebten Körpern, sondern auch innerhalb der
unbelebten Welt. Grundsätzlich muß eine überatomare, substantielle
Einheit innerhalb des gleichen Körpers und eine substantielle
Verschiedenheit zwischen mehreren Körpern vom philosophischen Atomismus

verworfen werden. Bauen sich nämlich die großen Körper aus
kleinen Körpern auf und sind diese letzteren unzusammengesetzte,
unteilbare Ganzheiten, dann können sie nicht wiederum ein echtes

Ganzes bilden : ex ente non fit ens. Sind sie alle in sich gleich und

nur in ihrer Anordnung verschieden, dann reicht diese Verschiedenheit
nicht aus, wesenhaft verschiedene Substanzen anzunehmen. Der Atomismus

als eine philosophische Welterklärung ist der Versuch, die begrifflich
unmögliche Veränderung des Seins als solchen, mit der Tatsache sinnlich

1 Vgl. Zeno Bucher, Die Innenwelt der Atome, Luzern 1946, 264 ff.



268 Die Potenz-Akt-Lehre heute

erfaßter Veränderungen zu versöhnen, Parmenides nicht gegen Heraklit
auszuspielen, sondern beide zu verbinden, wofür, um die allein
zugelassene Ortsbewegung zu ermöglichen, der Raum als ein existierendes
Nicht-sein eingeführt werden mußte. Die mit dieser Deutung
notwendig gewordene rein mechanische Erklärung des Geschehens innerhalb

der Körperwelt ist durch die heutige Naturwissenschaft in ihrem
uneingeschränkten Geltungsanspruch erschüttert. Sie mußte nicht nur
im Belebten, sondern auch im eigentlichen Bereich des Mechanismus,
im Unbelebten, auf weite Strecken hin einer andern, durch die
Tatsachen geforderten nichtmechanischen Erklärung weichen, sodaß fürder-
hin weder der Körper als Urwirklichkeit noch die mechanische Bewegung
als Grundvorgang betrachtet werden können.

Um die Materie-Form-Einheit des unbelebten Körperwesens zu
beweisen, führt man an erster Stelle jene Veränderung an, deren
substantieller Charakter besonders deutlich ist : die Veränderung, der ein
unbelebter Körper unterliegt, wenn er in einen belebten übernommen
und aufgenommen wird, oder wenn ein belebter Körper durch den

Verlust des Lebens wieder auf die tiefere Schicht des Unbelebten sinkt L
Der von der scholastischen Philosophie zu allen Zeiten angenommene
Wesensunterschied zwischen beiden Seinsbereichen findet durch die

neueren Forschungsergebnisse heute eine überraschende Bestätigung,
und damit ist eine alte Einsicht auf neuem, den modernen Menschen

ansprechenderen und überzeugenderen Wege : durch das Experiment,,
zurückgewonnen worden2. Auf jenem angegebenen Wege wird zunächst
die Materie-Form-Zusammensetzung der Körper aufgezeigt, die in einen

lebendigen Organismus aufgenommen werden können oder in die ein
solcher Organismus beim Tode auseinanderfällt. Mittels eines Analogieschlusses

von diesen unbelebten Körpern auf alle andern wird jene

Zusammensetzung dann auch von allen ausgesagt. Es wäre noch ein

zweiter Analogieschluß denkbar : wenn sich die, eine Unvollkommenheit
enthaltende Matiere-Form-Zusammensètzung auf der höheren Seinsstufe

der Lebewesen findet, wie ja auch von solchen zugegeben wird,
die den Hylomorphismus für den Bereich des Unbelebten ablehnen,
dann muß diese Unvollkommenheit umso mehr im Wesen der einer

1 P. Hounen, Cosmologia, Romae 1945.
2 Allerdings sind die genaueren naturwissenschaftlichen Erklärungen der

Lebensvorgänge im Organismus manchmal ungenügend und den Tatsachen nicht
entsprechend. Vgl. H. Conrad-Martius, Der Selbstaufbau



Die Potenz-Akt-Lehre heute 269

tieferen Seinsschicht angehörenden Dinge enthalten sein. Mit andern
Worten : auch sie müssen dann aus Materie und Form bestehen.

Außerdem ergibt sich die angegebene Zusammensetzung aus der,

wenigstens theoretischen Möglichkeit, die bekannten chemischen
Elemente ineinander überzuführen. Befinden sich aber unter diesen nur
einige, die die Materie als Wesensbestandteil haben, dann folgt nicht

nur, daß auch alle andern zusammengesetzt sind, sondern daß sie auch
die gleiche Materie haben. Diese Überführbarkeit des einen Körpers
in einen andern, der Materie in Energie und der verschiedenen Energieformen

ineinander zeigen wieder das Gleichsein aller Körper 'im Grunde*.

Und weil es sich dabei nicht um rein äußerliche Umformungen, einen
bloßen Wechsel der Erscheinungsform, sondern um einen inneren
Formenwandel handelt, muß der gemeinsame Grund, der im Vergehenden

das Vergehen übersteht und im Entstehenden als etwas schon
Bestandenes wieder auftritt, die Eigenschaften haben, die man der
ersten Materie zuschreibt.

Auch unabhängig von Wesensveränderungen hat man den Hylo-
morphismus zu begründen versucht : aus der dem Körper eigenen von
seinem Wesen geforderten Daseinsform. Diese ist etwas Fließendes, ein

beständiges Werden, das jedoch das Wesen selbst nicht erfaßt, es

unverändert läßt. Ein Wesen, das einerseits Grund der Identität des

Körpers, seiner Beharrung und anderseits Grund der fließenden, sich

ständig verändernden Daseinsform ist, muß aus entsprechend
verschiedenen Elementen bestehen, die je unselbständig sowohl die Ganzheit

wie das Werden, die Bestimmtheit und die Bestimmbarkeit des

Körpers erklären, die, mit andern Worten, die Eigenschaften der ersten
Materie und der substantiellen Form besitzen x.

Auf diese Ansatz- und Ausgangspunkte ist darum hinzuweisen, weil
» behauptet worden ist, die Materie-Form-Lehre gründe an erster Stelle

auf der Gegenständlichkeit der sogenannten sekundären Sinnesqualitäten

und hänge somit letztlich an der erkenntniskritischen Frage :

naiver oder kritischer Realismus. « Es scheint geradezu, daß dies der

entscheidende Gesichtspunkt ist in der Hylomorphismusfrage ...»2
Wer sich darum zu dem sogenannten kritischen Realismus bekenne,

also die Gegenständlichkeit jener Qualitäten leugnet, müsse auch den

Hylomorphismus (für die Welt des Unbelebten) ablehnen. Durchaus

1 Vgl. F. Renoirte, Critique des Sciences et de Cosmologie, Louvain 1947, 223.
2 Julius Seiler, a. a. O. 427.



270 Die Potenz-Akt-Lehre heute

nicht Die quantitative und qualitative Veränderung, auf die der

Hylomorphismus sich beruft, ist etwas Objektives, auch wenn man jenen
Qualitäten die Objektivität absprechen zu müssen glaubt. Außer den
sekundären gibt es noch andere Qualitäten. Sind die sekundären auch
als solche nicht in den Dingen, so sind sie es doch ihren Ursachen nach,
und diese Ursachen gehören ebenfalls zu den veränderlichen Bestimmtheiten

am Körperding. So scheint uns das erkenntniskritische Anliegen
in der dargelegten Form ein ganz nebensächlicher Gesichtspunkt in der

Hylomorphismusfrage und darum können wir der andern Behauptung
ebenfalls nicht zustimmen : « Sind die sekundären Qualitäten objektive
Merkmale der Körper wird man im Hylomorphismus die einzige
berechtigte Theorie erblicken dürfen» (427). Und endlich scheint es

übertrieben, wenn gesagt wird : « Sind diese Qualitäten objektiv zu
bewerten, dann vermag die Physik keinen Beitrag zu ihrer Erklärung
zu leisten » (427). Denn auch dann könnte die Physik das mit diesen

Qualitäten verbundene Quantitative erklären, wie sie es tatsächlich
innerhalb des Rahmens der von ihr gesuchten Erklärungen tut. Die

Betrachtung der Qualitäten unter dieser Rücksicht, die Übersetzung
des Qualitativen ins Quantitative ist, wie Heisenberg richtig bemerkt,
« der Verzicht auf das 'unmittelbare' Verständnis der Qualitäten ». Es

bedeutet aber nicht notwendig auch die Leugnung dieser Qualitäten.
« Wie Bohr hervorgehoben hat, ist es nicht mehr richtig zu behaupten :

die Qualitäten der Körperwelt seien auf die Geometrie der Atome
reduziert In unserer Erfahrung sind Qualitäten wie Farbe, Geruch,
Geschmack ebenso unmittelbare Gegebenheiten wie Gestalt und Bewegung.

Beraubt man die Atome dieser Qualitäten — in dieser
Abstraktion liegt eben die Stärke der Atomhypothese —, so verzichtet
man von vornherein darauf, die Qualitäten der Dinge durch Benützung
der Atomvorstellung im eigentlichen Sinn des Wortes zu 'verstehen'
Die qualitative Vielfältigkeit der Welt wird nicht 'erklärt' durch die
Reduktion auf die Mannigfaltigkeit geometrischer Konfigurationen
Der in der Atomvorstellung erfüllte Wunsch, die sinnlichen Qualitäten
der Dinge, wie Farbe und Härte durch Analyse auf geometrische
Konfigurationen abzubilden, erzwingt den Verzicht darauf, das Wesen dieser

Qualitäten durch Naturwissenschaft zu erklären. »1

Doch nicht nur hinsichtlich dieser Qualitäten muß sich die
Naturwissenschaft eine Wesenserkenntnis versagen, sie muß es hinsichtlich

1 Heisenberg, a. a. O. 26/27 ; vgl. S. 33. 36.



Die Potenz-Akt-Lehre heute 271

alles dessen, was sie untersucht. Eigentlich geht es hier auch gar nicht
um solche Wesenserkenntnis im philosophischen Sinn, und bis zum
Wesentlichen, dem Übersinnlichen tragen auch ihre Forschungsmittel
nicht. Kein Wunder darum, daß ihr noch nichts begegnet ist, was
die Eigenschaften des Urstoffs trüge.

Wohl ist es der Naturwissenschaft gelungen, aufzuzeigen, daß das

Wesen der Körper nicht in dem besteht, worin der philosophische
Atomismus es gesehen hat. Sie ist selbst über dessen letzte Ganzheiten

hinausgekommen, sie hat gezeigt, daß diese keineswegs das Letzte, daß

sie nicht einfach, und darum unteilbar sind, daß es noch etwas anderes

gibt, als eine durch Druck und Stoß verursachte, nach den Gesetzen

der Trägheit und Schwere ablaufende Ortsbewegung. Jene Ganzheit
wurde aufgespalten, es wurden Elemente festgestellt, die diese Ganzheit
erst erstellen, die selbst nicht mehr Ganzheiten, keine Körper mehr im
physikalischen Sinne sind, einer andern Ordnung angehören und andern
Gesetzen unterstehen als die Dinge der raumzeitlichen Welt. Es wurde
ferner festgestellt, daß es neben der mechanischen Bewegung noch

andere Formen gibt, daß die kinetische Energie eine neben andern und
nicht einmal die erste ist.

Man ist berechtigt anzunehmen, daß in den Elementen des Atoms
die physikalisch letzten Aufbausteine der Körperwelt gefunden sind.
Weil die Gesetze, denen sie gehorchen, auch die der letzten Lichteinheiten,

der Photone sind, rückt ebenfalls das Licht, das die klassische

Physik noch als einen Sonderfall betrachten mußte, in die Einheit der

physischen Welt. Sind deren Bestandteile auch nicht unmittelbar den

Sinnen zugänglich, so gehören sie doch mittelbar zum sinnlich
Wahrnehmbaren. Sie können gemessen und berechnet werden, lassen sich

in einem Modell darstellen. Das aber ist beim Wesen und den Wesensteilen

grundsätzlich unmöglich, sie sind an sich übersinnlich.
Hat darum die Physik auch die letzten Bestandteile des Körpers

und alle seine Gesetze aufgefunden, dann hat sie damit noch keine

Antwort auf die philosophische Frage nach dem Sein des Körpers
gegeben. Aus einem ähnlichen Grunde stößt sie nicht auf dieses Sein,
wie der Chirurg bei seiner Arbeit nicht die Seele findet. Es muß
deshalb auch als abwegig gelten, in einem von der Naturwissenschaft
entdeckten Element den Urstoff der Naturphilosophie zu sehen, als

welchen man den Atomkern des Wasserstoffs gelegentlich bezeichnet hat.
Gewiß will die Naturwissenschaft nicht nur Tatsachen registrieren.

Sie will auch erklären, will die Gesetze finden, unter denen Tatsachen



272 Die Potenz-Akt-Lehre heute

und Vorgänge stehen, will das Große in seine kleinsten und letzten
Bestandteile zerlegen. Aber so tief dieser Weg sie immer in die Dinge
führt, sie bleibt, selbst im Atominnern, an der Oberfläche, und gibt nur
'oberflächliche' Erklärungen. Das ist nicht in wertender, sondern in
seinsmäßiger Bedeutung zu verstehen. Gegenstand der Naturwissenschaft

ist das unmittelbar oder wenigstens mittelbar sinnlich
Wahrnehmbare. Und zwar untersucht sie dieses im Unterschied zur
Philosophie unter der Rücksicht des Wahrnehmbaren. Sie mißt, sie berechnet,

sie bietet Modelle, mathematische Symbole und Gesetze. Ein
neuer Erfahrungsbereich scheint ihr dann erst verstanden, wenn die
ihn beherrschenden Gesetze mathematisch formuliert sind. Wohl werden
da in vielen Fällen hohe Anforderungen an die Vorstellungskraft gestellt,
aber der Bereich des Ausgedehnten, des irgendwie Vorstellbaren ist damit
nicht verlassen. Auf diese Weise und in diesem Sinne wird gesagt, was

Licht, Kraft, Energie und Masse sind. Für die Praxis, für physikalische,
vor allem relativitätstheoretische Umrechnungsmöglichkeit mag das von
großem Vorteil sein, aber diese Gleichungen sind nicht in einem onto-
logischen Sinne zu verstehen. Es handelt sich um Maßbestimmungen,
nicht um Sachbestimmungen ; es wird nicht gesagt, was z. B. die Kraft
ist, sondern wie sie gemessen wird. Auch wenn Masse der Energie
gleichgesetzt wird, kann man den ontologischen Unterschied zwischen beiden

nicht beseitigen. Daß auch physikalisch der Unterschied zwischen Masse,

nämlich der durch das Gewicht der Materie gemessenen, sogenannten
Ruhemasse und der Energie nicht aufgehoben werden kann, « sieht man
daraus, daß in die Äquivalenzformeln die Ruhemasse als das, was am
Körper nicht in reine Energie aufgelöst werden kann, immer mit
eingeht » L Und wenn der Naturwissenschaft auch die staunenswerte Tat
gelingt, in den Maxwell'schen Gleichungen die nach kontinuitätsphysischen

Begriffen widerspruchsvolle Doppelnatur des Lichtes zu beherrschen,

so kann das doch nicht eine ontologisch letzte Erklärung sein.

Aber die heutige Physik hat den uneingeschränkten Geltungsanspruch

der klassischen Physik ganz aufgegeben. Zwar sieht auch sie,

gleich jener, in der mathematischen Fassung eines Gesetzes das Ideal,
aber sie behauptet nicht mehr von sich, die letzte Welterklärung geben

zu können. Es wurde schon gesagt, daß nicht wenige Naturwissen-

1 Vgl. H. Conrad-Martius, Naturwissenschaftlich-metaphysische Perspektiven,

Hamburg 1948, 23 ; C. H. Weizsäcker, Zum Weltbild der Physik, Leipzig
1945, 65.



Die Potenz-Akt-Lehre heute 273

schaftler im Gefolge einer positivistischen Erkenntnislehre auf jede
realgültige Aussage verzichten, sie, wenigstens für den Bereich des Atomaren,
für unmöglich halten und ihren Aussagen nur Symbolwert beilegen.

Mögen solche Erklärungen der Naturwissenschaft auch genügen, die

Philosophie kann nicht bei ihnen stehen bleiben. Die Frage nach dem

Sein läßt sich nicht unterdrücken, sie ist vernünftig, weil das Seiende

vernunftmäßig erkennbar ist nach Maßgabe seines Seinsgehaltes. Reale

Vorgänge müssen einen realen Grund haben, auf dem sie sich abspielen.
Das Letzte kann nicht eine mathematische Formel sein, auch nicht
etwa eine Energie, die in den verschiedenen Vorgängen unter wechselnden

Erscheinungsformen sichtbar würde. Eine solche Energie wäre eine

'metaphysische Hypostase', wäre ein zur Substanz erhobenes Akzidens,
ein « Wirkquant, keine Substanz, auch keine imponderable ». Eine solche

imponderable Substanz besteht wohl 'neben' der ponderablen, doch das

ist etwas anderes, es ist der sogenannte Äther. Wenn Energie in der
Form des Wirkungsquants als letzte physikalische Einheit angesehen
werden muß, ist sie das nicht im ontologischen Sinne L Denn dieses

Wirkquant ist selbst nichts Einfaches, sondern ist zusammengesetzt ;

es ist etwas Absolutes nur in der Bedeutung eines, den Grund des Welt-
gefüges regelnden mathematischen Gesetzes, nicht aber in der einer
letzten Realität.

Daraus folgt : so unentbehrlich die physikalischen Ergebnisse für
das Verstehen der Körperwelt auch sind, soweit die Forschung auch

vordringt, sie kommt nicht zu dem, was die Welt im Innersten
zusammenhält und kann darum die Naturphilosophie auch nicht ersetzen.

Diese sucht nicht nur nächste und letzte physikalische Erklärung, sie

1 Wirkungsquant ist die Energie, die sich durch einen bestimmten Raum
und durch eine bestimmte Zeit betätigt. Die Wirkquanten sind in dem der Quantentheorie

entsprechenden Verhältnis gekoppelt. Das Elektron und die letzten
Lichteinheiten, die Photone, bestehen aus solchen Wirkeinheiten. Beim Licht sind es
die elektromagnetischen Schwingungen des Äthers, wobei Energiegröße und
Schwingungszahl unabtrennbar miteinander verbunden sind, sodaß bei der Division
der Energie durch die Schwingungszahl immer die gleiche Größe h, oder ein
ganzzahliges Vielfaches davon herauskommt. Das Eigenartige liegt darin, daß die
Energie des Lichtes nicht nur durch die Schwingungszahl der Wellen bestimmt
ist, sondern daß die Veränderung dieser Größen wegen ihrer Kopplung an die
Planck'sche h-Konstante nicht langsam und kontinuierlich, sondern in Sprüngen
vor sich gehen kann. Zwischen diesen Sprüngen aber liegt nicht etwa eine leere
Strecke, auch keine Zeit, sondern nichts. Durch diese, von der Physik entdeckte,
allen bis dahin bekannten und für ausnahmslos geltend angesehenen Gesetzen der
klassischen Physik widersprechende Größe zerbröckelte nach einem Worte Edding-
tons 'das glänzendste Schaugerüst von Raum, Zeit und Materie'.

Divus Thomas 18



274 Die Potenz-Akt-Lehre heute

begnügt sich nicht mit Symbolen, Wortgemälden, Wahrscheinlichkeitswellen,

sie will Sinnliches nicht durch Sinnliches, sondern durch das

übersinnliche Sein, aus dem übersinnlichen Wesen gedeutet haben. Sie

will von der Erscheinung zum Sein, wogegen die Naturwissenschaft sich

mehr und mehr von diesem fortbewegt. Die Naturphilosophie will
wissen, wie der Träger der festgestellten Phänomene beschaffen sein

muß, wenn diese verstanden werden sollen. Die bestehende

Gesetzmäßigkeit in den funktionalen Zusammenhängen drängt nicht nur die

Frage nach dem ontologischen Grund auf, sondern läßt diesen auch

in einer bestimmten Richtung suchen, in einer bestimmten ontologischen
Verfassung finden. Wenn behauptet wird : « In der gesamten Literatur
über den Hylomorphismus scheiiit übrigens die Frage nach dem natürlichen

System der Formen überhaupt niemals gestellt oder als Problem

empfunden worden zu sein » *, dann ist der daraus klingende Vorwurf
nicht berechtigt. Denn ein solches System aufzusuchen, ist nicht ihre
Sache. Ist es aber von der Physik als sichere Tatsache aufgewiesen,
dann stellt sich ihr wohl ein Problem. Sie sucht nicht nur nach dem

Grunde der Verschiedenheiten innerhalb des natürlichen Systems und
der aus einzelnen Elementen gebildeten chemischen Verbindungen sowie

nach dem Grund der trotz allem bestehenden Gemeinsamkeiten, sie

sieht diesen Grund auch in einer bestimmten WesensVerfassung dieser

Körper. Zwar ist auch in den von der Naturwissenschaft aufgefundenen
Gesetzen das Wesen eingeschlossen, aber dieses wird in sich nicht offenbar,

es wird nur darauf hingewiesen durch die Konstanz und Notwendigkeit,

die jenen Gesetzen anhaften 2. Aus dem Gesagten soll ersichtlich
werden : die Aussagen, die Naturwissenschaft und Naturphilosophie über
den Körper machen, unterscheiden sich nicht nur in der Ausdrucksweise,
sondern in der Sache, sie beziehen sich auf etwas formell Verschiedenes.

Nun darf aber die Leistungsfähigkeit der Philosophie nicht
übertrieben werden. Ja, in aller Aufrichtigkeit muß man sagen, daß sie in
ihrem Bemühen, das Wesen der Dinge zu erschließen, auf halbem Wege
stecken bleibt. Denn sie stößt im untermenschlichen Seinsbereiche in
keinem Falle bis zum spezifischen Wesen der Dinge vor. Dieses läßt
sich selbstverständlich nicht aus allgemeineren Begriffen einfach ableiten,
es läßt sich aber auch nicht auf dem Wege von unten, von den

Erscheinungen her bestimmen. Die Philosophie kann wohl angeben, worin

1 Julius Seiler, a. a. O. 436.
2 Vgl. J. Maritain, Les Degrés du Savoir, 1932, 65 ff.



Die Potenz-Akt-Lehre heute 275

der artliche Unterschied zwischen den drei Seinsbereichen liegt, aber
das unterscheidende Merkmal der artlich verschiedenen Körper auf der

gleichen Ebene bleibt ihr verborgen. Sie weiß nicht, was das Kupfer
zum Kupfer und die Eiche zur Eiche macht usw. Das Wesenswissen,

in dem diese verschiedenen Dinge nur als Körper, als pflanzliche oder

sinnliche Lebewesen gefaßt sind, läßt sich in der Richtung des

Spezifischen nicht vervollkommnen, es läßt sich die substantielle Form nicht
näher bestimmen. Die Naturwissenschaft, die die Körper nach den

ihnen eigenen, unverwechselbaren Merkmalgruppen ordnet, ohne die

Frage nach dem Artwesen zu stellen, bietet so ein geschlosseneres und

gefüllteres Bild. Jener, der Naturphilosophie anhaftende Mangel wird
es auch verhindern, daß sie mit der Naturwissenschaft zusammen eine

abgeschlossene, lückenlos ineinandergreifende Erklärung der Körperwelt
wird geben können.

4

Die Bedeutung der Naturwissenschaft für die Philosophie besteht
aber nicht nur darin, daß sie dieser ein inhaltsreiches Materialobjekt
vorlegt, sondern auch darin, daß sie in ihren Ergebnissen viel eher

auf den Hylomorphismus hinweist, als ihn erschüttert. Diese haben

doch die ablehnende Haltung der aristotelisch-thomistischen Philosophie
bestätigt, sofern sie den Mechanismus und Atomismus als philosophische
Erklärungsversuche der belebten und unbelebten Körperwelt verwirft.
In dieser Philosophie sind es aber die gleichen Gründe, die zur
Ablehnung des Atomismus und zur Annahme des Hylomorphismus führen.
Außer dem Atomismus und Hylomorphismus gibt es keinen selbständigen

philosophischen Erklärungsversuch der Körper, weil der reine

Dynamismus in wesentlichen Punkten : in der Verneinung einer inneren,
substantiellen Veränderung mit dem Atomismus zusammengeht und die
Naturwissenschaft grundsätzlich außerstande ist, die Frage nach dem
Wesen zu beantworten. Doch die Naturwissenschaft hat dem Hylomorphismus

noch weiter vorgearbeitet. Sie zeigt nicht nur, daß « vom
Atom bis zu den Fixsternwelten und von der Amöbe bis zum Menschen

eine fast unübersehbare Stufenleiter immer höherer und umfassenderer

Ganzheitsbildungen » führt \ sie zeigt auch, daß diese
Ganzheiten verschieden sind, daß die Welt als Inbegriff der Körper eine

1 B. Bavink, Ergebnisse und Probleme der Naturwissenschaften, Leipzig
1940, 493.



276 Die Potenz-Akt-Lehre heute

andere Einheit ist als der Einzelkörper, daß der unbelebte Einzelkörper
sich vom Belebten unüberbrückbar unterscheidet. Sie zeigt ferner, daß

der Großkörper wieder aus anderen Ganzheiten zusammengesetzt ist,
den Molekülen und Atomen. Sollen diese aber eine wirkliche Ganzheit
sein, müssen sie zuvor aufgelöst werden, da aus einem Ganzen nicht
ein anderes echtes Ganzes werden kann. Aber die gleiche Wissenschaft

hat auch die erstaunliche Entdeckung von Elementen gemacht, die sich

feststellbar als nicht-fertige Körper — z.B. wegen der
NichtUnterscheidbarkeit und der kinetischen Unselbständigkeit — ausweisen. « Das

durchaus Überraschende und Neuartige in unserer Wissenschaftssituation

ist daß die experimentelle und mathematisch-physikalische
Wissenschaft selber auf Grenzdimensionen gestoßen ist, an denen zwar
nicht die eigentlichen Konstitutions- und Konstruktionskräfte selber

herausexperimentiert und -gerechnet werden können, mit denen sich
doch eigentümliche Vordimensionen der physischen Natur erfahrungsmäßig

bemerkbar machen »1 Die Umformung der einzelnen chemischen

Stoffe in andere, die Umwandlung von Licht in Materie und

von Materie in Licht im Sinne einer Transsubstantiation (Wesenswandlung),

all das zeigt, daß neben einem unterscheidenden auch ein

verbindendes, gemeinsames Konstituens vorhanden sein muß und daß man
sich diese beiden im Verhältnis von Potenz und Akt zu denken hat.

Als besonders brauchbar hat sich das Potenz-Akt-Schema für die

Erklärung der scheinbar paradoxalen Doppelnatur des Lichtes und
der Elektronen erwiesen, und H. Conrad-Martius schreibt ihm für die

Deutung der jener Erscheinung zugrunde liegenden quantenphysikalischen

Verhältnisse eine 'radikal erhellende Wirkung' zu. Das unter
dem Gesetz des Wirkquant stehende inneratomare Geschehen, bei dem

Elektronen auftauchen und verschwinden, läßt einen den Begriff der

Potentialität immer häufiger heranziehen. Allerdings wird das Potenz-

Akt-Schema im angegebenen Falle nicht von allen im gleichen Sinn

angewandt. A. Wenzl2 sieht in dem Wellen-, bzw. Korpuskularsein
selbst das Verhältnis von Potenz und Akt. In dieser Deutung hat die
Welle den Seinsrang der Potenz, den einer potentiellen Korpuskel, diese

aber ist die Erfüllung jener Potenz. Der Übergang von der Potenz

1 H. Conrad-Martius, Naturwissenschaftlich-metaphysische Perspektiven,
a. a. O. 27.

2 A. Wenzl, Wandlungen des naturwissenschaftlichen Weltbildes und ihre
Folgen, Stimmen der Zeit 139 (1946) 227 ; Philosophie der Freiheit, München
1947, 86.



Die Potenz-Akt-Lehre heute 277

zum Akt vollzieht sich innerhalb eines gewissen Spielraumes nach

Wahrscheinlichkeitsgesetzen. Die Doppelnatur von Licht und Materie bedeutet

nach Wenzl also, « daß ein noch unbestimmtes, aber bestimmungsfähiges

Sein, ein noch unerfülltes potentielles Sein sich bestimmt » h

Zwischen Welle und Korpuskel bestände nach Wenzl ein ähnliches

Verhältnis, wie zwischen dem pluripotenten Innen eines Keimes und
dem daraus sich entwickelnden Organismus 2.

H. Conrad-Martius läßt die Korpuskeln im Grunde 'wellenhaft'
sein. Sie sind 'Korpuskel' und 'Welle' in einem, sind korpuskuläre
Wirkspuren innerhalb eines mit ihnen aktualisierten Wellenfeldes 3. Das

muß im Zusammenhang mit ihrer gedankentiefen und nicht so leicht
verständlichen Ansicht vom Aufbau des physischen Körpers verstanden
werdeni. Der Körper unserer physischen Welt ist etwas Raumerfüllendes.

Was macht ihn nun zu einem solchen, warum fordert er den Raum
als seine Grunddimension Weil er in sich selbst raumhaft, ausgedehnt,

'geräumt' ist. Das aber verdankt er der Materie. Diese aber ist
zusammengesetzt und enthält ein Element, das man die Massenhaftigkeit
nennen kann. Es ist das die innere Schwere des Körpers, die sich

physikalisch als Ruhemasse ausdrückt. An sich ist diese Masse völlig

1 Ontologie der Freiheit, Zeitschrift für phil. Forschung 3 (1948) 57.
2 Ebd. Auf den PotenzbegrifE in der Biologie kann hier nicht eingegangen

werden. In der ihm von H. Driesch gegebenen Fassung, als der Summe der
möglichen Schicksale des Keimes, genügte er bald nicht mehr. Man unterschied sodann
die Organisationspotenz als wirkursächliche Fähigkeit eines Keimteiles in seinem
Bereiche ein bestimmtes Gebilde hervorzubringen, und die Differenzierungspotenz
als passive Anlage eines Keims unter der Einwirkung der bestimmenden
Organisationspotenz zu einem bestimmten Gebilde zu werden. Hier liegt der eigentliche
Potenzbegrifi vor. Der 'Faktorenvitalismus', der sowohl die substanzielle Einheit
des belebten Körpers wie die Eigenart ihres Werdens als einer unter dem Einfluß
der Form sich vollziehenden Ausgestaltung einer Anlage von innen heraus nicht
gerecht wird, weil er im Werden des Organismus eine rein materielle Epigenese
sieht, d. i. ein mechanischer Vorgang im Stoff unter der Kontrolle eines trans-
zendentierenden Faktors (Entelechie, Dominante, Feld), der den Keim in bereits
fertiger Form in sich trägt, muß zu jener Ansicht kommen, weil er die Potenz nicht
als reale Anlage, als gestaltbare Möglichkeit, sondern nur als gestaltende
Möglichkeit, als Organisationspotenz kennt und das Verhältnis dieser Potenz zur
Entelechie in einer ontologisch nicht befriedigenden Weise deutet. Ohne die rechte
Deutung dieses Verhältnisses von Materie und Form muß das Wirken der
Entelechie im lebendigen Organismus bei dessen Entstehung und auch nachher
'magisch' erscheinen.

3 Naturwissenschaftlich-metaphysische Perspektiven, a. a. O. 72.
4 Dargestellt in den beiden schon erwähnten Werken. Für den, der mit ihrem

Inhalt nicht vertraut ist, werden die folgenden kurzen Ausführungen nur schwer
verständlich sein.



278 Die Potenz-Akt-Lehre heute

in sich hineinversenkt, nicht in dem Sinn, als sei sie auf einen Punkt
zusammengedrängt, sondern absolut. Sie ist reines Ineinander und dieses

Innen steht im absoluten Gegensatz zum extensiv Räumlichen, es ist
reine 'Stasis'. Daß der Körper in sich raumhaft ausgedehnt ist,
verdankt er einem andern Element, das sich mit jenem Massengrund
verbindet und ihn entfaltet. Es ist das darum ein Enthebungsfaktor,
eine 'Exstase'. Exstatisch im absoluten Sinn, als eigentlicher Gegensatz

zum Massengrund ist der Äther. Er ist völlig aus sich herausgesetzt,
in seinen Teilen ganz veräußerlicht. Auch er ist, wie der Körper, aus
zwei Elementen zusammengesetzt, die sich wie Potenz und Akt
verhalten. Dieses exstatische, ätherische Element ist es nun, das sich mit
jenem Massengrund des Körpers als sein formender Akt verbindet und
mit ihm zusammen ein neues Drittes, den Körper bildet. So ist der
fertige Körper eine Synthese zweier entgegengesetzter Elemente, er ist
eine statische Exstase, ist die in den statischen Grund hineingebundene,
aus ihm heraus aktualisierte Exstase, er ist der substantiell verwirklichte
Seinszustand der Exstase selbst. Infolge dieser seiner Aufbauelemente
versinkt er einerseits nicht im subphysischen Bereich, anderseits ist er
nicht völlig außer und über dem physischen Raum, wie der Äther,
sondern ist in ihm. Durch jene Verbindung der Körper in sich selbst

raumhaft, ist er in sich und außer sich. Ohne den Massengrund gäbe
es im Körper kein Nach-innen-hinein, sondern nur grenzenloses
Auseinander. Ohne den Enthebungsfaktor dagegen gäbe es in ihm kein
Nach-außen, sondern nur ein grenzenloses Ineinander. Materialität ist
das Auseinander im Ineinander in unauflöslicher Einheit.

Jene beiden Elemente, der Massengrund und der Enthebungsfaktor,
die sich wie Potenz und Akt verhalten, sind nicht mit dem Urstoff
und der substantiellen Form gleichzusetzen. Denn der Urstoff ist der

Ermöglichungsgrund für alle körperliche Substanz überhaupt, auch für
die Materie des Körpers und für alle andern passiven wie aktiven
Potenzen. Die Materie aber kann als solche nicht unmittelbar und
direkt aus dem Urstoff heraus aktualisiert werden, sie bedarf als solche

zu ihrer Konstitution noch eines unmittelbaren materialen
Potenzgrundes, eben des Massengrundes. Aus ihm wird die Materialität
hinsichtlich der Ausgedehntheit im dargelegten Sinn verwirklicht. Der
durch die substantielle Form dargestellte Artlogos bedient sich der
statischen und exstatischen Potenzen als werkzeuglicher Ursachen, um
den durch ihn dargestellten Wesensgehalt im physischen Körper zu
verwirklichen.



Die Potenz-Akt-Lehre heute 279

Diese Inkarnation, das Physischwerden des Körpers, vollzieht sich
stufenweise. Es ist ein schrittweises Herauswachsen aus dem Massengrund

bis zum fertigen physischen Körper. Eine der ersten Stufen
dieser Körperwerdung sind die inneratomaren Bestandteile. Sie stellen
die erste Andeutung einer korpuskulären Sonderung dar, die Frucht
der ersten Berührung der statischen durch die exstatische Potenz. So

erklärt sich ihre NichtUnterscheidbarkeit, ihre Verwechselbarkeit und
ihre kinetische Unselbständigkeit. Sie gehören noch dem subphysischen
Bereiche an, sind noch keine Körper, sondern eine Phase im Körperwerden.

Ein weiterer Schritt zum selbständigen physischen Körper ist
sodann die atomare Einheit. Höher noch als sie ist die molekulare.
Hier ist der Massenstoff schon fast ganz aus sich herausgehoben. Aber
auch die Moleküle sind nicht schon das Aufgebaute, sondern auch noch
Aufbauelemente.

Die durch die verschiedensten Untersuchungen als gesichert geltende
Wellennatur des Lichtes führt zur Annahme eines Trägers, den man im
Äther sehen muß. Dieser ist nicht als der Urstoff des Hylomorphismus
anzusehen, wie es schon geschehen ist, er ist eine zusammengesetzte
Substanz. Und zwar wird er aus den gleichen Elementen gebildet wie
die Materie, nur ist das Verhältnis beider umgekehrt. Der Massengrund,
bei der Materie das passive Prinzip, ist bei der Bildung des Äthers
das Aktualisierungsprinzip ; das ätherische Element dagegen ist jetzt
die passive Ermöglichungsgrundlage. Die Funktion des Massengrundes
besteht, entsprechend seiner Artung, in einem Binden. Er holt das

ätherische Prinzip herunter, bindet es. So entstehen Materie und Äther
durch wechselseitig geleistete Aktualisierung aus ihrem Ermöglichungs-
grunde und behalten auch als fertige Substanzen ein enges Potentiali-
sierungs-Aktualisierungsverhältnis. Die durch die Quantengesetze geforderte

sprunghafte Veränderung der Lichtenergie, nach der zwischen den

auftretenden verschiedenen Energieformen ein Nichts an Raum und
Zeit ist, verlangt eine ähnliche Struktur und einen ähnlichen Übergang
des Äthers, als des Mediums, von einem Zustand in den andern. Bei

jeder Änderung der Energie und Schwingungsweite des Lichtes ändert
sich auch der Äther sprunghaft, d. h. der zu einer bestimmten
Lichtenergie gehörende Äther wird jeweils inkamiert. Er tritt dabei aus seiner

überphysischen Potenzgrundlage heraus in der Form physischer Aktualität

in unsere raum-zeitliche Welt, und zwar tritt jedesmal ein anderer
Äther auf, der mit dem Träger der vorausgehenden Welle eines anderen

Energiezustandes zahlenmäßig nicht identisch ist. Es erfolgt somit



280 Die Potenz-Akt-Lehre heute

eine ad hoc sich vollziehende Inkarnation der Äthersubstanz aus ihrem

potentiellen Untergrund (Übergrund), in den die vergehende sich ebenfalls

wieder auflöst.
Bei all dem handelt es sich natürlich nur um philosophische

Erklärungsversuche physikalisch festgestellter Tatsachen und naturwissenschaftlicher,

bildhaft gehaltener Deutungen solcher Vorgänge, mittels
der schon auf andere Weise begründeten Potenz-Akt-Lehre. Die
naturwissenschaftlichen Deutungen haben meist den Charakter des

Hypothetischen, des Vorläufigen, sie werden oft durch andere Erklärungen
ersetzt, wie es z.B. mit der Atomerklärung von Bohr und Rutherford
geschehen ist. In einem solchen Falle verliert denn auch die jeweilige
Anwendung der Potenz-Akt-Lehre ihre Gültigkeit. — Auch H. Conrad-
Martius hat ihre Auffassung vom Äther in der zweiten Fassung im
Vergleich zur ersten nicht unbedeutend abgeändert. — Mit einem
solchen Wandel naturwissenschaftlicher Erklärungen wird man immer
rechnen müssen. Daneben aber gibt es auch Einsichten, die .mehr als

eine bloß vorläufige Geltung beanspruchen dürfen. Dazu gehört auch

das, was in den quantenphysikalischen Gesetzen ausgesprochen ist oder

aus ihnen folgt. Und gerade das ist es, was unter den verschiedenen

philosophischen Erklärungsmöglichkeiten gerade der Potenz-Akt-Lehre

neue Anerkennung und einen Vorzug sichert. Sie scheint darum nach
dem heutigen Stand der Wissenschaft weniger abgetan als man
zuweilen glaubt. « Die Potenz-Akt-Kategorialität geht nicht nur in
die Konstitution der Materie als solcher und des Äthers als solchen

ein, sondern der gesamte vielschichtige Aufbau der physischen Welt
ist einzig und allein mit diesem begrifflichen Rüstzeug begreifbar. »1

Daß sie für die ontologische Erklärung der subphysischen Welt, in der
der Naturwissenschaftler ein Grenzgebiet betritt, wo er das Werden des

Körpers gleichsam mit den Augen sehen kann, von manchen für
unentbehrlich gehalten wird, das bestätigt doch vielleicht wieder die

Behauptung der Vertreter dieser Lehre, sie sei vom Sein selbst gefordert,
vom veränderlichen Sein, das in seiner mangelhaften Identität und
Einheit, seiner geringen Festigkeit, seinem Ineinander und Auseinander
eine Mittelstellung einnimmt zwischen dem reinen Nichts und dem
reinen Akt.

1 H. Conrad-Martius, Naturwissenschaftlich-metaphysische Perspektiven,
a. a. O. 86.


	Die Potenz-Akt-Lehre heute

