
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Der Indexband der Editio Leonina

Das Erscheinen des großen Indexbandes der Leonina zur Summa
Theologiae und Contra Gentiles 1 wird jeder, der sich mit Thomasstudien
befaßt, freudig begrüßen. Angesichts des bedauerlich langsamen
Fortschreitens der kritischen Thomasedition von Rom hätte man zwar lieber
einen neuen Thomasband entgegengenommen. Aber der Editionsplan
fordert, daß die beiden großen systematischen Werke so wie die früheren
drei Bände Aristoteleskommentare ihren Index erhalten. Und daß nun
beide Hauptwerke in einem einzigen Index verbunden werden, bedeutet
einen großen praktischen Vorteil : die Benützung eines statt zweier Indices ist
wesentlich einfacher, wobei die genaue Ausscheidung von Summa- und Contra
Gentes-Zitaten doch wiederum die Vorteile von getrennten Indices bietet.

Der Indexband ist die Frucht einer jahrzehntelangen mühsamen
Registriertätigkeit, an der eine ganze Reihe von Mitgliedern des
Editorenkollegiums beteiligt waren. Gegen die Opportunität dieser Veröffentlichung
scheint nun allerdings die Tatsache zu sprechen, daß die Summaedition der
Leonina teilweise revisionsbedürftig ist. Aber ganz abgesehen davon, daß
ein revidierter Text wohl kaum wesentliche Änderungen wenigstens im
Sachindex zur Folge hätte, ist es offenbar nicht die Absicht der Commissio
Leonina, ihre weitere Editionstätigkeit durch eine solche Revision zu unter- -
brechen ; denn in der Editio manualis des Thomasregisters (p. 724) wird
als nächste Veröffentlichung die kritische Edition der Quaestiones dis-
putatae und quodlibetales in drei Bänden angekündigt. Wir dürfen wohl
annehmen, daß eine Neuausgabe der Summa überhaupt erst nach
Vollendung der Gesamtedition in Frage kommt. So war es denn gegeben, daß
die nun einmal geleistete immense Vorarbeit am Index zum Abschluß
geführt wurde. Es ist aber selbstverständlich, daß alle Unzulänglichkeiten

1 S. Thomae Aq., Opera omnia iussu édita Leonis XIII P. M., Tomus XVI :

Indices auctoriiatum et rerum occurrentium in Summa Theologiae et Summa Contra
Gentiles et in annexis commentariis Thomae de Vio Caietani et Francisci de

Sylvestris Ferrariensis, item in praefationibus, notulis atque appendicibus edilorum,
id est: Indices in integros tomos IV -XV cura et Studio Fratrum Praedicatorum.
Romae, S. Sabina, apud sedem Commissionis Leoninae, 1948. xxvi-684 pp.

Editio manualis Leoninae : Indices auctoritatum omniumque rerum notabilium
occurrentium in Summa Theologiae et in Summa Contra Gentiles S. Thomae de

Aquino. — Indices omnium auctoritatum et rerum notabilium occurrentium in
Commentariis in Summam Theologiae Thomae de Vio Cardinalis Caietani et in
Commentariis in Summam Contra Gentiles Francisci de Sylvestris Ferrariensis.
Extractum ex Tomo XVI editionis leoninae. Romae, S. Sabina, apud sedem
Commissionis Leoninae, 1948 ; in 8°, vm-728 ; VIII-287 pp.



224 Literarische Besprechungen

des Summatextes sich auch in diesem Indexbande auswirken müssen. Nur
darf dieser Mangel nicht seinen Herausgebern zur Last gelegt werden. Ein
Index ist eben keine Gelegenheit zu Editionskorrekturen.

Eine wirklich fruchtbringende Benützung des neuen Index setzt die
genaue Kenntnis seiner Struktur, der methodischen Eigenart des ganzen
Apparates und nicht zuletzt der Grenzen, die sich die Editoren gezogen
haben, voraus. Darüber orientieren die umfangreichen Einleitungen zum
ganzen Werk und zu einzelnen Teilen, die alle, wie ein Mitglied des
Editionskollegiums, P. A. van Andrichem, im Angelicum 26 (1949) 56, mitteilt, der
langjährige Präsident der Leonina, P. Clemens Suermondt, verfaßt hat.
Sie geben uns Einblick in die dem Außenstehenden wohl gänzlich
unbekannte Riesenarbeit und in die gewaltigen Schwierigkeiten des
Unternehmens. Wünschen möchte man freilich, daß sie konziser und weniger
kompliziert ausgefallen wären. Es ist sehr zu befürchten, daß sie gerade
deshalb nicht die Beachtung finden werden, die sie zum Vorteil der
Benützung finden müßten. Dazu kommt, daß die verschiedenen speziellen
Einleitungen mit Wiederholungen belastet sind, die leicht hätten vermieden
werden können, wenn eine einzige Einleitung am Anfang des Werkes alles
Notwendige, das zum Ganzen wie zu den einzelnen Teilen zu sagen war,
klar, aber konzis zusammengefaßt hätte. Es muß allerdings zugestanden
werden, daß die Anlage des ganzen Bandes gewisse Wiederholungen nicht
vermeiden läßt ; denn es ist vorgesehen, daß das Werk in zwei Halbbände
aufgeteilt werden kann : in das Autoren- und das Sachregister. Aus diesem
Grunde steht die spezielle Einleitung zum Sachregister unmittelbar vor
demselben.

Die Stellennachweise des ganzen Index beziehen sich auf die
Originaleinteilung der beiden Werke und nicht auf die Paginierung der Leonina.
Diese glückliche Entscheidung der Editoren erhöht den praktischen Wert
des Index ; denn so ist er für jede Ausgabe der Thomaswerke zu gebrauchen.

Die typographische Ausstattung des Bandes ist wie die der früheren
Bände im allgemeinen vorzüglich. Wenn aber in der Einleitung (p. x) die
Rede ist von der « clara typographica distributio » der Index-Einteilung,
so ist da wohl eine kleine Einschränkung am Platze. Dies trifft durchaus
zu für die Titel der einzelnen Abschnitte und auch für die Seitentitel,
insofern sie fortlaufend die obersten Einteilungen des Bandes angeben. Aber
im Texte selber wäre es sicher sehr vorteilhaft gewesen, durch typographische

Mittel, besonders durch vermehrten Fettdruck — der gewiß nicht
innerhalb eines fortlaufenden Textes, wohl aber in solchen Werken, wie
es die Register sind, am Platze ist — das Auffinden der Werktitel bzw. der
Schlagwörter zu erleichtern. Im Schriftindex ist das zwar der Fall, ebenso im
Index der Thomaszitate. Aber im Autorenindex sind nur die Namen leicht
auffindbar, während die Werktitel viel zu klein gedruckt sind. Der
Sachindex hingegen leidet durchgehend an diesem Mangel. In der Editio manu-
alis erlaubt das kleinere Format glücklicherweise eine viel bessere Übersicht.

Dazu kommt, daß eine Wiederholung der Werktitel und auch der
Autorennamen im « Index auctoritatum » bei mehrseitiger Zitierung
desselben Autors bzw. desselben Titels zu Beginn einer neuen Seite wirklich



Literarische Besprechungen 225

kein Luxus gewesen wäre. SS. 86-105, 110-117, 128-134 weiß man
überhaupt nicht, daß man sich in der Summa Theologiae befindet, bzw. in
welchem Teile derselben ; denn die Einteilung in Quästionen und Artikel
gilt ja auch für die Quaestiones disputatae, z.B. SS. 138 fï. S. 193 muß
man sechs Seiten zurückblättern, um zu wissen, daß es sich um die Ethica
Nicomachea handelt, ganz abgesehen davon, daß man SS. 182-194
überhaupt nur aus den Werktiteln ersehen kann, daß es sich um Aristoteles
handelt. Eine solche Kenntnis darf aber kein Index voraussetzen ; denn
es gibt schließlich Autoren und Werke, deren Name und Titel weniger
bekannt sind als Aristoteles Alle diese typographischen Mängel hätten
zum allermindesten durch entsprechende zusätzliche Hinweise in den
Seitentiteln vermindert werden können. Für die typographische Ausstattung
des Indexbandes sind diese Titel eben viel zu allgemein.

Ein besonders düsteres Kapitel der Typographie sind die Verzeichnisse
der « Addenda et Corrigenda ». Daß besonders bei einem solchen Werk
Druckfehler nicht zu vermeiden sind, ist selbstverständlich. Aber darum
handelt es sich hier gar nicht. Schon am Schluß der Einleitung (p. xxin-xxv)
wird uns für den ersten Teil ein Verzeichnis von weit über 400 Korrekturen
von Irrtümern der Edition geboten, die erst nachträglich festgestellt worden
sind. Immerhin muß man den Editoren Dank wissen für die genaue
Überprüfung. Aber jeder Benützer des Index hätte die Verschiebung des Druckes
einer eigenhändigen Korrektur dieser vielen Stellen sicher vorgezogen.
Für ein lexikographisches Werk ist eben höchste Präzision absolute
Grundbedingung.

1. Das Quellenregister

Der neue Index umfaßt in seinen beiden Hauptteilen die Thomastexte,

die beiden Kommentare und auch die verschiedenen textkritischen
Abhandlungen der Edition selber. Die Einteilung des ganzen Werkes in
einen Quellen- und Sachindex entspricht den Anforderungen einer
fortschrittlichen Lexikographie. Das Quellenregister (Indices Auctoritatum)
ist sicher das Beste an diesem Bande. Es war ja freilich der naturgemäß
leichtere Teil, obwohl auch ihm etliche Schwierigkeiten nicht erspart
blieben. Das erste Erfordernis eines Index ist möglichste Objektivität,
also möglichste Ausschaltung aller rein subjektiven Elemente der Auswahl
und Bewertung (vgl. p. x). Diese Objektivität ist im Index Auctoritatum
sicher erreicht worden und sie mußte auch erreicht werden ; denn ein
anderes Prinzip als das der geradezu skrupulösen Registrierung jeder
vorkommenden Zitation ohne jede Ausnahme konnte nicht in Frage kommen,
sonst wäre der Index wertlos. Wenn also überhaupt etwas fehlt, dann
sind das kleine « Betriebsunfälle », die bei der gewaltigen Fülle des Materials

von zwölf großen Bänden wohl möglich sind. Auf alle Fälle haben
wir im ersten Teile des Indexbandes ein Quellenregister zur Hand, das
bisher überhaupt noch nicht existierte und das nur übertroffen werden
kann durch einen Index, der sich auf einen besseren Quellenapparat als
den der Leonina stützt. In dieser Hinsicht sind allerdings seit Erscheinen

Divus Thomas 15



226 Literarische Besprechungen

der Summa Theologiae in der Editio Leonina erhebliche Fortschritte
gemacht worden. Die bedeutenste Veröffentlichung in dieser Richtung
ist die neue Summaausgabe des « Institut d'Etudes Médiévales d'Ottawa
(Canada) », 1941-45. Der noch nicht erschienene Indexband dieser Edition
wird das Quellenregister der Leonina für die Summa ohne Zweifel bei
weitem übertreffen, weil der Quellenapparat dieser Edition auf Grund der
neuesten Forschungen aufgestellt worden ist. (Vgl. die Besprechung von
J. Müller O. S. B. im 3. Hefte dieser Zeitschrift.) Für unseren Indexband
konnte freilich kein anderer Quellenapparat als der der Editio Leonina in
Frage kommen ; denn er hatte eben diese Edition zu registrieren. Man
wird folglich nicht umhin können, für die Summa das vorliegende Quellenregister

durch den Index von Ottawa zu ergänzen bzw. zu korrigieren.

Der Index Auctoritatum ist dreigeteilt : Index der Schriftzitate, der
Thomaszitate (« Thomas sui interpres ») und endlich der Zitate aus allen
übrigen Quellen. In diesen drei Quellenregistern haben wir zunächst einen
bemerkenswerten Fortschritt festzustellen. Die Editio Leonina brachte
nämlich sämtliche Zitate in Marginalanmerkungen, wobei aber keineswegs

unterschieden wurde zwischen den Zitaten, die Thomas selber bzw.
seine beiden Kommentatoren zum Autor haben, und den Zitaten der
Editoren. Für jedes ernsthafte Quellenstudium ist aber eine solch
fundamentale Unterscheidung notwendig. Daher finden wir hier in allen drei
Unterabteilungen eine saubere Ausscheidung der Zitate : Auctoritates citatae
a S. Thoma, a Caietano et Ferrariensi, ab editoribus leoninis. Ein kurzer
Generalindex (pp. 275-278) vereinigt wiederum alle drei Abteilungen, indem
er sämtliche im Quellenregister angeführten Autoren und ihre Werke
enthält mit Seitenverweis auf die drei Indices. Die ganze nicht geringe
Schwierigkeit des Quellenregisters lag in dieser genauen Differenzierung des

Quellenmaterials. Ohne gewissenhafte Einsichtnahme in den Text von
Thomas und seiner Kommentatoren war dies nicht möglich. Das hohe
Verdienst dieser zeitraubenden und oft auch sachlich schwierigen Leistung
des Editorenkollegiums ist unbestreitbar und verdient restlose Anerkennung.
Maßgebend für diese wichtige Zitatenunterscheidung sind die von Suer-
mondt in der allgemeinen Einleitung (pp. xv-xxii) ausführlich behandelten
Normen des Quellenregisters. Sie dürfen auch ein gewisses allgemeines
Interesse beanspruchen ; denn was hier über explizite und implizite, direkte
und indirekte, wörtliche und bloß sinngemäße, und endlich über irrtümliche

Zitate gesagt wird, gilt im Prinzip für jedes andere Quellenstudium.
Im Einzelnen sei hier, soweit es das Verständnis des vorliegenden

Indexbandes erfordert, auf die wichtigsten Punkte hingewiesen. Der
sorgfältigste Quellenindex ist das Schriftregister ; denn hier wird in seinem
Hauptteil, nämlich im Index der Schriftzitate des Thomastextes, der von
Thomas wörtlich, wenn auch vielleicht in freierer Formulierung zitierte
Schrifttext ebenfalls im Wortlaut angeführt, allerdings immer nach der
Vulgata. Die übrigen Schriftzitate sind im Index gekennzeichnet durch *
für bloß sinngemäße, und durch für indirekte, d.h. in andern Zitationen
eingeschlossene oder mit solchen rein äußerlich verbundene Schriftstellen.



Literarische Besprechungen 227

In allen andern Indices des Quellenregisters fallen sowohl der Wortlaut
der zitierten Quellen als auch die Unterscheidungen der Zitate in wörtliche

und bloß sinngemäße, in direkte und indirekte weg. Das ist eine
bedeutende Raumersparnis, die nicht zu vermeiden war. Dafür aber erlaubt
nun die oben erwähnte Dreiteilung jedes einzelnen Quellenregisters, nämlich
in die Indices der Thomas- und Kommentatorenzitate einerseits und in
den Index der Editoren anderseits, die wichtigste Quellenausscheidung,
die auf keinen Fall fehlen durfte.

Die Commissio Leonina ging von der sehr richtigen Überlegung aus,
daß für jedes Quellenstudium zunächst einmal klar feststehen muß, welches
die sicher authentischen Zitate des Autors selber sind ; denn sie gehören
zum objektiven Textbestand, gleichgültig, ob es sich um richtige oder
irrtümliche Zitate des Autors handelt. Alle diese Stellenverweise finden
wir in den Indices I und II : auctoritates citatae a S. Thomas, bzw. a Caietano
et Ferrariensi. Aus der Natur der Sache ergibt sich, daß es sich dabei
immer um explizite Zitate handeln muß ; denn ein Zitat ist ja nur dann
als sicher authentisch zu betrachten, wenn der zitierende Autor als solcher
klar erscheint, wenn also sowohl die Absicht als auch der Akt des Zitierens
im Texte selber irgendwie feststellbar ist. Das ist aber identisch mit einem
sicheren expliziten Zitat (cf. Introductio, p. xvib). Infolgedessen ist der
Inhalt dieser beiden Indices kurz gesagt folgender : 1. die Thomas- und
Kommentatorenzitate, in denen der zitierte Autor ausdrücklich genannt
wird ; 2. die Zitate ohne Angabe des Autors und seines Werkes (« citatio
tacita»), die aber als Zitate aus einer bestimmten Quelle ohne weiteres
erkennbar sind. Dazu gehören in erster Linie die zahlreichen
Schriftverweise : « secundum illud », « unde scriptum est », usw.

Jedes andere Zitat, das man nicht als sicher authentisches Zitat des
Thomastextes und der beiden Kommentare betrachten kann, steht
dagegen im Index III : auctoritates citatae ab editoribus leoninis. Dieser
enthält also sämtliche Quellenangaben, die von den Herausgebern der
Thomastexte und ihrer Kommentare 1. den unbestimmten, zu allgemeinen,
aber immerhin expliziten Quellenhinweisen im Texte selber und 2. den
impliziten Zitaten beigefügt worden sind. Unter implizitem Zitat wird
hier der bloße Gebrauch von ungenannten Quellen verstanden in einem
Kontext, der die Absicht des Zitierens nicht erkennen läßt. Zur ersten Art
solcher Verifizierungen gehören vor allem die zahlreichen « Quidam » -
Stellen, zur zweiten die häufige Verwendung von Schrift- und Väterstellen
und philosophischen Axiomen, die als solche nicht gekennzeichnet sind.
Alle diese oft schwierigen Stellennachweise sind das Werk der Herausgeber,

das selbstverständlich manchmal nur konjekturellen Wert besitzt,
auf jeden Fall aber nie als sicherer Bestandteil des Textes selber gelten
kann. Die Einleitung weist m. R. darauf hin, daß diese Arbeit der Herausgeber

immer in Funktion steht zu ihrer subjektiven, irrtumsfähigen Meinung
und zu ihrer jeweiligen Quellenkenntnis (p. xvnb). An Hand dieses
dritten Index wird es nun inskünftig ein Leichtes sein, den Quellenapparat
zumal der ersten Summabände aus den neuesten Forschungen fortlaufend
zu ergänzen und zu berichtigen.



228 Literarische Besprechungen

In der Einleitung (p. xvm b, Anm. 1) wird die Frage aufgeworfen,
ob es nicht besser wäre, in Zukunft diese Verifizierungsarbeit der impliziten
und expliziten, aber unbestimmten Quellenhinweise einzuschränken oder
sogar zu unterlassen. An dieser Stelle darf vielleicht darauf hingewiesen
werden, daß die Lösung des « geringeren Widerstandes » nicht zum Vorteil
einer wahrhaft kritischen Ausgabe wäre. Der Quellennachweis in seinem
vollen Umfange bleibt eines der ersten Anliegen einer solchen Edition.
Es ist aber auch klar, daß der Quellenapparat in den kommenden Bänden
der Leonina nur dann befriedigen wird, wenn er die genaue Ausscheidung
der Zitate im Sinne der hier befolgten Methode vornehmen wird. Das liegt
nicht nur im Interesse späterer Register, sondern vor allem im Interesse
der Edition selber. Hoffen wir, daß der diesbezügliche Rat Suermondts
(1. c.) von der künftigen Edition als selbstverständliche Verpflichtung
verstanden werde

Die irrtümlichen Zitate der Texte werden alle nach der Korrektion
der Edition in den Index aufgenommen, wobei aber vorteilhaft der
irrtümliche Autorenname in Klammer beigefügt wird.

Eine sehr wertvolle Besonderheit des Autorenindex darf hier wohl
eigens hervorgehoben werden : das Register der « Concordantiae dictorum
et conclusionum Divi Thomae de Aquino » des Petrus von Bergamo
(pp. 267 a - 270 c). In den neueren Ausgaben der bekannten Tabula aurea
dieses Autors wurden diese Concordantiae leider nicht mehr abgedruckt.
In der Editio Leonina der Summa werden aber die Dubia D) der
Konkordanz jeweils am Rande vermerkt. Leider ist dies in der Edition von
Contra Gentiles unterblieben. Wer nun den Text der Concordantiae nicht
zur Hand hat, kann mit Hilfe des Konkordanzregisters unseres Index
wenigstens die Parallelstellen der Summa herauslesen, die einander entweder
scheinbar oder auch wirklich widersprechen. Für das vergleichende
Textstudium ist dieses Register ein ganz besonders wertvolles Hilfsmittel.

Eine vielleicht unscheinbare, aber für die Thomasexegese höchst
bedeutsame Ergänzung des Quellenregisters sind die anhangsweise
hinzugefügten Indices der Zitate in den gestrichenen Stellen des Vatikanischen
Autographs von Contra Gent., Buch I-III. Diese Quellenangaben fehlten
in der Edition der Leonina, Bd. XIII und XIV (Appendix). Und schließlich

finden wir im ersten Teile des Indexbandes als Anhang ein doppeltes
Quellenregister zu den verschiedenen « Praefationes » der einzelnen Leoninabände,

sodaß also das Quellenregister zu diesen zwölf Bänden der Leonina
in jeder Hinsicht vollständig ist.

2. Das Sachregister

Obwohl der Wert des Autorenregisters ganz besonders für die
historische Thomasforschung unbestritten sein dürfte, ist es doch klar, daß die
Thomasforschung in erster Linie ein großes Bedürfnis für einen neuen
und endlich befriedigenden Sachindex (Indices rerum notabilium) empfindet.
Bisher war der einzige Thomasindex, der einigermaßen genügen kann,



Literarische Besprechungen 229

immer noch die berühmte « Tabula aurea » des Petrus von Bergamo, und sie

wird es vorläufig auch bleiben für das Gesamtwerk des Aquinaten. Auch
die Indices der neueren lateinischen Summaausgaben gehen nicht über die
Tabula hinaus, sind sie doch einfach Exzerpte derselben. Von diesem
Bande dürfen wir wohl mit Recht zum mindesten einen bemerkenswerten
Fortschritt erwarten.

Diese « Indices rerum notabilium » sind, wie der Titel schon klar
andeutet, auf dem Prinzip der Auswahl aufgebaut. Schon im Vorwort
wird mit Nachdruck betont, daß es sich hier nicht um eine Konkordanz
handeln kann. Zweck des Sachindex ist also keineswegs eine rein materielle
Vollständigkeit, wie sehr sie gerade dem Thomaskenner willkommen sein
müßte. Im Vorwort (p. vm) wird die Intention der Editoren folgendermaßen

dargestellt : die Register sollen nichts anderes sein als « indices, i. e.

qui viam indicent nescientibus », woraus sich zwei Merkmale ergeben :

erstens soll der Index nur den sicheren und leichten Weg zeigen zum
Inhalt des Werkes, ohne sich also irgendwie an dessen Stelle zu setzen ;

zweitens soll diese Wegweisung in erster Linie den « Unwissenden » gelten,
also dem Anfänger, was aber bedingt, daß ein solcher Sachindex den Weg
in erster Linie weise zu den Hauptstellen, an denen irgendein Lehrpunkt
ex professo behandelt ist. Der Index muß folglich so gestaltet sein, daß

er dem nicht oder doch nicht genügend in die registrierten Werke
eingeweihten Benützer des Index dazu verhelfe, in einer Fülle von ununter-
schiedenen Haupt- und Nebenzitaten eine sachgerechte Auswahl zu treffen.
Oberstes methodisches Prinzip für den Sachindex scheinen also nach diesen

grundsätzlichen Ausführungen die dem Anfänger eigentümlichen Bedürfnisse
zu sein, und nicht zuletzt auch die ihm oder sonst einem ungenügend
Eingeweihten drohende Gefahr des Mißbrauchs eines solchen Sachregisters,
das in Form einer vollständigen Konkordanz oder eines möglichst
umfassenden Sentenzen- und Definitionenlexikons abgefaßt leicht dazu
verführt, den registrierten Text überhaupt nicht mehr einzusehen oder gar
den Autor auf Grund solch lexikalischer Kenntnisse zu beurteilen und zu
bekämpfen. Gegen diese Absicht der Editoren ist an sich gewiß nichts
einzuwenden. Befremdlich mag es nur erscheinen, daß die Struktur eines
Index der Leonina, die als kritische Ausgabe sicher nicht primär für
Anfänger und Außenstehende gemacht ist, von deren Bedürfnissen und
Bedingungen abhängen soll. Indes wird im Vorwort anderseits deutlich genug
der entscheidende Grund für den Verzicht auf ein vollständiges
Sachregister angegeben : das immense Material der Vorarbeiten hat ganz offenbar
das Editorenkollegium dazu gezwungen, den Index bedeutend
einzuschränken. Außerdem wird auch der gründlichste Thomaskenner auf eine
vollständige Konkordanz verzichten können, wofern ein « Index rerum
notabilium » wirklich alles irgendwie Bedeutsame an Haupt- und Nebenstellen

der Thomaswerke und der Kommentatoren anführt. Und nicht
zuletzt wird auch er trotz bester Kenntnis dieser Werke dankbar eine
Scheidung von haupt- und nebensächlichen Zitaten entgegennehmen ; denn
ein Index muß ja auch für ihn das Instrument sein, möglichst schnell und
sicher das Wichtige aufzufinden und vom weniger Wichtigen auseinanderzu-



230 Literarische Besprechungen

halten. In diesem Sinne versprechen die methodischen Prinzipien dieses
Indexbandes auch dem Thomaskenner alles, was er von einem solchen
Werke erwarten darf.

Der Thomasindex, der zentrale und natürlich auch umfangreichste Teil
des Sachregisters, besteht aus zwei Abteilungen, entsprechend der
Unterscheidung von Haupt- und Nebenstellen. Ein solcher Doppelindex dürfte
wohl unter den thomistischen Indexwerken eine an sich glückliche Neuerung
darstellen. Für beide Indices ist zunächst zu beachten, daß die einzelnen
Thomaszitate im allgemeinen nicht nach inhaltlichen Gesichtspunkten
gruppiert werden — nur bei besonders umfangreichen Schlagwortstellen des
zweiten Sachregisters ist dies der Fall, und auch dann nur in bescheidenem
Umfange —, sondern lediglich in der Reihenfolge des zitierten Textes
aufgezählt sind. Für den ersten Index ergibt diese Anordnung allerdings
an sich schon eine gewisse systematische Gruppierung, die überdies mittels
Kursivdruck der Quästionentitel auch typographisch in Erscheinung tritt.
Ferner stehen die Summazitate bzw. -verweise vor denen aus Contra
Gentiles. Eventuelle Parallelstellen sind immer beim ersten Zitat vermerkt.
Diese rein materielle Anordnung des Stoffes bedingt, daß der Benützer
des Index gezwungen ist, sämtliche Zitate und Verweise durchzusehen.
Das ist gewiß reichlich mühsam. Anderseits hat aber diese Methode den
unverkennbaren Vorzug größtmöglicher Objektivität ; denn jede sachliche
Gruppierung wird vom Indexverfasser vorgenommen und ist nicht immer
fehlerfrei. Der vorliegende Index ist also so angelegt, daß ein Übersehen

jedenfalls nicht ihm zur Last gelegt werden kann.
Der Index der Hauptstellen (Index Materiarum, Index Capitum doc-

trinae) wird in der längeren Einleitung zum Sachindex (p. 283 a) näher
bestimmt als Register sämtlicher Hauptgegenstände und Hauptschlußfolgerungen,

die in den Quästionen, Artikeln bzw. Kapiteln der beiden
Summen behandelt werden. Die Methode der Registrierung ist folgende :

die Schlagwörter sind den Titeln der Quästionen, Artikel und Kapitel
entnommen, und zwar sind es alle jene Termini, die in den zitierten Texten
von wirklicher Bedeutung sind (verba notabilia). Unter diese Schlagwörter

werden nun im Index die vollen authentischen Titel der betreffenden
Stelle mit Zitat der Stelle eingeordnet. Anerkennenswert ist es, daß für die
Summa der Wortlaut der Artikeltitel aus den Prologen entnommen wird
und nicht aus den später hinzugefügten Artikeltiteln. So ist also dieser
erste Sachindex im Grunde nichts anderes als eine Titel-Konkordanz, die
in alphabetischer Analyse anordnet, was synthetisch in einem Conspectus
schematicus enthalten ist, mit dem Unterschied allerdings, daß hier erstens
die Titeltexte angeführt werden und daß zweitens öfters in möglichst
weiter Anwendung des Grundprinzips auch alle jene Begriffe mitangeführt
werden, diç zwar nicht im Titel genannt, dagegen an der zitierten Stelle
ex professo behandelt werden, wie z. B. die einzelnen Glieder der in den
Titeln genannten Definitionen, Einteilungen und Gegensätze. Auf diese
Weise erreicht der Titelindex tatsächlich eine praktische Vollständigkeit,
die man sonst wohl nirgends finden könnte.



Literarische Besprechungen 231

Weil der fundamentalste Sachindex dieses Indexbandes im wesentlichen
eine alphabetische Analyse des systematischen Aufbaus der beiden großen
Thomaswerke beinhaltet, war es auch höchst zweckdienlich, daß ihm je
ein Conspectus schematicus, d. h. eine systematische Tafel vorausgeschickt
wurde. Die sehr streng durchgeführte Systematik der Summa theologiae
ist aus den Prologen bekanntlich leicht herauszuschälen. Nicht so leicht
ist eine solche Arbeit für Contra Gentiles ; denn die gelockerte literarische
Form dieses Werkes, der fast gänzliche Mangel der äußeren Einteilungen,
die nach wechselnden Gesichtspunkten vorgenommene und in der
handschriftlichen Überlieferung durchaus nicht einheitliche Kapiteleinteilung
haben von jeher einer Systematisierung des gewaltigen Stoffes Hindernisse
bereitet. Eine genaue Einsicht in den Text selber und nicht nur in die
Kapitelüberschriften ist der einzige Weg, der zum Ziele führen kann, und
den die Herausgeber des Indexbandes denn auch beschritten haben. Die
Frucht dieser mühsamen Arbeit ist ein neuer Conspectus schematicus zu
Contra Gentes, der trotz seiner relativen Kürze ähnliche frühere Arbeiten
ohne weiteres übertreffen dürfte. Eine sehr ausführliche Einleitung (p. 285
bis 293) zu diesen beiden schematischen Tafeln enthält eine vergleichende
Abhandlung über die formalgegenständlichen Unterschiede der beiden
Werke, über ihre Einteilung und literarische Form. Eine nicht geringe
Überraschung bereitete uns allerdings der Verfasser dieser ungewöhnlich
ausgedehnten Einführung mit seiner These vom wesentlich philosophischen
Charakter der Summa contra Gentiles, die anderseits doch wiederum
theologisch orientiert sein soll (« ministerialiter est theologian, p. 289 a). Auf
diese einst ziemlich verbreitete Auffassung von der « Summa philosophica »

des hl. Thomas kann in diesem Zusammenhange nicht näher eingegangen
werden. Es gibt ja über diese Streitfrage seit 1924 eine ganz ansehnliche
Reihe von Veröffentlichungen, die allerdings hier nicht berücksichtig
werden. Entscheidend wird in dieser Sache indes immer Kapitel II des
ersten Buches bleiben : « propositum nostrae intentionis est veritatem quam
fides Catholica profitetur, pro nostra modulo manifestare, errores eliminando
contrarios. » Eine Apologie des Christentums — und das ist doch Contra
Gent. — ist eben trotz aller philosophischen Argumentationen eine wesentlich

theologische Angelegenheit. Trotz der hier vertretenen gegenteiligen
Auffassung bleibt aber diese höchst instruktive Einführung in die Eigenart
der Hauptwerke des Aquinaten einer der wertvollsten Teile der zahlreichen
Introductiones unseres Indexbandes.

Der Index der Nebenstellen (Index Elementorum) enthält im Gegensatz
zum ersten Sachindex zu Thomas die « notabilia obiter dicta» (p. 284 v),
also alle irgendwie bedeutsamen Begriffe, Definitionen und Einteilungen,
Axiome, Lehrsätze, und überhaupt was immer theologisch und philosophisch
von Gewicht ist unter den zahlreichen gelegentlichen Äußerungen des

Aquinaten. Daß die Methode dieses zweiten Sachregisters eine wesentlich

andere sein mußte als die des ersten, versteht sich von selbst. Die
Konkordanzmethode war von vornherein ausgeschlossen, eben weil es sich
um eine Auswahl der « notabilia » aus dem gesamten Riesenmaterial handelt.
Hier spielt also das Auswahlprinzip die Hauptrolle. Die Grundsätze dieser



232 Literarische Besprechungen

selektiven Methode sind folgende : 1. Von diesem Index ausgeschlossen sind
jene Stellen, die bereits unter irgendeinem Schlagwort des ersten
Sachregisters figurieren, und insofern sie dort bereits berücksichtigt worden
sind. Daraus ergibt sich von selbst der sehr wichtige praktische Grundsatz

für die Indexbenützung, daß immer an erster Stelle der Hauptstellenindex

zu befragen ist. Zur leichteren Durchführung desselben haben die
Editoren jedes Schlagwort dieses zweiten Registers, das auch im ersten
Index vorkommt, mit einem Hinweise auf die entsprechende Seite des

Hauptstellenindex versehen : « vide prius, pag. ...» — 2. In den Index
wurden alle jene « obiter dicta » aufgenommen, die sich nach dem Urteil
der Herausgeber bei genauer Durchsicht der Texte als irgendwie wertvoll
erwiesen haben. Von einer sozusagen mathematischen Präzision kann da
natürlich nicht die Rede sein. Auch sind sich die Herausgeber darüber
klar, daß das subjektive Element der verschiedenen Mitarbeiter sich in
diesem Index besonders stark auswirken muß, weshalb denn auch das
Editorenkollegium größte Sorgfalt auf die mehrfache Durchsicht dieses
Index verwendet hat (cf. p. 284 b). Zum Verständnis des Index ist es

natürlich vor allem wichtig, das maßgebliche Kriterium zu kennen, wonach
die « notabilia » vom übrigen Material unterschieden werden. In der
Einleitung zum zweiten Sachindex (p. 370 b) wird m. R. darauf hingewiesen,
daß Thomas entsprechend der Eigenart der beiden Werke die abstrakteren
und allgemeineren philosophischen und theologischen Grundsätze (und damit
natürlich auch die miteingeschlossenen Begriffe) zwar selten ex professo
behandelt, umso öfters dafür gelegentlich (« per modum transeuntis »). Dies
ist der Grund, warum dieser Index diese obiter dicta in größerem Maße
berücksichtigt als konkretere Belange, speziell der Moral, für welche ja
immer noch der erste Index in weitem Maße zur Verfügung steht. Es ist also
dieser zweite Sachindex vor allem wertvoll für die theoretische Philosophie,
die Dogmatik und die allgemeine Moral und Ethik. — 3. An Stelle der
Titelüberschriften des ersten Index stehen hier Sentenzen, die im
allgemeinen dem Wortlaut der beiden Texte entsprechen, gegebenenfalls
aber auch nur sinngemäß formuliert sind. Wenn sich eine Sentenz auf
mehrere Stellen bezieht, die nicht bloß in der rein grammatikalischen Formulierung

verschieden sind, also m. a. W. sinngemäß nicht genau
übereinstimmen, wird das betreffende Zitat durch « cf. » gekennzeichnet. Es ist
dies eine technische Einzelheit, die man im Interesse einer exakten
Thomasexegese sehr begrüßen wird. — 4. Durch Kursivdruck werden
sämtliche wichtigeren Axiome, allgemeineren Grundsätze, Definitionen usw.
hervorgehoben, und außerdem werden für diese fundamentalen Elemente
thomistischer Philosophie und Theologie ausnahmsweise auch jene Stellen
verzeichnet, die an sich schon im ersten Index enthalten sind. Diese
begrüßenswerte Maßnahme gestaltet also den zweiten Index in dieser
Hinsicht zu einem Universalregister, obwohl auch in diesem Fall von einer
restlosen Aufzählung aller einschlägigen Stellen nicht die Rede sein kann.
Die Einleitung (p. 371 b) gibt übrigens einen sehr wertvollen praktischen
Hinweis, mit Hilfe des Autorenregisters sämtliche Stellen aufzuspüren, die
ein bestimmtes Axiom enthalten. Die Mehrzahl der Axiome haben nämlich



Literarische Besprechungen 233

einen fremden Autor (Aristoteles vor allem) zum sicheren oder wenigstens
mutmaßlichen Autor. Den Namen desselben finden Wir nun in diesem Index
in Klammern beigefügt. Wenn man aber an irgendeiner registrierten
Stelle der beiden Summen oder auch der Kommentare der Editio Leonina
die Quelle des betreffenden Axioms festgestellt hat, ist es ein leichtes, im
ersten Teile dieses Indexbandes sämtliche Zitate der Leonina herauszulesen.

— 5. Dieser Sachindex enthält schließlich im Prinzip nur Thomastexte.
Wenn aber ganz ausnahmsweise fremde Zitate aufgenommen werden, die
einen besonderen Wert besitzen, dann wird auch hier immer der Name
des Autors in Klammer beigefügt.

Parallel zum Autorenindex der früheren Redaktionen im Autograph
von Contra Gentiles folgt auch hier als Appendix ein « Index Deletomm ».

Er eröffnet erstmals den Weg zum ernsthaften Studium des Werdeganges
dieses großen Werkes ; denn ohne ihn ist es ja tatsächlich ein schwieriges
und mühsames Unternehmen, sich in die Fülle dieses Textmaterials
einzuarbeiten. Mit den Editoren dieses vorzüglichen Anhanges darf man
nun wohl hoffen, daß diese bisher völlig vernachlässigte Seite des
Thomasstudiums wesentlich gefördert werde.

Eine kritische Würdigung des zweiteiligen Sachregisters zum Thomastext

wird auch bei voller Anerkennung der Riesenarbeit, die hier geleistet
worden ist, die Tatsache nicht übersehen können, daß eine gewisse
Diskrepanz und Unausgeglichenheit zwischen den beiden Registern besteht.
Die eigentliche Schwierigkeit — das sei zum voraus betont — liegt nicht
in der Zweiteilung als solcher. Die Unterscheidung von Haupt- und Nebenstellen

kann ein vorzügliches lexikographisches Prinzip sein. Aber die
entscheidende Frage betrifft den formalen Gesichtspunkt, unter dem eine
Thomasstelle lexikographisch als haupt- oder nebensächlich zu betrachten
ist. In den beiden Indices ist diese Unterscheidung ausschließlich aus
der Systematik der registrierten Werke zu verstehen. Hauptstelle ist hier
das, was in den Einleitungen « caput doctrinae » genannt wird, d. h. alles
das, was in irgendeinem größeren oder kleineren Abschnitt, was also wenigstens

in einem Artikel oder Kapitel den eigentlichen Gegenstand (materia
aut conclusio principalis) der Untersuchung darstellt. Was immer außerhalb

dieses Hauptgegenstandes liegt, gehört zu den « obiter dicta », d. h.
es ist ein Begriff oder eine Sentenz, die eingeflochten sind in einen bestimmten
systematischen Zusammenhang. Die Folge davon ist, daß die beiden
Indices in erster Linie Aufschluß geben über das Gewicht, die Bedeutung
eines Begriffes oder Satzes innerhalb der Systematik der beiden Thomaswerke.

Ein beliebiges Beispiel mag uns zur Illustration dieses Sachverhaltes
dienen. Unter dem Schlagwort « necessarius, necesse, nécessitas » (p. 343 c)

steht als erstes Zitat I 1, 1 : De necessitate sacrae doctrinae. Zweifellos
ist der eigentliche formale Fragepunkt dieses Artikels die Notwendigkeit
der sacra doctrina. Es ist also hier der Begriff der Notwendigkeit als
Prädikat der affirmativen Schlußfolgerung ein wahres « caput doctrina »,

nämlich in diesem systematischen Zusammenhange. Das gleiche ist zu
sagen von allen folgenden Zitaten. Dagegen verhält sich die Sache genau



234 Literarische Besprechungen

umgekehrt bei den entsprechenden Zitaten im zweiten Index (p. 476 bs).
I 2, 3 co steht der Satz : « necesse est ponere aliquid quod sit per se neces-
sarium non habens causam necessitatis aliunde ...» als Conclusio der
Tertia Via, also im systematischen Zusammenhange des Gottesbeweises,
dessen Hauptgegenstand einfach die Existenz Gottes ist : « utrum Deus
sit ». Der zitierte Satz kann folglich als « obiter dictum » gelten, weil der
Artikel die Existenz Gottes schlechthin und nicht nur unter dem speziellen
Gesichtspunkte des « ens per se necessarium » betrachtet. Klarer erscheint
der nebensächliche Charakter des Zitates in der unmittelbar folgenden
Stelle : I 103 ad 3 steht der Satz « necessarium significat quendam modum
veritatis » in einem systematischen Zusammenhange, der an sich überhaupt
nichts mit der « nécessitas » zu tun hat : « utrum esse aeternum sit proprium
Dei ». Wenn wir nun die Zitate der beiden Indices vergleichen, fällt sofort
der gewaltige Unterschied der inhaltlichen Bedeutung und damit des

philosophisch-theologischen Wertes der zitierten Stellen auf : der Index mate-
riarum, also das Hauptstellenregister, gibt uns im ersten Zitat Aufschluß
über die Anwendung des Begriffes « nécessitas » auf einen ganz bestimmten
Fall unter unzähligen andern, eine Anwendung, die als solche die Notwendigkeit

an sich überhaupt nicht erklärt, sondern vielmehr deren Begriff oder
genauer gesagt den Begriff bei Thomas einfach voraussetzt. Hingegen sind
die angeführten Texte des zweiten Registers zwar systematisch gesehen
durchaus « obiter dicta », und doch drücken sie Sachverhalte aus, die die
Natur der Notwendigkeit bzw. eine bestimmte Form von Notwendigkeit
erläutern : die Notwendigkeit in ihrer Beziehung zur Wahrheit, bzw. die
Existenz eines « per se necessarium », also eines wesentlich Notwendigen.
Zahlreiche Stichproben führen zum praktisch sicheren Schluß, daß der
zweite Index überhaupt keine gelegentlichen Äußerungen bei Thomas
aufweist, die nicht irgendwie, wenn auch vielleicht nur kurz und ohne nähere
Begründung, einen philosophisch oder theologisch bedeutsamen Sachverhalt
des betreffenden Stichwortes ausdrücken. So finden wir z. B. keine einzige
Stelle unter « necessarium » etc., die wie beim Zitat des ersten Registers
lediglich die Notwendigkeit von irgendetwas aussagen würden, obschon
selbstverständlich Beispiele dafür genug vorhanden wären.

Der Vergleich der beiden Indices ergibt also, daß sie auf zwei wesentlich
verschiedenen Registrierprinzipien aufgebaut sind. Zwar gilt für beide das

allgemeine Auswahlprinzip der « res notabilis ». Aber das Kriterium für
diese Wichtigkeit oder « Merkwürdigkeit » ist je ein ganz anderes : in der
Titelkonkordanz einzig das der systematischen Bedeutung, im Index Ele-
mentorum das der rein philosophisch-theologischen Bedeutung an sich. Die
Folge davon ist, daß wir im ersten Index eine ganze Reihe von Stellen
angeführt finden, an denen wir umsonst eine Erklärung, Begriffsbestimmung,
ein Axiom oder irgendeinen bedeutsamen Lehrsatz suchen würden. Es sind
dies alle jene Stellen aus dem Thomaswerk, an denen der registrierte Begriff
logisch ausgedrückt rein prädikative Bedeutung hat, weil er dort lediglich
von einem bestimmten Subjekt ausgesagt wird.Typische Beispiele dafür
sind folgende, unter « nécessitas » angeführten Stellen : I 1, 1 ; I 22, 4 ;

I 41, 2 ; I 82, 2. Daneben finden wir aber auch Stellen, an denen der Not-



Literarische Besprechungen 235

wendigkeitsbegriff logisch formuliert Subjekt ist, von dem bestimmte Prädikate

ausgesagt werden, oder m. a. W., wo die « nécessitas » an sich definiert,
eingeteilt oder von ihr irgendein bedeutsamer Sachverhalt ausgesagt wird,
also alles Texte, die für die thomistische Lehre von der « nécessitas » von
einigem Wert, ja vielleicht sogar von ausschlaggebender Bedeutung sind.
So wird I 19,3 die «nécessitas absolute» und «ex suppositione »

unterschieden, I 19, 8 wird der Unterschied von « necessarium » und « contingens »

aus der notwendigen und kontingenten Ursache erklärt, und endlich finden
wir erstmals unter diesem Schlagwort eine fundamentale Summastelle zur
Notwendigkeitslehre : I 82, 1, wo Begriff und Einteilung der Notwendigkeit
ex professo erklärt werden, wenn auch nur im Zusammenhang mit und in
Hinordnung auf die Willenstheorie dieser Quästion.

Die für die Indexbenützung nicht zu übersehende praktische Schwierigkeit

besteht also darin, daß man die an sich wirklich bedeutsamen Thomasstellen,

oder m. a. W. alles das, was lexikographisch und nicht nur in einem
bestimmten Werkzusammenhang Hauptstelle ist, erst au^ der Titelkonkordanz

herausarbeiten muß. Diese umständliche Methode wird außerdem

dadurch erschwert, daß man fast immer auf den Text zurückgreifen

muß, weil ja der Hauptstellenindex nur die Titel anführt. Daß die
Editoren diese Schwierigkeiten wohl gesehen haben, dürfte allein schon ihr
Bestreben beweisen, den von ihnen beschrittenen Weg mit vielfachen
Gründen zu rechtfertigen (cf. p. 283 a). Reichlich optimistisch allerdings
klingt die dabei aufgestellte Behauptung, mit geringer Mühe (« parvo labore »)

könne sich jeder nach Belieben selber auswählen, was ihm gerade dienlich
sei (p. 283 b).

Eine gerechte Beurteilung dieses wichtigsten Teiles des ganzen Werkes
wird indes folgende Gesichtspunkte nicht vernachlässigen dürfen : 1. Die
hervorgehobenen Schwierigkeiten können in keiner Weise den großen Wert
der Titelkonkordanz als solcher in Frage ziehen. Als Konkordanz ist sie
ebenso vollkommen wie der Autorenindex. Und als wirkliches Novum
der thomistischen Lexikographie darf der Index materiarum auch mit
gebührender Wertschätzung begrüßt werden. Jeder Thomasforscher wird
der Leonina dafür Dank wissen, daß ihm inskünftig ein absolut
zuverlässiges alphabetisches Register zur Verfügung steht, aus dem er sämtliche

Begriffe herauslesen kann, die in der Systematik der beiden Hauptwerke

des Aquinaten als Hauptbegriffe zu gelten haben. — 2. Mit Recht
weisen die Editoren darauf hin, daß die Titelkonkordanz eine Objektivität
der Registrierung ermögliche, die kein anderes System — natürlich
abgesehen von einer Literalkonkordanz — für sich beanspruchen kann. Diese

Verbindung von zwei ganz verschiedenen Indextypen war der einzige Weg,
größte Raumersparnis mit größter Objektivität zu vereinigen. Größte
Objektivität bedeutet aber in diesem Falle eine fast mathematische
Präzision der Registrierung. Wer diese sucht, wird darum den beschwerlichen
Umweg über die Titelkonkordanz dem leichteren, aber niemals so
zuverlässigen Weg eines Literalindex vorziehen. Das ist der eigentliche Vorteil

der neuen Methode, zu der sich das Editorenkollegium trotz beachtlicher

Gegengründe entschlossen hat.



236 Literarische Besprechungen

Wer sich dennoch mit dieser Methode nicht befreunden kann, wird
mit Erleichterung feststellen, daß der Sachindex zu den beiden Kommentatoren

Cajetan und Ferrariensis wiederum den gewöhnlichen Weg eines
einheitlichen, rein literal verstandenen Registers beschreitet. Zwar scheint
das Prinzip des zweigeteilten Sachregisters auch hier durchaus anwendbar

zu sein ; denn der systematische Aufbau der Kommentare muß doch
der Systematik der kommentierten Werke irgendwie entsprechen. Allerdings

ist eine eigene Titelkonkordanz hier auf jeden Fall überflüssig. Ein
einleitender Hinweis zu Beginn eines jeden Schlagwortes auf die
Titelkonkordanz müßte genügen : was dort « caput doctrinae » ist, muß es auch
im Kommentar sein, vorausgesetzt freilich, daß der Kommentar überhaupt
davon spricht. So ist denn auch eine eigene Titelkonkordanz in diesem
Sachregister m. R. weggeblieben. Indes erlaubte es die Eigenart der
registrierten Kommentare nicht, einen Index Elementorum aufzustellen,
der einfach alles das enthielte, was außerhalb der « capita doctrinae » des
Thomastextes liegt. Die Einleitung zum Kommentatorenindex (pp. 548-560)
gibt ein ausgezeichnetes Bild von diesen Sonderheiten der beiden Kommentare.

Obschon nämlich der Thomastext mit seinen systematischen
Hauptgegenständen selbstverständlich den Ausgangspunkt eines jeden Kommentars

darstellt, sind die Kommentare Cajetans und des Ferrariensis doch
so frei gestaltet, daß sie den systematischen Rahmen der kommentierten
Texte vielfach sprengen. Ganz besonders gilt dies von Cajetan. Die
bedeutendste Diskrepanz zwischen Text und Kommentar besteht in beiden
Fällen darin, daß die Kommentatoren oft zu Hauptgegenständen ihrer
Erörterungen machen, was bei Thomas überhaupt nicht berührt wird oder
dann wirklich nur nebenbei, so wie sie übrigens umgekehrt oft den
Hauptgegenstand des Textes auf sich beruhen lassen oder jedenfalls nur einen
Teilaspekt desselben behandeln. Diese Kommentare sind eben so abgefaßt,
daß sie den Text vielfach nur zum Ausgangspunkt von Erörterungen
nehmen, die mit dem Thomastext kaum mehr etwas zu tun haben :

Diskussionen mit zeitgenössischen Gegnern, Darstellung eigener Gedankengänge.

Wenn beide Kommentatoren ferner die Erklärung gewisser Einzelheiten

des Thomastextes zu größeren vergleichenden Untersuchungen
gestalten, oder wenn die Responsa bei Thomas Veranlassung sind zu
ausgedehnten Exkursen, so sind auch das Dinge, die aus der
Titelkonkordanz zu Thomas natürlich nicht ersichtlich sein können. Und doch
ist das alles in den Kommentaren nicht nebensächlich, nicht bloßes « obiter
dictum », sondern Hauptgegenstand. Diese Umstände haben die Editoren
veranlaßt, einen einheitlichen Sachindex zu verfassen, der wohl das Beste
am zweiten Teil dieses Index darstellen dürfte.

Die Methode dieses Kommentatorenindex ist folgende : 1. was die
Kommentatoren an wirklichen « Notabilia », also an sachlich bedeutsamen
Erörterungen mit dem Thomastext gemeinsam haben, wird anfangs des

Schlagwortes durch einen einfachen Hinweis « vide prius » auf die
entsprechenden Thomasstellen hervorgehoben. Es sind das alles Stellen, die
in der Titelkonkordanz zu Thomas samt dem Titeltext angeführt sind,
mit dem sehr wichtigen Unterschied allerdings, daß hier nun einzig jene



Literarische Besprechungen 237

Zitate dieser Konkordanz aufgeführt werden, in denen die Kommentatoren
ex professo vom betreffenden Gegenstand handeln und außerdem nur,
soweit sie dabei nicht über die einfache Erklärung des Thomastextes
hinausgehen. Das ist eine ausgezeichnete Methode. Gewiß ist man
gezwungen, den Text selber aufzusuchen. Aber hier werden nun wirklich
einzig jene Stellen angeführt, die sachlich bedeutsam sind, nicht bloß
bedeutsam im rein systematischen Zusammenhang des Textes. Man mag
es wohl bedauern, daß eine analoge Methode nicht schon im Index Elemen-
torum zu Thomas angewandt worden ist. Hier allerdings war sie
glücklicherweise geradezu eine Notwendigkeit, eben weil eine eigene
Titelkonkordanz nicht in Frage kommen konnte. — 2. Was hingegen in den
Kommentaren eigentümliche « materia notabilis » ist, erscheint im Index
genau so wie im zweiten Thomasregister mit Zitat und Text. Und zwar
fällt hier selbstverständlich die Unterscheidung von Haupt- und Nebenstellen

weg, was die Handhabung des Index bedeutend erleichtert. Außerdem

gehören hierher — und das ist besonders bemerkenswert — auch alle
jene Stellen, die an sich schon in dem unter 1 erwähnten Hinweis auf den
Thomastext figurieren müßten, tatsächlich aber dort nicht zu finden sind,
weil in diesen Fällen die Kommentatoren der einfachen Texterklärung
irgendwelche ihnen eigentümliche und über den Thomastext hinausgehende
Erklärungen, Doktrinen usw. hinzufügen. Auf diese Weise erreicht dieser
Index tatsächlich einen Vollkommenheitsgrad, der im Prinzip sicher kaum
übertroffen werden könnte. M. a. W. alles was ein wirkliches « notabile »

der Cajetanschen und Ferrariensischen Doktrin ist, wurde in diesen Index
aufgenommen. In der Einleitung werden (p. 549 b f.) die wertvollsten
Klassen von registrierten Kommentarzitaten aufgezählt, die den reichen
Inhalt dieses Index sehr gut veranschaulichen : größere Begriffseinteilungen
(z. B. «actus»), größere Erläuterungen von wichtigen Sentenzen (« quanto
abstractius, tanto nobilius »), wichtige Erläuterungen von bekannten
Axiomen, grundlegenden Begriffen usw. (individuatio, definitio accidentis).

Sehr zu begrüßen ist das als Appendix dem zweiten Abschnitt des

Sachregisters beigefügte Register der « Synonyma » und « Conelativa » zum
Sachindex der Thomaswerke und der beiden Kommentare. Die Notwendigkeit

dieses Verzeichnisses ergibt sich ohne weiteres aus der Tatsache, daß
in den Sachregistern dieses Bandes unter jedem Schlagwort konsequent
nur jene Stellen angeführt werden, in denen das betreffende Schlagwort
vorkommt. Da nun aber Thomas und seine Kommentatoren zahlreiche
Begriffe mit wechselnder Terminologie auszudrücken pflegen, und da ferner
bekanntlich ein bestimmter Begriff immer auch durch den korrelativen
Begriff erläutert wird, kann der Zweck des Sachregisters ohne ein solches

Hilfsregister gar nicht voll erreicht werden. Ganz besonders wird ein
Anfänger auf dieses wichtige Verzeichnis angewiesen sein. Aber selbst dem
Kenner mag es gute Dienste leisten, so oft ihm irgendwelche terminologische
Entsprechungen nicht gegenwärtig sind. — Die Methode der Registrierung
ist folgende: 1. Die alphabetisch geordneten Schlagwörter sind ausschließlich

den alphabetischen Registern dieses Index entnommen, während um-



238 Literarische Besprechungen

gekehrt manche Synonyma und Correlativa in diesen Registern nicht zu
finden sind. 2. Die einzelnen Synonyma und Correlativa beziehen sich
als solche nur auf das Schlagwort, und nicht etwa auf die übrigen Synonyma
und Correlativa. 3. Nicht aufgenommen werden als Correlativa die Teile
eines Ganzen (« totum subiectivum, integrale, potentiale ») oder die
verschiedenen Effekte einer Ursache.

Der dritte Abschnitt des Sachregisters, die « Indices Rerum in prae-
fationes et Appendices Editorum » ist kurz gehalten, aber immer wertvoll
für die textkritische Benützung der Leonina. Ein doppelter Handschriftenindex

enthält je ein alphabetisches Register nach Bibliotheksorten und nach
Thomaswerken. Zwei weitere Indices enthalten die zitierten Editionen von
Thomaswerken und der Kommentare von Cajetan und dem Ferrariensis.
Index V und VI sind Namen- und Sachregister.

Wie im ersten Teil, so schließt auch hier ein Generalindex das ganze
Sachregister vorteilhaft ab. Er faßt synthetisch die ganze Fülle der sechs

Sachregister zusammen, indem bei jedem Schlagwort auf die entsprechende
Seite der Indices verwiesen wird. Nichts wäre geeigneter, den unglaublichen
Reichtum der Indices rerum zu veranschaulichen. Aber was mehr ins
Gewicht fällt, ist seine praktische Nützlichkeit, ja sogar Notwendigkeit ;

denn ein ertragreicher Gebrauch dieser Indices hängt ja wesentlich von
einer möglichst allseitigen und gegebenenfalls auch kombinierten Benützung
der verschiedenen Indices ab. In der Introductio zum Gesamtindex wird
in einem eigenen Paragraphen (De connexione indicum) die große Bedeutung
und der Wert der kombinierten Indexbenützung hervorgehoben, zum Teil
mit sehr instruktivem statistischem Material. Während nämlich der einzelne
Index als solcher unmittelbar der Quellenforschung bzw. dem lehrinhaltlichen

Studium des betreffenden Werkes dient, erlaubt die kombinierte
Indexbenützung, den Rahmen dieses Studiums viel weiter zu spannen.
Im Autorenregister wird uns auf diese Weise die Gelegenheit geboten,
den Einfluß eines bestimmten Autors bzw. eines seiner Werke auf Thomas
und die Kommentatoren festzustellen. Und vor allem sind es hier die
verschiedenen Register der Thomaszitate, die zusammen genommen ein
großartiges Material zur Thomasexegese überhaupt liefern ; denn bei den
Thomaszitaten der Kommentatoren und der Editoren finden wir fast alle
Thomaswerke angeführt, ganz besonders häufig aber den Sentenzenkommentar,

die Quaestiones disputatae und die Aristoteleskommentare. Diese
erweiterte Thomasinterpretation wird aber erst dann zu ihrem Ziele
gelangen, wenn sie die Register der Thomaszitate mit den Indices rerum
verbindet. Daß sodann der Index in seinen beiden Teilen das Studium
der beiden großen Kommentatoren sehr zu fördern vermag, braucht gar
nicht erst betont zu werden.

Abschließend sei kurz hingewiesen auf die Editio manualis dieses
Indexbandes. Sie enthält auszugsweise in zwei Bänden die wichtigsten
Register zu Thomas bzw. zu den Kommentatoren. Im Registerband zu
Thomas sind aus der Großausgabe nur folgende Teile unverändert
übernommen worden : der Index der Schriftzitate bei Thomas, der Conspectus



Literarische Besprechungen 239

schematicus zur Summa und Contra Gent., und der zweifache Sachindex
zu Thomas. Im Autorenindex finden wir außerdem das Register der Schriftstellen,

die von den Editoren zitiert sind, aber natürlich ohne die Zitate
in den beiden Kommentatoren, ferner ein Namens- und Werkverzeichnis
der von Thomas und den Editoren zitierten Autoren (ohne Zitate). Wer
sich mit dem Sachregister begnügen will, wird diesen handlichen
Teildruck begrüßen. Aber ersetzen kann er natürlich den großen Index niemals.
— Dagegen finden wir im separaten Registerband zu den Kommentatoren
das ganze einschlägige Material der großen Ausgabe, d. h. die Indices der
Schrift-, Thomas- und der übrigen Autorenzitate der Kommentatoren bzw.
der Edition, sowie den vollständigen Sachindex zu den Kommentatoren.
Der verhältnismäßig kleine Umfang dieser Register ermöglichte eine
Sonderausgabe, deren Vollständigkeit den Wert dieses zweiten Bandes der Editio
manualis wesentlich erhöht. Dazu kommt, daß der Aristotelesindex innerhalb

des Autorenregisters zu den Kommentatoren (leider nicht zur Edition)
außer den Stellenverweisen der Didot-Ausgabe auch die der Berliner-
Ausgabe von Becker angibt. Dies ist im entsprechenden Register des

XVI. Leoninabandes nicht der Fall, wo nämlich die Berliner Aristotelesedition

nur im Autorenregister zum Thomastext berücksichtigt wird.
Immerhin ist festzuhalten, daß die Herausgeber dieser Indexbände in
beiden Fällen die Editio Leonina auch in dieser Hinsicht glücklich
ergänzt haben.

Das wahrhaft monumentale Indexwerk der Leonina übertrifft ohne
weiteres nicht nur die Indices der drei ersten Bände der Edition, sondern
überhaupt jedes andere bisher veröffentlichte Werk thomistischer
Lexikographie. Daß ein solches Werk zwar niemals alle Wünsche befriedigen
wird, ist ohne weiteres verständlich. Die Hauptschwierigkeit lag in der
Entscheidung für oder gegen die Form der Konkordanz. Die Leonina
hat aber diese vollkommenste Art der Registrierung durchgeführt, soweit
sie im vorgegebenen Rahmen eines immerhin schon sehr umfangreichen
Bandes ihrer Edition überhaupt möglich war.

Zum Schluß darf hier wohl der Wunsch ausgedrückt werden, daß
dieser Indexband nicht bloß die Foliantenschätze der Bibliotheken bereichern
möge, sondern daß er noch mehr Eingang finde in die Privatbibliotheken
der vielen, die sich in gründlichem Studium mit Thomas und seinen beiden
großen Werken befassen ; denn für sie ist er in allererster Linie geschaffen
worden.

Freiburg (Schweiz). P. Wyser O. P.



240 Literarische Besprechungen

Naturwissenschaft und Naturphilosophie 1

Das Buch von P. J. Seiler ist in mancher Hinsicht ein interessantes
und anregendes Werk. Zunächst einmal behandelt es ein Gebiet, das bis

jetzt von Seiten der traditionellen Philosophie eigentlich ein sehr dürftiges
Interesse gefunden hat. Wenn auch von traditioneller Seite eine Menge
Artikel sich mit der Frage Naturwissenschaft-Philosophie beschäftigt haben :

eine eigentliche Naturphilosophie mit hundertprozentiger Berücksichtigung
der modernen Wissenschaften gab es kaum 2. Es ist sicher ein großes
Verdienst von P. Seiler, diese Konfrontierung von moderner Naturwissenschaft
und traditioneller Philosophie in Angriff genommen zu haben.

Diese Aufgabe ist schon deshalb eine riesige, weil sie eine eingehende
Kenntnis der heutigen Naturwissenschaft voraussetzt. Die Fachspezialisten

auf diesem Gebiet mögen darüber urteilen, inwieweit die Darstellung
den Ergebnissen der heutigen exakten Wissenschaft gerecht geworden ist.
Soweit wir zu urteilen vermögen, ist die Information stets zuverlässig.
Ganz besonders ist lobend hervorzuheben, daß der Autor es versteht,
kurz und klar das Wesentliche an einer naturwissenschaftlichen Auffassung
auch dem Laien klar zu machen. In dieser Hinsicht kann das Buch ruhig
den Vergleich mit Bavinks Ergebnisse und Probleme der Naturwissenschaft
aushalten. Hier wollen wir uns aber mehr speziell mit den philosophischen
Auffassungen des Buches beschäftigen.

Schon beim ersten Aufschlagen des Werkes und bei der Durchsicht des

Inhaltsverzeichnisses fällt es einem auf, daß der V. wirklich zu erneuern
versucht. Die Behandlung der verschiedenen Themen geschieht nicht ohne
weiteres nach dem klassischen Schema der traditionellen Naturphilosophie
(cf. S. 93). Ganz neue Kapitel werden eingeschaltet. Das zeigt
unverkennbar das Bemühen, alle Probleme, wie sie die neue Naturwissenschaft
stellt, zu betrachten. Es ist dies kein geringes Verdienst des Autors. Wo
doch jede Naturphilosophie auf Tatsachen aufgebaut werden muß, ist es

sein notwendiges Bestreben, sich in der ganzen Problematik möglichst von
den Tatsachen, leiten zu lassen.

Wenn wir in dieser Hinsicht dem V. einen Vorwurf machen wollten,
dann wäre es nicht, daß er dies zu viel, sondern daß er es zu wenig
getan hat. Die ganze Auffassung des Buches ist nach unserem Dafürhalten
allzusehr die einer Auseinandersetzung. Und diese ist meistens so
durchgeführt, daß zuerst der scholastische Standpunkt dargestellt, dann der
Vergleich mit dem neueren Standpunkt durchgeführt wird. Diese Methode

1 Julius Seiler, Philosophie der unbelebten Natur. Eine Auseinandersetzung
mit den Ergebnissen der Naturwissenschaft, Ölten, O. Walter, 1948, 509 S. —

2 Man könnte eventuell noch verweisen auf : J. Schwertschlager, Philosophie

der Natur (Philosophische Handbibliothek), Regensburg, 1921 ; P. Hoenen,
Cosmologias, Roma, 1946; id. Philosophie der anorganische Natuur (Philosophische
Bibliotheek), Antwerpen, 1947. Sehr anregend, aber beschränkt auf eine Teilfrage
ist : Zeno Bucher, Die Innenwelt der Atome, Luzern 1946.



Literarische Besprechungen 241

bringt es mit sich, daß man trotz allem doch zu sehr von einem bestehenden
Rahmen ausgeht und die Problematik mehr oder weniger in diesen Rahmen
hineinzwingt. Lieber hätten wir eine solche Behandlungsweise gesehen,
wo die Problematik sich möglichst nahe an die Tatsachen anlehnen würde.
Die Stellungnahme zur traditionellen Lösung hätte sich dann viel natürlicher

im Laufe oder am Ende der Problembehandlung einschalten lassen,
wobei die Gefahr einer einseitigen Beeinflussung der Problemstellung viel
geringer gewesen wäre. Jetzt ist es manchmal so, daß man mit fertigen
Begriffen operiert, die einfach der Tradition entnommen werden, ohne daß
ihre Begründung in der Erfahrung genügend dargestellt wäre. Dabei besteht
dann die Gefahr, daß die traditionellen Begriffe und Lösungen als
ungenügend begründet, fast a priori hingestellt, erscheinen, was natürlich einen
ehrlichen Vergleich sehr erschwert. Es besteht überdies die Gefahr, daß

man in den so aufgestellten Begriffen stecken bleibt und davon nicht mehr
loskommt. Ein treffendes Beispiel bietet wohl das Begriffspaar « nähere und
letzte Gründe», welches der V. trotz ablehnender Stellungnahme, (cf. S. 57 ff.)
doch immer wieder benützt (cf. z. B. S. 28, 92).

Eines möge in diesem Zusammenhang noch hervorgehoben werden :

trptzdeih der Autor in manchem traditionelle Auffassungen und Stellungen
aufgibt, steht er durchaus auf traditionellem Boden und denkt im Rahmen
der scholastischen Philosophie. Es dürfte gut sein, dies bei der Bewertung
des Buches nicht aus dem Auge zu verlieren.

Eine Konfrontierung der scholastischen Naturphilosophie mit der
gegenwärtigen Naturwissenschaft ist nicht in erster Linie ein Vergleich von
einzelnen Lösungen bestimmter Probleme. Es handelt sich vielmehr um
eine Konfrontierung von zwei Gesamtauffassungen. Es ist daher notwendig,
sich zuerst mit dieser Grundfrage auseinanderzusetzen. Man kann es nur
begrüßen, daß der Autor diesem Problem nicht aus dem Wege gegangen
ist, sondern es am Anfang klar gestellt hat. Zwischen uns und dem Mittelalter

liegen nach seinem Dafürhalten nicht so sehr die Entdeckungen der
physischen Wissenschaft, als die Locke'sche Kritik der sekundären
Sinnesqualitäten. Tiefer als die Gestaltung des Weltbildes scheint sich die Bewertung

unserer Sinneserkenntnis geändert zu haben. Diesem Problem widmet
der V. denn auch an allerersten Stelle seine Aufmerksamkeit. Nach seiner
Darstellung liegen die Sachen so : Wo das Mittelalter die Objektivität
sämtlicher Sinnesqualitäten angenommen hat, hält die moderne Wissenschaft

nur die primären Qualitäten im Locke'schen Sinne für objektiv. Er
ist durchaus mit der modernen Auffassung einverstanden, allerdings mit
dem Vorbehalt, daß sie bei Locke und seinen Nachfolgern nicht genügend
begründet ist.

Er bringt dann eine eigene Begründung. Objektiv ist in unserer
Sinneserkenntnis nur die Gestalt, nicht die eigentliche Qualität der Empfindung
(z. B. rot, gelb usw. beim Gesichtssinn). Eine schwarz-weiß Photographie
z. B. ist objektiv, obwohl die einzelnen Farben verschieden sind vom
Original (S. 34).

Wir möchten allerdings bezweifeln, ob diese Begründung befriedigend
ist. Zunächst einmal ist es psychologisch nicht haltbar, wenn der V. sagt :

Divus Thomas 16



242 Literarische Besprechungen

« Auf der Stufe der Empfindung haben wir zwischen Reiz und Erlebnis
bloß das Verhältnis von Ursache und Wirkung ; erst auf der höheren Stufe
beim Erfassen der Gestalt in der Mehrheit der Empfindungen hat es einen
Sinn, von einem Abbild zu reden» (S. 35-36). Erstens ist die Gestalt
genau so primär wie jeder andere Aspekt des Reizes. Und weiter scheint
uns die Trennung von Qualität und Gestalt psychologisch nicht haltbar.
Nicht nur ist die Gestalt genau so ursprünglich wie der Empfindungsinhalt,

es ist überdies nicht so, als wäre die Qualität des Inhaltes ohne
Einfluß auf die Gestaltbildung. Eine schwarz-weiß Figur hat nicht
notwendigerweise dieselbe Gestalt wie eine weiß-schwarze. Ganz bestimmt
hat das Negativ eines photographischen Bildes nicht denselben Gestaltwert

wie das Positiv, was auch der V. behaupten mag (S. 34). Wenn er
weiter sagt, eine schwarz-weiß Photographie sei ein objekt-treues Abbild,
dann ist diese Objekttreue genau so relativ und partiell, als wenn ich sage,
dieser rote Fleck einer Farbenphotographie sei das Abbild jener roten
Farbe z. B. eines Kleides. Im einen Fall ist die Form ohne Farbe, im
anderen die Farbe ohne die weiteren Qualitäten des Stoffes abgebildet.
Wir möchten nicht leugnen, daß die Gestalt eine bevorzugte Stellung hat
im Inhalt unserer Sinneserkenntnis ; wohl aber, daß diese Bevorzugung
in dem Sinne zu verstehen wäre, wie der Autor es hier darstellt.

Übrigens verstehen wir nicht gut, wie der V. nach diesen Erörterungen
unmittelbar anschließend schreiben kann : « Der Wahrnehmende 'gestaltet'
aktiv (und in der Regel objekttreu) die Empfindungsmaße » (S. 38). Damit
scheint die Gestalt auf die Aktivität des Subjektes zurückgeführt zu werden.
Also ausgerechnet dasjenige, was vom Subjekt konstruiert wird, ist objektiv
Eine ganz ähnliche Auffassung finden wir bei Eddington \ wo sie uns
allerdings genau so unlogisch scheint wie hier. Wenn der A. noch
hinzufügt, daß diese Gestaltung nur « in der Regel » objekttreu sei, ist übrigens
seine ganze Lösung bedeutend abgeschwächt 2.

Wir glauben also, daß in dieser heiklen Frage der Lösung des Autors
kein besseres Schicksal wartet als so manchem schon vorgeschlagenen, aber
unbefriedigenden Lösungsversuche. Wir möchten sogar bezweifeln, ob die
Locke'sche Ablehnung der sekundären Qualitäten so definitiv angenommen
ist, wie der V. es zu meinen scheint (cf. S. 30-31). Gerade in der heutigen
Psychologie werden Stimmen laut gegen diese Auffassung. So schreibt
z. B. Pradines zu dieser Frage : « La qualité ne peut être sentie que dans
l'espace et dans l'objet : il faut que, même primitivement, elle s'enveloppe

d'extériorité et d'objectivité et devienne le symbole sensible du
mouvement d'une chose. »

3 Eine solche Auffassung scheint mir allerdings

1 Sir Arthur Eddington, The Philosophy of Physical Science, Cambridge,
1939, S. 135 fi.

2 Nebenbei möchten wir bemerken, daß die Gestalt (Forma) einer
Photographie für die scholastische Philosophie nicht ein sensibile proprium ist, wie
der V. behauptet (S. 37), sondern ein richtiges sensibile commune.

3 Maurice Pradines, Traité de Psychologie générale (Logos) Tome I, Le
psychisme élémentaire 2, Paris, 1946, pp. 414.



Literarische Besprechungen 243

den psychologischen Gegebenheiten viel besser gerecht zu werden als die
vom V. vorgeschlagene.

Mit alledem soll nicht gesagt sein, daß wir alle Gegebenheiten der
sinnlichen Erkenntnis als gleich wertvoll für eine wissenschaftliche Naturerkenntnis

halten. Zweifelsohne hat das Quantitative (cf. S. 64 ; 72) oder
besser : die Gestalt (Russell und Eddington reden von Struktur) eine bevorzugte

Stellung. Einmal, weil es ein allgemeiner Aspekt ist, während die
andern Sinnesqualitäten immer nur Zugang zu einem Teil der körperlichen
Welt geben. Andererseits, weil eine Intellektualisierung der Quantität
weitgehender möglich ist als eine solche der Qualitäten. Und erst auf der
intellektuellen Ebene können wir von vollwertiger Objektivität reden.
Solange wir im Bereich der Sinneserkenntnis bleiben, ist weder die Qualität
noch die Gestalt strikte objektiv zu nennen. Erst in der Verbindung mit
der intellektuellen Erkenntnis kann überhaupt von vollwertiger Objektivität

die Rede sein. Aber dann nicht nur für das Quantitative, sondern
für jede sinnliche Qualität. Eine Farben- oder Tonphysik ist nicht absurd :

sie wäre nur sehr beschränkt und sehr unpraktisch.
Wenn also der V. schließt, es sei durch seine Überlegungen ein wichtiger

Vorentscheid gefallen und die Richtung seiner Naturphilosophie
weitgehend festgelegt (S. 37), dann können wir nur halb einverstanden sein.
Das besagt u. a., daß wir diesen Vorentscheid wohl für die Naturwissenschaft,

aber nicht notwendigerweise auch für die Naturphilosophie annehmen.

Aber damit kommen wir zu einer zweiten wichtigen Grundffrage :

das Verhältnis Naturwissenschaft-Naturphilosophie. Eingehend behandelt
der V. auch diese Frage.

Er geht aus von einer Definition der Naturphilosophie, wie sie von
den scholastischen Autoren einerseits, von nicht-scholastischen andererseits,
gegeben wird. Dabei kommen vor allem die Scholastiker zum Wort, weil
die Konfrontierung vor allem sie betrifft. Daraus erklärt es sich wohl,
daß auch für die Definition der Naturwissenschaft zuerst die scholastischen
Autoren als Zeugen aufgerufen werden, denen allerdings sofort das Zeugnis
der Naturwissenschaftler gegenübergestellt wird (S. 64). Im Lichte dieser
Begriffsbestimmungen wird dann die Konfrontierung durchgeführt.
Verschiedene Lösungen, die vorgeschlagen wurden, um Naturphilosophie und
Naturwissenschaften zu unterscheiden, werden vom V. abgelehnt. Der
Unterschied läßt sich nach ihm nicht festlegen in der Formel: nähereletzte

Gründe ; nicht in der Opposition Quantität-Qualität ; auch nicht
darin, daß die Naturphilosophie eine Wesenserkenntnis wäre, die
Naturwissenschaft aber nicht ; noch weniger, daß die Naturwissenschaft es mit
einer akzidentellen Oberflächenschicht, die Philosophie mit der substanziellen
und Tiefenschicht zu tun hätte. Nachdem diese verschiedenen Versuche
abgelehnt sind, muß man natürlich zu einer positiven Lösung kommen.
Der V. formuliert den Unterschied wie folgt : « Die Naturphilosophie
erforscht (abgesehen von den metaphysischen) alle letzten Zusammenhänge
und Sachverhalte : die Naturwissenschaft dagegen bearbeitet das gewaltige

Gebiet der näheren Zusammenhänge, aber auch jene Letztheiten, die
ihrer eigentlichen Forschungsweise zugänglich sind » (S. 74).



244 Literarische Besprechungen

Die Formel der näheren und letzten Gründe wird dahin abgeändert,
daß zwar die näheren Gründe der Naturwissenschaft zugewiesen werden ;

aber auch die letzten Gründe hat diese zu betrachten, allerdings mit der
Beschränkung : soweit sie « der eigentümlichen Forschungsweise zugänglich
sind ». Was sofort weiter erklärt wird : « Das bedeutet, daß die
Naturwissenschaft nur bis zu den letzten innerweltlichen Faktoren vordringt,
während die Philosophie den Kosmos auch in einer ersten Wirkursache
und einem letzten Zweck verankert sieht» (S. 74). Der Unterschied läge
also einerseits in einer Erweiterung, andererseits in einer Einschränkung
des Objektes der Naturwissenschaft gegenüber der Naturphilosophie.
Erweiterung, indem die Naturwissenschaft auch die näheren Zusammenhänge
betrachtet, was die Naturphilosophie nicht tut. Einschränkung, insoweit
nur die innerweltlichen letzten Zusammenhänge von der Naturwissenschaft
erreicht werden, während die Naturphilosophie auch die außerweltlichen
Gründe erreicht. Es wird aber sofort bemerkt, daß diese außerweltlichen
Gründe durchwegs nicht in der Naturphilosophie, sondern in der natürlichen

Theologie behandelt werden.
Das wird recht bedenklich. Wir suchten den Unterschied zwischen

Naturwissenschaft und Naturphilosophie. Die vorgeschlagene Lösung zeigt
uns im Gegenteil weitgehend zusammenfallende Disziplinen. Wie der V.
selber schreibt : « Es gibt zahlreiche Fragen, die beiderseits im selben Sinne
gestellt werden. Ja das gemeinsame Gegenstandsgebiet ist recht ausgedehnt

» (S. 74). Logischerweise sollte man sogar noch weiter gehen und
sagen : beide sind faktisch identisch, soweit es sich um die letzten Gründe
handelt. Und die Naturwissenschaft unterscheidet sich nur dadurch, daß
sie auch die näheren Zusammenhänge betrachtet. Wenn aber die Sache

so liegt, dann versteht man nicht recht, warum überhaupt eine
Naturphilosophie besteht, wenn sie doch keine Aufgabe hat, die von anderen
Disziplinen nicht schon übernommen wird. Naturwissenschaft und natürliche

Theologie sollten scheinbar genügen.
Man könnte vielleicht meinen, dies sei eine interpretatio malevola,

die einseitig die Sache auf die Spitze treibt. Wir glauben es ehrlich nicht.
Der V. selber, spricht von einer « unberechtigten Verdoppelung der Gebiete
und der Gegenstände » (S. 89). Allerdings muß man hinzufügen, daß
andererseits auch durchlaufend im ganzen Buch von Naturwissenschaft und
Naturphilosophie die Rede ist, was wieder andeutet, daß eine
Doppelspurigkeit doch angenommen wird. Auf welchem Grunde das aber geschieht,
ist vorläufig nicht klar. Nur eine Andeutung könnte man hier beim
Verfasser finden, die eventuell ein Nebeneinanderbestehen von Naturwissenschaft

und Naturphilosophie rechtfertigen würde, nämlich eine Verschiedenheit

der Methoden. So hieß es im oben zitierten Text von der
Naturwissenschaft, sie würde sich beschäftigen mit jenen Letztheiten, « die ihrer
eigentümlichen Forschungsweise zugänglich sind» (S. 74). Und etwas
weiter heißt es : « Ein Unterschied zwischen beiden wird wohl auch stets
darin bestehen bleiben, daß sich die exakte Wissenschaft der mathematischen

Ausdrucksweise bedient, die Philosophie dagegen der gewöhnlichen
Sprache» (S. 74).



Literarische Besprechungen 245

Verschiedenes ließe sich dazu sagen. Zunächst einmal hat es mit
dieser « gewöhnlichen Sprache » der Philosophie schon sein eigenes Bewandtnis.

Ist im Grunde die philosophische Sprache so viel weniger technisch
als die mathematische Wenn wir aber mit gutem Willen auch verstehen
können, was der V. sagen will, dann verstehen wir nicht gut, wie er es

sagen kann. Denn er gibt sich alle Mühe, zu zeigen, wie die Philosophie,
sich der technisch-wissenschaftlichen Ergebnisse bedienen muß. Wie
kann sie das wohl in gewöhnlicher Sprache Aber auch wenn wir diese

Schwierigkeit nicht urgieren, müssen wir leider festhalten, daß der V.
nirgends diesen methodischen Unterschied zwischen den beiden Disziplinen
klar herausgearbeitet hat. Ein paarmal finden wir weiter im Buch die
Unterscheidung zwischen der funktionalen Betrachtung der Physik und der
ontologischen oder ursächlichen der Naturphilosophie (z. B. S. 85, 389,

438, 439), aber eine große Rolle spielt dieser Unterschied im Buche nicht.
Wir kommen weiter noch darauf zu sprechen.

Tatsächlich ist es so, daß der V. eher bestrebt scheint, die Grenzen
zwischen Naturwissenschaft und Naturphilosophie zu verwischen. Oder
vielleicht besser gesagt : reagierend gegen eine etwas billige Herabsetzung
der Naturwissenschaft von Seiten der Philosophen, will er vor allem betonen,
daß die Naturwissenschaft der Philosophie ebenbürtig ist, insbesondere daß
sie, ebensogut wie die Philosophie, auf Wesenserkenntnis tendiert. « Was ist
nun aber das gesamte Bemühen der Naturwissenschaft anderes als das
Erhellen der Zusammenhänge der Merkmale, Phänomene, Vorgänge, usw.,
also kurz dessen, was die Scholastik 'das Wesen' nennt » (S. 54). Zwar
hat der V. mit Recht bemerkt, daß Wesen kein absolut eindeutiger Begriff
ist (S. 51 ff.). Aber sein Hinweis auf die Scholastik zeigt klar, daß er hier
vom Wesen redet, wie es in der Philosophie verstanden wird. Dadurch
hat er sich, glauben wir, den Weg zur richtigen Abgrenzung zwischen
Naturwissenschaft und Naturphilosophie verbaut. Daß die vom Physiker
studierten Vorgänge mit dem Wesen der Dinge zusammenhängen, wird
wohl niemand leugnen. Ob aber der Physiker die Vorgänge formell in
ihrem Zusammenhang mit der Wesenheit betrachten will, das ist eine
andere Frage. Daß der Physiker im Aufbau seiner Wissenschaft eine andere
Methode anwendet als der Philosoph, scheint der V. wohl anzunehmen.
Aber eine formell verschiedene Methode kann doch wohl kaum zum gleichen
Ziele führen. Ist die Methode verschieden, muß wohl auch das Ergebnis
formell verschieden sein (wobei eine materielle Identität gar nicht geleugnet
werden soll). Wir wollen auch lieber nicht sprechen von einer oberflächlichen

Physik und einer tiefschürfenden Philosophie. Aber bei aller
Würdigung der Naturwissenschaft kann man doch nicht bestreiten, daß sie
sich auf einer anderen Ebene bewegt als die Philosophie. Letztere will
ein Verstehen durch Zurückführung der Eigenschaften auf einen Wesenskern,

sucht Wesensintelligibilität. Die Naturwissenschaft bezweckt
Zurückführung der Vorgänge oder Eigenschaften auf eine Struktur oder ein
Gesetz (s. in diesem Sinn z. B. S. 85 ; 389). Aristoteles versucht zu
bestimmen, was Bewegung ist. Galilei will die Bewegungsvorgänge unter ein
Gesetz bringen. Das illustriert wohl am besten die typisch verschiedene



246 Literarische Besprechungen

Haltung. Wenn Galilei seine Physik aufbaut, bezweckt er nicht eine neue
Auflage der Naturphilosophie, mit erneuerten Methoden, sondern wirklich
eine scienzia nuova.

Wir können ruhig zugeben, daß man von beiden Seiten die
Gegenüberstellung der beiden Disziplinen manchmal zu weit getrieben hat. Es
führen Wege von der einen Disziplin zur anderen. Die Wissenschaft kann
eventuell wichtige Andeutungen geben für die Wesenserkenntnis ; eine
philosophische Begriffsbestimmung kann unter Umständen der Naturwissenschaft

sehr gute Dienste leisten. Aber dadurch wird die Grundverschiedenheit

der beiden Disziplinen nicht aufgehoben. Wir möchten nicht
behaupten, daß der V. ohne weiteres beide Disziplinen identifiziert. Eine
klare Abgrenzung findet man aber ebensowenig. Offenbar tendiert der
V. darauf, beide Disziplinen möglichst nahe zueinander zu bringen. Dabei
geht er aber manchmal so weit, daß man beide nicht mehr auseinanderzuhalten

vermag. Auch diesen Punkt werden wir noch weiter abklären
müssen.

Hier möchten wir noch auf das verweisen, was der V. schreibt über den
Unterschied zwischen der aristotelischen und der modernen wissenschaftlichen
Begriffsbildung. Erstere « entstammt den Anforderungen der gewöhnlichen
Alltagserfahrung », also einer mehr summarischen Naturbetrachtung und
wurde in der Hauptsache von einem Denker geprägt ; das physikalische
System ist jenes, das die Bedürfnisse einer wissenschaftlichen Empirie befriedigt,

an dem viele Generationen von Forschern gearbeitet haben und noch
immer arbeiten. Beide Begriffsreihen werden von der Natur selber
nahegelegt. Die aristotelische Reihe entspricht mehr der gewöhnlichen Denkweise,

welche die Objekte weitgehend vereinfacht. Die physikalische Reihe
der Begriffe bedeutet Schritt für Schritt ein engeres Sichanschmiegen des

Geistes an den Gegenstand, entfernt sich aber dafür bedeutend von der
gewohnten Auffassung (S. 88). Darum scheint man wohl schließen zu
müssen, die moderne naturwissenschaftliche Begriffsbildung sei als die
feinere und nuanciertem der aristotelischen vorzuziehen. Soweit es sich um
einen Vergleich zwischen aristotelischer und moderner Wissenschaft handeln
würde, wären" wir ohne weiteres einverstanden. Aber liegt nicht gerade ein
Unterschied darin, daß die aristotelischen Begriffe philosophisch, die andern
eben naturwissenschaftlich ausgebaut wurden Das scheint der V. hier
nicht zu berücksichtigen. Zwar spricht er anschließend von philosophischen
und wissenschaftlichen Begriffen. Aber im Grunde nur, um zu betonen,
daß die philosophischen Begriffe, wie z. B. Substanz, Verursachen, genau
so gut in der Physik vorhanden sind (S. 89).

Bis jetzt haben wir vor allem die prinzipielle Stellungnahme des
Verfassers in Sachen des Verhältnisses der beiden Disziplinen betrachtet. Es ist
aber sofort hinzuzufügen, daß er im Aufbau seiner Naturphilosophie manchmal

nuancierter ist als in der grundsätzlichen Stellungnahme zum Problem.
Ein gutes Beispiel dafür bieten seine Ausführungen über das Ursachenproblem.

Im soeben zitierten Text behauptete der V., der Begriff des
Verursachens sei in der Physik ebensogut wie in der Philosophie vorhanden.
Und man hatte den Eindruck, beide Disziplinen würden so ungefähr das-



Literarische Besprechungen 247

selbe behandeln, nur in einer verschiedenen Sprache. In seinen weiteren
Ausführungen über das Ursachenproblem erhalten wir aber ein nuancierteres
Bild, das der Unterscheidung zwischen Naturphilosophie und Naturwissenschaft

eher gerecht wird. So heißt es z. B. : « Während der Physiker die
Natur unter dem Gesichtspunkt des Gesetzes betrachtet, erblickt sie die
scholastische Philosophie im Lichte der von Aristoteles geschaffenen
Ursachenlehre » (S. 263). Der Physiker betrachtet das Geschehen «nicht
ursächlich» (S. 265). «Der Physiker stellt keine Ursachenlehre auf über
das Geschehen, da er nicht ursächlich, sondern funktional betrachtet ; er
erweitert in umfassender Weise den vorwissenschaftlichen Erfahrungsbereich,

und legt dem Philosophen ein umfangreiches und kritisch geprüftes
Tatsachenmaterial vor, das dieser nun ursachentheoretisch zu untersuchen
hat» (S. 388). Und weiter, vielleicht noch deutlicher: «Es ist bekannt,
daß z. B. schon Galilei und Newton der Frage nach der Ursache aus dem
Wege gingen und die ursächliche Betrachtung durch die funktionale
ersetzten. Die Physik hat damit schon bei ihren Begründern den
philosophischen Ursachenbegriff verlassen und den der exakten Erfahrung besser

zugänglichen 'physikalischen Ursachenbegriff' eingeführt ; sie war von
jeher bestrebt, das Geschehen und die Zustände durch eindeutige
funktionale Verknüpfung der beteiligten Faktoren auszudrücken» (S. 389).

Das ist zweifelsohne eine nuanciertere Sprache als jene, die wir am
Anfang desBuches hörten. Hier scheint wenigstens ein prinzipieller, klarerUnter-
schied möglich zwischen der philosophischen und naturwissenschaftlichen
Betrachtungsweise. Allerdings schreibt der V. dann wieder etwas weiter :

« Wie schon öfters betont, betrachten die Physiker das Geschehen im
allgemeinen nicht ursächlich. Bei der Würdigung der beiden wichtigen
Energiesätze stellen jedoch manche Physiker auch ursächliche Betrachtungen
an, die der aristotelischen Ursachenlehre zum mindesten sehr nahe kommen

» (390). Damit scheint allerdings der klare Unterschied wieder etwas
unklar geworden. Wir möchten zwar nicht leugnen, daß Physiker hie
und da auch ursächliche Betrachtungen bringen. Aber worin liegt dann
die Bedeutung und die Berechtigung dieser Ausführungen So taucht das

ursprüngliche Problem und auch die früher hervorgehobene Unklarheit
wieder auf. — Wir verstehen schon, was der V. meint : er will zeigen, daß
die Naturwissenschaft nicht so scharf von der Naturphilosophie getrennt
werden darf, wie das manchmal geschieht. Wir sind durchaus
einverstanden. Aber bei dieser Zusammenarbeit soll man aufpassen, daß die Eigenart

weder der Naturwissenschaft noch der Philosophie preisgegeben wird.
Damit möchten wir jetzt allerdings nicht behaupten, der V. würde

durchlaufend nichts anderes tun, als beide Gebiete durcheinander werfen.
Bei der schwierigen Aufgabe, die er sich gestellt hatte, auf Grund der
modernen Naturwissenschaften die Problematik der Naturphilosophie zu

erneuern, konnte es wohl nicht ausbleiben, daß Gebietsüberschreitungen
hie und da vorkommen würden. Desto mehr wäre es notwendig gewesen,
eine möglichst scharfe Gebietsabgrenzung als Grundlage zu nehmen. Offenbar

war aber der V. der Ansicht, daß er dadurch die « Versöhnung » von
Naturwissenschaft und Naturphilosophie erschweren oder sogar unmöglich



248 Literarische Besprechungen

machen würde. Wir sind nicht dieser Ansicht und glauben, daß gerade
eine klare Abgrenzung Bedingung für eine saubere und fruchtbare
Zusammenarbeit wäre.

Auch wie das Buch jetzt vorliegt, ist es eine Leistung und enthält
manche wertvolle Elemente. So ist z. B. sehr zu begrüßen, daß die
Frage des Substanzbegriffes klar getrennt wird von der Frage der
Verwirklichung der Substanz (372), eine Unterscheidung, die meistens nicht
beobachtet wird, was zu unnötigen Schwierigkeiten führt. Manches andere
wäre noch hervorzuheben. Eines wollen wir noch speziell betonen. Daß
der V. Energie als Substanz auffaßt, kann vielleicht eher angenommen
werden, als es auf erste Sicht hin scheint. Es ist nämlich die Frage, was
man unter Energie versteht, und man kann den Energiebegriff so bilden,
daß er faktisch mit dem Substanzbegriff nicht mehr im Widerspruch steht.
Wenn z. B. gesagt wird : « Energie ist kein Gegenstand der unmittelbaren
Wahrnehmung sie ist immer zu denken als eine Wirklichkeit besonderer

Art, die hinter diesem Produkt steht, d. h. mit den einzelnen
Faktoren nicht verwechselt werden darf» (S. 215), dann vermeidet eine
solche Auffassung natürlich den Aktualismus. Es frägt sich aber, ob diese

Auffassung der Energie die richtige Deutung dessen ist, was man gewöhnlich

unter Energie versteht. Wir wären fast eher dafür, zu sagen, Masse
und Energie seien zwei Erscheinungsweisen der körperlichen Substanz,
wobei wohl zu betonen ist, daß die Substanz selber als solche nicht mit
ihren Erscheinungsweisen zusammenfällt. Will man aber gerade dasjenige
als Energie bezeichnen, was Grund der Erscheinungsweisen ist, dann ist
prinzipiell nichts gegen den substantiellen Charakter der Energie einzuwenden.

Etwas ausführlicher möchten wir nun noch die Behandlung des Hyle-
morphismus untersuchen. Schon deshalb, weil nach der Auffassung des

V. « die endgültige Beantwortung jener Frage, mit denen sich die Stoff-
Form-Lehre befaßt, entscheidend ist für das Verhältnis der Naturphilosophie

zur Naturwissenschaft. Unsere Erörterungen welche der
Untersuchung dieses Verhältnisses galten, finden eigentlich erst hier in der
Stellungnahme zum Hylemorphismus ihren Abschluß und ihre letzte
Begründung »• (S. 449).

Faktisch steht auch wirklich die ganze Diskussion des Hylemorphismus,

wie sie der V. darstellt, im Lichte seiner Auffassung über das
Verhältnis von Naturwissenschaft und Naturphilosophie. Es lohnt sich also,
etwas näher auf dieses Problem einzugehen.

Kurz könnte man die Stellung des V. so formulieren : Der Hylemorphismus

ist essentiell eine Lehre, die sich nur auf vorwissenschaftliche
Erfahrung stützt, deshalb eine dürftige und unzulängliche Erklärung bringt.
Im Gegensatz dazu bietet die moderne Naturwissenschaft eine Lehre vom
Wesen des Körperlichen, die der hylemorphischen weit überlegen ist durch
ihre größere Erklärungsfähigkeit. Prüfen wir die Sache etwas eingehender.

Zunächst einmal bemüht sich der V. zu zeigen, daß Physik und
Naturphilosophie hier das gleiche Problem behandeln. « Auch der. Physiker
tritt heute mit dem Anspruch auf, die Eigenschaften und das Sosein
der Körper, sowie die gesamte Dynamik der unbelebten Welt erklären



Literarische Besprechungen 249

zu können» (S. 400). Und weiter heißt es noch ausdrücklicher: «Wir
stehen also vor der überraschenden Tatsache, daß zwei Wissenschaften

Fragen beantworten, die im selben Sinne gestellt sind, deren Lösungen aber
anscheinend in keinem einsichtigen Verhältnis zueinander stehen » (S. 432).

— Welche sind diese Fragen, die im selben Sinne gestellt werden Vor
allem scheint der V. hier « jene Sachverhalte, die der Philosoph als
Artverschiedenheit und als substantielle Veränderung bezeichnet » zu meinen
(S. 431 ff., auch 442). Diese Probleme werden jetzt auch von der Physik
her behandelt als « eine Erklärung des Naturgeschehens und des Soseins

der Natur» (S. 424). Nicht nur werden in der Physik dieselben Fragen
gestellt ; sie werden auch gelöst, und zwar besser und eingehender als in
der hylemorphischen Theorie. Denn nicht nur erklärt sie die
Wesensmerkmale der verschiedenen Arten, sondern sie vermag sogar ein System
der Arten aufzustellen, und zwar deduziert aus wenigen und einfachen
Voraussetzungen. « Die Physik erhebt heute nicht bloß den Anspruch, bei
den einzelnen Stoffarten (Elementen, chemischen Verbindungen) die
charakterischen Merkmale aus einfachen Voraussetzungen ableiten zu können,
sondern das System der Stoffe selber entdeckt und die einfachen
Gesetzmäßigkeiten dieses Systems durchschaut zu haben Durch den Platz,
den jedes Element im periodischen System einnimmt, sind seine
Wesensmerkmale bestimmt Bedeutsam ist, daß hier nicht gewisse Einzelzüge
dieses oder jenes Stoffes, sondern das System der Grundstoffe und die
Grundeigenschaften sämtlicher Elemente aus wenigen und einfachen
Voraussetzungen deduziert werden können, und zwar in sehr anschaulicher
Weise und mit mathematischer Präzision» (S. 422-3).

So ist für den V. die Lösung der Physik der hylemorphischen nicht
nur ebenbürtig, sondern sogar überlegen. Denn : « In der gesamten
Literatur über den Hylemorphismus scheint die Frage nach einem natürlichen

System der Formen überhaupt niemals gestellt und als Problem
empfunden zu, sein» (S. 436). Und gerade dieses natürliche System hat
die Physik aus einfachen Gesetzen und Grunddaten abzuleiten vermocht
(S. 435). Wobei festzuhalten ist, daß dieses System der Elemente wirklich
durchschauen läßt, wie die Artmerkmale der Stoffe sich aus dem Wesen
(Artbestimmtheit) ergeben (S. 457). Die Physik bewegt sich also, genau wie
die Philosophie, auf dem Gebiet der Wesenheit. « Die Gesamtheit der vom
Physiker beachteten Merkmale ist der vollkommen äquivalente Ausdruck
für das, was die Scholastiker 'substantielle Einheit' nennen » (S. 440).

Wenn man so beide Erklärungsversuche vergleicht, dann ist nicht
der Hylemorphismus, sondern die physikalische Theorie eine Erklärung
aus den letzten Gründen. Denn der Hylemorphismus nimmt als letzte
Erklärung die Zusammensetzung aus Materie und Form an, wobei die
Form für jede Art verschieden ist. Das heißt aber, daß es soviele Letztheiten

gibt, wie Arten. « Die spezifischen Gesetze werden auf ebensoviele
Formen zurückgeführt, als es 'spezifisch verschiedene' Stoffe gibt, also
auf hunderttausende von Formen. Von einer wirklichen Erklärung
erwartet man jedoch eine Vereinfachung und Vereinheitlichung, die man
hier vermißt Daher ist die Ableitung der Naturgesetze aus den sub-



250 Literarische Besprechungen

stanziellen Formen keine letzte, und daher auch keine philosophische Erklärung

» (S. 445). Die Physik bietet diese tiefere Erklärung, indem sie die
Gesetze und die letzte Substanz (Energie und Masse) als letzte Gegebenheiten

annimmt, woraus die Verschiedenheit der Arten deduziert werden
kann. Also, statt soviele Letztheiten anzunehmen wie es Arten gibt,
nimmt sie nur zwei Letztheiten an und bedeutet also eine Vertiefung
unserer Naturauffassung (cf. S. 446).

Das ist in großen Zügen die Bewertung der beiden Theorien, wie
sie der V. gibt. Als letzte und befriedigende Erklärung der unbelebten
Naturdinge kommt der Hylemorphismus nicht mehr in Betracht (S. 445).
Deshalb weist er ihm aber nicht als ganz wertlos von der Hand. Er
betrachtet ihn « als eine Theorie, die in summarischer Weise dasjenige
ausdrückt, was der Physiker in schärferer Formulierung durch die
Naturgesetze wiedergibt Somit wäre die Stoff-Form-Lehre gewissermaßen
jener weite, aber auch unverbindliche Rahmen, dessen Füllung die
physikalische Erklärung darstellt» (S. 443).

Allerdings ist der so gerettete Hylemorphismus stark verwässert. Stoff
und Form müssen « eine eigentümliche konkrete Bedeutung bekommen,
und nicht mehr als letzte Prinzipien erscheinen» (S. 443). Das heißt:
Stoff sind « die letzten Teilchen (Elektronen, Protonen, usw.) ; » Formen
sind « jene physikalischen Faktoren, welche die stabilen, d. h. die
energieärmsten Kombinationen der Teilchen bestimmen» (S. 443).

Wir haben ziemlich ausführlich, und nach Möglichkeit mit seinen

eigenen Worten, die Stellung des V. wiedergegeben. Jetzt aber möchten
wir unsererseits zu dieser Auffassung Stellung nehmen. Von Anfang
an hat sich der V. die Sache etwas erleichtert, dadurch, daß er den
Hylemorphismus darstellt als eine Theorie, die formell die Artverschiedenheit
und die Veränderung einer Substanz in die andere erklären will (S. 397

und passim). Das stimmt aber nur halb. Die Verschiedenheit und
Veränderlichkeit treten hier nur auf als Daten des Problems. Das eigentliche

Problem ist aber : was ist ein materielles Wesen Und auf dieses
Problem will der Hylemorphismus eine Antwort geben. Das mag u. a.
schon daraus erhellen, daß im Beweis aus den entgegengesetzten
Eigenschaften, den der V. auch bringt (obwohl nicht ganz korrekt : substantielle

Einheit und räumliche Ausdehnung sind nicht entgegengesetzte Eigen-1

Schäften, S. 408), nichts über Artverschiedenheit und Veränderung gesagt
wird. Sollte auch nur ein einziges materielles Wesen bestehen, so würde die
hylemorphische Theorie genau gleich sein, weil sie eben das Wesen des

Körperlichen als solches betrachtet. Freilich ist das nur das allgemeine
Problem, wobei die speziellere Frage : wie ist die Verschiedenheit der
Körper konkret zu verstehen nicht gestellt, geschweige denn gelöst ist.
Und wir sind ganz mit dem V. einverstanden, daß dieses weitere Problem
von der Physik weitgehend gelöst wird. Aber auf einer verschiedenen
Ebene. Und da taucht jetzt wieder die ganze Frage vom Verhältnis
Naturwissenschaft-Naturphilosophie auf. Wenn der V. meint, er könne die Stoff-
Form-Lehre reduzieren auf die Lehre der Atom- oder Molekelstruktur ;

wenn er meint, die Gesamtheit der vom Physiker betrachteten Merkmale



Literarische Besprechungen 251

sei der vollkommen äquivalente Ausdruck für das, was die Scholastiker
«substantielle Einheit» nennen (S. 440), dann zeigt das noch einmal klar,
wie für ihn beide Wissenschaften im Grunde auf derselben Ebene stehen;
und beide genau gleich Wesenserkenntnis vermitteln. Allerdings hat er
dazu den Sinn der hylemorphistischen Theorie ganz umdeuten müssen,
was schon ein Hinweis darauf sein mag, daß die Sache vielleicht doch
nicht so einfach ist. Wird der Hylemorphismus nicht aufgefaßt als eine
Zusammensetzung aus Wesensprinzipien, so verliert er, nach unserem
Dafürhalten, jede philosophische Bedeutung. Und in diesem Sinne muß man
auch behaupten, der Hylemorphismus sei eine Erklärung aus wirklichen
« Letztheiten », was die physische Erklärung nicht ist und nicht sein kann.
Denn der Physiker operiert grundsätzlich nur mit solchen Größen, die
einen konkreten Sinn haben. Elementarteilchen sind solche konkrete
Gegebenheiten, und auch die Strukturgesetze, obwohl in einem verschiedenen
Sinne, sind konkreter Natur (der V. selber redet, allerdings in einem etwas
anderen Sinn, von dem abstrakten Charakter der aristotelischen Begriffsbildung,

S. 443). So sind die « Letztheiten », mit denen die Physik die
Körperwelt aufbaut, nach einem guten Ausdruck des V., « Daten » (S. 446),
m. a. W. etwas Faktisches. Jetzt aber ist eben das Faktische als solches

nur das Gegebene, nicht das Verstandene ; dasjenige, was tatsächlich ist,
nicht das, was sein soll. M. a. W. wie erstaunenswert auch die Physik
die Reduktion der Verschiedenheiten auf letzte Elemente durchgeführt hat,
die ganze Reduktion bleibt grundsätzlich auf der Ebene der Gegebenheit.
Denn immer stützt sich die Erklärung letzten Endes auf Tatsachen, d. h.
die Erklärung dringt im Grunde nicht durch bis zu einem letzten «

Verstehen ». Einmal diese Daten angenommen, kann man Strukturen «

verstehen » nach ihrem « funktionalen Zusammenhang » (S. 441), um es mit
einem Wort zu sagen, das der V. manchmal benützt, ohne es genügend
auszuwerten.

Anders liegt die Sache bei der hylemorphistischen Erklärung (die
echte, nicht die vom V. umgedeutete Man geht da aus von einer
Tatsache. Aber dann gerade versucht man diese Gegebenheit zu verstehen,
d. h. ihre innere Notwendigkeit zu erfassen. So wird dann die Tatsache
zurückgeführt auf Letztheiten, die nicht mehr als faktisch angenommen,
sondern als notwendig verstanden werden. Ein Wesen, das seiner Wesenheit

nach veränderlich ist, ist nur zu verstehen als innerlich unvollkommenes

Wesen, d. h., man muß in diesem Wesen einen Unvollkommenheits-
grund annehmen der als innere Bedrohung der WesensVollkommenheit
aufzufassen ist.

Damit ist die Wesensformel ausgedrückt, die uns einsehen läßt, wie
ein materielles Sein als Seiendes erst möglich wird. Von der Tatsächlichkeit

ist man hier durchgedrungen zur Wesensnotwendigkeit. Das ist
die Wesenserkenntnis, die entscheidend ist für die Philosophie, und die
man in der Naturwissenschaft, was auch der V. behaupten mag, nicht erreicht,
weil man grundsätzlich nach einer anderen Methode vorgeht. Denn das
Erfassen solcher Letztheiten ist ein definitives Verlassen des Erfahrungsgebietes,

während der Physiker, bei allen Deduktionen und Spekulationen



252 Literarische Besprechungen

stets an diesem Erfahrungsgebiet orientiert bleibt. Kurz könnte man es

so ausdrücken : Die Philosophie sucht die Wesensformel, die Physik die
Strukturformel des materiellen Seins.

So verstehen wir auch, warum die Physik eine Erklärung hat für
die konkrete Verschiedenheit der Körper, die Philosophie nicht. Denn
wenn ich auch das Strukturgesetz bestimmen kann, wodurch Kupfer Kupfer
ist, so kann ich doch nicht die Seinsnotwendigkeit verstehen, die diesen

Körper zu Kupfer macht. Wir stehen da vor einer Undurchsichtigkeit,
die wir nur hinnehmen können. Der Physiker versteht zwar das
Strukturgesetz, nicht aber die Wesenheit des Kupfers. Der Philosoph kann
hier nur sein Unvermögen bekennen. So ist die « Leistungsfähigkeit » der
philosophischen Betrachtung in der Tat sehr beschränkt. Aber das ist
der Preis, der für den philosophischen Gehalt bezahlt werden muß. Will
man diesen Preis herunterdrücken, wie der V. es tut, dann kann man
zwar viel mehr sagen, aber nur auf Kosten des philosophischen Gehaltes.
Die vom V. vorgeschlagene, abgeänderte Stoff-Form-Lehre ist höchstens
eine sehr dürftige wissenschaftliche Theorie ; philosophischen Wert hat
sie keinen.

So sehen wir den Unterschied der beiden Auffassungen. Daß man
dabei den Hylemorphismus auf der gewöhnlichen Erfahrung oder auf einer
wissenschaftlichen Erfahrung aufbaut, ist eigentlich ganz nebensächlich.
Das einzig wichtige ist : daß die philosophische Deutung von gesicherten
Tatsachen ausgeht, und diese kann unter Umständen die gewöhnliche
Erfahrung genau so gut liefern, wie die wissenschaftliche (vor allem wo
es um ganz allgemeine Feststellungen geht). Wichtig und entscheidend
ist vor allem, ob man zu einem wirklichen Verstehen kommt, oder nicht.
Diese Bemerkung gilt übrigens ganz allgemein für jedes naturphilosophische

Problem. Es hat ebensowenig Sinn, dabei die wissenschaftliche Erfahrung,

als umgekehrt die gewöhnliche Erfahrung auszuschließen. Worauf
es ankommt ist, ob die Erfahrung zu einem Verstehen (im oben bestimmten

Sinne) führt, oder nicht. Wie schon gesagt, muß die Erfahrungsgrundlage
eine sichere sein, aber das ist keineswegs ein Privileg der wissenschaftlichen

Erfahrung. Daß es Bewegung gibt, daß Körper Ausdehnung
aufweisen : das sind spontane Erfahrungen, denen man einen gesicherten

Wert nicht absprechen kann. Natürlich bieten diese sicheren
Alltagserfahrungen nur eine arme Grundlage in Vergleich zu dem so viel reicheren
Tatsachenmaterial der Physik. Es frägt sich aber, ob viele wissenschaftlich
gesicherte Gegebenheiten uns die Aussicht auf ein philosophisches «

Verstehen » ermöglichen. Wo das nicht der Fall ist, bringt die Naturwissenschaft

die Philosophie nicht weiter.
Damit wollen wir keineswegs sagen, man solle die wissenschaftliche

Erfahrung vernachlässigen. Der Philosoph muß alle Andeutungen über die
körperliche Natur berücksichtigen, und wir können nicht genug betonen,
wie sehr wir es schätzen, daß der V. sich die Mühe gegeben hat, alle
wissenschaftlichen Errungenschaften beim Aufbau seiner Naturphilosophie
zu benützen. Dabei soll man aber nie vergessen, daß alle wissenschaftt
liehen Gegebenheiten nur Wert haben, insoweit sie uns eine Wesenseinsich-



Literarische Besprechungen 253

ermöglichen. Daß dem V. diese Forderung nicht klar genug bewußt war,
können wir nur bedauern. Denn das bedeutet eine schwerlastende Hypothek
auf dieser sonst so reichhaltigen Arbeit.

Freiburg. M. N. Luyten O. P.

Liturgiegeschichte

J. A. Jungmann S. J. : Missarum Sollemnia. Eine genetische Erklärung
der römischen Messe. 2 Bde. — Wien, Herder. 1948. xxx-1226 Seiten.

In 'Missarum Sollemnia' liegt die Lebensarbeit eines unermüdlichen
Forschers und exakten Gelehrten vor. Jahrzehntelang hat Prof. Jungmann

an den Vorarbeiten geschafft ; und Jahre hat er dazu gebraucht,
das ungeheure Material zu diesem zweibändigen Werk zu formen.
Jungmanns Belesenheit ist erstaunlich. Mit unvorstellbarem Fleiß und klugem
Urteil hat der Autor alles Wertvolle entweder in den Text hineinver-
woben oder in den Anmerkungen ausgewertet. Jungmann bietet aber noch
mehr als eine geschickte und zuverlässige Kompilation der bis heute über
die liturgiegeschichtliche Entwicklung der römischen Messe erschienenen
Literatur, an der er übrigens selber namhaften Anteil hat. Auch
ungedruckte Arbeiten, eigene und fremde, hat er mitverarbeitet (vgl. z. B.
I 273 Anm. 23 und 512 Anm. 69 ; II 379 Anm. 7). Wie der Verfasser
selber bemerkt (VI), mußte er besonders die mittelalterliche Entwicklung
der Meßliturgie neu aus den Quellen schöpfen und die überlieferten Texte
territorial und chronologisch ordnen. In entsagungsvoller Kleinarbeit hat
Jungmann den immensen Stoff zu einer großartigen Geschichte der
römischen Messe gestaltet. Dank der gepflegten, anschaulichen Sprache bleibt
die Lektüre des umfangreichen Werkes immer interessant. Wer aber Wert
darauf legt, die in der Darlegung aufgestellten Behauptungen nachzuprüfen,

findet die nötigen Hinweise in den reichhaltigen Anmerkungen.
Man staunt über die Fülle von Belegen, die zuweilen einem einzigen kurzen
Satz zugrundeliegen (vgl. z.B. I 88 Anm. 10 ; II 37 Anm. 26 ; 103 Anm. 26 ;

180 Anm. 5 ; 420 f. Anm. 15 und 16). Jungmann hat sich übrigens
persönlich der zeitraubenden und mühevollen Aufgabe unterzogen, in den
Druckbogen sämtliche Zitationen zu überprüfen. Eine ähnliche Unsumme
an Geduldsarbeit steckt auch in dem 100 Spalten Kleindruck füllenden
Register, das über die Verwendung der liturgiegeschichtlichen Quellen und
über alle im Werk genannten Personen- und Ortsnamen, Sachen und
Formeln Auskunft gibt.

Im ersten Teil unternimmt Jungmann einen Gang durch die Geschichte
der Meßliturgie vom Abendmahl des Herrn bis zur Gegenwart, wobei
auch nichtrömische Liturgien zum Vergleich herangezogen werden (I 9-213 :

Die Gestalt der Messe im Wandel der Jahrhunderte). So « sollen die
verschiedenen Kräfte sichtbar werden, die im Lauf der Jahrhunderte an
der Liturgie unserer Messe gebaut haben, und damit sollen zugleich die
großen Phasen der Entwicklung hervortreten, die sich an ihrem Gesamtbilde

vollzogen haben » (I 3 f.).



254 Literarische Besprechungen

Aus der Fülle interessanter Einzelheiten dieses ersten Teiles seien
herausgegriffen : die Erklärung des Rückganges der öfteren Kommunion im
4. Jahrhundert als Folge der anti-arianischen Betonung der Gottheit Christi,
des stärker werdenden Sündenbewußtseins und der damit verbundenen
vermehrten Scheu vor den heiligen Geheimnissen (I 50 f.) ; der Vergleich
der dem Papst beim Erscheinen zum Gottesdienst erwiesenen Ehren mit
den Eluldigungen an den Kaiser (87 f. Anm. 7 und 8) ; die Darstellung
der allegorischen Meßerklärung von Pseudo-Dionysius bis Amalar (110-116)
und die treffliche Charakterisierung der heiligen Messe im Zeitalter der
Gotik : « Aus der Eucharistia ist eine Epiphania geworden » (149).

Berichtigend sei festgestellt, daß der ganze Eucharistietraktat der
Summa Theologica von Thomas persönlich verfaßt worden ist. Jungmann
irrt, wenn er meint (I 145 Anm. 61), III q. 83 a. 5 sei nicht mehr vom
Aquinaten selber bearbeitet.

Daß die Kontroverse mit den Reformatoren dazu geführt haben soll,
« die Eucharistie unter Vernachlässigung der übrigen Aspekte fast
ausschließlich unter dem Gesichtspunkt der Gegenwärtigkeit zu betrachten »

(181), ist eine Behauptung, die durch die Fülle an Literatur gerade über
das Meßopfer widerlegt wird. In der gegenreformatorisch-vortridentini-
schen Periode ging es zudem beim Meßopfer nicht — wie Jungmann
meint — in erster Linie um das Opfer Christi, sondern um das Opfer der
Kirche. Am Kreuz opferte sich Christus: einmal, blutig und sterblich
— in der heiligen Messe opfern wir ihn : täglich, unblutig und unsterblich

; das ist eine beliebte Antwort katholischer Apologeten, vor allem
gegen den auf den Hebräerbrief sich stützenden Einwand der Reformatoren,
daß Christus sich nur einmal geopfert habe. Allerdings beschränkte sich
die Rolle der Gläubigen nach damaliger Ansicht und Praxis darauf, daß
sie 'fide et devotione' mitopferten (zu 181 und 229, sowie zu II 276 Anm. 5).

Der Dominikaner Michael Vehe hätte es wohl verdient, bei Erwähnung

der unter dem Einfluß der Reformatoren im katholischen Lager
erwachenden Bewegung zur Pflege des deutschen Kirchenliedes genannt
zu werden (187) ; denn sein 'New Gesangbüchlein Geystlicher Lieder',
bereits 1537'in Leipzig gedruckt, ist das erste deutsche katholische
Kirchengesangbuch und die Grundlage späterer Sammlungen ähnlicher Art.

Im zweiten Teil orientiert Jungmann über 'Wesen und Gestaltungen
der Messe in der kirchlichen Gemeinschaft' (I 215-324). Hier werden Fragen
berührt und behandelt, die jeden Theologen und Seelsorger aufs höchste
interessieren müssen. Es geht um die theologische Sicht, in der wir das

Meßopfer betrachten, und um dessen lebendige Gestaltung unter
möglichster Anteilnahme des gläubigen Volkes.

Nach einem knappen, trefflichen Überblick über die im Lauf der
Geschichte gebräuchlich gewordenen 'Namen der Messe' (217-224)
verspricht das Kapitel 'Sinn der Meßfeier. Messe und Kirche' (224-248), zum
Kernproblem vorzustoßen. Erfreulicherweise geht Jungmann nicht von
festgelegten Opferdefinitionen, sondern vom Geheimnis des Leidens und
Sterbens Christi aus (225). Im Anschluß an P. Karl Rahner S. J. sieht
er die eigentliche Opferhandlung in der Konsekration, insofern Christus



Literarische Besprechungen 255

/
durch den Priester — 'ministerio sacerdotum', wie das Tridentinum sagt
— den am Kreuz geopferten Leib und das am Kreuz vergossene Blut
« an diesem Punkt des Raumes und der Zeit » wieder vor das Angesicht
des Vaters hinstellt (234). Den eigentlichen Sinn der Meßfeier sieht aber
Jungmann im Selbstopfer der Kirche : « Ja, dieses Selbstopfer der Kirche
ist die eigentliche Bestimmung, der das eucharistische Geheimnis dienen
soll» (241). « Die Handlung, durch die sie entscheidend zustande kommt,
ist wiederum die Konsekration. Derselbe Akt, der das Opfer Christi
verwirklicht, verwirklicht auch das Opfer der Kirche, nur mit dem
Unterschied, daß das Opfer der Kirche vom Beginn der Messe an unterwegs
ist und eben dadurch nun sein göttliches Siegel und seine Annahme erhält,
daß in der Wandlung Christus es in seine Hände nimmt und es als sein

Opfer unendlich geadelt dem himmlischen Vater darbringt» (242).
In den übrigen Kapiteln dieses wertvollen zweiten Teiles zeigt

Jungmann in souveräner Beherrschung des Stoffes die verschiedene Entwicklung

der Meßliturgie auf Grund der Rangstellung des Zelebranten und
des Umfanges der Mitbeteiligung der Gläubigen. Die glänzende Darstellung

der Konzelebration (249-253) stellt die heutigen Bemühungen um
deren Wiederbelebung ins rechte Licht und verweist übereifrige, aus
Mißverständnissen entstandene Vorstöße in die nötigen Schranken. In die
liturgiegeschichtliche Betrachtung der Formen der Teilnahme des Volkes,
der Zeit der Meßfeier und der räumlichen Voraussetzungen (6.-8. Kapitel
flicht der Verf. kostbare Hinweise für die heutige Gestaltung der eucha-
ristischen Opferfeier.

Im dritten und vierten Teil erklärt Jungmann die heilige Messe in
ihrem rituellen Verlauf (3. Teil : Die Vormesse. I 325-610. — 4. Teil :

Die Opfermesse. II 1-563). Als besonders aufschlußreich möchten wir
nennen : die im Zusammenhang mit den Zwischengesängen der Vormesse
gebotene schematisch-vergleichende Übersicht über die in unserer heutigen
Liturgie gebräuchlichen fünf Formen responsorischer Gesänge (I 527) ; die
interessanten Ausführungen über die noch zu wenig erforschte und bis

jetzt nur ungenügend dargestellte Entwicklung des Meßstipendiums (II
29-31) und die Erklärung der 'Oratio super populum' mit Bezug auf die
Bußdisziplin (II 521 f.).

Wertvoll sind vor allem auch Jungmanns praktische Anregungen : so
der Wunsch, die Gläubigen möchten « im Bewußtsein des ihnen in Taufe
und Firmung gewordenen Priestertums, wo dies möglich ist, die Reichung
des Stipendiums ebenso nur als Anfang der Teilnahme an ihrem Meßopfer
betrachten, wie es die Christen früherer Zeiten taten, wenn sie nicht nur
ihre Gabe zum Altare brachten, sondern der Feier dann auch weiter folgten
und den Leib des Herrn als Gegengabe in Empfang nahmen » (II 30 f.) ;

die Belobigung des Brauches, daß mancherorts in der Gemeinschaftsmesse
das Volk das ganze Vaterunser betet, da es ursprünglich das
Kommuniongebet des Volkes sei (II 348 f. mit Anm. 61 und 62) ; der Rat an die
Architekten, in der Anordnung und Linienführung die Kommunionbank
mit dem Altar als dem eigentlichen 'Tisch des Herrn' in Verbindung zu
bringen (II 456) ; die Anregung, bei länger dauernder Kommunionspendung



256 Literarische Besprechungen

anstelle anderer Gesänge den zur Communio gehörenden Psalm zu singen
(II 482 A.nm 43) ; die Unterstützung des von Papst Pius XII. im
Rundschreiben 'Mediator Dei' belobigten Brauches, zur Kommunion
grundsätzlich nur die in der gleichen Meßfeier gewandelten Gaben zu
verwenden, damit der Zusammenhang zwischen Opfer und Mahl wieder seinen
vollen, naturgemäßen Ausdruck findet (II 499).

Bei Vergleichen der römischen Meßzeremonien mit dem Dominikanerritus

sind Jungmann ein paar Ungenauigkeiten unterlaufen : Das 'Dominus
vobiscum' vor dem Kirchengebet und vor der Postcommunio wird von
den Dominikanern nur dann auf der Epistelseite gebetet, wenn das aller-
heiligste Sakrament nicht auf dem Altar gegenwärtig ist (zu I 450 f. Anm. 25).
— Die Weihnachtsvigilmesse und die drei Weihnachtsmessen des
Dominikanermissale haben wohl noch eine Lectio vor der Epistel, doch werden
Graduale und Alleluja nicht getrennt, sondern folgen beide auf die Epistel
(zu I 489 Anm. 18). — In der Dominikanermesse heißt das Graduale heute
noch 'ResponsoriUm' (zu I 527 Anm. 40), wie auch der Introitus immer
noch 'Officium' genannt wird (zu I 398 Anm. 3). — Die Kelchbereitung
erfolgt im Dominikanerritus nur in der stillen Messe vor dem Staffelgebet

; im Amt und Hochamt wird sie vorgenommen, nachdem der Zele-
brant das Alleluja oder den Tractus gebetet hat (zu II 71 Anm. 98). —
Zum 'Lavabo' beten die Dominikaner vier Verse, d. h. bis 'gloriae tuae'
(zu II 97 Anm. 28). — Beim 'Orate fratres' fehlt in der Dominikanermesse

nicht der Nachsatz 'ut meum', sondern die Antwort : das 'Suscipiat'
(zu II 101 Anm. 15). — Bei der Kommunionspendung gebrauchen auch
die Dominikaner die Formel 'custodiat te' (zu II 475 Anm. 130). — Im
Dominikanerorden werden heute noch an Weihnachten die Laudes in die
Mitternachtsmesse eingefügt (zu II 483 f. Anm. 50 ; vgl. auch 528 Mitte).

Das Werk 'Missarum Sollemnia' wird bestimmt auf lange Zeit hinaus
am zuverlässigsten über Entstehung und Entwicklung, sowie über Sinn
und Bedeutung der römischen Messe in all ihren Gebeten und Zeremonien
orientieren. Für Generationen wird es seinen Wert bewahren und sicher
viel zum Verständnis und zum tieferen Erleben der heiligen Meßfeier
beitragen, die üns ja das Kostbarste ist, was wir auf Erden haben.

Luzern. Notker-M. Halmer O. P.


	Literarische Besprechungen

