
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

Autor: Ott, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762350

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762350
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hugo von St. Viktor
und die Kirchenväter

Von Ludwig OTT

Hugo von St. Viktor ist neben Anselm von Canterbury und Peter
Abaelard einer der großen Bahnbrecher der scholastischen Theologie.
Martin Grabmann, mein verehrter Lehrer, dem diese Blätter zur
Vollendung des 70. Lebensjahres (5. 1. 1945) als signum pietatis gewidmet
sein sollen1, bezeichnet ihn « als den bedeutendsten und einflußreichsten

Theologen des 12. Jahrhunderts, als die imposanteste Theologengestalt

von Anselm bis zum Zeitalter des hl. Thomas »2 ; er sieht in ihm « den

einflußreichsten mittelalterlichen Theologen deutscher Herkunft » und
stellt ihn damit in seiner Bedeutung für die theologische Entwicklung
des Mittelalters sogar über Albert den Großen, dessen Bedeutung mehr
auf philosophischem und naturwissenschaftlichem Gebiete liegt3. In
der Geschichte der scholastischen Methode nimmt Hugo eine überaus
bedeutsame Stelle ein. Kein Theologe der Frühscholastik, auch nicht
Abaelard, hat sich so eingehend wie Hugo über das Ziel und die Wege
des philosophischen und theologischen Forschens Rechenschaft gegeben.

Die Schrift Didascalicon 4, die ausschließlich diesem Zwecke gewidmet
ist, ist eine für seine Zeit einzig dastehende « philosophisch-theologische

1 Vorliegende Abhandlung war ein Beitrag zu der ungedruckten Festschrift,
die Martin Grabmann, anläßlich seines 70. Geburtstages, in Maschinenschrift
überreicht wurde. Durch die Ungunst der Verhältnisse hat sich die Drucklegung
bis jetzt verzögert.

2 M. Grabmann, Die Geschichte der scholastischen Methode II, Freiburg
i. B. 1911, 236.

3 M. Grabmann, Hugo von St. Viktor (f 1141) und Peter Abaelard (f 1142).
Ein Gedenkblatt zum achthundertjährigen Todestag zweier Denkergestalten des
Mittelalters. Theologie und Glaube 34 (1942) 241-249, 244.

4 Migne, PL 176, 739-812. Was bei Migne als 7. Buch des Didascalicon
folgt (811-838), ist ein selbständiges opusculum Hugos unter dem Titel De tribus
diebus. Vgl. B. Hauréau, Les œuvres de Hugues de Saint-Victor, Paris 1886, 98 f.
Eine kritische Neuausgabe des Didascalicon besorgte Charles Henry Buttimer,
Hugonis de Sancto Victore Didascalicon De Studio Legendi (The Catholic
University of America. Studies in Medieval and Renaissance latin. Vol. X),
Washington, D. C. 1939. — Ich verwende im folgenden für die Ausgabe von Buttimer
die Abkürzung B., für die Ausgabe von Migne die Abkürzung M. Bei Zitaten



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 181

Methodologie und Enzyklopädie »1. Die ersten drei Bücher bieten eine

Anleitung für das Studium der Profanwissenschaften, die letzten drei
Bücher eine Einführung in das Studium der Theologie. Wie sehr Hugo
die Grundfragen der theologischen Methode am Herzen lagen, beweist
die Tatsache, daß er in seinem Schrifttum wiederholt darauf zurückkam.

Viel Ähnlichkeit mit der zweiten Hälfte des Didascalicon hat
die Schrift De scripturis et scriptoribus sacris, die sich mit den Grundfragen

des Studiums der Heiligen Schrift befaßt2. Dasselbe Ziel
verfolgt der Prolog, der Hugos Hauptwerk De sacramentis christianae
fidei vorangestellt ist3. Es liegt auf der Hand, daß Hugo in seinen

grundsätzlichen Äußerungen über die theologische Methode nicht an
der Stellung des Theologen zur Vätertheologie vorübergehen konnte.
Die folgende Untersuchung setzt sich zur Aufgabe, die Stellung Hugos
zur Patristik näher zu beleuchten. Der erste Teil soll zeigen, wie Hugo
über die Kirchenväter und ihre Bedeutung für die Theologie dachte,
der zweite Teil soll zeigen, wie er selbst in seinem theologischen Hauptwerk

die Kirchenväter verwertete.

I

Die Schriften der Väter bilden nach Hugo einen Teil der
Heiligen Schrift. Zu den «göttlichen Schriften» gehören nicht bloß die
kanonischen Schriften, welche die Autorität der gesamten Kirche zur
Bekräftigung der Glaubenswahrheiten in die Zahl der heiligen Bücher

aufgenommen hat, sondern auch zahlreiche nichtkanonische Schriften,
die von frommen und weisen Männern zu verschiedenen Zeiten
verfaßt wurden, die katholische Glaubenslehre unverfälscht enthalten und
der religiösen Belehrung dienen, ohne daß sie jedoch durch die Autorität

der gesamten Kirche approbiert wurden 4. Wie von den ersteren,

aus Hugos theologischem Hauptwerk De sacramentis christianae fidei gebe ich
in Klammern die Kolumnenzahl der Ausgabe von Migne, PL 176, 173-618, an.

1 M. Manitius (unter Mitwirkung von P. Lehmann), Geschichte der
lateinischen Literatur des Mittelalters III, München 1931, 113. Vgl. M. Grabmann,
Die Geschichte der scholastischen Methode II 235-249.

3 PL 175, 9-28. 3 PL 176, 183-186.
4 Did. IV 1 : Scripturae divinae sunt, quas a catolicae fidei cultoribus éditas

auctoritas universalis ecclesiae ad eiusdem fidei corroborationem in numéro divi-
norum librorum computandas recepit et legendas retinuit. Sunt praeterea alia
quam plurima opuscula a religiosis viris et sapientibus diversis temporibus con-
scripta, quae licet auctoritate universalis ecclesiae probata non sint, tarnen quia
a fide catholica non discrepant et nonnulla etiam utilia docent, inter divina com-
putantur eloquia (B. 70 f., M. 778 C).



182 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

so behauptet Hugo auch von den letzteren, daß in ihnen und durch
sie der Heilige Geist gesprochen hat1. Für die Unterscheidung der
beiden Gruppen ist nicht die Inspiration maßgebend, sondern die

Anerkennung durch die Autorität der gesamten Kirche. Die Gesamtheit

der göttlichen Bücher zerfällt in zwei Testamente, das Alte Testament

und das Neue Testament. Jedes der beiden Testamente gliedert
sich in drei Ordnungen : Das Alte Testament umfaßt das Gesetz, die

Propheten und die Hagiographen ; das Neue Testament umfaßt das

Evangelium, die Apostel und die Väter. In der Aufzählung der alt-
testamentlichen Bücher folgt Hugo sowohl in der Einteilung wie auch

in der Reihenfolge und in der Benennung dem Prologus galeatus des

hl. Hieronymus 2. Wie dieser, schließt er die deuterokanonischen Bücher

aus dem Kanon aus und rechnet sie zu den Apokryphen 3. Sie werden

zwar gelesen, sagt er, aber sie gehören nicht zum Kanon4. Den
deuterokanonischen Büchern des Alten Testamentes stellt Hugo die

Väterschriften des Neuen Testamentes gleich. Die erste Stelle nehmen

unter den Väterschriften die Dekretalien ein, welche auch Canones,

d. h. Regeln genannt werden. An zweiter Stelle stehen die Schriften
der einzelnen Kirchenväter. Ihre Zahl ist « unendlich » groß, so daß

eine vollständige Aufzählung nicht möglich ist. Hugo begnügt sich

damit, einige der bedeutendsten und von ihm am meisten geschätzten
Väter aufzuzählen. Er beginnt mit den vier großen lateinischen
Kirchenlehrern in der Reihenfolge Hieronymus, Augustinus, Gre-
gorius, Ambrosius. Diesen fügt er noch Isidor, Origenes und
Beda an8. Hieronymus schätzt er als die maßgebende Autorität in
den Fragen der Bibelwissenschaft und in der Beurteilung der altchristlichen

Literatur. In Augustin verehrt er den Meister der spekula-

1 De sacr. II II, 13 : Et dignum est, ut dicta sanctorum, quantum possumus,
per omnia veneremur et credamus verum esse, quod nobis ab illis dictum est,
in quibus et per quos locutus est Spiritus veritatis (505 D).

2 Praefatio Hieronymi in Libros Samuel et Malachim; PL 28, 593-604.

Vgl. L. Schade, Die Inspirationslehre des hl. Hieronymus, Freiburg i. B. 1910,
168 ff.

3 Did. IV 3 : Hic (sc. Liber Ecclesiasticus) apud Hebraeos reperitur, sed

inter apocryphos habetur (B. 74, M. 780 B). Der angeführte Satz stammt nicht
aus den Etymologien Isidors, wie Buttimer in seiner Ausgabe vermerkt. Aus
Isidor (Etym. IX 6, 31) stammt nur der vorausgehende Satz. Im Gegensatz zu
Hugo rechnete Isidor die deuterokanonischen Bücher zum Kanon.

4 Did. IV 2 : Leguntur quidem, sed non scribuntur in canone (B. 72, M. 779 B).
Ebenso De scripturis etc. c. 6 (PL 175, 15 C) ; ähnlich De sacr., prol. c. 7 : Leguntur
quidem, sed in corpore textus vel in canone auctoritatis non scribuntur (186 C/D).

6 Did. IV 2 (B. 72, M. 779 C) ; De scripturis c. 6 (PL 175, 15 f).



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 183

tiven Theologie. Auch Ambrosius wertet er hauptsächlich als Zeugen
und Erklärer der kirchlichen Glaubenslehre. Gregor der Große ist für
ihn der unübertroffene Lehrmeister in der praktischen Auswertung der

Heiligen Schrift für das christliche Leben und Tugendstreben. Die
großen Sammelwerke Isidors von Sevilla sind für Hugo eine

unerschöpfliche Quelle der Belehrung. Das Didascalicon ist weitgehend

von den Etymologien und Sentenzen Isidors abhängig ; vieles davon
hat Hugo wörtlich übernommen1. Beda den Ehrwürdigen kennt und
schätzt Hugo vor allem als Meister der Schrifterklärung. Als ihn sein

Freund Ranulphus de Mauriaco um Auskunft über mehrere
biblischexegetische Fragen ersuchte, antwortete Hugo mit Erklärungen Bedas,
die er entweder den Schriften Bedas unmittelbar entnahm oder der
davon gespeisten Glossa ordinaria 2. In seinen Erläuterungen zur Genesis

verweist er zweimal unter Namensnennung auf die Meinung Bedas,
die er zu seiner eigenen macht3. Es ist zu erwarten, daß die nähere

Untersuchung der Schriftkommentare Hugos weitere Beweise für die

Abhängigkeit von Beda ergibt. Der große alexandrinische Exeget
(Eigenes, der einzige Grieche unter den angeführten Vätern, ist Hugo
aus den Übersetzungen und Schriften des Hieronymus und des Rufmus
bekannt. Der Inhalt der Vätersehriften ist in den Augen Hugos
gewissermaßen nur eine Entfaltung und Erweiterung der kanonischen
Schriften ; sie fügen nichts Neues hinzu, sondern erklären und führen
breiter und anschaulicher aus, was in jenen enthalten ist4. Die große

Menge von Schriften ist für den frommen Theologen von St. Viktor
ein sprechender Beweis für die Liebe und Begeisterung, die die Väter
für den christlichen Glauben hatten, zugleich aber auch eine Rüge

unserer Trägheit, da wir uns nicht einmal die Zeit und Mühe nehmen

zu lesen, was jene geschrieben haben5.
Wie kam Hugo dazu, entgegen der allgemeinen Gepflogenheit auch

die Väterschriften trotz ihrer klaren Scheidung von den kanonischen

1 Vgl. den Index locorum in der Ausgabe von Buttimer S. 138.
2 Ep. 2 (PL 176, 1011-1014). Vgl. L. Ott, Untersuchungen zur theologischen

Briefliteratur der Frühscholastik unter besonderer Berücksichtigung des Viktorinerkreises,

Münster 1937, 422 f., 424.
3 Adnotationes elucidatoriae in Genesim c. 6 u. 7 (PL 175, 35 A, 39 D).

Vgl. Beda, Hexaemeron 1. I (PL 91, 18 C, 45 C/D) ; In Genesim c. 2 (ib. 207 B/C).
4 De sacr., prol. c. 7 : Scripturae Patrum in corpore textus non computantur,

quia non aliud adjiciunt, sed idipsum, quod in supra dictis continetur, explanando
et latius manifestiusque tractando extendunt (186 D).

s Did. IV 2 (B. 72, M. 779 C).



184 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

Schriften zur Heiligen Schrift zu rechnen Ein ausschlaggebender
Grund war sicherlich die hohe Wertschätzung, die er den Vätern und
ihren Schriften entgegenbrachte. Derselbe Heilige Geist, der in den

kanonischen Schriften redet, spricht nach seiner Überzeugung auch in
den Schriften der Väter1. Ein zweiter Grund, der nicht übersehen

werden darf, ist Hugos Vorliebe für Symmetrie des Ausdruckes und
des Gedankens. Den drei Ordnungen des Alten Testamentes, die

Hieronymus nach dem Vorgang der jüdischen Bibelgelehrten aufgestellt

hat, will der Viktoriner drei Ordnungen des Neuen Testamentes

gegenüberstellen. Dem Gesetz entspricht das Evangelium, den

Propheten entsprechen die Apostel ; um auch für die Hagiographen
ein Gegenstück zu haben, nimmt Hugo als dritte neutestamentliche

Ordnung die Väter hinzu. Man spürt noch etwas von der inneren

Befriedigung, die dieser Gedanke in seiner nach Ausgleich und
Harmonie verlangenden Seele auslöste, wenn er sagt : « In diesen

Ordnungen zeigt sich am deutlichsten die Harmonie (convenientia) der
beiden Testamente... Durch eine wunderbare Fügung der göttlichen
Vorsehung ist es geschehen, daß, obwohl in den einzelnen Schriften
die ganze und vollkommene Wahrheit enthalten ist, doch keine
überflüssig ist. »2 Wie sehr dieses persönliche, subjektive Moment bei der

Gedankenführung Hugos mitwirkte, zeigt ein Vergleich seiner Ausführungen

mit' den entsprechenden Darlegungen Isidors von Sevilla im
sechsten Buch der Etymologien, die auf dieselbe Quelle zurückgehen
und Hugo sicherlich bekannt waren. Isidor zählt im engsten Anschluß

an Hieronymus ebenso wie Hugo die drei Ordnungen des Alten
Testamentes auf, fügt aber als vierte gleichwertige Ordnung die im hebräischen

Kanon fehlenden deuterokanonischen Schriften hinzu und zählt
nur zwei Ordnungen des Neuen Testamentes auf, die evangelische und
die apostolische 3. Hugo folgt in der Wertung der deuterokanonischen
Schriften nicht dem von ihm hochgeschätzten Isidor, sondern dem

schriftkundigen Hieronymus und fügt zur besseren Abrundung des

Gedankens aus Eigenem als dritte neutestamentliche Ordnung die
Väter hinzu.

Im 13. und 14. Kapitel des vierten Buches des Didascalicon gibt

1 De sacr. II 11, 13 (505 D). Siehe oben S. 182 Anm. 1.
2 Did. IV 2 (B. 72, M. 779 C/D) ; De scripturis c. 6 (PL 175, 16 A/B).
3 Etymologiae VI 1 (PL 82, 229 f.). — In den folgenden Verweisen auf

Isidors Etymologien gibt die in Klammern beigefügte Zahl die Kolumnenzahl der
Ausgabe von Migne, PL 82 an.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 185

Hugo einen gedrängten Überblick über die kirchlichen Schriftsteller

des Altertums. Von den meisten nennt er nur den Namen ;

bei einzelnen gibt er auch Werke an ; einige erhalten eine besondere

Würdigung. Bei näherem Zusehen ergibt sich, daß die beiden Kapitel
fast nur eine Zusammenstellung von anonymen Zitaten aus Isidor von
Sevilla und Ivo von Chartres sind. Das 13. Kapitel ist überschrieben :

Qui bibliothecas fecerint. An erster Stelle wird der Märtyrer Pam-
philus genannt, der es in dem Eifer für die Einrichtung einer
theologischen Bibliothek dem Pisistratus gleichzutun suchte. Die von Pam-

philus eingerichtete Bibliothek, die auf dem Grundstock der Bücherschätze

des Origenes weiterbaute, soll nach Hugo nahezu 30 000 Bände

gezählt haben. Die Notiz stammt wörtlich aus Isidor1. Isidors Quelle
ist Hieronymus, Ep. 34 ad Marcellam (n. 1). Die Bemerkung von
dem gewaltigen Umfang der Bibliothek steht jedoch nicht bei

Hieronymus, der sehr wohl in der Lage gewesen wäre, uns darüber
Aufschluß zu gehen, da er die Bibliothek kannte und für seine biblischen
Arbeiten fleißig benützte. Im Anschluß an den großen Bibliothekar
nennt Hugo die zwei bedeutendsten Literarhistoriker des christlichen
Altertums, Hieronymus und Gennadius, die die christlichen Schriftsteller

auf dem ganzen Erdkreis zusammensuchten und der Reihe nach
behandelten. Da die beiden Schriftstellerkataloge im Mittelalter sehr

verbreitet und geschätzt waren, so darf man sicher annehmen, daß

sie auch Hugo kannte. Die Notiz nahm er jedoch aus Isidor2.
Das 14. Kapitel bespricht die scripturae authenticae. Als erster

wird Origenes genannt, der durch seine gewaltige Arbeitsleistung auf
dem Gebiete der Bibelwissenschaft alle Griechen und Lateiner
hinsichtlich der Zahl seiner Werke übertroffen hat. Hieronymus soll nach
seiner eigenen Aussage 6000 Bücher von ihm gelesen haben. Die Stelle

ist wieder wörtlich aus Isidor übernommen 3. Sie geht auf die Ep. 33

des hl. Hieronymus an Paula zurück, in der er, noch ein begeisterter
Verehrer des Origenes, die literarische Fruchtbarkeit des alexandrini-
schen Theologen mit der des Lateiners Varro und der des Griechen

Chalkenteros, d. i. des Grammatikers Didymus von Alexandrien, ver-

1 Etym. VI 6, 1 (237). Über Pisistratus siehe Etym. VI 3, 3 (236).
2 Etym. VI 6, 2 (237). Die Stelle steht auch in den Sammlungen Ivos:

Decretum IV 89, Panormia II 95 (PL 161, 288, 1106). — In den folgenden
Verweisen auf die Sammlungen Ivos bezeichnet die in Klammern beigefügte Zahl
die Kolumnenzahl der Ausgabe von Migne, PL 161.

3 Etym. VI 7, 2 (237).



186 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

gleicht und ein Verzeichnis seiner Schriften gibt. Daß Hieronymus
selbst 6000 Bücher von ihm gelesen habe, konnte Isidor jedoch nicht
bei Hieronymus finden. Im Gegenteil, Hieronymus bekämpft in seinen

Streitschriften gegen Rufin mit der ganzen Leidenschaftlichkeit seines

heißblütigen Temperamentes eine Äußerung Rufins, der zufolge der

Origenesgegner Bischof Epiphanius von Salamis in einer Predigt in
Jerusalem behauptet hatte, 6000 Bücher des Origenes gelesen zu haben.

Epiphanius trat nach einer Mitteilung des Hieronymus in einem nicht -

erhaltenen Brief der Behauptung Rufins entgegen ; in seinem großen
antihäretischen Werk Panarion (64, 63) sagt er nur, daß man erzählt,
Origenes habe 6000 Bücher verfaßt. Hieronymus versichert, daß das

von Eusebius im dritten Buch seiner (verlorengegangenen)
Lebensbeschreibung des Pamphilus gebotene Verzeichnis der Schriften des

Origenes nicht einmal den dritten Teil der behaupteten Zahl erreiche L

In der Angabe Isidors liegt somit ein merkwürdiges Versehen vor, das

sich nur aus einer sehr flüchtigen Arbeitsweise erklärt. Hugo hat es

unkritisch nachgeschrieben.
Dem großen griechischen Theologen stellt Hugo die Leuchte der

lateinischen Patristik, den hl. Augustin, an die Seite. Von ihm
bemerkt er, daß er die Studien aller anderen durch seinen Geist und
sein Wissen übertroffen habe und daß keiner damit fertig werde, seine

Schriften bei Tag und Nacht abzuschreiben, ja nicht einmal zu lesen.

Auch dieses Urteil hat Hugo Isidor nachgeschrieben 2, obwohl er mit
den Werken Augustins sehr vertraut war. Mittelalterliche Autoren, wie
der Dominikaner Thomas von Cantimpré, Dionysius der Kartäuser und
der Literarhistoriker Johannes Trithemius haben ihn wegen seines

Eindringens in die Lehre und in den Geist Augustins einen « zweiten

Augustinus » genannt8.
Auf die Würdigung des Origenes und des hl. Augustin folgt eine

lange Liste von kirchlichen Autoren in dieser Reihenfolge und mit

1 Vgl. K. Holl, Die Griechischen Christlichen Schriftsteller der ersten drei
Jahrhunderte. Epiphanius II, Leipzig 1922, 501. In der Anmerkung teilt Holl
die wichtigsten auf den Streit bezüglichen Stellen aus Hieronymus mit. Vgl. auch
O. Bardenhewer, Geschichte der altkirchlichen Literatur II2, Freiburg i. B.
1914, 96 f.

2 Etym. VI 7, 3 (237).
3 Thomas Cantipratanus, Bonum universale de apibus II 16, Douai 1627, 215 ;

Dionysius Carthusianus, Opera omnia XV, Tournai 1902, 78 ; Johannes Trithemius,
De scriptoribus ecclesiasticis, PL 175, Proleg. CLXVI. Vgl. F. Vernet, Hugues
de Saint-Victor. Dictionnaire de Théologie Catholique VII, Paris 1922, 290.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 187

diesen Titeln : Athanasius, Bischof von Alexandrien, Hilarius, Bischof

von Poitiers, Basilius, Bischof von Kappadozien, Gregor der Theologe,

Gregor, Bischof von Nazianz, Ambrosius, Bischof von Mailand, Theo-

philus, Bischof von Alexandrien, Johannes, Bischof von Konstantinopel,
Cyrill, Bischof von Alexandrien, Papst Leo, Proklus, Isidor von Sevilla,
Beda, Cyprian, Märtyrer und Bischof von Karthago, der Presbyter
Hieronymus, Prosper, Origenes, Orosius, Sedulius, Prudentius, Juvencus
und Arator. Von den angeführten 22 Autoren stammen nicht weniger
als 16 — alle, die nicht durch Sonderdruck hervorgehoben sind —
aus dem pseudo-gelasianischen Dekret, das Hugo durch die Sammlungen

Ivos bekannt war L Die pseudo-gelasianische Herkunft verrät
sich deutlich in den übereinstimmenden Amtsbezeichnungen, die bei
einem großen Teil der Autoren beigefügt sind. Auffallend ist besonders

die Benennung des hl. Basilius nach der Provinz, nicht nach der Stadt
seines Bischofssitzes : « Bischof von Kappadozien », nicht « Bischof von
Caesarea ». Augustinus ist übergangen, da er schon vorher gesondert
gewürdigt wurde. Origenes hingegen wird ein zweites Mal angeführt,
und zwar mit der Bemerkung, daß die Kirche seine Schriften nicht
durchaus verwirft, aber auch nicht in allem annimmt. Das ist das

deutlich vernehmbare Echo des pseudo-gelasianischen Dekretes, das

unter Berufung auf den vir beatissimus Hieronymus ebenfalls zwischen

Werken unterscheidet, welche anzunehmen sind, und solchen, welche

mit ihrem Urheber zu verwerfen sind. In den beiden Urteilen über
Origenes spiegelt sich der Wandel des Hieronymus in seiner Stellungnahme

zu Origenes wider. Überraschend ist, daß in dem Verzeichnis

Gregor von Nazianz zweimal auftaucht, zuerst als Gregorius Theo-

logus, dann als Gregorius Nazianzenus episcopus. Die Erklärung dafür
gibt die Feststellung, daß zwei verschiedene Quellen mechanisch

zusammengearbeitet wurden. Der zweite Name stammt aus dem pseudo-

gelasianischen Dekret, der erste aus den Akten des fünften allgemeinen
Konzils zu Konstantinopel (553), das 12 Theologen der Vergangenheit,
darunter 8 Griechen und 4 Lateiner, als vertrauenswürdige Zeugen und
Erklärer der kirchlichen Glaubenslehre amtlich anerkannte2. Eine

1 Deer. IV 64, Pan. II 91 (278 ff., 1103 ff.). Kritische Ausgabe des pseudo-
gelasianischen Dekretes mit Untersuchung von E. von Dobschütz, Das Decretum
Gelasianum De libris recipiendis et non recipiendis (Texte und Untersuchungen
38,4), Leipzig 1912.

2 Sequimur per omnia et sanctos patres et doctores ecclesiae, Athanasium,
Hilarium, Basilium, Gregorium theologum et Gregorium Nyssenum, Ambrosium,
Augustinum, Theophilum, Joannem Constantinopolitanum, Cyrillum, Leonem,



188 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

persönliche Kenntnis der Schriften Gregors, von denen im lateinischen
Abendland neun ausgewählte Reden in der Übersetzung Rufins
vorlagen, scheint Hugo nicht besessen zu haben. Aus der genannten
Konzilserklärung, die Hugo durch die Sammlungen Ivos 1 vermittelt
wurde, stammt auch der Name Proklus (Proculus). Gemeint ist Bischof
Proklus von Konstantinopel (434-446), der zweite Nachfolger des Nesto-

rius, ein namhafter Prediger und Theologe. Der lateinischen Scholastik

waren seine Werke unbekannt2. Hugo kannte von ihm kaum mehr
als den Namen ; daß er nichts damit anzufangen wußte, wird schon

durch den Umstand nahegelegt, daß er nicht in Angleichung an die

vorausgehenden aus Pseudo-Gelasius übernommenen Namen die

Amtsbezeichnung Constantinopolitanus episcopus hinzufügte. Aus dem
Verzeichnis des Konzils von Konstantinopel fehlt in der Liste Hugos nur
Gregor von Nyssa. Warum Hugo gerade diesen durch eine

hervorragende spekulative Begabung ausgezeichneten Theologen nicht
aufgenommen hat, ist nicht ersichtlich. Es ist um so verwunderlicher,
als von ihm auch ein Werk, nämlich die anthropologisch-dogmatische
Abhandlung De opificio Dei, durch Übersetzungen des Dionysius
Exiguus und des Johannes Scotus Eriugena dem lateinischen Abendland

zugänglich war und von dem frühscholastischen Theologen Wilhelm
von Saint-Thierry, einem Zeitgenossen Hugos, ausgiebig benützt wurde3.
Die doppelte Nennung Gregors von Nazianz und die Auslassung Gregors

Proculum ; et suscipimus omnia, quae de recta fide et condemnatione haereticorum
exposuerunt (Mansi, Sacrorum Conciliorum nova et amplissima collectio IX,
Florenz 1763, 201 f.). Die Stelle stammt aus einem von den Bischöfen in der
dritten Sitzung abgelegten Glaubensbekenntnis, das teilweise mit dem
Glaubensbekenntnis übereinstimmt, das in einem von Kaiser Justinian an die Synode
gerichteten, zu Beginn der ersten Sitzung verlesenen Schreiben enthalten war.
Das kaiserliche Schreiben enthält den zitierten Text fast wörtlich. Vgl. Mansi
IX 183. Den griechischen Text (— Die Konzilsakten sind bis auf einige wenige
Stücke nur lateinisch überliefert —) bietet Manuel Kalekas in seiner Schrift
Adversus Graecos 1. 2 (Mansi IX 407 ; PG 152, 111 D). Vgl. C. J. Hefele, Con-
ciliengeschichte II 2, Freiburg 1875, 865, 870.

1 Deer. IV 99, Pan. II 102 (289, 1107).
2 Der Name Proklus von Konstantinopel fehlt im Index auctorum sowohl

der Lombardus-Ausgabe (Quaracchi 1916) als auch der Bonaventura-Ausgabe
(Quaracchi 1882-1902). Auch Thomas scheint ihn nicht gekannt zu haben. Von
I. Backes, Die Christologie des hl. Thomas von Aquin und die griechischen Väter,
Paderborn 1931, wird er nicht erwähnt.

3 J. M. Dechanet, Aux sources de la spiritualité de Guillaume de Saint-
Thierry, Bruges 1940, 25-59: «Guillaume et Saint Grégoire de Nysse»; Ders.,
Guillaume de Saint-Thierry. L'homme et son œuvre (Bibliothèque médiévale,
Spirituels préscolastiques 1), Bruges 1942.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 189

von Nyssa läßt erkennen, daß Hugo von der griechischen Patristik
eine sehr unvollkommene Kenntnis besaß.

Vier Namen scheint Hugo unabhängig von einer Vorlage aus eigener
Kenntnis seinem Verzeichnis eingefügt zu haben. Sicher darf dies von
Isidor von Sevilla und Beda angenommen werden, die neben den

vier großen lateinischen Kirchenlehrern zu den von Hugo am meisten
benützten Autoren gehören. Den von Pseudo-Gelasius erwähnten
christlichen Dichtern Se du Iius und Juvencus reihte Hugo den von
Gennadius ausführlich gewürdigten, im Mittelalter viel gelesenen Pru-
dentius1 sowie Arator, den Verfasser einer epischen Darstellung
der Apostelgeschichte, an.

Auf die summarische Aufzählung folgen wieder detaillierte Angaben
über einzelne Autoren. Zuerst kommt Rufin von Aquileja an die
Reihe. Im Anschluß an Pseudo-Gelasius berichtet Hugo von ihm, daß

er viele Bücher herausgab und manche Schriften (aus dem Griechischen)

übersetzte. Da ihn aber Hieronymus in manchen Punkten der

Willkür bezichtete, so müssen wir denken, was Hieronymus dachte.
Das Urteil des Pseudo-Gelasius und damit auch das Hugos ist getrübt
durch die Parteinahme für Hieronymus in dem peinlichen Streit um
Origenes.

Es folgt ein Verzeichnis der Schriften des Papstes Gelasius :

Fünf Bücher gegen Nestorius und Eutyches, Abhandlungen (tractatus)
nach Art des Ambrosius, zwei Bücher gegen Arius, Präfationen und
Gebete und Briefe über den Glauben. Das Verzeichnis stammt aus
dem Liber Pontificalis2. Hugo war es aus den Sammlungen Ivos
bekannt3. Den modernen Literarhistorikern gibt es manche Rätsel
auf, da von Schriften gegen Arius und von Hymnen des Gelasius

nichts bekannt ist A Bei Hugo ist eine persönliche Kenntnis der Schrif-

1 Stellen aus Prudentius zitieren beispielsweise Roscelin in seinem Brief an
Abaelard (PL 178, 361) und Abaelard, Sic et non c. 39 (PL 178, 1399).

3 L. Duchesne, Le Liber Pontificalis. Texte, introduction et commentaire I,
Paris 1886, 255.

3 Deer. IV 94, Pan. II 98 (288, 1106). Hugo liest mit Ivo : tractatus in modum
Ambrosii (Did. IV 14) ; im Originaltext steht : hymnos etc. Dem Herausgeber
Buttimer ist sowohl die unmittelbare wie auch die mittelbare Quelle Hugos
entgangen.

4 Vgl. O. Bardenhewer, Geschichte der altkirchlichen Literatur IV, Freiburg

i. B. 1924, 628 f. In der Fünfzahl der gegen Nestorius und Eutyches
gerichteten Bücher sind vermutlich neben der Abhandlung De duabus naturis
in Christo adversus Eutychen et Nestorium (ed. A. Thiel, Epistolae Romanorum
Pontificum genuinae, Braunsberg 1868, 530-557), die kurz ist und keine Einteilung



1Ô0 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

ten des Gelasius, abgesehen von dem unechten Deere tum de libris
reeipiendis et non reeipiendis und einigen in die kanonistischen Sammlungen

aufgenommenen Stücken aus seinen Briefen, kaum anzunehmen.

Die folgende Notiz ist Dionysius Areopagita gewidmet, in dem

Hugo mit seiner Zeit einen Apostelschüler sah. Die Mitteilung beschränkt
sich auf die Feststellung, daß derselbe zum Bischof der Korinther
geweiht wurde und zahlreiche Werke als Früchte seines Geistes hinterließ.

Die Stelle ist ein Auszug aus der Erklärung des Beda Venerabiiis

zu Apg 17, 34L Die unmittelbare Vorlage Hugos scheint aber

nicht der Kommentar Bedas, sondern eine der Sammlungen Ivos gewesen

zu sein 3. Die Behauptung Bedas, daß der von Paulus bekehrte

Dionysius Areopagita Bischof von Korinth war, steht im Widerspruch
zur Überlieferung des christlichen Altertums. Nach dem von Eusebius

3 überlieferten Zeugnis des Bischofs Dionysius von Korinth, eines

Zeitgenossen des römischen Bischofs Soter (c. 166-174), war der Areo-

pagite der erste Bischof von Athen. Abt Hilduin von Saint-Denis
identifizierte ihn in seiner Dionysiusvita mit dem späteren gallischen
Glaubensboten Dionysius, dem Patron seines Klosters. Das Mittelalter
hielt gläubig daran fest, auch Hugo, wie eine Stelle in der Schrift
De vanitate mundi zeigt, wo er den Areopagiten, der Gallien durchzog,
seine Predigt mit dem Blute besiegelte und nach dem Tode das Haupt
in den Händen trug, neben den Aposteln und dem Apostelschüler
Klemens als Beispiel der Weltverachtung hinstellt 4. Wie es scheint,
hat Beda den Apostelschüler Dionysius mit dem im zweiten
Jahrhundert lebenden Bischof Dionysius von Korinth verwechselt. Hugo
nahm an dem Irrtum Bedas nicht Anstoß. Dies mag einigermaßen
überraschen, weil die Ansicht Bedas der Tradition des Klosters Saint-

Denis, das den Dionysiuskult sehr pflegte, entgegenstand und weil die

Frage auch in die Lebensschicksale seines Zeitgenossen Abaelard
hereinspielte und auch einen literarischen Niederschlag fand. Abaelard,
Mönch des Klosters Saint-Denis, war nämlich, wie er in seiner Historia
calamitatum erzählt, bald nach seiner ersten Verurteilung zu Soissons

in mehrere Bücher aufweist, noch andere gegen den Monophysitismus gerichtete
Abhandlungen inbegriffen.

1 PL 92, 981.
2 Deer. XV 90, Pan. II 96 (288, 1106). In der Ausgabe von Buttimer S. 89

fehlt eine Quellenangabe.
a Hist. eccl. IV 23, 3, ed. E. Schwartz, Kleine Ausgabe4, Leipzig 1932, 158.
4 PL 176, 737 A.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 191

zufällig auf die Stelle bei Beda gestoßen. Als er sie seinen Mitbrüdern
zeigte und erklärte, daß er die Autorität Bedas über die Autorität
Hilduins stelle, erhob sich gegen ihn ein Sturm der Entrüstung. Seine

Mitbrüder warfen ihm vor, daß er stets ein Gegner ihres Klosters

gewesen sei und daß er die Ehre des Königreiches beeinträchtige, weil

er damit bestreite, daß der Patron des Klosters und des Königsreiches
Dionysius mit dem berühmten Apostelschüler identisch sei. Der Zwist
führte dazu, daß Abaelard heimlich das Kloster verließ1. Später
richtete er an Abt Adam und die Mönche von Saint-Denis einen Brief,
worin er in ruhiger Sachlichkeit zu der Frage Stellung nimmt und

zur Ansicht gelangt, daß Beda entweder einem Irrtum zum Opfer
gefallen sei oder, falls man seine Autorität retten wolle, die Meinung
anderer wiedergebe oder, daß Dionysius zuerst Bischof von Athen, dann
Bischof von Korinth gewesen sei und zuletzt von Papst Klemens als

Glaubensbote nach Gallien gesandt worden sei2. Vom Standpunkt der

historischen Kritik aus ist nur die erste Lösung annehmbar.

Von den Schriften des Pseudo-Dionysius besaß Hugo eine größere
Kenntnis, als man nach der dürftigen Angabe des Didascalicon erwarten
möchte. Zeugnis davon gibt der umfangreiche Kommentar, den er

zu De coelesti hierarchia schrieb 3. Über die Persönlichkeit des Ver-

1 Hist, calamitatum c. 10 (PL 178, 154 f.).
2 Ep. 11 (PL 178, 341-344). Der Brief fällt in die Zeit zwischen der ersten

Verurteilung Abaelards und dem Tod des Abtes Adam, d. i. zwischen 1121 und 1123.

Vgl. L. Ott, Untersuchungen zur theologischen Briefliteratur der Frühscholastik,
Münster 1937, 84.

3 PL 175, 923-1154. Nach der Ausgabe von 1648 (Rouen), die bei Migne
nachgedruckt ist, ist der Kommentar dem König Ludwig VII. (1137-80) gewidmet
und würde somit in die letzten Lebensjahre Hugos (f 1141) fallen. In den
Handschriften fehlt diese Bemerkung, wie B. Hauréau (Les œuvres de Hugues de
Saint-Victor, Paris 1886, 60) festgestellt hat. Auch im Text ist in keiner Weise
darauf Bezug genommen. Aus der Einleitung zum dritten Buch (960 C/D) möchte
man eher schließen, daß der Kommentar auf Bitten der Schüler Hugos entstand
und für diese bestimmt war. Hugo sagt dort nämlich, daß er für Anfänger
(introducendi 960 D, vgl. 928 B, 931 B) schreiben wolle und, indem er die
ungenannten Adressaten anspricht, daß er auf ihre Bitte hin das Werk in Angriff
genommen habe : quod in hierarchiam Dionysii petitionem vestram suscepi (960 C).
Daß der Kommentar dem König gewidmet war, beruht auf einer alten Überlieferung,

die bereits der Chronist Robert von Mont-Saint-Michel (f 1186) bezeugt :

Petente etiam rege Ludovico explanavit Hierarchiam sancti Dionysii martyris
multis obscuritatibus plenam (im Anhang zur Chronik des Sigebert von Gembloux ;

MG SS VI 452 ; PL 175, Proleg. CLXV). Unter dem nicht näher bezeichneten
König Ludwig ist Ludwig VII. gemeint, da die Bemerkung unter dem Jahr 1140

mitgeteilt wird.



192 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

fassers und sein literarisches Werk spricht sich Hugo im Kommentar
nicht näher aus. Er begnügt sich mit der Feststellung, daß er aus
einem Philosophen ein christlicher Theologe wurde und daß er die

Hierarchien beschrieb, indem er zeigte, wie Gott die vernünftigen
Geschöpfe, Engel und Menschen, zu Teilhabern seiner Macht erhob und
bei der Regierung seiner Geschöpfe mitwirken läßt. Ein Ausdruck seiner

hohen Wertschätzung ist der Ehrentitel theologus, den er ihm mit
Vorliebe beilegt. Unumwunden gesteht er sein Unvermögen ein, die

tiefen Geheimnisse des Buches zu erfassen. Darum will er mehr eine

Erklärung des dunklen Wortlautes als eine in die Tiefen der Geheimnisse

eindringende Sacherklärung bieten1. Als textliche Grundlage
benützte er die Übersetzung des Johannes Scotus Eriugena. In den

übrigen Werken Hugos ist der Einfluß des Pseudo-Dionysius wenig
zu spüren. In der Sakramentensumme begründet er die auf
PseudoDionysius zurückgehende Einteilung der Engel in neun Chöre mit dem

Hinweis auf die auctoritas 2.

Eine besondere Würdigung erhält auch der Kirchenhistoriker
Eusebius. Aus der großen Masse seiner Schriften führt Hugo drei

an : die Chronik, die Hieronymus in das Lateinische übertrug, die

Kirchengeschichte, die Rufin übersetzte, und die (verlorengegangene) Apologie

für Origenes, die Eusebius den fünf Büchern seines Lehrers und
Freundes Pamphilus anfügte. An der Kirchengeschichte wird getadelt,
daß sich der Verfasser im ersten Buch « lau zeigte » — ein Hinweis
auf die darin vertretene arianisierende Theologie. Mit Rücksicht auf
die einzigartige Kenntnis der geschichtlichen Ereignisse wird sie jedoch
nicht gänzlich verworfen. Unentschuldbar ist aber, daß er ein eigenes
Buch « zur Verherrlichung und Entschuldigung des Schismatikers

Origenes » verfaßte. Die Stelle stammt wörtlich aus dem pseudo-gela-
sianischen Dekret, das in seinem Urteil von Hieronymus abhängig ist.

An letzter Stelle kommt Kassiodor zur Sprache. Von seinen

Werken nennt Hugo nur den Psalmenkommentar, den er als ein sehr

nützliches Werk bezeichnet. Diese hauptsächlich von Augustin
abhängige Erklärung erfreute sich bei den mittelalterlichen Theologen
und Literarhistorikern unter allen Schriften Kassiodors der größten

1 PL 175, 931 B/C, 960 C/D, 1154 C.
2 De sacr. I 5, 30 : De ordinibus angelorum hoc auctoritas promulgavit etc.

Unter der auctoritas kann jedoch auch Gregor der Große gemeint sein, der in
seiner Engellehre stark von Pseudo-Dionysius abhängig ist. Vgl. L. Kurz,
Gregors des Großen Lehre von den Engeln, Rottenburg a. N. 1938.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 193

Wertschätzung x. Die Institutiones, die Hugo nicht erwähnt, sind wenigstens

eine mittelbare Quelle seines Didascalicon. Die wörtlichen Zitate,
die sich darin finden, hat Hugo, soviel aus der neuen Ausgabe von
Buttimer zu ersehen ist, alle durch die Vermittlung Isidors bezogen.

Auf das Verzeichnis der authentischen Schriften läßt Hugo ein
Verzeichnis der apokryphen Schriften folgen, das das erstere an

Umfang weit übertrifft3. Das ganze Kapitel stammt aus dem pseudo-

gelasianischen Dekret. Hugo hat es aus einer der Sammlungen Ivos
übernommen 3. Das zeigt deutlich das gleichmäßige Fehlen verschiedener

Stücke, z. B. der Evangelien des Jakobus des Jüngeren und des

Petrus, der Werke des Lactantius, Commodianus, Thascius Cyprianus 4,

Arnobius, Tichonius 5, der Namen Nestorius Constantinopolitanus und
Maximus Cynicus in der Häretikerliste, die gleichmäßige Zusammenziehung

des Tertullian und Africanus Sextus Julius Africanus) zu
einem einzigen Autor, die gleichmäßige Verstümmelung von Namen, wie

z. B. Victorinus Pictaviensis statt Victorinus Petabionensis, Julianus
et Laciensis statt Julianus Eclanensis.

In dem Väterverzeichnis Hugos vermißt man die Apostolischen
Väter wie Klemens von Rom, Ignatius von Antiochien, Polykarp von
Smyrna, die frühchristlichen Apologeten wie Justin den Märtyrer,
Athenagoras, Theophilus von Antiochien, und den Vorkämpfer gegen
den Gnostizismus, Irenäus von Lyon. Alle diese Autoren fehlen auch

in den Vorlagen Hugos, in dem pseudo-gelasianischen Dekret und in

1 Vgl. die Sammlung der Testimonia, PL 69, 497-500.
2 Did. IV 15 (B. 90-93, M. 787 f.).
3 Deer. IV 65, Pan. II 123 (280 f., 1112 f.). Vgl. E. von Dobschütz, Das

Decretum Gelasianum, Leipzig 1912, 49-60.
4 Die Einreihung Cyprians unter die Apokryphen durch Pseudo-Gelasius

ist überraschend. Geschah sie vielleicht wegen seiner Stellung im Ketzertaufstreit

Ivo hat ihn wohl absichtlich übergangen. Bei Hugo konnte ich eine
Benützung der Schriften Cyprians nicht feststellen. Auf Bitten seines Freundes
Ranulphus de Mauriaco sollte er eine Erklärung der merkwürdigen Coena Cypriani
liefern, die das Mittelalter einstimmig für ein Werk des Martyrerbischofs von
Karthago hielt. Hugo konnte der Bitte nicht nachkommen, da er keinen Text
zur Verfügung hatte. Ep. 2 (PL 176, 1011). Vgl. L. Ott, Untersuchungen zur
theologischen Briefliteratur der Frühscholastik 416 ff.

6 Aus dem auch von Augustin (vgl. De doctrina christ. III 30-37) geschätzten
Liber regularum des Donatisten Tyconius hat Hugo in seinem Didascalicon V 4

(B. 97-102, M. 791-793) die sieben Regeln der Schriftauslegung übernommen, und
zwar durch Vermittlung der Sentenzen des Isidor von Sevilla (I 19, 1-19). Über
Tyconius vgl. O. Bardenhewer, Geschichte der altkirchlichen Literatur III2,
Freiburg i. B. 1923, 495-498.

Divus Thomas 13



194 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

den Etymologien Isidors. In der Sakramentensumme verweist Hugo
gelegentlich einmal auf ein Buch des Klemens, in welchem beschrieben

ist, wie Petrus an den verschiedenen Orten des Erdkreises « Kirchenfürsten

» einsetzte1. Darunter sind zweifellos die pseudo-klemen-
tinischen Rekognitionen gemeint, die in der lateinischen
Übersetzung und Überarbeitung Rufins im Abendland weiteste Verbreitung
fanden. Dieselbe Schrift führt Hugo im Anschluß an Pseudo-Gelasius

auch in der Apokryphenliste auf unter dem Titel : Itinerarium nomine
Petri apostoli, quod appellatur sancti Clementis. In der Reihe der

theologischen Schriftsteller fehlt auffallender Weise auch Boethius,
dessen theologische Schriften ebenso wie seine philosophischen Schriften
im Mittelalter hochgeschätzt waren und von mehreren Zeitgenossen

Hugos, wie Gilbert de la Porrée, Thierry von Chartres, Clarembaldus

von Arras und Pseudo-Beda (wahrscheinlich Gottfried von Auxerre) —
von den letzteren drei nur das opusculum De Trinitate — kommentiert

wurden. Die philosophischen Schriften des Boethius hat Hugo
für sein Didascalicon ausgiebig benützt. Es finden sich darin umfangreiche

stillschweigende Entlehnungen aus den beiden Kommentaren

zur Isagoge des Porphyrius sowie einzelne Zitate aus den Schriften
De institutione arithmetica und De institutione musica 2.

Über den Zweck des Väterstudiums spricht sich Hugo im
Didascalicon in dem Kapitel über die « Frucht der göttlichen Lesung »

aus 3. Er unterscheidet eine zweifache Frucht der göttlichen Lesung,
d. i. des Schrift- und Väterstudiums : wissenschaftliche Belehrung und
sittliche Anregung. Das Studium der Schrift und der Väter vermittelt
theoretische Erkenntnisse, die den menschlichen Geist bereichern und

mit Freude erfüllen, und praktische Erkenntnisse, die den Weg
vorzeichnen, den man gehen soll. Die wissenschaftliche Belehrung wird
vorzüglich durch die historische und die allegorische Auffassung der

Schriften vermittelt, die sittliche Unterweisung geschieht durch die

tropologische Auffassung. Der zweite Zweck steht an Wichtigkeit und

Bedeutung über dem ersten ; denn es ist nützlicher, gerecht zu sein

als weise zu sein. Die Erfahrung zeigt aber, daß beim Studium der

Heiligen Schrift tatsächlich mehr die Wissenschaft als die Tugend
erstrebt wird. Hugo hält die rechte Mitte ein. Er weiß wohl, daß

keiner der beiden Zwecke geringzuachten, sondern jeder notwendig und

1 De sacr. II 3, 5 (423 D).
2 Vgl. den Index locorum in der Ausgabe von Buttimer S. 137.
2 Did. V 6 (B. 104 f., M. 794).



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 195

lobenswert ist. Damit sucht er die beiden Ideale, die in dem

vorausgehenden Streit zwischen Dialektikern und Antidialektikern von beiden
Parteien einseitig vertreten wurden, harmonisch zu vereinigen. Sein

Geist ist offen und weit genug, Wissen und Tugend, Wissenschaft
und Frömmigkeit, Lehre und Leben in ihrem vollen Wert zu erkennen
und zu bejahen. Denen, die in der Heiligen Schrift die Kenntnis der

Tugenden und eine Norm des Lebens suchen, empfiehlt Hugo, besonders

diejenigen Schriften zu lesen, welche WeltVerachtung lehren und
das Herz zur Gottesliebe entzünden, den rechten Lebensweg zeigen
und anleiten, wie man Tugenden erwirbt und Laster meidet. Dieses

Wissen wird auf zweifache Art gewonnen, durch Beispiel und Belehrung.

Durch Beispiel, wenn wir die Taten der Heiligen lesen ; durch

Belehrung, wenn wir ihre Aussprüche über die christliche Lebensführung

kennenlernen. Für diesen Zweck hält Hugo die Schriften des

Papstes Gregor des Großen, die von Liebe zum ewigen Leben

erfüllt sind, für besonders geeignet. Sie sind ihm darum, wie er aus
dankbarem Herzen bekennt, vor allen anderen lieb und teuerx. Der
Leser soll sich jedoch nicht durch die gefällige Sprache von seinem

Ziel ablenken lassen, er soll sich nicht an dem Wohlklang der Worte,
sondern an der Schönheit der Wahrheit freuen. Er soll auch nicht
in dem eitlen Verlangen nach Wissen dunkle und schwerverständliche
Schriften durchforschen, in denen der Geist mehr beschäftigt als erbaut

wird, damit ihn nicht das Studium allein festhalte und von der

Ausführung des guten Werkes abhalte. Für den christlichen Philosophen,

sagt Hugo, soll die Lektüre eine Aufmunterung, nicht eine Beschäftigung

sein ; sie soll das Verlangen nach dem Guten nähren, nicht
ertöten2. v

Wenn man die Heilige Schrift — dazu gehören nach Hugo auch
die Väterschriften — liest, um Wissen zu erlangen, so kommt es auf
den Beweggrund an, von dem sich der Leser dabei leiten läßt. Hugo
unterscheidet drei Klassen von Lesern : Zur ersten Klasse gehören
diejenigen, die das Wissen erstreben, um Reichtümer zu gewinnen oder
Ehrenstellen zu erlangen oder sich Ruhm zu verschaffen. Ihre Absicht
ist verkehrt und darum beklagenswert. Der zweiten Klasse gehören

1 Did. V 7 : Inter quae beatissimi Gregorii singulariter scripta amplexanda
existimo, quae, quia mihi prae ceteris dulcia et aeternae vitae amore plena visa
sunt, silentio nolui praeterire (B. 105, M. 794 D).

2 Did. V 7 : Christiano philosopho lectio exhortatio debet esse, non occupatio,
et bona desideria pascere, non necare (B. 106, M. 795 A).



196 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

diejenigen an, die gerne die Worte Gottes hören und seine Werke
kennenlernen, aber nicht, weil sie heilbringend sind, sondern weil sie

wunderbar sind, die Geheimes erforschen und Verborgenes erfahren
wollen, die viel wissen und nichts tun wollen, also diejenigen, die das

Wissen um des Wissens willen suchen. Hugo urteilt milde über sie :

Ihr Wille ist nicht schlecht, aber kurzsichtig. Man soll sie darum
nicht beschämen, sondern ihnen helfen. Zur dritten Klasse zählen

diejenigen, die die Heilige Schrift dazu lesen, um gemäß dem Gebot des

Apostels jedem, der es verlangt, Rechenschaft über den Glauben abzulegen

(1 Petr. 3, 15), um die Widersacher der Wahrheit zu bekämpfen,
um die Ungebildeten zu unterweisen, um selber den Weg der Wahrheit

vollkommener zu erkennen, um die Geheimnisse Gottes tiefer zu
verstehen und inniger zu lieben. Ihr Eifer ist zu loben und nachahmenswert

h Die Einteilung Hugos erinnert an eine vielzitierte Stelle aus
einer Predigt des hl. Bernhard von Clairvaux, wo dieser in ähnlicher
Weise von den Beweggründen der Wissensaneignung spricht2.

Hugo stellt auch beachtenswerte Grundsätze für ein gedeihliches
Schrift- und Väterstudium auf, die aus seiner eigenen Erfahrung während

der Jahre seines Lernens und Lehrens herausgewachsen sind. Wie
bei jedem Unternehmen, so ist auch beim Studium zweierlei notwendig,
das Werk und der Plan des Werkes ; das eine ohne das andere ist
unnütz oder wenig wirksam. Wer ohne Plan und Überlegung vorangeht,

hat zwar Mühe und Plage, aber keinen Fortschritt. Das planlose

und das planmäßige Studium veranschaulicht Hugo an zwei

Fußgängern, die einen Wald zu durchqueren haben : Der eine sucht sich

ohne Weg durchzuarbeiten, der andere liest zuerst eine Beschreibung
des rechten Weges ; beide halten das gleiche Tempo ein, und doch
kommen sie nicht in gleicher Weise an das Ziel. Die Heilige Schrift
ist einem Walde zu vergleichen ; ihre Lehrsätze sind gleichsam süße

Früchte, die wir beim Lesen pflücken. Wer in Anbetracht der großen
Menge der Bücher nicht die rechte Art und Weise und die rechte

Ordnimg im Studium einhält, verirrt sich wie in einem dichten Wald ;

er bleibt immer ein Lernender und kommt nie an das Ziel der Wissenschaft.

Dem fruchtbaren Studium stehen vor allem drei Hindernisse
im Wege : Nachlässigkeit, Unklugheit und ein widriges Geschick.

Nachlässigkeit ist Mangel an Lerneifer. Die Unklugheit besteht in dem

Außerachtlassen der rechten Ordnung und der rechten Art und Weise

1 Did. V 10 (B. Ill, M. 798). a In Cant, sermo 36 n. 3 (PL 183, 968).



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 197

des Lernens. Ein widriges Geschick ist Armut oder Krankheit oder

eine geringe Fassungsgabe oder das Fehlen geeigneter Lehrer. Das erste

Hindernis soll man durch Mahnen beseitigen, das zweite durch Belehren,
das dritte durch tatkräftiges UnterstützenL Was die rechte Ordnung
des Lernens betrifft, so betont Hugo mit einem auf Hieronymus
zurückgehenden Bild, man müsse zuerst das Fundament der beschichte legen,
dann das Gebäude der Allegorie darüber aufrichten und zuletzt in der

moralischen Auswertung den rechten Farbton anbringen 2. Die rechte

Art und Weise des Lernens besteht in dem Aufteilen und Zergliedern
des Textes 3.

Zur Zeit Hugos beschäftigte die Theologen viel das Problem der

Auslegung der einander widersprechenden VäterSentenzen. Abaelard
stellte damals in dem Prolog zu seiner Zitatensammlung Sic et non
Konkordanzregeln auf, die eine Anleitung geben, widersprechende
Väteraussprüche auszugleichen. Auch Hugo schenkt dieser Frage seine

Aufmerksamkeit. Nach seiner Meinung enthält die Heilige Schrift — dazu

gehört auch die Väterliteratur — nach dem buchstäblichen Sinn vieles,

was einander zu widersprechen scheint. Mit Hieronymus, der seinerseits

wieder auf Origenes zurückgeht, ist er der Ansicht, daß sie nach

dem buchstäblichen Sinn zuweilen sogar Törichtes und Unmögliches
enthält L Hingegen läßt die geistliche oder allegorische Auffassung
keinen Widerspruch zu. Im Lichte dieser Auffassung gibt es in der

Heiligen Schrift zwar viele Verschiedenheiten, aber keine Gegensätze :

diversa multa, adversa nulla 6. Hugo bedient sich hier einer Formel,
in der vor ihm schon Anselm von Laon seine Überzeugung von der

Einmütigkeit der Väter in der Auffassung der christlichen Glaubenslehre

ausgesprochen hatte und die seitdem bei zahlreichen frühscholastischen

Theologen wiederkehrt6. Man bekannte sich damit grund-

1 Did. V 5 (B. 102 ff., M. 793 f.).
2 Did. VI 2 (B. 113, M. 799). Vgl. Hieronymus, Comment, in Isaiam 1. 6

prol. : Super fundamenta historiae spirituale exstruere aedificium.
3 Did. VI 12 (B. 129 f., M. 809).
4 Did. VI 4 : Sic divina pagina multa secundum litteralem sensum continet,

quae et sibi repugnare videntur et nonnumquam absurditatis aut impossibilitatis
aliquid afferre (B. 118, M. 802 D). Zur Lehre des hl. Hieronymus vgl. L. Schade,
Die Inspirationslehre des hl. Hieronymus, Freiburg i. B. 1910, 127 ff.

6 Did. VI 4 : Spiritualis autem intelligentia nullam admittit repugnantiam
in qua diversa multa, adversa nulla esse possunt (B. 118, M. 802 D).

6 Vgl. L. Ott, Untersuchungen zur theologischen Briefliteratur der
Frühscholastik 41 ; J. de Ghf.li.inck, Le mouvement théologique du XIIe siècle,
Paris 1914, 351-355. Hugo fehlt in der Liste der hier angeführten Autoren.



198 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

sätzlich zur Möglichkeit der Harmonisierung scheinbar widersprechender
Texte. Den Ausgleich suchte und fand man zumeist durch Analyse
der Begriffe, durch Zergliederung und Unterscheidung. Daß damit ein

wirklicher Fortschritt der theologischen Erkenntnis erzielt wurde, läßt
sich nicht bestreiten, wenn man auch zugeben muß, daß sich manche

Theologen ihre Aufgabe zu leicht machten und mit Hilfe dialektischer

Kunstfertigkeit willkürlichen Textauslegungen Eingang verschafften.
Wie Hugo seinen Grundsatz praktisch anwendete, zeigt eine Stelle
seines Ehetraktates1, wo er sich einem Widerspruch zwischen dem

von ihm hochgeschätzten Augustinus einerseits und Papst Innozenz I.
und der Anschauung seiner Zeit anderseits gegenübersah : Augustin 2

anerkannte die von gottgeweihten Jungfrauen nach dem Bruch des

Gelübdes eingegangene Ehe als wahre, d. h. als gültige Ehe ; Papst
Innozenz 13, der Zeitgenosse Augustins, erklärte sie für ungültig. Hugo
steht mit der herrschenden Anschauung seiner Zeit auf der Seite des

Papstes Innozenz, kann sich aber auch nicht entschließen, die Autorität

Augustins fallen zu lassen. Wie löst er den Zwiespalt Fest

steht für ihn, daß man wegen eines einzigen widersprechenden Wortes
nicht von der einheitlichen Auffassung aller anderen Väter abgehen darf ;

denn das Ganze muß nicht dem Teil folgen, sondern umgekehrt der

Teil dem Ganzen. Wenn der Teil vom Ganzen abweicht, so ist er

anzupassen, wenn es möglich ist, oder, wenn dies nicht möglich ist,
zu verwerfen ; denn es ist besser, vom Teil abzugehen als vom Ganzen.

Das Beste aber ist es, wenn der Teil und das Ganze festgehalten wird 4.

Den letzteren Grundsatz wendet er praktisch an, indem er das Wort
Augustins entweder auf den zu seiner Zeit geltenden, inzwischen
geänderten Rechtszustand bezieht oder, was ihm noch sympathischer ist,
auf das geheime Gelübde einschränkt, während er das Wort des Papstes
Innozenz auf das öffentliche Gelübde bezieht. An einer anderen Stelle

erklärt Hugo angesichts widersprechender Aussagen der auctoritas :

« Es ist geziemend, die Aussprüche der Heiligen in allem zu verehren,
soviel wir können, und zu glauben, daß wahr ist, was uns von ihnen

gesagt worden ist ; denn in ihnen und durch sie hat der Geist der

Wahrheit gesprochen.»5 Diesem Grundsatz zuliebe erklärt er das

1 De sacr. II 11, 12 (499 11.).
2 De bono viduitatis c. 9 n. 12, c. 10 n. 13 (PL 40, 437 f.).
3 Ep. 2 (ad Victricium) c. 13 n. 15 (PL 20, 478 f.).
4 PL 176, 499 C/D.
5 De sacr. II 11, 13 (505 D). Siehe oben S. 182 Anm. 1.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter 199

Autoritätswort : « Es ist nicht der wahre Leib Christi, was der
Schismatiker konsekriert »1 in folgender Weise : Man müsse eine zweifache

Wahrheit der Sakramente unterscheiden, die eine, die in der Heiligung
des Sakramentes besteht, und die andere, die in der Gnadenwirkung
besteht. In der ersten Hinsicht sind die Sakramente in sich wahr,
insofern sie durch das Wort Gottes geheiligt werden^ das heißt nach

Hugo, insofern sie zu Gefäßen der Gnade erhoben werden. In der

zweiten Hinsicht sind sie für diejenigen, welche sie unwürdig vollziehen
und empfangen, nicht wahr, insofern sie ihnen keine Gnade verleihen.
Unser Autoritätswort hat die Wahrheit der zweiten Art im Auge.
Der Sinn desselben ist : Da der Leib Christi das Sakrament, d. h. das

Zeichen und die Wirkursache der Einheit ist, so bereitet sich der

Schismatiker, der sich von der Einheit getrennt hat, im Leibe Christi
nicht die Einheit. Der Schismatiker setzt also zwar den wahren Leib
Christi gegenwärtig, er konsekriert aber insofern nicht den wahren Leib

Christi, als der sakramentale Leib des Herrn für ihn nicht Zeichen

und Wirkursache der Einheit mit Christus, dem Haupt, und den Gliedern

seines mystischen Leibes ist 2. Die Ehrfurcht vor der Autorität
bewog Hugo, dem Traditionswort eine Deutung zu geben, die der

1 De ipso sacramento corporis Christi dicit auctoritas, quod non est verum
corpus Christi, quod conficit schismaticus (505 C/D). Das Wort stammt aus dem
Brief des Papstes Pelagius I. an Viator und Pancratius (PL 69, 412 f.). Im
Originaltext lautet es : Non est Christi corpus, quod schismaticus conficit, si
veritate duce dirigimur (412 D). Das Adjektiv verum im Text Hugos ist eine
Erweiterung, die offenbar in der Absicht vorgenommen wurde, die Unwirksamkeit

der von den Schismatikern vollzogenen Konsekration, die man zu Unrecht
darin ausgesprochen fand, noch schärfer zum Ausdruck zu bringen.

2 Viele Zeitgenossen Hugos urteilten in dieser Frage anders, z. B. Honorius
Augustodunensis (Offendiculum c. 36 ; MG Lib. de lite III 50. Eucharistion c. 6 ;

PL 172, 1253 C), Hugo von Amiens (Dialogi V 11, Epistola ad Matthaeum ; PL 192,
1204 C, 1227-1230), Gerhoh von Reichersberg (Liber contra duas haereses c. 3 ff. ;

PL 194, 1172 ff.), die Summa sententiarum (VI 9 ; PL 176, 146 B/C), Petrus Lom-
bardus (Sent. IV 13, 1 ; Quaracchi 1916, 816 n. 126), Roland Bandinelli (A. Gietl,
Die Sentenzen Rolands, Freiburg i. B. 1891, 217 f., 235 ff.). Die Ansicht Hugos
teilen Alger von Lüttich (De sacramentis III 9-12 ; PL 180, 841-847), Magister
Simon (Tractatus de sacramentis ; ed. H. Weisweiler, Maître Simon et son groupe
De sacramentis, Louvain 1937, 70) und Omnebene (A. Gietl, a. a. O. 217). Der
Verfasser der Sententiae divinitatis aus der Schule Gilberts de la Porrée (B. Geyer,
Die Sententiae divinitatis, Münster 1909, 141 f.) vermeidet eine klare Entscheidung,
scheint aber der von Hugo vertretenen Ansicht, die später in der Hochscholastik
zur allgemeinen Anerkennung gelangte, zuzuneigen, da er von den Vertretern
dieser Ansicht, sich selbst miteinschließend, in der ersten Person spricht. Vgl.
L. Ott, Untersuchungen zur theologischen Briefliteratur der Frühscholastik 14 f.,
57 f., 94 f.



200 Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

herkömmlichen Verwendung desselben im Lager der Bestreiter der
Gültigkeit der von Häretikern und Schismatikern vollzogenen Konsekration
zwar entgegengesetzt war, die aber im Grunde den Sinn traf, den
der Urheber des Wortes, Papst Pelagius I. (556-561), damit
beabsichtigt hatte1.

(Schluß folgt.)

1 Vgl. H. Weisweiler, Die Wirksamkeit der Sakramente nach Hugo von
St. Viktor, Freiburg i. B. 1932, 84 fi. Verfasser verweist auf eine ähnliche Erklärung
der Stelle in dem Traktat Algers von Lüttich De sacramentis corporis et sanguinis
Dominici III 12 (PL 180, 847 A). Es ist möglich, daß die Erklärung Hugos unter
dem Einfluß Algers steht ; eine literarische Verwandtschaft läßt sich indes nicht
erweisen. Zur Lehre Algers vgl. L. Brigué, Alger de Liège. Un théologien de
l'Eucharistie au début du XIIe siècle, Paris 1936, 174 ff. Über die Pelagiusstelle
handelt ausführlich M. de la Taille, Mysterium fidei. De augustissimo corporis
et sanguinis Christi sacrificio atque sacramento3, Paris 1931, 406 ff. Ebendort
werden zahlreiche andere Zeugnisse von Vätern und Theologen zur Frage der
Gültigkeit der von häretischen, schismatischen und degradierten Priestern
vollzogenen Konsekration besprochen. Unter dem Namen Hugos werden die Quae-
stiones in epistolas Pauli (q. 102 in ep. I ad Cor. ; PL 175, 532) angeführt,
allerdings mit der Einschränkung, daß sie vielleicht einen Schüler Hugos zum
Verfasser haben. Tatsächlich sind sie erst einige Jahrzehnte nach dem Tode Hugos
entstanden, nach H. Denifle (Die abendländischen Schriftausleger bis Luther,
Mainz 1905, 67) «mutmaßlich nach 1171 ». Die Stelle, an der Hugo das Problem
wirklich behapdelt, ist übersehen, was übrigens leicht verständlich ist, da die
Erörterung dieser Frage niemand innerhalb der Ehelehre erwartet.


	Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

