Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Hugo von St. Viktor und die Kirchenvéter
Autor: Ott, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762350

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762350
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hugo von St. Viktor
und die Kirchenvater

Von Ludwig OTT

Hugo von St. Viktor ist neben Anselm von Canterbury und Peter
Abaelard einer der groBen Bahnbrecher der scholastischen Theologie.
Martin GRABMANN, mein verehrter Lehrer, dem diese Blitter zur Voll-
endung des 70. Lebensjahres (5. 1. 1945) als signum pietatis gewidmet
sein sollen 1, bezeichnet ihn «als den bedeutendsten und einfluBreichsten
Theologen des 12. Jahrhunderts, als die imposanteste Theologengestalt
von Anselm bis zum Zeitalter des hl. Thomas » 2 : er sieht in ihm « den
einfluBreichsten mittelalterlichen Theologen deutscher Herkunft » und
stellt ihn damit in seiner Bedeutung fiir die theologische Entwicklung
des Mittelalters sogar iiber Albert den GroBen, dessen Bedeutung mehr
auf philosophischem und naturwissenschaftlichem Gebiete liegt3. In
der Geschichte der scholastischen Methode nimmt Hugo eine iiberaus
bedeutsame Stelle ein. Kein Theologe der Friihscholastik, auch nicht
Abaelard, hat sich so eingehend wie Hugo iiber das Ziel und die Wege
des philosophischen und theologischen Forschens Rechenschaft gegeben.
Die Schrift Didascalicon 4, die ausschlieBlich diesem Zwecke gewidmet
ist, ist eine fiir seine Zeit einzig dastehende « philosophisch-theologische

1 Vorliegende Abhandlung war ein Beitrag zu der ungedruckten Festschrift,
die Martin Grabmann, anliBlich seines 70. Geburtstages, in Maschinenschrift
iiberreicht wurde. Durch die Ungunst der Verhdltnisse hat sich die Drucklegung
bis jetzt verzogert.

2 M. GraBMANN, Die Geschichte der scholastischen Methode II, Freiburg
i. B, 1911, 236.

8 M. GrRaBMANN, Hugo von St. Viktor ( 1141) und Peter Abaelard (} 1142).
Ein Gedenkblatt zum achthundertjihrigen Todestag zweier Denkergestalten des
Mittelalters. Theologie und Glaube 34 (1942) 241-249, 244.

4 MicNg, PL 176, 739-812. Was bei Migne als 7. Buch des Didascalicon
folgt (811-838), ist ein selbstindiges opusculum Hugos unter dem Titel De tribus
diebus. Vgl. B. HAur£AU, Les ceuvres de Hugues de Saint-Victor, Paris 1886, 98 f.
Eine kritische Neuausgabe des Didascalicon besorgte CHARLES HENRY BUTTIMER,
Hugonis de Sancto Victore Didascalicon De Studio Legendi (The Catholic Uni-
versity of America. Studies in Medieval and Renaissance latin, Vol. X), Was-
hington, D. C. 1939. — Ich verwende im folgenden fiir die Ausgabe von Buttimer
die Abkiirzung B., fiir die Ausgabe von Migne die Abkiirzung M. Bei Zitaten



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 181

Methodologie und Enzyklopéddie » *. Die ersten drei Biicher bieten eine
Anleitung fiir das Studium der Profanwissenschaften, die letzten drei
Biicher eine Einfithrung in das Studium der Theologie. Wie sehr Hugo
die Grundfragen der theologischen Methode am Herzen lagen, beweist
die Tatsache, daB er in seinem Schrifttum wiederholt darauf zuriick-
kam. Viel Ahnlichkeit mit der zweiten Hilfte des Didascalicon hat
die Schrift De scripturis et scriptoribus sacris, die sich mit den Grund-
fragen des Studiums der Heiligen Schrift befaBt 2. Dasselbe Ziel ver-
folgt der Prolog, der Hugos Hauptwerk De sacramentis christianae
fidei vorangestellt ist 3. Es liegt auf der Hand, daB Hugo in seinen
grundsitzlichen AuBerungen iiber die theologische Methode nicht an
der Stellung des Theologen zur Vitertheologie voriibergehen konnte.
Die folgende Untersuchung setzt sich zur Aufgabe, die Stellung Hugos
zur Patristik ndher zu beleuchten. Der erste Teil soll zeigen, wie Hugo
iiber die Kirchenviter und ihre Bedeutung fiir die Theologie dachte,
der zweite Teil soll zeigen, wie er selbst in seinem theologischen Haupt-
werk die Kirchenviter verwertete.

I

Die Schriften der Viter bilden nach Hugo einen Teil der Hei-
ligen Schrift. Zu den «goéttlichen Schriften » gehdren nicht bloB die
kanonischen Schriften, welche die Autoritit der gesamten Kirche zur
Bekriftigung der Glaubenswahrheiten in die Zahl der heiligen Biicher
aufgenommen hat, sondern auch zahlreiche nichtkanonische Schriften,
die von frommen und weisen Minnern zu verschiedenen Zeiten ver-
faBt wurden, die katholische Glaubenslehre unverfilscht enthalten und
der religiosen Belehrung dienen, ohne daB sie jedoch durch die Auto-
ritit der gesamten Kirche approbiert wurden ¢. Wie von den ersteren,

aus Hugos theologischem Hauptwerk De sacramentis christianae fidei gebe ich
in Klammern die Kolumnenzahl der Ausgabe von Migne, PL 176, 173-618, an.

1 M. ManiTius (unter Mitwirkung von P. LEHMANN), Geschichte der latei-
nischen Literatur des Mittelalters III, Miinchen 1931, 113. Vgl. M. GRABMANN,
Die Geschichte der scholastischen Methode II 235-249.

3 PL 175, 9-28. 3 PL 176, 183-186.

¢ Did. IV 1: Scripturae divinae sunt, quas a catolicae fidei cultoribus editas
auctoritas universalis ecclesiae ad eiusdem fidei corroborationem in numero divi-
norum librorum computandas recepit et legendas retinuit. Sunt praeterea alia
quam plurima opuscula a religiosis viris et sapientibus diversis temporibus con-
scripta, quae licet auctoritate universalis ecclesiae probata non sint, tamen quia
a fide catholica non discrepant et nonnulla etiam utilia docent, inter divina com-
putantur eloquia (B. 70{., M. 778 C).



182 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

so behauptet Hugo auch von den letzteren, daB in ihnen und durch
sie der Heilige Geist gesprochen hat!. Fiir die Unterscheidung der
beiden Gruppen ist nicht die Inspiration maBgebend, sondern die
Anerkennung durch die Autoritit der gesamten Kirche. Die Gesamt-
heit der géttlichen Biicher zerfillt in zwei Testamente, das Alte Testa-
ment und das Neue Testament. Jedes der beiden Testamente gliedert
sich in drei Ordnungen : Das Alte Testament umfaBt das Gesetz, die
Propheten und die Hagiographen ; das Neue Testament umfaft das
Evangelium, die Apostel und die Viter. In der Aufzihlung der alt-
testamentlichen Biicher folgt Hugo sowohl in der Einteilung wie auch
in der Reihenfolge und in der Benennung dem Prologus galeatus des
hl. Hieronymus 2. Wie dieser, schlieBt er die deuterokanonischen Biicher
aus dem Kanon aus und rechnet sie zu den Apokryphen 3. Sie werden
zwar gelesen, sagt er, aber sie gehéren nicht zum Kanon4 Den
deuterokanonischen Biichern des Alten Testamentes stellt Hugo die
Viterschriften des Neuen Testamentes gleich. Die erste Stelle nehmen
unter den Viterschriften die Dekretalien ein, welche auch Canones,
d. h. Regeln genannt werden. An zweiter Stelle stehen die Schriften
der einzelnen Kirchenviter. Ihre Zahl ist «unendlich» groB, so daB
eine vollstindige Aufzihlung nicht moglich ist. Hugo begniigt sich
damit, einige der bedeutendsten und von ihm am meisten geschitzten
Viter aufzuzihlen. Er beginnt mit den vier groBen lateinischen Kir-
chenlehrern in der Reihenfolge Hieronymus, Augustinus, Gre-
gorius, Ambrosius. Diesen fiigt er noch Isidor, Origenes und
Beda an 5. Hieronymus schitzt er als die maBgebende Autoritit in
den Fragen der Bibelwissenschaft und in der Beurteilung der altchrist-
lichen Literatur. In Augustin verehrt er den Meister der spekula-

1 De sacr. IT 11, 13 : Et dignum est, ut dicta sanctorum, quantum possumus,
per omnia veneremur et credamus verum esse, quod nobis ab illis dictum est,
in quibus et per quos locutus est Spiritus veritatis (505 D).

2 Praefatio Hieronymi in Libros Samuel et Malachim ; PL 28, 593-604.
Vgl. L. Scuapg, Die Inspirationslehre des hl. Hieronymus, Freiburg i. B. 1910,
168 ff.

3 Did. IV 3: Hic (sc. Liber Ecclesiasticus) apud Hebraeos reperitur, sed
inter apocryphos habetur (B. 74, M. 780 B). Der angefiihrte Satz stammt nicht
aus den Etymologien Isidors, wie Buttimer in seiner Ausgabe vermerkt. Aus
Isidor (Etym. IX 6, 31) stammt nur der vorausgehende Satz. Im Gegensatz zu
Hugo rechnete Isidor die deuterokanonischen Biicher zum Kanon.

4 Did. IV 2 : Leguntur quidem, sed non scribuntur in canone (B. 72, M. 779 B).
Ebenso De scripturis etc. ¢. 6 (PL 175, 15 C) ; dhnlich De sacr., prol. c. 7 : Leguntur
quidem, sed in corpore textus vel in canone auctoritatis non scribuntur (186 C/D).

8 Did. IV 2 (B. 72, M. 779 C) ; De scripturis c. 6 (PL 175, 15 f).



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 183

tiven Theologie. Auch Ambrosius wertet er hauptsiachlich als Zeugen
‘und Erkldrer der kirchlichen Glaubenslehre. Gregor der GroBe ist fiir
ihn der uniibertroffene Lehrmeister in der praktischen Auswertung der
Heiligen Schrift fiir das christliche Leben und Tugendstreben. Die
groBen Sammelwerke Isidors von Sevilla sind fiir Hugo eine uner-
schopfliche Quelle der Belehrung. Das Didascalicon ist weitgehend
von den Etymologien und Sentenzen Isidors abhingig ; vieles davon
hat Hugo wortlich ibernommen !. Beda den Ehrwiirdigen kennt und
schitzt Hugo vor allem als Meister der Schrifterklirung. Als ihn sein
Ireund Ranulphus de Mauriaco um Auskunft iitber mehrere biblisch-
exegetische Fragen ersuchte, antwortete Hugo mit Erklirungen Bedas,
die er entweder den Schriften Bedas unmittelbar entnahm oder der
davon gespeisten Glossa ordinaria 2. In seinen Erlduterungen zur Gene-
sis verweist er zweimal unter Namensnennung auf die Meinung Bedas,
die er zu seiner eigenen macht 3. Es ist zu erwarten, daB die nihere
Untersuchung der Schriftkommentare Hugos weitere Beweise fiir die
Abhingigkeit von Beda ergibt. Der groBe alexandrinische Exeget Ori-
genes, der einzige Grieche unter den angefithrten Vitern, ist Hugo
aus den Ubersetzungen und Schriften des Hieronymus und des Rufinus
bekannt. Der Inhalt der Viterschriften ist in den Augen Hugos
gewissermaBen nur eine Entfaltung und Erweiterung der kanonischen
Schriften ; sie fiigen nichts Neues hinzu, sondern erkliren und fithren
breiter und anschaulicher aus, was in jenen enthalten ist 4. Die groBe
Menge von Schriften ist fir den frommen Theologen von St. Viktor
ein sprechender Beweis fiir die Liebe und Begeisterung, die die Viter
fir den christlichen Glauben hatten, zugleich aber auch eine Riige
unserer Trigheit, da wir uns nicht einmal die Zeit und Miihe nehmen
zu lesen, was jene geschrieben haben 5.

Wie kam Hugo dazu, entgegen der allgemeinen Gepflogenheit auch
die Viterschriften trotz ihrer klaren Scheidung von den kanonischen

1 Vgl. den Index locorum in der Ausgabe von Buttimer S. 138.

? Ep. 2 (PL 176, 1011-1014). Vgl. L. Ort, Untersuchungen zur theologischen
Briefliteratur der Frithscholastik unter besonderer Beriicksichtigung des Viktoriner-
kreises, Miinster 1937, 422 f., 424.

8 Adnotationes elucidatoriae in Genesim c. 6 u. 7 (PL 175, 35 A, 39 D).
Vgl. BEpaA, Hexaemeron 1. I (PL 91, 18 C, 45 C/D) ; In Genesim c. 2 (ib. 207 B/C).

4 De sacr., prol. c. 7 : Scripturae Patrum in corpore textus non computantur,
quia non aliud adjiciunt, sed idipsum, quod in supra dictis continetur, explanando
et latius manifestiusque tractando extendunt (186 D).

$ Did. IV 2 (B. 72, M. 779 C).



184 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

Schriften zur Heiligen Schrift zu rechnen ? Ein ausschlaggebender
Grund war sicherlich die hohe Wertschitzung, die er den Vitern und
ihren Schriften entgegenbrachte. Derselbe Heilige Geist, der in den
kanonischen Schriften redet, spricht nach seiner Uberzeugung auch in
den Schriften der Viter!. Ein zweiter Grund, der nicht iibersehen
werden darf, ist Hugos Vorliebe fiir Symmetrie des Ausdruckes und
des Gedankens. Den drei Ordnungen des Alten Testamentes, die
Hieronymus nach dem Vorgang der jiidischen Bibelgelehrten aufge-
stellt hat, will der Viktoriner drei Ordnungen des Neuen Testamen-
tes gegeniiberstellen. Dem Gesetz entspricht das Evangelium, den
Propheten entsprechen die Apostel ; um auch fiir die Hagiographen
ein Gegenstiick zu haben, nimmt Hugo als dritte neutestamentliche
Ordnung die Viter hinzu. Man spiirt noch etwas von der inneren
Befriedigung, die dieser Gedanke in seiner nach Ausgleich und Har-
monie verlangenden Seele ausloste, wenn er sagt: «In diesen Ord-
nungen zeigt sich am deutlichsten die Harmonie (convenientia) der
beiden Testamente... Durch eine wunderbare Fiigung der gottlichen
Vorsehung ist es geschehen, daB, obwohl in den einzelnen Schriften
die ganze und vollkommene Wahrheit enthalten ist, doch keine iiber-
fliissig ist. » 2 Wie sehr dieses personliche, subjektive Moment bei der
Gedankenfithrung Hugos mitwirkte, zeigt ein Vergleich seiner Ausfiih-
rungen mit den entsprechenden Darlegungen Isidors von Sevilla im
sechsten Buch der Etymologien, die auf dieselbe Quelle zuriickgehen
und Hugo sicherlich bekannt waren. Isidor zihlt im engsten AnschluB3
an Hieronymus ebenso wie Hugo die drei Ordnungen des Alten Testa-
mentes auf, fiigt aber als vierte gleichwertige Ordnung die im hebri-
schen Kanon fehlenden deuterokanonischen Schriften hinzu und z#hlt
nur zwei Ordnungen des Neuen Testamentes auf, die evangelische und
die apostolische 3. Hugo folgt in der Wertung der deuterokanonischen
Schriften nicht dem von ihm hochgeschitzten Isidor, sondern dem
schriftkundigen Hieronymus und fiigt zur besseren Abrundung des
Gedankens aus Eigenem als dritte neutestamentliche Ordnung die
Viter hinzu. _

Im 13. und 14. Kapitel des vierten Buches des Didascalicon gibt

1 De sacr. II 11, 13 (505 D). Siehe oben S. 182 Anm. 1.

? Did. IV 2 (B. 72, M. 779 C/D) ; De scripturis c. 6 (PL 175, 16 A/B).

3 Etymologiae VI 1 (PL 82, 229f). — In den folgenden Verweisen auf
Isidors Etymologien gibt die in Klammern beigefiigte Zahl die Kolumnenzahl der
Ausgabe von Migne, PL 82 an.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 185

Hugo einen gedringten Uberblick iiber die kirchlichen Schrift-
steller des Altertums. Von den meisten nennt er nur den Namen ;
bei einzelnen gibt, er auch Werke an ; einige erhalten eine besondere
Wiirdigung. Bei niherem Zusehen ergibt sich, daB die beiden Kapitel
fast nur eine Zusammenstellung von anonymen Zitaten aus Isidor von
Sevilla und Ivo von Chartres sind. Das 13. Kapitel ist iiberschrieben :
Qui bibliothecas fecerint. An erster Stelle wird der Martyrer Pam-
philus genannt, der es in dem Eifer fiir die Einrichtung einer theolo-
gischen Bibliothek dem Pisistratus gleichzutun suchte. Die von Pam-
philus eingerichtete Bibliothek, die auf dem Grundstock der Biicher-
schitze des Origenes weiterbaute, soll nach Hugo nahezu 30 000 Binde
gezihlt haben. Die Notiz stammt wortlich aus Isidor . Isidors Quelle
ist Hieronymus, Ep. 34 ad Marcellam (n. 1). Die Bemerkung von
dem gewaltigen Umfang der Bibliothek steht jedoch nicht bei Hiero-
nymus, der sehr wohl in der Lage gewesen wire, uns dariiber Auf-
schluB zu gehen, da er die Bibliothek kannte und fiir seine biblischen
Arbeiten fleiBig beniitzte. Im AnschluB an den groBen Bibliothekar
nennt Hugo die zwei bedeutendsten Literarhistoriker des christlichen
Altertums, Hieronymus und Gennadius, die die christlichen Schrift-
steller auf dem ganzen Erdkreis zusammensuchten und der Reihe nach
behandelten. Da die beiden Schriftstellerkataloge im Mittelalter sehr
verbreitet und geschdtzt waren, so darf man sicher annehmen, daf3
sie auch Hugo kannte. Die Notiz nahm er jedoch aus Isidor 2.
Das 14. Kapitel bespricht die scripturae authenticae. Als erster
wird Origenes genannt, der durch seine gewaltige Arbeitsleistung auf
dem Gebiete der Bibelwissenschaft alle Griechen und Lateiner hin-
sichtlich der Zahl seiner Werke iibertroffen hat. Hieronymus soll nach
seiner eigenen Aussage 6000 Biicher von ihm gelesen haben. Die Stelle
ist wieder wortlich aus Isidor {ibernommen 2. Sie geht auf die Ep. 33
des hl. Hieronymus an Paula zuriick, in der er, noch ein begeisterter
Verehrer des Origenes, die literarische Fruchtbarkeit des alexandrini-
schen Theologen mit der des Lateiners Varro und der des Griechen
Chalkenteros, d.i. des Grammatikers Didymus von Alexandrien, ver-

! Etym. VI 6, 1 (237). Uber Pisistratus siche Etym. VI 3, 3 (236).

? Etym. VI 6, 2 (237). Die Stelle steht auch in den Sammlungen Ivos:
Decretum IV 89, Panormia II 95 (PL 161, 288, 1106). — In den folgenden Ver-
weisen auf die Sammlungen Ivos bezeichnet die in Klammern beigefiigte Zahl
die Kolumnenzahl der Ausgabe von Migne, PL 161.

3 Etym. VI 7, 2 (2387).



186 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

gleicht und ein Verzeichnis seiner Schriften gibt. DaBl Hieronymus
selbst 6000 Biicher von ihm gelesen habe, konnte Isidor jedoch nicht
bei Hieronymus finden. Im Gegenteil, Hieronymus bekdmpft in seinen
Streitschriften gegen Rufin mit der ganzen Leidenschaftlichkeit seines
heiBbliitigen Temperamentes eine AuBerung Rufins, der zufolge der
Origenesgegner Bischof Epiphanius von Salamis in einer Predigt in
Jerusalem behauptet hatte, 6000 Biicher des Origenes gelesen zu haben.
Epiphanius trat nach einer Mitteilung des Hieronymus in einem nicht-
erhaltenen Brief der Behauptung Rufins entgegen ; in seinem groBen
antihdretischen Werk Panarion (64, 63) sagt er nur, da man erzihlt,
Origenes habe 6000 Biicher verfaBit. Hieronymus versichert, daB das
von Eusebius im dritten Buch seiner (verlorengegangenen) Lebensbe-
schreibung des Pamphilus gebotene Verzeichnis der Schriften des Ori-
genes nicht einmal den dritten Teil der behaupteten Zahl erreiche !.
In der Angabe Isidors liegt somit ein merkwiirdiges Versehen vor, das
sich nur aus einer sehr fliichtigen Arbeitsweise erklirt. Hugo hat es
unkritisch nachgeschrieben.

Dem groBen griechischen Theologen stellt Hugo die Leuchte der
lateinischen Patristik, den hl. Augustin, an die Seite. Von ihm
bemerkt er, daB er die Studien aller anderen durch seinen Geist und
sein Wissen iibertroffen habe und daB keiner damit fertig werde, seine
Schriften bei Tag und Nacht abzuschreiben, ja nicht einmal zu lesen.
Auch dieses Urteil hat Hugo Isidor nachgeschrieben 2, obwohl er mit
den Werken Augustins sehr vertraut war. Mittelalterliche Autoren, wie
der Dominikaner Thomas von Cantimpré, Dionysius der Kartiuser und
der Literarhistoriker Johannes Trithemius haben ihn wegen seines Ein-
dringens in die Lehre und in den Geist Augustins einen « zweiten
Augustinus » genannt 3.

Auf die Wirdigung des Origenes und des hl. Augustin folgt eine
lange Liste von kirchlichen Autoren in dieser Reihenfolge und mit

1 Vgl. K. HoLr, Die Griechischen Christlichen Schriftsteller der ersten drei
Jahrhunderte. Epiphanius II, Leipzig 1922, 501. In der Anmerkung teilt Holl
die wichtigsten auf den Streit beziiglichen Stellen aus Hieronymus mit. Vgl. auch
O. BARDENHEWER, Geschichte der altkirchlichen Literatur II2?, Freiburg i. B.
1914, 96 1.

2 Etym. VI 7, 3 (237).

3 Thomas Cantipratanus, Bonum universale de apibus II 16, Douai 1627, 215 ;
Dionysius Carthusianus, Opera omnia XV, Tournai 1902, 78 ; Johannes Trithemius,
De scriptoribus ecclesiasticis, PL 175, Proleg. CLXVI. Vgl. F. VERNET, Hugues
de Saint-Victor. Dictionnaire de Théologie Catholique VII, Paris 1922, 290.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 187

diesen Titeln : Athanasius, Bischof von Alexandrien, Hilarius, Bischof
von Poitiers, Basilius, Bischof von Kappadozien, Gregor der Theologe,
Gregor, Bischof von Nazianz, Ambrosius, Bischof von Mailand, Theo-
philus, Bischof von Alexandrien, Johannes, Bischof von Konstantinopel,
Cyrill, Bischof von Alexandrien, Papst Leo, Proklus, Isidor von Sevilla,
Beda, Cyprian, Martyrer und Bischof von Karthago, der Presbyter
Hieronymus, Prosper, Origenes, Orosius, Sedulius, Prudentius, Juvencus
und Arator. Von den angefithrten 22 Autoren stammen nicht weniger
als 16 — alle, die nicht durch Sonderdruck hervorgehoben sind —
aus dem pseudo-gelasianischen Dekret, das Hugo durch die Samm-
lungen Ivos bekannt war!. Die pseudo-gelasianische Herkunft verrit
sich deutlich in den iibereinstimmenden Amtsbezeichnungen, die bei
einem groBen Teil der Autoren beigefiigt sind. Auffallend ist besonders
die Benennung des hl. Basilius nach der Provinz, nicht nach der Stadt
seines Bischofssitzes : « Bischof von Kappadozien », nicht « Bischof von
Caesarea ». Augustinus ist iibergangen, da er schon vorher gesondert
gewiirdigt wurde. Origenes hingegen wird ein zweites Mal angefiihrt,
und zwar mit der Bemerkung, daB die Kirche seine Schriften nicht
durchaus verwirft, aber auch nicht in allem annimmt. Das ist das
deutlich vernehmbare Echo des pseudo-gelasianischen Dekretes, das
unter Berufung auf den vir beatissimus Hieronymus ebenfalls zwischen
Werken unterscheidet, welche anzunehmen sind, und solchen, welche
mit ihrem Urheber zu verwerfen sind. In den beiden Urteilen iiber
Origenes spiegelt sich der Wandel des Hieronymus in seiner Stellung-
nahme zu Origenes wider. Uberraschend ist, daB in dem Verzeichnis
Gregor von Nazianz zweimal auftaucht, zuerst als Gregorius Theo-
logus, dann als Gregorius Nazianzenus episcopus. Die Erklirung dafiir
gibt die Feststellung, daB zwei verschiedene Quellen mechanisch zu-
sammengearbeitet wurden. Der zweite Name stammt aus dem pseudo-
gelasianischen Dekret, der erste aus den Akten des fiinften allgemeinen
Konzils zu Konstantinopel (553), das 12 Theologen der Vergangenheit,
darunter 8 Griechen und 4 Lateiner, als vertrauenswiirdige Zeugen und
Erklirer der kirchlichen Glaubenslehre amtlich anerkannte 2. Eine

! Decr. IV 64, Pan. IT 91 (278 ff., 1103 ff.). Kritische Ausgabe des pseudo-
gelasianischen Dekretes mit Untersuchung von E. voN DoBscHUTZz, Das Decretum
Gelasianum De libris recipiendis et non recipiendis (Texte und Untersuchungen
38,4), Leipzig 1912.

? Sequimur per omnia et sanctos patres et doctores ecclesiae, Athanasium,
Hilarium, Basilium, Gregorium theologum et Gregorium Nyssenum, Ambrosium,
Augustinum, Theophilum, Joannem Constantinopolitanum, Cyrillum, Leonem,



188 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

personliche Kenntnis der Schriften Gregors, von denen im lateinischen
Abendland neun ausgewihlte Reden in der Ubersetzung Rufins vor-
lagen, scheint Hugo nicht besessen zu haben. Aus der genannten
Konzilserklirung, die Hugo durch die Sammlungen Ivos! vermittelt
wurde, stammt auch der Name Proklus (Proculus). Gemeint ist Bischof
Proklus von Konstantinopel (434-446), der zweite Nachfolger des Nesto-
rius, ein namhafter Prediger und Theologe. Der lateinischen Scholastik
waren seine Werke unbekannt 2. Hugo kannte von ihm kaum mehr
als den Namen ; daB er nichts damit anzufangen wuBte, wird schon
durch den Umstand nahegelegt, daB er nicht in Angleichung an die
vorausgehenden aus Pseudo-Gelasius iibernommenen Namen die Amts-
bezeichnung Constantinopolitanus episcopus hinzufiigte. Aus dem Ver-
zeichnis des Konzils von Konstantinopel fehlt in der Liste Hugos nur
Gregor von Nyssa. Warum Hugo gerade diesen durch eine hervor-
ragende spekulative Begabung ausgezeichneten Theologen nicht auf-
genommen hat, ist nicht ersichtlich. Es ist um so verwunderlicher,
als von ihm auch ein Werk, nimlich die anthropologisch-dogmatische
Abhandlung De opificio Dei, durch Ubersetzungen des Dionysius
Exiguus und des Johannes Scotus Eriugena dem lateinischen Abend-
land zugénglich war und von dem frithscholastischen Theologen Wilhelm
von Saint-Thierry, einem Zeitgenossen Hugos, ausgiebig beniitzt wurde 3.
Die doppelte Nennung Gregors von Nazianz und die Auslassung Gregors

Proculum ; et suscipimus omnia, quae de recta fide et condemnatione haereticorum
exposuerunt (MANs1, Sacrorum Conciliorum nova et amplissima collectio IX,
Florenz 1763, 201 {.). Die Stelle stammt aus einem von den Bischdfen in der
dritten Sitzung abgelegten Glaubensbekenntnis, das teilweise mit dem Glaubens-
bekenntnis iibereinstimmt, -das in einem von Kaiser Justinian an die Synode
gerichteten, zu Beginn der ersten Sitzung verlesenen Schreiben enthalten war.
Das kaiserliche Schreiben enthdlt den zitierten Text fast wortlich. Vgl. MaNsI
IX 183. Den griechischen Text (— Die Konzilsakten sind bis auf einige wenige
Stiicke nur lateinisch iiberliefert —) bietet Manuel Kalekas in seiner Schrift
Adversus Graecos 1. 2 (Mans1 IX 407 ; PG 152, 111 D). Vgl C. J. HEFELE, Con-
ciliengeschichte II 2, Freiburg 1875, 865, 870.

1 Decr. IV 99, Pan. II 102 (289, 1107).

2 Der Name Proklus von Konstantinopel fehlt im Index auctorum sowohl
der Lornbardﬁs.-Ausgabe (Quaracchi 1916) als auch der Bonaventura-Ausgabe
(Quaracchi 1882-1902). Auch Thomas scheint ihn nicht gekannt zu haben. Von
1. Backes, Die Christologie des hl. Thomas von Aquin und die griechischen Viter,
Paderborn 1931, wird er nicht erwahnt.

3 J. M. DEcHANET, Aux sources de la spiritualité de Guillaume de Saint-
Thierry, Bruges 1940, 25-59 : « Guillaume et Saint Grégoire de Nysse»; DERs.,
Guillaume de Saint-Thierry. L’homme et son ceuvre (Bibliothéque médiévale,
Spirituels préscolastiques 1), Bruges 1942.



Hugo von St. Viktor und die Kirchenvater 189

von Nyssa 1aBt erkennen, daB Hugo von der griechischen Patristik
eine sehr unvollkommene Kenntnis besal.

Vier Namen scheint Hugo unabhingig von einer Vorlage aus eigener
Kenntnis seinem Verzeichnis eingefiigt zu haben. Sicher darf dies von
Isidor von Sevilla und Beda angenommen werden, die neben den
vier groBen lateinischen Kirchenlehrern zu den von Hugo am meisten
beniitzten Autoren gehéren. Den von Pseudo-Gelasius erwihnten
christlichen Dichtern Sedulius und Juvencus reihte Hugo den von
Gennadius ausfithrlich gewiirdigten, im Mittelalter viel gelesenen Pru-
dentius?! sowie Arator, den Verfasser einer epischen Darstellung
der Apostelgeschichte, an.

Auf die summarische Aufzihlung folgen wieder detaillierte Angaben
iiber einzelne Autoren. Zuerst kommt Rufin von Aquileja an die
Reihe. Im AnschluB an Pseudo-Gelasius berichtet Hugo von ihm,; da8
er viele Biicher herausgab und manche Schriften (aus dem Griechi-
schen) iibersetzte. Da ihn aber Hieronymus in manchen Punkten der
Willkiir bezichtete, so miissen wir denken, was Hieronymus dachte.
Das Urteil des Pseudo-Gelasius und damit auch das Hugos ist getriibt
durch die Parteinahme fiir Hieronymus in dem peinlichen Streit um
Origenes. -

Es folgt ein Verzeichnis der Schriften des Papstes Gelasius :
Fiinf Biicher gegen Nestorius und Eutyches, Abhandlungen (tractatus)
nach Art des Ambrosius, zwei Biicher gegen Arius, Prifationen und
Gebete und Briefe iiber den Glauben. Das Verzeichnis stammt aus
dem Liber Pontificalis 2. Hugo war es aus den Sammlungen Ivos
bekannt 3. Den modernen Literarhistorikern gibt es manche Ritsel
auf, da von Schriften gegen Arius und von Hymnen des Gelasius
nichts bekannt ist 4. Bei Hugo ist eine persénliche Kenntnis der Schrif-

1 Stellen aus Prudentius zitieren beispielsweise Roscelin in seinem Brief an
Abaelard (PL 178, 361) und Abaelard, Sic et non c. 39 (PL 178, 1399).

2 L. DucHESNE, Le Liber Pontificalis. Texte, introduction et commentaire I,
Paris 1886, 255. N ‘

3 Decr. IV 94, Pan. II 98 (288, 1106). Hugo liest mit Ivo : fractatus in modum
Ambrosii (Did. IV 14); im Originaltext steht: kymmnos etc. Dem Herausgeber

Buttimer ist sowohl die unmittelbare wie auch die mittelbare Quelle Hugos ent-
gangen. :

4 Vgl. O. BARDENHEWER, Geschichte der altkirchlichen Literatur IV, Frei-
burg i.B. 1924, 628f. In der Fiinfzahl der gegen Nestorius und Eutyches
gerichteten Biicher sind vermutlich neben der Abhandlung De duabus naturis
in Christo adversus Eutychen et Nestorium. (ed. A. THIEL, Epistolae Romanorum
Pontificum genuinae, Braunsberg 1868, 530-557), die kurz ist und keine Einteilung



190 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

ten des Gelasius, abgesehen von dem unechten Decretum de libris
recipiendis et non recipiendis und einigen in die kanonistischen Samm-
lungen aufgenommenen Stiicken aus seinen Briefen, kaum anzunehmen.

Die folgende Notiz ist Dionysius Areopagita gewidmet, in dem
Hugo mit seiner Zeit einen Apostelschiiler sah. Die Mitteilung beschrankt
sich auf die Feststellung, daB derselbe zum Bischof der Korinther
geweiht wurde und zahlreiche Werke als Friichte seines Geistes hinter-
lieB. Die Stelle ist ein Auszug aus der Erklirung des Beda Venera-
bilis zu Apg 17, 341. Die unmittelbare Vorlage Hugos scheint aber
nicht der Kommentar Bedas, sondern eine der Sammlungen Ivos gewe-
sen zu sein 2, Die Behauptung Bedas, daB der von Paulus bekehrte
Dionysius Areopagita Bischof von Korinth war, steht im Widerspruch
zur Uberlieferung des christlichen Altertums. Nach dem von Euse-
bius 3 iiberlieferten Zeugnis des Bischofs Dionysius von Korinth, eines
Zeitgenossen des romischen Bischofs Soter (c. 166-174), war der Areo-
pagite der erste Bischof von Athen. Abt Hilduin von Saint-Denis
identifizierte ihn in seiner Dionysiusvita mit dem spéteren gallischen
Glaubensboten Dionysius, dem Patron seines Klosters. Das Mittelalter
hielt gliubig daran fest, auch Hugo, wie eine Stelle in der Schrift
De vanitate mundi zeigt, wo er den Areopagiten, der Gallien durchzog,
seine Predigt mit dem Blute besiegelte und nach dem Tode das Haupt
in den Hinden trug, neben den Aposteln und dem Apostelschiiler
Klemens als Beispiel der Weltverachtung hinstellt . Wie es scheint,
hat Beda den Apostelschiiler Dionysius mit dem im zweiten Jahr-
hundert lebenden Bischof Dionysius von Korinth verwechselt. Hugo
nahm an dem Irrtum Bedas nicht AnstoB. Dies mag einigermafen
iiberraschen, weil die Ansicht Bedas der Tradition des Klosters Saint-
Denis, das den Dionysiuskult sehr pflegte, entgegenstand und weil die
Frage auch in die Lebensschicksale seines Zeitgenossen Abaelard her-
einspielte und auch einen literarischen Niederschlag fand. Abaelard,
Moénch des Klosters Saint-Denis, war niamlich, wie er in seiner Historia
calamitatum erzidhlt, bald nach seiner ersten Verurteilung zu Soissons

in mehrere Biicher aufweist, noch andere gegen den Monophysitismus gerichtete
Abhandlungen inbegriffen.

1 PL 92, 984,

2 Decr. IV 90, Pan. IT 96 (288, 1106). In der Ausgabe von Buttimer S. 89
fehlt eine Quellenangabe.

3 Hist. eccl. IV 23, 3, ed. E. ScawarTz, Kleine Ausgabe 4, Leipzig 1932, 158.

¢ PL 176, 737 A. ' :



Hugo von St. Viktor und die Kirchenvater 191

zufillig auf die Stelle bei Beda gestoBen. Als er sie seinen Mitbriidern
zeigte und erklirte, daB er die Autoritit Bedas iiber die Autoritit
Hilduins stelle, erhob sich gegen ihn ein Sturm der Entriistung. Seine
Mitbriider warfen ihm vor, daB er stets ein Gegner ihres Klosters
gewesen sei und daB er die Ehre des Konigreiches beeintrichtige, weil
er damit bestreite, daB der Patron des Klosters und des Konigsreiches
Dionysius mit dem berithmten Apostelschiiler identisch sei. Der Zwist
fithrte dazu, daB Abaelard heimlich das Kloster verlieB!. Spiter
richtete er an Abt Adam und die Moénche von Saint-Denis einen Brief,
worin er in ruhiger Sachlichkeit zu der Frage Stellung nimmt und
zur Ansicht gelangt, daB Beda entweder einem Irrtum zum Opfer
gefallen sei oder, falls man seine Autoritit retten wolle, die Meinung
anderer wiedergebe oder, daB Dionysius zuerst Bischof von Athen, dann
Bischof von Korinth gewesen sei und zuletzt von Papst Klemens als
Glaubensbote nach Gallien gesandt worden sei 2. Vom Standpunkt der
historischen Kritik aus ist nur die erste Losung annehmbar.

Von den Schriften des Pseudo-Dionysius besal Hugo eine groBere
Kenntnis, als man nach der diirftigen Angabe des Didascalicon erwarten
mochte. Zeugnis davon gibt der umfangreiche Kommentar, den er
zu De coelesti hierarchia schrieb 8. Uber die Persénlichkeit des Ver-

1 Hist. calamitatum c. 10 (PL 178, 154 1)),

2 Ep. 11 (PL 178, 341-344). Der Brief fillt in die Zeit zwischen der ersten
Verurteilung Abaelards und dem Tod des Abtes Adam, d. i. zwischen 1121 und 1123.
Vgl. L. OtT, Untersuchungen zur theologischen Briefliteratur der Friihscholastik,
Miinster 1937, 84.

8 PL 175, 923-1154. Nach der Ausgabe von 1648 (Rouen), die bei Migne
nachgedruckt ist, ist der Kommentar dem Koénig Ludwig VII. (1137-80) gewidmet
und wiirde somit in die letzten Lebensjahre Hugos (} 1141) fallen. In den Hand-
schriften fehlt diese Bemerkung, wie B. HaurRfAu (Les ceuvres de Hugues de
Saint-Victor, Paris 1886, 60) festgestellt hat. Auch im Text ist in keiner Weise
darauf Bezug genommen. Aus der Einleitung zum dritten Buch (960 C/D) méchte
man eher schlieBen, daB der Kommentar auf Bitten der Schiiler Hugos entstand
und fiir diese bestimmt war. Hugo sagt dort ndamlich, daB er fir Anfinger
(introducendi 960 D, vgl. 928 B, 931 B) schreiben wolle und, indem er die unge-
nannten Adressaten anspricht, daB er auf ihre Bitte hin das Werk in Angriff
genommen habe : quod in hierarchiam Dionysii petitionem vestram suscepi (960 C).
DaB der Kommentar dem Koénig gewidmet war, beruht auf einer alten Uberliefe-
rung, die bereits der Chronist Robert von Mont-Saint-Michel (1 1186) bezeugt :
Petente etiam rege Ludovico explanavit Hierarchiam sancti Dionysii martyris
multis obscuritatibus plenam (im Anhang zur Chronik des Sigebert von Gembloux ;
MG SS VI 452; PL 175, Proleg. CLXV). Unter dem nicht niher bezeichneten
Koénig Ludwig ist Ludwig VII. gemeint, da die Bemerkung unter dem Jahr 1140
mitgeteilt wird.



192 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

fassers und sein literarisches Werk spricht sich Hugo im Kommentar
nicht ndher aus. Er begniigt sich mit der Feststellung, daB er aus
einem Philosophen ein christlicher Theologe wurde und daB er die
Hierarchien beschrieb, indem er zeigte, wie Gott die verniinftigen
Geschopfe, Engel und Menschen, zu Teilhabern seiner Macht erhob und
bei der Regierung seiner Geschopfe mitwirken 148t. Ein Ausdruck seiner
hohen Wertschitzung ist der Ehrentitel theologus, den er ihm mit
Vorliebe beilegt. Unumwunden gesteht er sein Unvermdgen ein, die
tiefen Geheimnisse des Buches zu erfassen. Darum will er mehr eine
Erklirung des dunklen Wortlautes als eine in die Tiefen der Geheim-
nisse eindringende Sacherklirung bieten!. Als textliche Grundlage
beniitzte er die Ubersetzung des Johannes Scotus Eriugena. In den
iibrigen Werken Hugos ist der EinfluB des Pseudo-Dionysius wenig
zu spiiren. In der Sakramentensumme begriindet er die auf Pseudo-
Dionysius zuriickgehende Einteilung der Engel in neun Chére mit dem
Hinweis auf die auctoritas 2.

Eine besondere Wiirdigung erhdlt auch der Kirchenhistoriker
Eusebius. Aus der groBen Masse seiner Schriften fithrt Hugo drei
an : die Chronik, die Hieronymus in das Lateinische iibertrug, die Kir-
chengeschichte, die Rufin iibersetzte, und die (verlorengegangene) Apo-
logie fiir Origenes, die Eusebius den fiinf Biichern seines Lehrers und
Freundes Pamphilus anfiigte. An der Kirchengeschichte wird getadelt,
daB sich der Verfasser im ersten Buch «lau zeigte » — ein Hinweis
auf die darin vertretene arianisierende Theologie. Mit Riicksicht auf
die einzigartige Kenntnis der geschichtlichen Ereignisse wird sie jedoch
nicht ginzlich verworfen. Unentschuldbar ist aber, daB er ein eigenes
Buch « zur Verherrlichung und Entschuldigung des Schismatikers Ori-
genes » verfaBte. Die Stelle stammt wortlich aus dem pseudo-gela-
sianischen Dekret, das in seinem Urteil von Hieronymus abhingig ist.

An letzter Stelle kommt Kassiodor zur Sprache. Von seinen
Werken nennt Hugo nur den Psalmenkommentar, den er als ein sehr
niitzliches Werk bezeichnet. Diese hauptsichlich von Augustin ab-
hingige Erklirung erfreute sich bei den mittelalterlichen Theologen
und Literarhistorikern unter allen Schriften Kassiodors der gréBten

1 PL 175, 931 B/C, 960 C/D, 1154 C.

? De sacr. I 5, 30 : De ordinibus angelorum hoc auctoritas promulgavit etc.
Unter der auctoritas kann jedoch auch Gregor der GroBe gemeint sein, der in
seiner Engellehre stark von Pseudo-Dionysius abhingig ist. Vgl. L. Kurz,
Gregors des GroBen Lehre von den Engeln, Rottenburg a.N. 1938. ‘



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 193

Wertschitzung 1. Die Institutiones, die Hugo nicht erwihnt, sind wenig-
stens eine mittelbare Quelle seines Didascalicon. Die wortlichen Zitate,
die sich darin finden, hat Hugo, soviel aus der neuen Ausgabe von
Buttimer zu ersehen ist, alle durch die Vermittlung Isidors bezogen.

Auf das Verzeichnis der authentischen Schriften 148t Hugo ein
Verzeichnis der apokryphen Schriften folgen, das das erstere an
Umfang weit iibertrifft 2. Das ganze Kapitel stammt aus dem pseudo-
gelasianischen Dekret. Hugo hat es aus einer der Sammlungen Ivos
iibernommen 3. Das zeigt deutlich das gleichmadBige Fehlen verschie-
dener Stiicke, z. B. der Evangelien des Jakobus des Jiingeren und des
Petrus, der Werke des Lactantius, Commodianus, Thascius Cyprianus 4,
Arnobius, Tichonius ®, der Namen Nestorius Constantinopolitanus und
Maximus Cynicus in der Hiretikerliste, die gleichmiBige Zusammen-
ziehung des Tertullian und Africanus (= Sextus Julius Africanus) zu
einem einzigen Autor, die gleichmiBige Verstiimmelung von Namen, wie
z. B. Victorinus Pictaviensis statt Victorinus Petabionensis, Julianus
et Laciensis statt Julianus Eclanensis.

In dem Viterverzeichnis Hugos vermiBt man die Apostolischen
Viter wie Klemens von Rom, Ignatius von Antiochien, Polykarp von
Smyrna, die frithchristlichen Apologeten wie Justin den Martyrer,
Athenagoras, Theophilus von Antiochien, und den Vorkdmpfer gegen
den Gnostizismus, Irenius von Lyon. Alle diese Autoren fehlen auch
in den Vorlagen Hugos, in dem pseudo-gelasianischen Dekret und in

1 Vgl. die Sammlung der Testimonia, PL 69, 497-500.

? Did. IV 15 (B. 90-93, M. 787f{.).

3 Decr. IV 65, Pan. II 123 (280f., 1112f)). Vgl. E. voN DoBscHUTZ, Das
Decretum Gelasianum, Leipzig 1912, 49-60.

¢ Die Einreihung Cyprians unter die Apokryphen durch Pseudo-Gelasius
ist iiberraschend. Geschah sie vielleicht wegen seiner Stellung im Ketzertauf-
streit ? Ivo hat ihn wohl absichtlich {ibergangen. Bei Hugo konnte ich eine
Beniitzung der Schriften Cyprians nicht feststellen. Auf Bitten seines Freundes
Ranulphus de Mauriaco sollte er eine Erklirung der merkwiirdigen Coena Cypriani
liefern, die das Mittelalter einstimmig fiir ein Werk des Martyrerbischofs von
Karthago hielt. Hugo konnte der Bitte nicht nachkommen, da er keinen Text
zur Verfiigung hatte. Ep. 2 (PL 176, 1011). Vgl. L. OrT, Untersuchungen zur
theologischen Briefliteratur der Frithscholastik 416 ff.

8 Aus dem auch von Augustin (vgl. De doctrina christ. ITI 30-37) geschitzten
Liber regularum des Donatisten Tyconius hat Hugo in seinem Didascalicon V 4
(B. 97-102, M. 791-793) die sieben Regeln der Schriftauslegung iibernommen, und
zwar durch Vermittlung der Sentenzen des Isidor von Sevilla (I 19, 1-19). Uber
Tyconius vgl. O. BARDENHEWER, Geschichte der altkirchlichen Literatur III2,
Freiburg i. B. 1923, 495-498.

Divus Thomas 13



194 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

den Etymologien Isidors. In der Sakramentensumme verweist Hugo
gelegentlich einmal auf ein Buch des Klemens, in welchem beschrieben
ist, wie Petrus an den verschiedenen Orten des Erdkreises « Kirchen-
fiirsten » einsetzte !. Darunter sind zweifellos die pseudo-klemen-
tinischen Rekognitionen gemeint, die in der lateinischen Ub_er-
setzung und Uberarbeitung Rufins im Abendland weiteste Verbreitung
fanden. Dieselbe Schrift fithrt Hugo im AnschluB an Pseudo-Gelasius
auch in der Apokryphenliste auf unter dem Titel : Itinerarium nomine
Petri apostoli, quod appellatur sancti Clementis. In der Reihe der
theologischen Schriftsteller fehlt auffallender Weise auch Boethius,
dessen theologische Schriften ebenso wie seine philosophischen Schriften
im Mittelalter hochgeschitzt waren und von mehreren Zeitgenossen
Hugos, wie Gilbert de la Porrée, Thierry von Chartres, Clarembaldus
von Arras und Pseudo-Beda (wahrscheinlich Gottfried von Auxerre) —
von den letzteren drei nur das opusculum De Trinitate — kommen-
tiert wurden. Die philosophischen Schriften des Boethius hat Hugo
fiir sein Didascalicon ausgiebig beniitzt. Es finden sich darin umfang-
reiche stillschweigende Entlehnungen aus den beiden Kommentaren
zur Isagoge des Porphyrius sowie einzelne Zitate aus den Schriften
De institutione arithmetica und De institutione musica 2.

Uber den Zweck des Vidterstudiums spricht sich Hugo im
Didascalicon in dem Kapitel iiber die « Frucht der géttlichen Lesung »
aus 3. Er unterscheidet eine zweifache Frucht der géttlichen Lesung,
d.i. des Schrift- und Viterstudiums : wissenschaftliche Belehrung und
sittliche Anregung. Das Studium der Schrift und der Viter vermittelt
theoretische Erkenntnisse, die den menschlichen Geist bereichern und
mit Freude erfiillen, und praktische Erkenntnisse, die den Weg vor-
zeichnen, den man gehen soll. Die wissenschaftliche Belehrung wird
vorziiglich durch die historische und die allegorische Auffassung der
Schriften vermittelt, die sittliche Unterweisung geschieht durch die
tropologische Auffassung. Der zweite Zweck steht an Wichtigkeit und
Bedeutung iiber dem ersten; denn es ist niitzlicher, gerecht zu sein
als weise zu sein. Die Erfahrung zeigt aber, daB beim Studium der
Heiligen Schrift tatsichlich mehr die Wissenschaft als die Tugend
erstrebt wird. Hugo hilt die rechte Mitte ein. Er wei wohl, daB}
keiner der beiden Zwecke geringzuachten, sondern jeder notwendig und

1 De sacr. II 3, 5 (423 D).
2 Vgl. den Index locorum in der Ausgabe von Buttimer S. 137.
3 Did. V 6 (B. 104 f., M. 794).



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 195

lobenswert ist. Damit sucht er die beiden Ideale, die in dem voraus-
gehenden Streit zwischen Dialektikern und Antidialektikern von beiden
Parteien einseitig vertreten wurden, harmonisch zu vereinigen. Sein
‘Geist ist offen und weit genug, Wissen und Tugend, Wissenschaft
und Fréommigkeit, Lehre und Leben in ihrem vollen Wert zu erkennen
und zu bejahen. Denen, die in der Heiligen Schrift die Kenntnis der
Tugenden und eine Norm des Lebens suchen, empfiehlt Hugo, beson-
ders diejenigen Schriften zu lesen, welche Weltverachtung lehren und
das Herz zur Gottesliebe entziinden, den rechten Lebensweg zeigen
und anleiten, wie man Tugenden erwirbt und Laster meidet. Dieses
Wissen wird auf zweifache Art gewonnen, durch Beispiel und Beleh-
rung. Durch Beispiel, wenn wir die Taten der Heiligen lesen ; durch
Belehrung, wenn wir ihre Ausspriiche iiber die christliche Lebensfiih-
rung kennenlernen. Fiir diesen Zweck hidlt Hugo die Schriften des
Papstes Gregor des GroBen, die von Liebe zum ewigen Leben
erfiillt sind, fiir besonders geeignet. Sie sind ihm darum, wie er aus
dankbarem Herzen bekennt, vor allen anderen lieb und teuer !. Der
Leser soll sich jedoch nicht durch die geféllige Sprache von seinem
Ziel ablenken lassen, er soll sich nicht an dem Wohlklang der Worte,
sondern an der Schonheit der Wahrheit freuen. Er soll auch nicht
in dem eitlen Verlangen nach Wissen dunkle und schwerverstindliche
Schriften durchforschen, in denen der Geist mehr beschiftigt als erbaut
wird, damit ihn nicht das Studium allein festhalte und von der Aus-
fithrung des guten Werkes abhalte. Fiir den christlichen Philosophen,
sagt Hugo, soll die Lektiire eine Aufmunterung, nicht eine Beschif-
tigung sein ; sie soll das Verlangen nach dem Guten ndhren, nicht
ertoten 2.

Wenn man die Heilige Schrift — dazu gehoéren nach Hugo auch
die Viterschriften — liest, um Wissen zu erlangen, so kommt es auf
den Beweggrund an, von dem sich der Leser dabei leiten 1i8t. Hugo
unterscheidet drei Klassen von Lesern : Zur ersten Klasse gehéren die-
jenigen, die das Wissen erstreben, um Reichtiimer zu gewinnen oder
Ehrenstellen zu erlangen oder sich Ruhm zu verschaffen. Thre Absicht
ist verkehrt und darum beklagenswert. Der zweiten Klasse gehéren

1 Did. V 7: Inter quae beatissimi Gregorii singulariter scripta amplexanda
existimo, quae, quia mihi prae ceteris dulcia et aeternae vitae amore plena visa
sunt, silentio nolui praeterire (B. 105, M. 794 D).

? Did. V 7 : Christiano philosopho lectio exhortatio debet esse, non occupatio,
et bona desideria pascere, non necare (B. 106, M. 795 A).



196 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

diejenigen an, die gerne die Worte Gottes héren und seine Werke
kennenlernen, aber nicht, weil sie heilbringend sind, sondern weil sie
wunderbar sind, die Geheimes erforschen und Verborgenes erfahren
wollen, die viel wissen und nichts tun wollen, also diejenigen, die das
Wissen um des Wissens willen suchen. Hugo urteilt milde iiber sie :
IThr Wille ist nicht schlecht, aber kurzsichtig. Man soll sie darum
nicht beschimen, sondern ihnen helfen. Zur dritten Klasse zihlen die-
jenigen, die die Heilige Schrift dazu lesen, um gemiB dem Gebot des
Apostels jedem, der es verlangt, Rechenschaft iiber den Glauben abzu-
legen (1 Petr. 3, 15), um die Widersacher der Wahrheit zu bekdmpfen,
um die Ungebildeten zu unterweisen, um selber den Weg der Wahr-
heit vollkommener zu erkennen, um die Geheimnisse Gottes tiefer zu
verstehen und inniger zu lieben. Ihr Eifer ist zu loben und nachahmens-
wert 1, Die Einteilung Hugos erinnert an eine vielzitierte Stelle aus
einer Predigt des hl. Bernhard von Clairvaux, wo dieser in dhnlicher
Weise von den Beweggriinden der Wissensaneignung spricht 2.

Hugo stellt auch beachtenswerte Grundsitze fiir ein gedeihliches
Schrift- und Viterstudium auf, die aus seiner eigenen Erfahrung wih-
rend der Jahre seines Lernens und Lehrens herausgewachsen sind. Wie
bei jedem Unternehmen, so ist auch beim Studium zweierlei notwendig,
das Werk und der Plan des Werkes ; das eine ohne das andere ist
unniitz oder wenig wirksam. Wer ohne Plan und Uberlegung voran-
geht, hat zwar Miithe und Plage, aber keinen Fortschritt. Das plan-
lose und das planmiBige Studium veranschaulicht Hugo an zwei FuB-
gingern, die einen Wald zu durchqueren haben : Der eine sucht sich
ohne Weg durchzuarbeiten, der andere liest zuerst eine Beschreibung
des rechten Weges ; beide halten das gleiche Tempo ein, und doch
kommen sie nicht in gleicher Weise an das Ziel. Die Heilige Schrift
ist einem Walde zu vergleichen ; ihre Lehrsitze sind gleichsam siiBe
Friichte, die wir beim Lesen pfliicken. Wer in Anbetracht der groBen
Menge der Biicher nicht die rechte Art und Weise und die rechte
Ordnung im Studium einhilt, verirrt sich wie in einem dichten Wald ;
er bleibt immer ein Lernender und kommt nie an das Ziel der Wissen-
schaft. Dem fruchtbaren Studium stehen vor allem drei Hindernisse
im Wege : Nachlissigkeit, Unklugheit und ein widriges Geschick. Nach-
lassigkeit ist Mangel an Lerneifer. Die Unklugheit besteht in dem
AuBerachtlassen der rechten Ordnung und der rechten Art und Weise

1 Did. V 10 (B. 111, M. 798). 2 In Cant. sermo 36 n. 3 (PL 183, 968).



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter 197

des Lernens. Ein widriges Geschick ist Armut oder Krankheit oder
eine geringe Fassungsgabe oder das Fehlen geeigneter Lehrer. Das erste
Hindernis soll man durch Mahnen beseitigen, das zweite durch Belehren,
das dritte durch tatkriftiges Unterstiitzen!. Was die rechte Ordnung
des Lernens betrifft, so betont Hugo mit einem auf Hieronymus zuriick-
gehenden Bild, man miisse zuerst das Fundament der &eschichte legen,
dann das Gebdude der Allegorie dariiber aufrichten und zuletzt in der
moralischen Auswertung den rechten Farbton anbringen 2. Die rechte
Art und Weise des Lernens besteht in dem Aufteilen und Zergliedern
des Textes 3. |

Zur Zeit Hugos beschiftigte die Theologen viel das Problem der
Auslegung der einander widersprechenden Vitersentenzen. Abaelard
stellte damals in dem Prolog zu seiner Zitatensammlung Sic et non
Konkordanzregeln auf, die eine Anleitung geben, widersprechende Viter-
ausspriiche auszugleichen. Auch Hugo schenkt dieser Frage seine Auf-
merksamkeit. Nach seiner Meinung enthilt die Heilige Schrift — dazu
gehort auch die Viterliteratur — nach dem buchstédblichen Sinn vieles,
was einander zu widersprechen scheint. Mit Hieronymus, der seiner-
seits wieder auf Origenes zuriickgeht, ist er der Ansicht, daB sie nach
dem buchstidblichen Sinn zuweilen sogar Torichtes und Unmdgliches
enthélt 4. Hingegen liBt die geistliche oder allegorische Auffassung
keinen Widerspruch zu. Im Lichte dieser Auffassung gibt es in der
Heiligen Schrift zwar viele Verschiedenheiten, aber keine Gegensitze :
diversa multa, adversa nulla 5. Hugo bedient sich hier einer Formel,
in der vor ihm schon Anselm von Laon seine Uberzeugung von der
Einmiitigkeit der Viter in der Auffassung der christlichen Glaubens-
lehre ausgesprochen hatte und die seitdem bei zahlreichen frithschola-
stischen Theologen wiederkehrt®. Man bekannte sich damit grund-

1 Did. V 5 (B. 102 ff., M. 793{.).

2 Did. VI 2 (B. 113, M. 799). Vgl. Hieronymus, Comment. in Isaiam 1. 6
prol. : Super fundamenta historiae spirituale exstruere aedificium.

3 Did. VI 12 (B. 1291, M. 809).

4 Did. VI 4: Sic divina pagina multa secundum litteralem sensum continet,
quae et sibi repugnare videntur et nonnumquam absurditatis aut impossibilitatis
aliquid afferre (B. 118, M. 802 D). Zur Lehre des hl. Hieronymus vgl. L. SCHADE,
Die Inspirationslehre des hl. Hieronymus, Freiburg i. B. 1910, 127 ff.

§ Did. VI 4&: Spiritualis autem intelligentia nullam admittit repugnantiam
in qua diversa multa, adversa nulla esse possunt (B. 118, M. 802 D).

¢ Vgl. L. Orr, Untersuchungen zur theologischen Briefliteratur der Friih-
scholastik 41; J. pE GHELLINCK, Le mouvement théologique du XII¢ siécle,
Paris 1914, 351-355. Hugo fehlt in der Liste der hier angefiihrten Autoren,



198 Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

sitzlich zur Moglichkeit der Harmonisierung scheinbar widersprechender
Texte. Den Ausgleich suchte und fand man zumeist durch Analyse
der Begriffe, durch Zergliederung und Unterscheidung. DaB damit ein
wirklicher Fortschritt der theologischen Erkenntnis erzielt wurde, 146t
sich nicht bestreiten, wenn man auch zugeben muB, daB sich manche
Theologen ihre fﬁufga.be zu leicht machten und mit Hilfe dialektischer
Kunstfertigkeit willkiirlichen Textauslegungen Eingang verschafften.
Wie Hugo seinen Grundsatz praktisch anwendete, zeigt eine Stelle
seines Ehetraktates!, wo er sich einem Widerspruch zwischen dem
von ihm hochgeschitzten Augustinus einerseits und Papst Innozenz I.
und der Anschauung seiner Zeit anderseits gegeniibersah : Augustin 2
anerkannte die von gottgeweihten Jungfrauen nach dem Bruch des
Geliibdes eingegangene Ehe als wahre, d.h. als giiltige Ehe; Papst
Innozenz I 3, der Zeitgenosse Augustins, erklirte sie firr ungiiltig. Hugo
steht mit der herrschenden Anschauung seiner Zeit auf der Seite des
Papstes Innozenz, kann sich aber auch nicht entschlieBen, die Auto-
ritit Augustins fallen zu lassen. Wie l6st er den Zwiespalt ? Fest
steht fiir ihn, daB man wegen eines einzigen widersprechenden Wortes
nicht von der einheitlichen Auffassung aller anderen Viter abgehen darf ;
denn das Ganze mufB nicht dem Teil folgen, sondern umgekehrt der
Teil dem Ganzen. Wenn der Teil vom Ganzen abweicht, so ist er
anzupassen, wenn es moglich ist, oder, wenn dies nicht mdglich ist,
zu verwerfen ; denn es ist besser, vom Teil abzugehen als vom Ganzen.
Das Beste aber ist es, wenn der Teil und das Ganze festgehalten wird 4.
Den letzteren Grundsatz wendet er praktisch an, indem er das Wort
Augustins entweder auf den zu seiner Zeit geltenden, inzwischen gedn-
derten Rechtszustand bezieht oder, was ihm noch sympathischer ist,
auf das geheime Geliibde einschrinkt, wihrend er das Wort des Papstes
Innozenz auf das Gffentliche Geliibde bezieht. An einer anderen Stelle
erklirt Hugo angesichts widersprechender Aussagen der auctoritas :
« Es ist geziemend, die Ausspriiche der Heiligen in allem zu verehren,
soviel wir kénnen, und zu glauben, daB wahr ist, was uns von ihnen
gesagt worden ist; denn in ihnen und durch sie hat der Geist der
Wahrheit gesprochen. »® Diesem Grundsatz zuliebe erklirt er das

De sacr. II 11, 12 (499 ff.). .
De bono viduitatis ¢. 9 n. 12, c. 10 n. 13 (PL 40, 437 1).
Ep. 2 (ad Victricium) c¢. 13 n. 15 (PL 20, 478 f.).

PL 176, 499 C/D.

De sacr. IT 11, 13 (505 D). Siehe oben S. 182 Anm. 1.

L= I R -



Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter : 199

Autorititswort : « Es ist nicht der wahre Leib Christi, was der Schis-
matiker konsekriert »* in folgender Weise : Man miisse eine zweifache
Wahrheit der Sakramente unterscheiden, die eine, die in der Heiligung
des Sakramentes besteht, und die andere, die in der Gnadenwirkung
besteht. In der ersten Hinsicht sind die Sakramente in- sich wahr,
insofern sie durch das Wort Gottes geheiligt werden, das heift nach
Hugo, insofern sie zu GefiBen der Gnade erhoben werden. In der
zweiten Hinsicht sind sie fiir diejenigen, welche sie unwiirdig vollziehen
und empfangen, nicht wahr, insofern sie ihnen keine Gnade verleihen.
Unser Autorititswort hat die Wahrheit der zweiten Art im Auge.
Der Sinn desselben ist : Da der Leib Christi das Sakrament, d. h. das
Zeichen und die Wirkursache der Einheit ist, so bereitet sich der
Schismatiker, der sich von der Einheit getrennt hat, im Leibe Christi
nicht die Einheit. Der Schismatiker setzt also zwar den wahren Leib
Christi gegenwirtig, er konsekriert aber insofern nicht den wahren Leib
Christi, als der sakramentale Leib des Herrn fiir ihn nicht Zeichen
und Wirkursache der Einheit mit Christus, dem Haupt, und den Glie-
dern seines mystischen Leibes ist 2. Die Ehrfurcht vor der Autoritit
bewog Hugo, dem Traditionswort eine Deutung zu geben, die der

1 De ipso sacramento corporis Christi dicit auctoritas, quod non est verum
corpus Christi, quod conficit schismaticus (505 C/D). Das Wort stammt aus dem
Brief des Papstes Pelagius I. an Viator und Pancratius (PL 69, 412 f). Im
Originaltext lautet es: Non est Christi corpus, quod schismaticus conficit, si
veritate duce dirigimur (412 D). Das Adjektiv verum im Text Hugos ist eine
Erweiterung, die offenbar in der Absicht vorgenommen wurde, die Unwirksam-
keit der von den Schismatikern vollzogenen Konsekration, die man zu Unrecht
darin ausgesprochen fand, noch schirfer zum Ausdruck zu bringen.

2 Viele Zeitgenossen Hugos urteilten in dieser Frage anders, z. B. Honorius
Augustodunensis (Offendiculum c¢. 36 ; MG Lib. de lite III 50. Eucharistion c. 6 ;
PL 172, 1253 C), Hugo von Amiens (Dialogi V 11, Epistola ad Matthaeum ; PL 192,
1204 C, 1227-1230), Gerhoh von Reichersberg (Liber contra duas haereses c. 3 ff. ;
PL 194, 1172 ff.), die Summa sententiarum (VI 9 ; PL 176, 146 B/C), Petrus Lom-
bardus (Sent. IV 18, 1 ; Quaracchi 1916, 816 n. 126), Roland Bandinelli (A. GIETL,
Die Sentenzen Rolands, Freiburg i. B. 1891, 217 {., 235 ff.). Die Ansicht Hugos
teilen Alger von Liittich (De sacramentis IIT 9-12; PL 180, 841-847), Magister
Simon (Tractatus de sacramentis ; ed. H. WEISWEILER, Maitre Simon et son groupe
De sacramentis, Louvain 1937, 70) und Omnebene (A. GIETL, a.a. O. 217). Der
Verfasser der Sententiae divinitatis aus der Schule Gilberts de la Porrée (B. GEYER,
Die Sententiae divinitatis, Miinster 1909, 141 {.) vermeidet eine klare Entscheidung,
scheint aber der von Hugo vertretenen Ansicht, die spiater in der Hochscholastik
zur allgemeinen Anerkennung gelangte, zuzuneigen, da er von den Vertretern
dieser Ansicht, sich selbst miteinschlieBend, in der ersten Person spricht. Vgl
L. OrT1, Untersuchungen zur theologischen Briefliteratur der Frithscholastik 14 f.,
67 1., 941



200 : Hugo von St. Viktor und die Kirchenviter

herkémmlichen Verwendung desselben im Lager der Bestreiter der Giil-
tigkeit der von Hiretikern und Schismatikern vollzogenen Konsekration
zwar entgegengesetzt war, die aber im Grunde den Sinn traf, den
der Urheber des Wortes, Papst Pelagius I. (556-561), damit beab-
sichtigt hatte 1.

(Schiupf folgt.)

1 Vgl. H. WEISWEILER, Die Wirksamkeit der Sakramente nach Hugo von
St. Viktor, Freiburgi. B. 1932, 84 ff. Verfasser verweist auf eine ahnliche Erklarung
der Stelle in dem Traktat Algers von Liittich De sacramentis corporis et sanguinis
Dominici IIT 12 (PL 180, 847 A). Es ist moglich, daB die Erklirung Hugos unter
dem EinfluB Algers steht ; eine literarische Verwandtschaft 1a6t sich indes nicht
erweisen. Zur Lehre Algers vgl. L. BriGuE, Alger de Liége. Un théologien de
I'Eucharistie au début du XIIe siécle, Paris 1936, 174 ff. Uber die Pelagiusstelle
handelt ausfithrlich M. pE LA TAILLE, Mysterium fidei. De augustissimo corporis
et sanguinis Christi sacrificio atque sacramento?®, Paris 1931, 406 ff. Ebendort
werden zahlreiche andere Zeugnisse von Vitern und Theologen zur Frage der
Giiltigkeit der von hiretischen, schismatischen und degradierten Priestern voll-
zogenen Konsekration besprochen. Unter dem Namen Hugos werden die Quae-
stiones in epistolas Pauli (q. 102 in ep. I ad Cor. ; PL 175, 532) angefiihrt, aller-
dings mit der Einschriankung, daB sie vielleicht einen Schiiler Hugos zum Ver-
fasser haben. Tatsdchlich sind sie erst einige Jahrzehnte nach dem Tode Hugos
entstanden, nach H. DeENIFLE (Die abendlandischen Schriftausleger bis Luther,
Mainz 1905, 67) « mutmaBlich nach 1171 ». Die Stelle, an der Hugo das Problem
wirklich behandelt, ist iibersehen, was iibrigens leicht verstindlich ist, da die
Erérterung dieser Frage niemand innerhalb der Ehelehre erwartet.



	Hugo von St. Viktor und die Kirchenväter

