
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Theoretisches und praktisches Erkennen

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762349

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762349
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theoretisches und praktisches Erkennen

Von P. Dr. Matthias THIEL 0. S. B. Rom (S. Anselmo)

In einer inhaltsreichen Untersuchung über das philosophische
Lebensideal der alten Griechen hat Werner Jaeger1 gezeigt, daß die

Erinnerung an die ältesten Philosophen in der Zeit von Platon bis

Dikaiarch von Messana, also innerhalb eines Jahrhunderts, eine

wesentliche Wandlung durchgemacht hat. Wie die über diese Väter
der griechischen Philosophie berichteten Anekdoten beweisen, stellte

man sich dieselben zuerst als Männer vor, die ganz dem ßfoç 0eo)p7)Ttx6<;

zugewandt waren und deshalb in ihrem praktischen Leben selbst von
dem verachtetsten Geschöpf, das man sich damals denken konnte,
einer thrakischen Dienstmagd verspottet wurden. Die Wandlung begann
mit Sokrates und Platon, die in ihrem ethischen Intellektualismus
crotpia und <pp6vv)enç so miteinander verquickten, daß nach ihrer Lehre
ein Weiser kaum noch unpraktisch sein kann, ja, daß gerade die

philosophische Weisheit den Menschen auch praktisch macht, besonders

was das sittliche und soziale Leben betrifft. Bei Aristoteles
läßt sich in dieser Frage eine zu keiner vollen Klarheit gelangte
Entwicklung wahrnehmen. Die Entwicklung des Stagiriten von seinem

Lehrer weg wird besonders offenbar in seinen zwei Unterscheidungen
zwischen Metaphysik und Ethik, und zwischen ocxpia und cppovyjcuç.

Daß er aber die Metaphysik über die Ethik, und besonders in seiner

Glückseligkeitslehre das 0s<opsivüber das xpaTTsiv stellt,hält ihn Platon
innerlich verbunden. Seine Unklarheit macht sich vor allem bemerkbar

bei der Frage, worin denn die innere Abhängigkeit des sittlichen
Handelns von der wissenschaftlichen Erkenntnis bestehe. Er selbst

scheint, so meint Jaeger, der theoretischen Philosophie allmählich
immer weniger praktische Bedeutung zugeschrieben und gegen Ende
seines Lebens die Verbindung zwischen den àperal Siavcnq-rixod und
den àpexai yjOixaî nicht mehr für so eng gehalten zu haben.

Dem Verfasser der sogenannten « Großen Ethik » (Magna Moralia)

1 Über Ursprung und Kreislauf des philosophischen Lebensideals. Sitzungsberichte

der Preußischen Akademie d. Wissenschaften. (Berlin 1928) 390-421.



Theoretisches und praktisches Erkennen 155

bereitete die Fundierung der Ethik im ßfo? 0ewpY)Tix6ç schon große

Schwierigkeiten. Er ging aber noch nicht so weit, daß er die «ppovrçaiç

der (jocpix überordnete. Erst Dikaiarch von Messana leugnete den

Primat des ßio<; OecopvjTtxéç- Nach ihm liegt die Aufgabe des Menschen

nicht im 0ecopeïv, sondern im 7ipdcTTeiv, und hat darum dieses, nicht
jenes den Vorrang.

Von den Griechen kam die Frage nach dem wirklichen Verhältnis
des praktischen Handelns zum theoretischen Erkennen zu den Römern,
von den heidnischen Griechen und Römern zu den Vätern, und von
den Vätern zu den mittelalterlichen Scholastikern. Nach diesen kam

zwar der große Bruch mit der Überlieferung, aber solche Lebensfragen
wie diese überdauern jede Umwälzung. Es gibt Fragen, die, einmal

gestellt, niemals mehr ganz aus der Welt verschwinden. Jedes Zeitalter

stellt sie auf andere Weise, gibt ihnen vielleicht eine Form, die

von der alten sehr verschieden ist, aber bei genauerem Zusehen
entdeckt man immer wieder den gleichen Kern. So ist es auch bei unserer
Frage. Vergleichen wir z. B. die Fragestellung der Väter mit jener
der alten Griechen, so sehen wir sofort große Unterschiede. Stand
bei den Griechen der Staat mit seinen großen Forderungen an den

Bürger hinter unserer Frage, so war diese bei den Vätern in erster
Linie von der Religion eingegeben. Wir sagten schon, daß sich bei
den Griechen der Streit um das Verhältnis der çpévvjcnç zur aoçtoo

drehte ; die Väter dagegen dachten an das Verhältnis der /ocpiç zur

yvwaiç. Im Mittelalter stritt man besonders darüber, ob dem
Verstand oder dem Willen, also dem unmittelbaren Träger des
theoretischen oder dem Hauptträger des praktischen Lebens der Primat
zukomme. Man überschreibt diesen Streit jetzt gerne mit den beiden

Schlagwörtern : Intellektualismus und Voluntarismus. In der Neuzeit

mußte die Frage schon deshalb eine andere werden, weil man
die bis dahin fast selbstverständliche teleologische Lebensauffassung
auf einmal durch die mechanische zu ersetzen suchte und dadurch

ganz neue Probleme entstanden. Denn die Frage nach dem Verhältnis
zwischen Theorie und Praxis hängt wesentlich mit der andern

zusammen, ob der Mensch überhaupt selbstgesetzte Ziele verwirklichen
kann. Ist das nicht der Fall, dann wird aus der Frage nach dem

Primat der Theorie oder der Praxis eine reine Präzedenzfrage.
Im folgenden möchten wir das, was sich vom thomistischen

Standpunkte aus zu der Frage sagen läßt, systematisch geordnet so
zusammenstellen, daß ihre Bedeutung für das Leben zu Tage tritt.



156 Theoretisches und praktisches Erkennen

I. Wesensbestimmung von Theorie und Praxis

Als Ausgangspunkt unserer Untersuchungen wählen wir am besten

den Sprachgebrauch, nach dem die Unterscheidung zwischen Theorie
und Praxis im strengen Sinne nur beim Menschen gemacht wird. Denn
diese Einschränkung auf den Menschen läßt schon erkennen, daß alle
sowohl mit Theorie als mit Praxis etwas meinen, was spezifisch menschlich

ist und deshalb in der menschlichen Natur begründet sein muß.

Das aber bedeutet so viel wie Theorie und Praxis müssen unmittelbar
oder mittelbar zu den beiden höchsten menschlichen Fähigkeiten des

Verstandes und des Willens in Beziehung stehen. Besonders ist der

Verstand entscheidend. In ihm liegt die Wurzel aller andern
Unterschiede. Daher haben die Scholastiker auch nur seine Eigenart in ihre

metaphysische Definition vom Menschen aufgenommen. Wer die scheinbar

so selbstverständliche Definition « vernünftiges Sinnenwesen » in
ihrer ganzen Tiefe und Tragweite erfaßt und philosophisch
auszuwerten weiß, findet in ihr eine vollständige Anthropologie grundgelegt h

Für unsere Frage genügt es, auf eines zu achten. In dem Worte «

Sinnenwesen » ist schon mitbezeichnet, daß der Mensch nicht zu den

Wesen gehört, die nur von außen vervollkommnet werden, sondern

zu jenen, die sich selbst vervollkommnen ; das Beiwort « vernünftig »

aber besagt, daß diese Selbstvervollkommnung beim Menschen von der
Vernunft geregelt werden muß.

Daß auch Theorie und Praxis zwei Weisen sind, auf die der Mensch

sich selbst zu vervollkommnen sucht, bedarf keines besonderen Beweises.

Der geringste Grad von Selbstbeobachtung reicht hin, uns das klar
zu machen. Daher bleibt uns bezüglich ihrer nur die Frage zu
beantworten, wie sich diese beiden Weisen menschlicher Selbstvervollkommnung

zueinander verhalten, besonders, welche von ihnen die
wertvollere ist.

Nicht alle Dinge lassen sich auf die gleiche Weise bestimmen :

Akzidentien nicht so wie Substanzen, und von den Akzidentien
diejenigen, die der Substanz nur beziehungsweise zukommen, nicht so

wie jene, die ihr absolut anhaften.
Theorie und Praxis kommen beide dem Menschen nur auf Grund

einer Beziehung zu etwas anderem zu. Sie offenbaren sich uns auch

1 Vgl. M. Thiel, Was ist der Mensch Divus Thomas 1942, 3-34.



Theoretisches und praktisches Erkennen

1

157

beide unmittelbar als menschliche Tätigkeiten. Dadurch wird unsere
Aufgabe ihrer Wesensbestimmung auf die Frage zugespitzt, in welche

Beziehungen Theorie und Praxis den Menschen zu dem bringen, was

ihr Gegenstand ist.
Auch das ist unschwer zu erkennen. Nach der ursprünglichen und

unmittelbaren Bedeutung der Wörter verhalten sich Theorie und Praxis
zueinander wie Schauen und Handeln. So haben auch schon Platon 1

und Aristoteles 2 ihr Verhältnis aufgefaßt. Aristoteles unterscheidet
außerdem noch zwischen itpocrreiv und noietv, aber wir brauchen diese

weitere Unterscheidung hier nicht zu berücksichtigen, weil das ôswpeïv

dem 7toisïv genau so entgegengesetzt ist, wie dem xpäxTstv. Daher
verstehen wir im folgenden unter diesem sowohl das lateinische facere
als das agere, m. a. W. nicht nur Technik und Kunst, sondern auch
das sittliche Handeln. Denn dieses alles unterscheidet sich vom menschlichen

Oewpetv dadurch, daß dieses nach außen, d. h. über den
Verstand hinaus, vollkommen unwirksam ist. Wir sagen ausdrücklich
« über den Verstand hinaus », denn im Verstand selbst wird auch beim
bloßen Schauen etwas hervorgebracht. Aber dieses Erzeugnis ist vom
Schauen selbst nicht sachlich verschieden.

Weil das bloße Schauen des menschlichen Verstandes nach außen

nichts hervorbringt, hat es nur einen Gegenstand. Zu diesem Gegenstand

steht es im Verhältnis einer wesentlichen Abhängigkeit. Im
Gegenstand liegt auch sein einziges Ziel. Denn dieses ist lediglich,
die Seinswahrheit desselben in eine menschliche Erkenntniswahrheit
umzuwandeln. Als solcher will der Theoretiker nichts anderes als die
Wahrheit erkennen.

Bei unserem deutschen Worte « Schauen » denken wir an ein
unmittelbares Erkennen. Aber damit ist das griechische öscopstv nicht
ganz wiedergegeben. Wie der aristotelische Ausdruck smcrrf)p) OewpY]-

TixT) beweist, können auch abgeleitete, durch Schlußfolgerung gewonnene

Erkenntnisse noch ganz theoretisch sein. Und sie bleiben das

so lange, als sie nach außen nichts hervorbringen. Daher nennt man

sogar jenen Teil der praktischen Wissenschaft, der nur die Prinzipien
zum Gegenstand hat, theoretisch.

Diese Verwendbarkeit des Wortes « theoretisch » auf die Prinzipien-

oder Gesetzeslehren der praktischen Wissenschaften zeigt uns,
daß es nicht zum Wesen der theoretischen Erkenntnis gehört, zur

1 Polit. 258 E. 2 Met. VI 1, 1025 b 18 ff.



158 Theoretisches und praktisches Erkennen

Praxis überhaupt keine Beziehung zu haben, mit andern Worten, daß

bei der Unterscheidung zwischen Theorie und Praxis nicht die

Hinordnung auf das praktische Handeln entscheidet, sondern das Hervorbringen

einer Wirkung außerhalb des Erkenntnisaktes. Dadurch erhalten

wir zwei Arten theoretischer Erkenntnisse : nämlich rein theoretische,

und schlechthin theoretische, aber doch wesentlich auf die Praxis

hingeordnete. Diese zwei Arten theoretischer Erkenntnisse unterscheiden

sich voneinander so, wie die reinen Geister von der menschlichen

Seele. Auch die menschliche Seele hat alles, was zum Wesen einer geistigen

Substanz gehört, aber weil sie außerdem noch eine wesentliche

Hinordnung auf den Leib hat, ist sie kein reiner Geist. Und so werden auch

die Erkenntnisprinzipien der praktischen Wissenschaften nur deshalb

keine rein theoretischen Erkenntnisse genannt, weil sie ein Merkmal
mehr haben, als das Wesen einer theoretischen Erkenntnis erfordert,
nämlich die Hinordnung auf ein Tun außerhalb des Verstandes.

In der Neuzeit gebraucht man die Begriffe «Theorie» und
«theoretisch » sogar mit Vorliebe für ganze Wissenschaften, insbesondere für
solche, die im Gegensatz zu den experimentellen nicht induktiv,
sondern deduktiv vorgehen und einen Tatsachenkomplex aus bestimmten

Prinzipien zu erklären suchen. Theoretisch verhält sich daher zu
wissenschaftlich wie die Gattung zu den ihr untergeordneten Arten. Wo im
folgenden diese Übertragung der beiden Begriffe auf ganze
Wissenschaften für unsere Untersuchungen von Bedeutung ist, werden wir
wieder an sie erinnern.

Soweit eine Theorie wirklich das ist, was ihr Name besagt, nämlich
ein Schauen der Wahrheit, kann sie ebenso wenig falsch sein wie ein

wirkliches Erkennen. Aber wegen der vielen Selbsttäuschungen, denen

der Mensch auch in seinen ersten Annahmen ausgesetzt ist, hat der

Sprachgebrauch dem Worte « Theorie » eine weitere Bedeutung gegeben,

so daß es jetzt auf jedweden Erklärungsversuch irgend eines

Sachverhaltes angewandt wird.
Während das Beiwort « theoretisch » sogar in dem Ausdruck ß£o?

0e<op7)Tix6ç nur ein Erkennen bezeichnet, wird « praktisch » nicht nur
von der auf ein Tun hingeordneten Erkenntnis ausgesagt, sondern auch

vom Tun selbst. So sprechen wir von einem praktischen Leben und
meinen damit nicht etwa die Erkenntnis, wie man das Leben praktisch

zu gestalten hat, sondern das Leben in seiner vollen Wirklichkeit,

wie es auch immer aussehen mag. Das gleiche gilt von der
Redeweise, jemand habe eine ausgedehnte Praxis.



Theoretisches und praktisches Erkennen 159

Wird eine Erkenntnis praktisch genannt, dann heißt das nicht nur,
diese Erkenntnis habe ein Tun zum Gegenstand, sondern auch, das

Verhältnis dieses Tuns zu einem bestimmten Ziel werde miterkannt.
Denn in allem, was der Mensch tut, verfolgt er notwendig ein Ziel.
Omne agens agit propter finem. Und nur so weit als jemand die

Zweckmäßigkeit seines Tuns zur Erreichung des von ihm gewollten
Zieles miterkennt, nennt man ihn praktisch.

Weil dem Verstände, für sich genommen, jede Wirkursächlichkeit
abgeht, kann er aus sich allein niemals etwas nach außen

hervorbringen, sondern bedarf er dazu der Mitwirkung des Willens. Das

gilt sogar vom göttlichen Verstände. Wie in der Metaphysik gezeigt
wird, begründet der göttliche Verstand nur die innere Möglichkeit der

Dinge. Diese innere Möglichkeit aber ist nichts weiter als die ontolo-
gische Wahrheit der Dinge. Schon damit aus dieser inneren Möglichkeit

auch eine äußere wird, m. a. W. damit die Dinge auf ein Dasein

hingeordnet sind, ist ein göttlicher Wille vorausgesetzt, der sie

hervorbringen kann. Gott aber will gar nicht, daß alles, was innerlich möglich
ist, auch wirklich werde. So könnte Gott, wenn er wollte, mit einem

Schlage das gegenwärtige tolle Durcheinander in der Welt beseitigen
und an dessen Stelle einen paradiesischen Frieden setzen. Dadurch
wären uns Menschen auf einmal ganz andere Möglichkeiten zu
praktischen Erkenntnissen gegeben als jetzt. In Bezug auf das, was uns
dann möglich wäre, können wir jetzt nur schöne Theorien aufstellen.
Daraus ersehen wir schon, daß es bei weitem nicht für alles, von dem
Theorien möglich sind, auch eine Praxis geben kann.

Der Mensch kann weder eine innere noch eine äußere Möglichkeit

schaffen, sondern die ihm gebotenen nur ausnützen. Aber selbst

von den äußeren Möglichkeiten kommen für ihn lange nicht alle in
Frage. Denn jedes Tun setzt eine entsprechende Natur voraus: z.B.
das menschliche Tun eine andere als das rein geistige des Engels. Daher
schlösse der Wunsch, das gleiche tun zu können wie ein höheres Wesen,
den Wunsch in sich, auch dessen Natur zu besitzen, also nicht das

zu sein, was man wirklich ist1. Das aber ist gegen den Selbsterhaltungstrieb.

So kann der Mensch eigentlich nicht wünschen, Schöpfer
Himmels und der Erde zu sein, weil das eine göttliche Natur verlangte.

1 Thomas, S. Th. I 63, 3 : « Nulla res quae est in inferiori gradu naturae,
potest appetere superioris naturae gradum ; sicut asinus non appétit esse equus ;

quia si transferretur in gradum superioris naturae, iam ipsa non esset. »



160 Theoretisches und praktisches Erkennen

Wenn trotzdem ein solcher Wunsch in ihm aufsteigt, so kommt das

nur daher, daß er sich über die Voraussetzung eines solchen
Tunkönnens noch keine volle Rechenschaft gegeben hat. Das gleiche gilt
von dem Wunsche mancher frommen Seelen, Gott mit einer
unbegrenzten Liebe lieben zu können L

Um sich von der Wahrheit des Gesagten zu überzeugen, genügt
es an die zahlreichen Fälle zu denken, in denen der Mensch auch

Aufträge, die er leicht ausführen könnte, zurückweist mit der
einfachen Begründung, das könne er nicht, oder an die andern, in denen

er sagt, das sei für ihn nicht praktisch. In diesen und ähnlichen
Redeweisen kommt schon die Überzeugung zum Ausdruck, daß wir bei

unserem praktischen Erkennen einen ganz andern Maßstab anlegen als

beim theoretischen. Bei der theoretischen Erkenntnis ist das Objekt
maßgebend, bei der praktischen dagegen das Subjekt2. Wie weit das

geht, sehen wir am besten in der Ethik bei der Frage nach der nächsten

Sittenregel. Hier wird die menschliche Natur so sehr zum
Erkenntnisprinzip unserer sittlichen Verpflichtungen gemacht, daß sogar Scholastiker

darüber streiten, ob die menschliche Natur schon aus sich, das

will sagen auf Grund ihres reinen Soseins dem Menschen ein bestimmtes
sittliches Verhalten vorschreibe, oder erst nach der Erkenntnis, daß

es ein göttliches Gesetz gebe.

Damit also eine Erkenntnis im vollen Sinne wirklich praktisch
genannt werden kann, muß die Beziehung des in Frage stehenden Tuns
sowohl zu dem gewollten Zweck als auch zur Natur oder zum Können
des Subjektes miterkannt sein.

Mit der Unterscheidung zwischen theoretischen und praktischen
Erkenntnissen deckt sich nicht ganz die andere zwischen theoretischer
und praktischer Ordnung. Denn zur praktischen Ordnung rechnet man
alle Erkenntnisse, die irgendwie auf ein Tun hingeordnet sind, auch

wenn sie noch lange nicht imstande sind, dieses Tun zweckmäßig zu

gestalten. So müssen zu ihrem obersten Prinzip, daß das Gute zu

tun, das Böse dagegen zu meiden sei, nicht nur die Erkenntnisse der

1 V. Frins, De actibus htimanis. Freiburg 1897, n. 29 : « Solus actus amoris
infinitus divinae bonitati adaequate respondet et commensuratur. Hoc nemo
prudens dubitat. Nobis tarnen a parte rei talis actus nullo modo convenit, quia
nobis omnino improportionatus et impossibilis est. Tolleret porro talis actus,
si adesset, non solum subiectum amans, i. e. nos atque adeo ipsum amorem
nostrum, sed indirecte ipsum etiam Deum. Nam sic homo ipse esset Deus. a

2 Vgl. Thomas, S. Th. I-II 57, 5 ad 3.



Theoretisches und praktisches Erkennen 161

ganzen Ethik, sondern auch die Akte der Klugheit kommen, bevor

es wirklich praktisch wird. Ill dieser Ausdehnung der praktischen
Ordnung auf alle Erkenntnisse, die auch nur entfernt auf ein Tun oder

Handeln hingeordnet sind, liegt der Grund für die weitere
Unterscheidung zwischen einem theoretischen und einem praktischen Teile
einer praktischen Wissenschaft. Auch der theoretische Teil einer
praktischen Wissenschaft ist ganz auf ein Tun hingeordnet, aber er befaßt
sich nur mit den Prinzipien, und nicht mit deren Anwendung auf
das wirkliche Tun. Diese überläßt sie dem praktischen Teile.

In dieser letzten Unterscheidung zwischen einem theoretischen und
einem praktischen Teile einer praktischen Wissenschaft wird der Begriff
« praktisch » offenbar verschieden weit genommen. Das führt zu der

Frage, ob auch die Erkenntnisse des theoretischen Teiles einer
praktischen Wissenschaft noch im eigentlichen Sinne praktisch genannt
werden können, oder nur die des praktischen Teiles. Wenn dieses

zweite der Fall ist, dann hat die praktische Erkenntnis das weitere
Merkmal, unmittelbar ausführend zu sein, also die Form eines Befehles

zu haben, der nicht nur im allgemeinen sagt, was zu tun ist, sondern
auch wie unter den gegebenen konkreten Umständen gehandelt werden
muß. Weiter entsteht dann die Frage, ob es zulässig ist, bei den

sogenannten praktischen Wissenschaften das Ganze für eine schlechthin

praktische Wissenschaft zu halten oder ob man nicht vielmehr
zwei Wissenschaften annehmen muß : eine theoretische und eine

praktische, die nur insofern ein Ganzes bilden, als sie durch ihre
verschiedenen Betrachtungsweisen desselben Gegenstandes einander ergänzen

und vervollkommnen. Man hat diese Frage besonders bezüglich
der Ethik gestellt, die zwar von jeher zu den praktischen
Wissenschaften gezählt wurde, aber ohne die Tugend der Klugheit den
Menschen noch nicht befähigt, im konkreten Einzelfalle zu entscheiden,

was er tun muß, um sein Endziel zu erreichen. Sie ist gewiß keine
rein theoretische Wissenschaft, aber muß sie deshalb eine schlechthin

praktische sein Zur Lösung dieser Fragen müssen wir das Verhältnis
theoretischer und praktischer Erkenntnisse zueinander noch tiefer zu
erfassen suchen.

Divus Thomas 11



162 Theoretisches und praktisches Erkennen

II. Gegensatz des inneren Widerspruchs
zwischen theoretischer und praktischer Erkenntnis

In dem Streite, ob man die Ethik trotz ihrer wesentlichen
Hinordnung auf ein zweckmäßiges Tun oder Handeln noch zu den
theoretischen oder spekulativen Wissenschaften zählen soll oder trotz ihrer
Ergänzungsbedürftigkeit durch die Tugend der Klugheit zu den
praktischen, gehen auch die treuesten Anhänger des hl. Thomas auseinander.

So halten Johannes vom hl. Thomas 1 und Gredt 2 sie für
eine spekulative, Toccafondi 3, Zammit 4 und vielleicht die Mehrzahl
der Thomisten dagegen schlechthin für eine praktische Wissenschaft,

genauer, für den theoretischen Teil einer praktischen Wissenschaft.

Toccafondi unterscheidet drei dem sittlichen Handeln
vorausgehende dictamina rationis oder Vernunftaussprüche 6. Den ersten tut
die Vernunft auf Grund der Syntherese, ihn hält Toccafondi noch für
rein spekulativ. Den zweiten auf Grund der ethischen Wissenschaft

gefällten Vernunftausspruch nennt er schon spekulativ-praktisch, und
den dritten, mit Hilfe der Klugheit getanen Ausspruch bezeichnet er
als praktisch-praktisch. Auch in dieser schon längst vor Toccafondi

gemachten Unterscheidung wird stillschweigend zugegeben, 1. daß auch

eine wesentlich auf ein Tun oder Handeln hingeordnete Erkenntnis
noch spekulativ oder theoretisch genannt werden kann ; denn, wie bereits

gesagt, sind die obersten sittlichen Prinzipien nicht weniger auf das

sittliche Handeln hingeordnet als die auf Grund der ethischen Wissenschaft

gefällten Vernunfturteile ; und 2. daß im vollen Sinne des Wortes

nur die dem richtigen Handeln unmittelbar vorausgehende Erkenntnis
praktisch ist. Daher sind mit dieser Unterscheidung offenbar nur drei
Grade der Annäherung an die Praxis gemeint. Und in diesem Sinne

kann man sie zulassen. Sie hat aber die Schattenseite, daß hier eine

Ausdrucksweise gebraucht wird, die eigentlich nur bei konträren Gegensätzen

mit einem positiven Mittleren erlaubt ist. Nun stehen aber

theoretisch und praktisch zueinander in einem kontradiktorischen Gegensatz

oder einem Gegensatz des inneren Widerspruches, der kein Mitt-

1 Logica q. 1 a. 4 (Reiser) 1, 276 b 34 ff. u. 826 b 44 ff.
2 Elementa Philosophiae aristotelico-thomisticae. Freiburg 1937 n. 103.
3 Philosopbia moralis generalis. Roma 1943, 13.
1 Philosophia moralis thomistica. Roma 1934, 43 ff.
6 A. a. O. 113.



Theoretisches und praktisches Erkennen 163

leres zuläßt. Denn wie schon gezeigt, verhalten sich theoretische oder

spekulative und praktische Erkenntnis zueinander wie eine außerhalb
des Verstandes nichts hervorbringende und eine außerhalb des

Verstandes wesentlich etwas hervorbringende Tätigkeit. Das aber ist
offenbar ein Gegensatz des inneren Widerspruches. Wie soll da eine

Verbindung in der Form von spekulativ-praktisch möglich sein

Maritain 1 hält die Ethik weder für eine schlechthin spekulative
noch für eine schlechthin praktische Wissenschaft, sondern für ein

Mittelding, das er science spéculativement pratique nennt und in
Gegensatz stellt zu einer science pratiquement pratique. Als Beispiel
für die erste dient ihm der zweite Teil der theologischen Summe
des Aquinaten, und für die andere weist er hin auf die Werke des

hl. Johannes vom Kreuz und des hl. Alfons von Liguori. Die Weise,
auf die Thomas die sittlichen Wahrheiten behandelt, findet Maritain
von der des hl. Johannes vom Kreuz und des hl. Alfons so verschieden,
daß er glaubt zwischen ihnen einen spezifischen Unterschied annehmen

zu müssen. Während nämlich die ganze Darstellungsweise des

Aquinaten durchweg einen abstrakten und rein lehrhaften Charakter hat,
gehen die beiden andern genannten Autoren mehr auf das Einzelne
ein und wollen den Leser auch direkt zum sittlich guten Handeln
antreiben. Mit andern Worten, die Ethik des hl. Thomas hat zwar
eine zu vollbringende Werktätigkeit (opus operabile) zum Gegenstand,
aber nicht in werktätiger Weise (modo operabili), daher ist sie nach
Maritain nur spéculativement pratique ; die Ethik der beiden andern

dagegen behandelt denselben Gegenstand auch in werktätiger Weise,
deshalb ist sie pratiquement pratique.

Die gleiche Ansicht wie Maritain vertritt Yves Simon 2. Dieser
weicht von ihm nur darin ab, daß er offen zugibt, ihre Ansicht lasse

sich nicht mit der des Johannes vom hl. Thomas ganz in Einklang
bringen. Nichtsdestoweniger glaubt er sie als die eigentliche Lehre des

Aquinaten erweisen zu können.

Yves Simon hebt mit Recht hervor, daß in der Ethik die
Hinordnung auf das sittliche Handeln oder die Werktätigkeit schon mit
den obersten ethischen Prinzipien beginne. Das Verhältnis der zwischen
den obersten Prinzipien und der Klugheit liegenden Erkenntnisse
zueinander und zum Tun stellt er zeichnerisch mittels eines Kegels

1 Distinguer pour unir ou les Degrés du savoir. Paris 19342, 619 ff.
2 Critique de la connaissance morale, in : Questions disputées. Paris 1934, 79 fî.



164 Theoretisches und praktisches Erkennen

plastisch vor Augen, der immer enger wird, bis er in einer Spitze endet.
Diese Darstellung erinnert sehr an die sogenannte Abstractio totalis
des Suarez, nach dem unser menschlicher Verstand das Singulär-Mate-
riale unmittelbar («per propriam ipsius speciem») erkennt und das

Allgemeine nichts weiter ist als das, was beim Vergleichen verschiedener

Singularia als das Gemeinsame erkannt wird, und was, je mehr

Singularia miteinander verglichen werden, um so weniger wird und
schließlich nur noch das Seinsmerkmal ist.

Nach thomistischer Lehre gibt es eine doppelte Abstraktion :

nämlich eine negative und eine positive. Bei der negativen Abstraktion

entsteht allgemeine Erkenntnis ohne jeden Vergleich mehrerer

Einzeldinge, weil sie nichts weiter ist als die Erfassung einer körperlichen

Wesenheit ohne deren Einzelmerkmale. So wäre unsere Erkenntnis

einer bestimmten Körperwesenheit auch dann abstrakt, wenn es

nichts gäbe, mit der diese verglichen werden könnte. Und auch zur
positiven Abstraktion gehört nicht wesentlich der Vergleich mehrerer

Singularia untereinander, sondern nur der Vergleich eines Singulare
mit der entsprechenden allgemeinen Wesenheit, z. B. des konkreten
Einzelmenschen Petrus mit dem Menschen überhaupt. Nicht einmal
dieser Vergleich ist die Ursache der Abstraktion, sondern nur die

Voraussetzung. Denn die positive Abstraktion besteht wesentlich darin,
daß, nachdem ein Singulare in der angegebenen Weise mit der vor
ihm erkannten allgemeinen Wesenheit verglichen worden ist, nunmehr
bewußt wieder von seinen Einzelmerkmalen abgesehen und nur das

allgemein Wesentliche betrachtet wird.
In dieser Abstraktionslehre ist das Abstractum zugleich mehr und

weniger als das Concretum. Es ist mehr, sofern seine Möglichkeit,
dem Inhalte nach verwirklicht zu werden, von keinem konkreten

Einzelding ganz erschöpft werden kann, so daß jedes Einzelding sich

zu den vielen andern Einzeldingen mit der gleichen Natur verhält wie

ein Teil zu den übrigen Teilen desselben Ganzen. Und das Abstractum
ist zugleich weniger als das konkrete Einzelding, sofern dieses außer

den Merkmalen des Abstractum noch viele Einzelmerkmale hat. So

hat Petrus nicht bloß die allgemein menschlichen Wesensmerkmale,
sondern auch die Einzelmerkmale, durch die er dieser konkrete
Einzelmensch ist.

Erinnern wir uns nun wieder an das über den Gegensatz zwischen

theoretischer und praktischer Erkenntnis Gesagte, so sehen wir sofort,
daß es sich hier um etwas ganz anderes handelt als um das Verhältnis



Theoretisches und praktisches Erkennen 165

zwischen abstrakt und konkret. Nehmen wir « praktisch » im weiteren

Sinne, dann kann die praktische Erkenntnis gerade so abstrakt sein

wie die theoretische. Vergleichen wir z. B. die beiden Sätze « der Mensch

ist ein vernünftiges Sinnenwesen » und « das Gute ist zu tun, das Böse

aber zu meiden », miteinander, so sind wir sogar geneigt, den zweiten

für abstrakter zu halten, obwohl in ihm schon eine praktische Wahrheit

ausgedrückt ist. Denn dieser Satz gilt ja auch für die reinen
Geister. Verhielte sich auch das Praktische zum Theoretischen so, wie
das Konkrete zum Abstrakten, dann müßte die Theorie durch die

Praxis näher bestimmt werden. Durch die Praxis wird aber die Theorie

nur ausgeführt. Das ist etwas ganz anderes. Der Gegensatz zwischen

abstrakt und konkret ist ein Gegensatz der Beraubung ; denn im Ab-
straktum sind bestimmte Merkmale, die eine Natur in ihrer konkreten

Verwirklichung noch weiter hat, einfach weggelassen. Deshalb
entsteht das Konkrete aus dem Abstrakten durch Hinzufügen immer

neuer Merkmale. Der Gegensatz der Beraubung ist weniger groß als

der des inneren Widerspruches. Er läßt wenigstens ein verneinendes

Mittleres zu. So ist Gott weder abstrakt noch konkret.
Dem Gesagten widerstreitet nicht, daß unsere theoretischen

Wissenschaften allesamt auch abstrakt, und unsere im vollen Sinne des Wortes

praktischen Erkenntnisse alle auch konkret sind. Das hat einen andern
Grund als ihr Theoretischsein. In der theoretischen Erkenntnis als

solcher ist nichts zu finden, was sie notwendig abstrakt machte. Man
kann sich dem konkreten Einzelding gegenüber genau so gut rein
betrachtend verhalten wie gegenüber dem allgemeinen. Daß unsere
theoretischen Wissenschaften abstrakt sind, kommt von unserer menschlichen

Erkenntnisweise, die nicht so vollkommen ist, daß wir auch die
Einzelmerkmale miterfaßten. Die Einzeldinge erkennen wir immer nur
so weit, daß wir wissen, welcher allgemeinen Wesenheit sie unterzuordnen

sind. Aber das genügt vollkommen, um auch über sie Betrachtungen

anzustellen. Wie wir schon sagten, verhält sich theoretisch zu
wissenschaftlich wie die Gattung zu den ihr untergeordneten Arten.
Daher darf auch in der theoretischen Wissenschaft der Gegensatz des

inneren Widerspruches zwischen theoretisch und praktisch nicht aus
dem Auge gelassen werden. Soweit der Mensch nur erkennt, hängt er
von seinem Gegenstand ab, soweit er aber praktisch ist, verhält es

sich umgekehrt, hängt der Gegenstand von ihm ab.

In der theoretischen Wissenschaft kommt sogar noch ein zweiter
Gegensatz des inneren Widerspruches hinzu. Wie besonders Piaton



166 Theoretisches und praktisches Erkennen

und Aristoteles betonten, hat es die strenge Wissenschaft nur mit dem

Notwendigen zu tun. Alles aber, was von uns ausgeführt wird, also

unter die praktische Ordnung fällt, ist nur kontingent. Auch zwischen
dem Notwendigen und dem Kontingenten ist ein kontradiktorischer
Gegensatz.

III. Eigentliche und nur analog praktische Erkenntnisse

Eine solche absolute Gegensätzlichkeit zwischen « theoretisch » und
« praktisch » legt uns die Frage nahe, wie man dann noch in den
praktischen Wissenschaften zwischen einem theoretischen und einem
praktischen Teil unterscheiden kann. Nach dem hl. Thomas1 werden
theoretische und praktische Wissenschaften durch ihre Ziele unterschieden ;

denn erstere haben nur die Wahrheitserkenntnis zum Ziele, letztere

dagegen eine Werktätigkeit. Auf diese Weise können sich der
theoretische und der praktische Teil einer praktischen Wissenschaft unmöglich

unterscheiden, weil ja das Ganze auf eine Werktätigkeit
hingeordnet ist. Deshalb unterscheidet Thomas die beiden Teile so, daß er

sagt, der theoretische Teil einer praktischen Wissenschaft sei nur
entfernt (remote), der praktische dagegen unmittelbar (proxime) auf eine

Werktätigkeit hingeordnet. Dieser Wechsel des Unterscheidungsgrundes
hat offenbar einen verschiedenen Gebrauch der Begriffe « theoretisch »

und « praktisch » zur Voraussetzung. Der theoretische Teil einer
praktischen Wissenschaft ist nicht auf die gleiche Weise theoretisch wie
eine theoretische Wissenschaft, aber auch nicht so praktisch wie ihr
praktischer Teil. Der Aquinate spricht hier nicht von einer Analogie,
aber das hindert nicht, daß andere das Verhältnis des theoretischen
Teiles einer praktischen Wissenschaft noch genauer zu bestimmen suchen.

Leo Thiry hatte sich diese Aufgabe gestellt und besonders die Ethik
ins Auge gefaßt. Das Ergebnis seiner wertvollen Untersuchung2 war,

1 In Boet. De Trinit. q. 5 a. 1 ad 4 : « Cum autem medicina dividitur in
theoreticam et practicam, non attenditur divisio secundum finem. Sic enim tota
medicina sub practica continetur, utpote ad operationem ordinata : sed attenditur
praedicta divisio secundum quod ea quae in medicina tractantur, sunt propinqua,
vel remota ab operatione. Illa enim pars medicinae dicitur practica, quae docet
modos operationis ad sanationes Theoretica vero dicitur ilia pars quae docet
principia, ex quibus homo dirigitur in operationem, sed non proxime, sicut quod
virtutes sunt très, sed quod genera febrium sunt tot. »

2 Speculativum - Practicum secundum S. Thomam, quomodo se habeant in
actu humano, in : Studia Anselmiana. Fase. 9. Roma 1939.



Theoretisches und praktisches Erkennen 167

daß in der Unterscheidung zwischen einem theoretischen und einem

praktischen Teile einer praktischen Wissenschaft der Begriff «

theoretisch » für solche Erkenntnisse genommen werde, die zwar auf eine

Werktätigkeit hingeordnet sind, aber noch nichts nach außen

hervorbringen, und sich von den rein theoretischen wesentlich unterscheiden
wie eine Art von der andern innerhalb der gleichen Gattung. Wenn

man diese nicht rein, aber wirklich theoretischen Erkenntnisse zu einem

Teile einer praktischen Wissenschaft mache, so geschehe das mittels
einer Analogie der Zuteilung (analogia attributionis), weil sie zu den

Erkenntnissen des praktischen Teiles in einem ursächlichen Zusammenhange

stehen. Nun erhält die Ethik ihre im vollen Sinne des Wortes

praktischen Erkenntnisse erst durch das sittliche Gewissen und die

Tugend der Klugheit, aber so, daß sie selbst mithilft, diese Erkenntnisse

zu erwerben. Daher muß man, um ganz genau zu sein, sagen, die
Ethik sei eigentlich eine theoretische oder spekulative und nur virtua-
liter oder der Kraft nach eine praktische Wissenschaft.

Um das Verhältnis der nur analog praktischen Erkenntnisse zu
den eigentlichen praktischen besser zu verstehen, beachte man, daß

es nicht nur in der Seinsordnung, sondern auch im menschlichen Ver-
standeserkennen ursächliche Zusammenhänge gibt, die solche Analogien
objektiv und sachlich begründen. Unser ganzes diskursives Denken
beruht auf solchen ursächlichen Zusammenhängen h Jeder Syllogismus
enthält einen solchen Zusammenhang. Denn die Prinzipien und
Vordersätze sind wahre Ursachen des Schlußsatzes. Weil diese

Verursachung sich ganz im menschlichen Verstände abspielt, fällt sie noch
nicht unter die Kategorie des Praktischen, zu dessen Wesen es ja
gehört, daß etwas außerhalb des Verstandes hervorgebracht wird. Und
das gilt auch für die Erkenntnis, die unmittelbar praktisch ist. Denn
auch das letzte und unmittelbar nach außen wirkende Vernunfturteil
ist selbst noch ganz im Verstände. Wir bilden im gewöhnlichen Leben
und Umgang mit den Menschen für gewöhnlich keine vollständigen
Syllogismen, sondern lassen entweder einen der beiden Vordersätze oder
den Schlußsatz weg, weil wir überzeugt sind, daß das von uns Gesagte

1 Thomas, In II Phys. lect. 5 n. 10 in fine : « Principium discursus rationis
in conclusione est ex propositionibus. » — S. Th. I 14, 7 : «Alius discursus est
secundum causalitatem ; sicut cum per principia pervenimus in cognitionem con-
clusionum, » — 19, 5 : « In intellectu autem sic est, quod si seorsum intelligat
principium, et seorsum conclusionem, intelligentia prineipii est causa scientiae
conclusionis. »



168 Theoretisches und praktisches Erkennen

den Hörer förmlich zwingen werde, weiter zu denken und das von
uns Ausgelassene selbst zu ergänzen. So erinnern wir jemanden an
das Sprichwort, daß Irren menschlich sei, und glauben, ihm damit klar

genug gemacht zu haben, daß auch er sich geirrt haben kann, oder
daß er uns einen Irrtum verzeihen müsse. Nach Thomas ist in den

praktischen Syllogismen der Obersatz vom Zweck genommen1. Otto
Willmann 2 bemerkt mit Recht, daß unser ganzes bewußtes Handeln
auf Schlüssen beruhe : « Die Einsicht, daß zu handeln ist, bildet den

Obersatz, der Entschluß, jetzt und hier zu handeln, den Untersatz :

'Aus dem Zusammenschlüsse zweier Prämissen entspringt die Handlung

; so erfolgt bei einem Menschen das Gehen, wenn man den Gedanken

faßt, daß man zu gehen habe.' »3

« Durch Schlüsse », so fährt Willmann weiter, « ist die Rechtspflege,
insbesondere die Anwendung der Gesetze geleitet. Der Richter muß
die species facti, die Art des Falles, unter eine Gesetzesbestimmung
als genus bringen und daraus die Anwendung dieser erschließen. 'Die
Entscheidung über einen Rechtsfall läuft zuletzt in die Konklusion
eines einfachen Syllogismus, das Urteil, aus. Nirgends wird die Logik
so praktisch, so empfindlich als im Recht ; der Kaufmann verliert im
Rechtsstreit sein Vermögen, die Türe des Gefängnisses schließt sich

hinter dem Übertreter des Gesetzes, und das Fallbein auf den Hals
des Mörders — in Kraft der Definition und des terminus médius.' »4

Halten wir uns das vor Augen, dann wird uns auch das Verhältnis
der rein spekulativen oder theoretischen Wissenschaften zu denen, die

virtualiter und analogice (analogia attributionis) praktisch sind, ohne

weiteres klar. Beide haben alles, was nach Aristoteles zum Wesen einer

strengen Wissenschaft gehört. Sie wollen beide ihren Gegenstand aus

seinen Ursachen erkennen, sie gehen auch beide syllogistisch vor. Aber
ihr nächstes Ziel ist verschieden. Während die rein spekulativen
Wissenschaften zunächst nur eine Bereicherung des Wissens anstreben, haben

die im weiteren oder analogen Sinne praktischen Wissenschaften eine

Vervollkommnung des praktischen Könnens zum nächsten Ziel.

Im eigentlichen und strengen Sinne praktische Erkenntnisse haben

mit den wissenschaftlichen Erkenntnissen nur insofern eine Ähnlich-

1 S. Th. I-II 13, 3 : «Finis autem in operabilibus se habet ut principium'
et non ut conclusio. »

2 Philosophische Propädeutik. 1. Teil, Logik. Freiburg 1912 4, 62.
3 Zitat aus Aristoteles, De motu animalium, 7, 701 a 12.
1 Zitat aus A. Trendelenburg, Naturrecht auf dem Grunde der Ethik.

Leipzig 18682, § 79.



Theoretisches und praktisches Erkennen 169

keit, als sie dem Menschen eine Sicherheit geben in bezug auf die zur
Erreichung eines bestimmten Zieles erforderliche Werktätigkeit. So

sichert dem Menschen die Kunst das Schaffen schöner Kunstwerke, und
die Klugheit die Anwendung der Mittel, durch die er sein wahres

Endziel erreicht. Daher gibt es keine praktische Wissenschaft, die
virtualiter oder der Kraft nach spekulativ wäre. Zwischen den
praktischen Wissenschaften und den spekulativen besteht keine Analogie
der Zuteilung, sondern eine solche innerer Ähnlichkeit.

Das Gesagte wird dadurch bestätigt, daß in den sogenannten
praktischen Wissenschaften, z. B. in der Musik und der Medizin, der
theoretische Teil auf andere Weise erworben werden muß als der
praktische ; denn das beweist, daß wir es hier mit zwei verschiedenen
Habitus oder Fertigkeiten zu tun haben. Der theoretische Teil oder
die Theorie ist noch nicht praktisch, und der praktische Teil oder
die Praxis ist überhaupt keine eigentliche Wissenschaft. Die beiden
Habitus bilden nur dadurch ein Ganzes, daß sie die gleiche Sache

zum Gegenstande haben, und der erste dem zweiten die Erkenntnisprinzipien

liefert, nach denen er sich richten muß, um sein Ziel zu
erreichen.

IV. Praktischer Wert der rein theoretischen Erkenntnisse

Wir haben im vorausgehenden bemerkt, daß das praktische
Erkennen eine wesentliche Beziehung zum Willen hat. Aristoteles folgend,

sagt Thomas, der Verstand sei an sich spekulativ und werde erst durch

Erweiterung praktisch h Diese Erweiterung aber kann nur durch den

Willen geschehen. Aber das darf nicht so verstanden werden, als ob

nun alle Akte des Verstandes, bei denen der Wille mitwirkt, ohne

weiteres der praktischen Ordnung angehörten. Kant ist da zu weit

gegangen, indem er alles das praktisch nannte, « was durch Freiheit
möglich ist »2. Der Wille kann den Verstand auch zur Setzung rein
theoretischer Erkenntnisse veranlassen. So will ich jetzt an die Größe

Gottes denken. Das ist gewiß ein rein theoretischer Erkenntnisakt,
obwohl er vom Willen verursacht ist. Daher muß man auch bei den

vom Willen verursachten Verstandesakten unterscheiden : auch von
ihnen gehört ein Teil der theoretischen Ordnung an.

1 S. Th. I 79, 11. Sed contra: « Intellectus speculativus per extensionem
fit practicus. »

a Vgl. R. Eisler, Kant-Lexikon unter « Praktisch ».



170 Theoretisches und praktisches Erkennen

So erhalten wir drei Gruppen von Verstandeserkenntnissen. Bei
der ersten Gruppe wirkt der Wille noch gar nicht mit ; dieselben drängen
sich vielmehr dem Verstände von selbst auf. Zu ihnen gehören die
obersten Grundsätze nicht nur der theoretischen, sondern auch der

praktischen Ordnung. Denn denken wir nur wieder an den obersten
Grundsatz der praktischen Ordnung, daß das Gute zu tun sei. Damit
der Wille überhaupt zu einem Gesetz Stellung nehmen kann, ist schon

vorausgesetzt, daß der Verstand es erkennt.
Die zweite Gruppe umfaßt jene Verstandeserkenntnisse, die schon

vom freien Willen abhängen, die aber den Verstand noch nicht befähigen,
aus sich herauszugehen und im Willen oder einem andern untergeordneten

Seelenvermögen etwas hervorzubringen. Diese Art von Erkenntnissen

haben wir nicht weniger in allen theoretischen als in den
praktischen Wissenschaften. Denn ohne intensives Wollen wird einer es

auch in den theoretischen Wissenschaften niemals zu etwas bringen.
Die dritte Gruppe wird von den im strengen Sinne praktischen

Erkenntnissen gebildet. Sie hängen nicht nur vom Willen ab, sondern

sind zugleich die Ursache, daß der Wille oder ein anderes

Seelenvermögen etwas tut.
Wie diese Unterscheidung der drei Gruppen zeigt, laufen die

theoretischen und die praktischen Erkenntnisse nicht einfach einander

parallel. Vielmehr setzt jede praktische Erkenntnis schon gewisse
theoretische Erkenntnisse voraus. Thomas unterscheidet in seinem
Kommentar zur nikomachischen Ethik vier Ordnungen h Die erste wird
vom menschlichen Verstände in den Naturdingen vorgefunden und nur
erforscht. Daher sind alle Erkenntnisse dieser Ordnung schlechthin
theoretisch. Das gilt auch von den Erkenntnissen der zweiten

Ordnung, obwohl diese Ordnung schon vom Verstände selbst geschaffen
wird. Denn auch dadurch, daß unser Verstand seine Begriffe, Urteile
und Schlüsse und deren eigentümliche Gegenstände logisch ordnet,
wird nach außen nichts hervorgebracht. Anders liegt die Sache bei
den beiden letzten Ordnungen. In ihnen muß man unterscheiden
zwischen den letzten Erkenntnissen und den von diesen vorausgesetzten
und sie ermöglichenden Verstandesakten : Im eigentlichen Sinne sind

nur die letzten, mit dem Tun unmittelbar verbundenen Akte des

Verstandes praktisch, aber die von diesen notwendig vorausgesetzten
Erkenntnisse sind es wenigstens der Kraft nach und in analoger Bedeu-

1 In Eth. Nie. lib. 1, lect. 1 n. 1.



Theoretisches und praktisches Erkennen 171

tung. Die erste Ordnung bezeichnet man als die physische und
metaphysische, die zweite als die logische, die dritte als die moralische

und die vierte als die technische, künstlerische und kulturelle. Denn
obwohl Technik, Kunst und Kultur nicht einfach gleichgesetzt werden

können, kommen sie doch darin überein, daß sie wesentlich etwas
nach außen hervorbringen.

Schon die Reihenfolge dieser vier Ordnungen gibt zu denken. Daß
Thomas die Naturordnungen an die erste Stelle setzt, soll anzeigen,
daß der menschliche Verstand die drei andern nur so weit richtig
schaffen kann als er die Naturordnung einhält. Und der logischen
Ordnung weist er deshalb die zweite Stelle an, weil ein Verstand, der
sein eigenes Denken nicht zu ordnen versteht, auch in die Tätigkeiten
der übrigen Seelenvermögen keine rechte Ordnung zu bringen vermag.
Der moralischen Ordnung aber gebührt die dritte Stelle, weil auch

Technik, Kunst und Kultur den Sittengesetzeri unterworfen sind.
Um das Verhältnis dieser vier Ordnungen zu unserer Frage noch

genauer zu bestimmen, greifen wir wieder auf einen schon im
vorausgehenden ausgesprochenen Gedanken zurück. Wir sagten, Theorie und
Praxis, oder besser, theoretische und praktische Verstandeserkenntnisse
kämen darin überein, daß der Mensch durch sie sich vervollkommnet.
Denn sowohl das theoretische als das praktische Erkennen gehört ja
zu den Lebenstätigkeiten, jede Lebenstätigkeit aber dient wesentlich
der Selbstvervollkommnung dessen, der sie setzt. Beim theoretischen
Erkennen leuchtet das ohne weiteres ein. Dieses hat unmittelbar und
einzig die Vervollkommnung des Subjektes zum Ziele. Aber auch das

praktische Erkennen muß das Subjekt vervollkommnen, sonst wäre
es keine Lebenstätigkeit. Und wie wäre es sonst zu erklären, daß

alle Menschen ein so tiefes, unwiderstehliches Bedürfnis nach irgend
einer äußeren Betätigung in sich verspüren Wollen wir den letzten
Grund dafür aufdecken, so müssen wir die Stellung des Menschen im

ganzen Universum betrachten. Der Mensch ist nicht nur ein wesentlicher

Teil der Schöpfung1, sondern zugleich ihre Krone2, ja sogar
ihr relativer Zweck. Denn ist auch alles gleich sehr auf Gott als

1 Thomas, De pot. V 10 : « Homo ordinatur ad perfectionem universi ut
essentialis pars ipsius, cum in homine sit aliquid quod non continetur virtute
nec in elementis nec in coelestibus corporibus, scilicet rationalis. »

2 Thomas, S. Th. I 93, 2 ad 3 : « Universum est perfectius in bonitate quam
intellectualis creatura, extensive et diffusive, sed intensive et collective similitudo
divinae perfectionis magis invenitur in intellectuali creatura, quae est capax
summi boni. »



172 Theoretisches und praktisches Erkennen

seinen absoluten Endzweck hingeordnet, so nimmt doch der Mensch
eine ganz eigene Stellung ein. Während er selbst noch mit den geschaffenen

reinen Geistern darin übereinkommt, daß er unmittelbar auf
Gott hingeordnet ist, sind nach ihm und unter ihm alle Geschöpfe

nur mittelbar und durch den Menschen auf Gott hingeordnet. Daher
steht er als Zweckursache Gott näher als die gesamte sichtbare

Schöpfung 1.

Das Verhältnis des Menschen zu den untermenschlichen Geschöpfen
ist aber nicht etwa so, daß nut diese seiner Vermittlung bedürfen,

um zu ihrer letzten Ursache zurückzukehren, was sie müssen, damit
die Schöpfung vollkommen ist2, sondern umgekehrt auch der Mensch

benötigt sie, um sein Ziel zu erreichen. Denn ohne sie kann er weder
sein leibliches Leben erhalten noch sich geistig so entwickeln, wie es

zum Erkennen und Lieben Gottes erfordert ist3.
Brauchte der Mensch die untermenschlichen Dinge nur, um aus

ihnen immer wieder neue Ideen zu gewinnen und durch sie Gott zu
erkennen, dann läge für ihn kein Grund vor, sich auch praktische
Kenntnisse zu erwerben. Denn es gäbe dann weder eine moralische
noch eine kulturelle Ordnung : es gäbe keine moralische Ordnung, weil
dann im Menschen keine unerlaubten Leidenschaften erregt würden,
die das Erwerben sittlicher Tugenden notwendig machen ; und es gäbe
keine kulturelle Ordnung, weil dann alles Kulturschaffen dem Menschen

nur Opfer auferlegte, indem es ihn von dem allein nützlichen Betrachten
der Dinge abzöge.

So aber, wie der Mensch jetzt tatsächlich auf die untermenschlichen

Dinge angewiesen ist, um sich nicht nur geistig, sondern auch

leiblich zu vervollkommnen, ist es für ihn eine physische Notwendigkeit,

daß er sich auch praktische Kenntnisse erwirbt. Daher kann
es niemals einen ausschließlich theoretischen Menschen geben, sondern
ist einer das immer nur in einem höheren oder geringeren Grade.

1 Thomas, C. Gent. IV, 54 : « Quamvis, quantum ad aliquas conditiones,
homo aliquibus creaturis existât inferior ac etiam infimis creaturis in quibusdam
assimiletur, tarnen secundum ordinem finis, nihil homine existit altius, nisi Deus. »

2 Thomas, De verit. 20, 4 : « Sicut autem creaturae imperfectae essent, si
a Deo procédèrent, et ad Deum non reordinarentur ; ita imperfectus esset crea-
turarum a Deo exitus, nisi reditio in Deum exitum adaequaret. »

3 Thomas, IV dist. 48, 2, 1 : « Omnia corporalia propter hominem facta
esse creduntur ; unde et omnia dicuntur ei esse subiecta. (Ps. 8, 8.) Serviunt
autem ei dupliciter : uno modo, ad sustentationem vitae corporalis ; alio modo,
ad profectum divinae cognitionis, in quantum homo per ea quae facta sunt, in-
visibilia conspicit. » Vgl. C. Gent. Ill, 112.



Theoretisches und praktisches Erkennen 173

Wir können noch einen Schritt weiter gehen und sagen : solange
der Mensch hier auf Erden lebt, sucht er auch aus allen seinen
theoretischen Erkenntnissen einen möglichst großen Nutzen für sein
praktisches Leben zu ziehen. Im vorausgehenden haben wir als Beispiel
einer theoretischen Erkenntnis den Gedanken an die Größe Gottes

gebraucht. Betrachten wir diese Erkenntnis in sich, dann finden wir
in ihr auch nicht die entfernteste Hinordnung auf eine ausführende

Tätigkeit. An sich verursacht der Gedanke an die Größe Gottes in
uns nur Erstaunen. Trotzdem hat dieser Gedanke für den, der ihn
auf sich wirken läßt, großen praktischen Wert. Denn auch das gehört
zum Wesen einer Lebenstätigkeit, daß sie das ganze Sein ihres Subjekts
vervollkommnet. Nimmt z. B. der Organismus Nahrung in sich auf,
so kommt das dem Ganzen zugute. Bei der Frage, ob die Pflanze
beseelt und deshalb mehr als eine Maschine sei, gibt gerade diese

Beobachtung, daß in ihr alle Teile an der Vervollkommnung des Ganzen

mitarbeiten, den Ausschlag1. Die Art und Weise, auf die die
einzelnen Teile eines Organismus diese gemeinsame Aufgabe erfüllen, ist
natürlich sehr verschieden. Und je höher man hinaufsteigt, je geistiger
eine Lebenstätigkeit wird, desto schwieriger wird es, den von ihr
gelieferten Beitrag zur Vervollkommnung des Ganzen genau zu bestimmen.
So ist es leichter zu berechnen, welche Wirkung der Genuß von Alkohol
für den ganzen Menschen hat, als anzugeben, wie sich das Anschauen
schöner Bilder in ihm auswirkt. Noch schwieriger wird die Sache, wenn
man an einzelne Akte denkt, z. B. an das Anhören einer bestimmten
Melodie. Aber das spielt hier keine Rolle. Wenn es zum Wesen einer

Lebensfunktion gehört, daß sie dem ganzen Subjekte nützlich ist, dann

muß nach dem Prinzip « dictum de omni » das gleiche auch von jeder
einzelnen Lebenstätigkeit aussagbar sein, einerlei ob uns ihr konkreter
Wert zum Bewußtsein kommt oder gänzlich entgeht.

Wenden wir das auf die Akte des theoretischen Erkennens an,
so ergibt sich aus ihrer Zugehörigkeit zu den Lebenstätigkeiten, daß

jeder von ihnen ohne weiteres das erkennende Subjekt in seinem ganzen
Sein vervollkommnet, mag es uns auch im konkreten Einzelfall schlechthin

unmöglich sein, darüber nähere Angaben zu machen. Denn die
Wahrheit erkennen ist immer wertvoll, einerlei welchen Gebrauch der

Mensch von ihr macht. Man kann auch große Werte mißbrauchen.

1 Vgl. Jos. Gredt, Die aristotelisch-thomistische Philosophie. Freiburg 1935,
1, 285.



174 Theoretisches und praktisches Erkennen

So erhalten wir eine neue wichtige Unterscheidung. Im
vorausgehenden haben wir nur von theoretischen und praktischen Erkenntnissen

gesprochen und gesehen, daß keine Erkenntnis zugleich
theoretisch und praktisch sein kann. Jetzt müssen wir weiter unterscheiden
zwischen wertvollen und wertlosen Erkenntnissen. Nach dem Gesagten
kann es keine schlechthin wertlose Erkenntnisse geben. Aber wie man
einen wenig begabten Menschen talentlos nennt, so gibt es auch
Erkenntnisse von so geringem Werte, daß sie eher verdienen, als wertlos
bezeichnet zu werden denn als wertvoll. Ob sie aber das eine sind
oder das andere, hängt nicht wesentlich ab von ihrer Zugehörigkeit
zu den praktischen Erkenntnissen. Sondern es steht nichts im Wege,
daß auch eine rein theoretische Erkenntnis im höchsten Grade wertvoll

istL
Die praktische Verwertung einer rein theoretischen Erkenntnis

unterscheidet sich, wesentlich von der Anwendung einer im weiteren
oder analogen Sinne praktischen Erkenntnis, z. B. des obersten
praktischen Grundsatzes, auf das Leben oder einen zu bearbeitenden Stoff.
Während diese geradlinig verläuft und in der Weise, daß jede
hinzukommende und der Praxis näher stehende Erkenntnis alle
vorausgehenden vervollkommnet, bleibt die rein theoretische Erkenntnis bei
ihrer praktischen Verwertung unverändert. So wird meine Erkenntnis
der unendlichen Größe Gottes davon, daß ich sie praktisch verwerte,
in keiner Weise berührt. Zu der Tätigkeit, bei der ich sie praktisch
verwerte, erhält sie erst dadurch eine Beziehung, daß ich ihr gemeinsames

Subjekt werde. Ich habe die Erkenntnis, und ich setze jene
ausführende Tätigkeit. Daher wird die rein theoretische Erkenntnis
auch nur auf dem Wege über das erkennende Subjekt praktisch wertvoll.

Unmittelbar vervollkommnet sie das erkennende Subjekt nur in
seinem Sein. Aber je vollkommener das Sein eines Dinges ist, desto
vollkommener kann es auch tätig sein. Denn agere sequitur esse. So

ist mir die Erkenntnis von der Größe Gottes ein wertvolles Mittel,
mein ganzes sittliches Leben wesentlich anders zu gestalten, als ohne sie.

In diesem ersten Unterschied zwischen der praktischen Verwertung
rein theoretischer Erkenntnisse und der Anwendung virtuell praktischer
Erkenntnisse sind zwei weitere Unterschiede begründet : nämlich 1. der,

1 A.-D. Sertiixanges geht in seinem Buche «La vie intellectuelle » (Paris 1921,
19) so weit, daß er schreibt : « Toute vérité est pratique ; la plus abstraite en
apparence, la plus élevée est aussi la plus pratique. »



Theoretisches und praktisches Erkennen 175

daß der Einfluß rein theoretischer Erkenntnisse nicht wie jener der

praktischen ein wirkursächlicher ist, sondern ein material-formalursäch-
licher. Denn er wird in der Weise ausgeübt, auf die eine Substanz
ihre Akzidentien verursacht. Daher dauert er so lange an, als die
Erkenntnis das erkennende Subjekt vervollkommnet. 2. zeigt sich dieser

Einfluß rein theoretischer Erkenntnisse im Unterschiede von dem
der praktischen weniger in dem, was der Mensch tut, als vielmehr
in der Art, wie er es tut. So mögen der Gelehrte und der Ungelehrte
nach außen ganz das gleiche tun, es ist doch nicht das gleiche, weil
in das Tun des ersten etwas eingeht, was der andere niemals in das

seinige hineinlegen kann. Auch hier gilt der Satz : omne agens agit
sibi simile.

Wir haben schon im vorausgehenden bemerkt, daß das Wort
« Theorie » jetzt nicht nur für eine Summe wirklicher theoretischer
Erkenntnisse gebraucht wird, sondern auch in verächtlichem Sinne

für willkürlich aufgestellte Behauptungen und sachlich unbegründete
Erklärungen. So verstanden, kann natürlich eine Theorie für das
praktische Leben nicht nur wertlos, sondern sogar unheilvoll sein. Aber
das trifft immer nur so weit zu, als eine Theorie falsch ist. Deshalb
läßt sich niemals sagen : « Das mag in der Theorie richtig sein, taugt
aber nicht für die Praxis. » Was immer in der Theorie richtig ist, taugt
auch etwas für die Praxis.

Eine andere Frage ist freilich, ob alle dieselbe Theorie gleich gut
auszunützen und praktisch zu verwerten wissen. Da gibt es sehr große
Unterschiede nicht nur in bezug auf die Theorien der rein
theoretischen Wissenschaften, sondern auch bezüglich derer, die wenigstens
im analogen Sinne schon praktisch sind. Weil der menschliche
Verstand nur die körperlichen Wesenheiten zum eigentümlichen Gegenstand
hat, die Wesenheit aber, für sich allein genommen, nur die innere

Möglichkeit einer Sache darstellt, kann zwischen Theorie und Praxis
leicht ein Spannungsverhältnis entstehen. Wir haben im vorausgehenden

bemerkt, daß der Mensch nur etwas ihm Mögliches wollen kann.
Nun kann es aber sein, daß er etwas für ganz gut möglich hält und
es auch gerne verwirklicht hätte, die Verwirklichung aber anderen

überläßt, sei es, weil er die damit verbundenen Anstrengungen und
Opfer scheut, oder weil dazu eine besondere Ausbildung erforderlich
ist. Man nennt solche Menschen reine Theoretiker im Gegensatz zu
den Praktikern oder jenen, die weniger neue Ideen haben, dafür aber
besser verstehen, Ideen anderer in die konkrete Wirklichkeit umzusetzen.



176 Theoretisches und praktisches Erkennen

V. Primat der Theorie über die Praxis

Uberschauen wir das bisher Gesagte, dann sind wir versucht, die
Praxis über die Theorie zu stellen. Denn wie wir sahen, will ja der
Mensch auch sein theoretisches Wissen praktisch verwerten. Und so

weit ihm das nicht gelingt, empfindet er einen Mangel. Man denke

nur an die vielen, die nur deshalb unglücklich sind, weil sie keine

Gelegenheit finden, ihre Ideen in die Tat umzusetzen.

Damit jedoch die Praxis wirklich den Primat über die Theorie

besitzt, muß sie etwas sein, in dem der Mensch seine volle
Befriedigung finden kann. Denn was diese nicht gibt, kann nicht sein Endziel

sein, und darum auch nicht das, was im Bereiche des Wollens
die erste Stelle einnimmt.

Bei unserer Begriffsbestimmung von Theorie und Praxis haben wir
schon bemerkt, daß erstere beim bloßen Wissen stehen bleibe, letztere

dagegen ein Tun oder eine nach außen etwas hervorbringende Tätigkeit

zum Ziele habe. Danach fügt die Praxis zur Theorie etwas hinzu.
Aber während alles, was immer ein Sein hat, ja sogar, was nur nach

Art eines Seienden gedacht wird, Gegenstand einer Theorie sein kann,
setzt jede Praxis etwas voraus, was noch nicht ist, und was deshalb

erst werden muß, um zu sein. Das hat zur Folge, daß jede Praxis
zwischen zwei Theorien liegt. Die eine Theorie hat das Sein des

Subjektes, aus dem etwas werden soll, zum Gegenstand, die andere das

Sein dessen, was werden soll.

Einen zeitlichen Primat der Theorie über die Praxis lassen selbst
die Freunde einer rein mechanischen Lebensauffassung zu. So gibt
K. Mannheim in einem Buche « Ideologie und Utopie »1 die
kommunistische Ansicht der Schule Lenins über das Verhältnis der Theorie

zur Praxis folgendermaßen wieder : « Die Theorie, auch die
kommunistische Theorie, ist Funktion des Werdens. Das dialektische
Verhältnis zwischen Theorie und Praxis besteht darin, daß zunächst die
Theorie — aus einem sozialen Willensimpuls erwachsend — die Situation

klärt. Und indem man in diese so geklärte Situation hinein
handelt, verändert sich die Wirklichkeit ; wir bekommen damit eine

Lage in ihr, aus der dann eine neue Theorie entspringt. Die Bewegung
ist also folgende : 1. Theorie ist Funktion der Realität, 2. diese Theorie
veranlaßt zu bestimmtem Handeln, 3. das Handeln verändert die

1 Bonn 1929, 88.



Theoretisches und praktisches Erkennen 177

Realität oder zwingt beim Nichtgelingen zur Revision der

vorausgegangenen Theorie. Die durch Handeln veränderte Realsituation läßt
eine neue Theorie entstehen. » Will jemand konkrete Beispiele für diese

Auffassung vom Verhältnis der Theorie zur Praxis, dann braucht er
nicht einmal bis zu den Kommunisten hinabzusteigen. Es genügt, darauf

zu achten, wie auch andere ihre Theorien von Jahr zu Jahr ändern.

In dieser mechanischen Auffassung von der Theorie verdienen zwei

Dinge besondere Beachtung : für's erste das gänzliche Fehlen fester,
unveränderlicher Prinzipien, und sodann eine solche Einordnung der
Theorie in die Praxis, daß eine Theorie ohne Praxis überhaupt keinen
Sinn hat. Nehmen wir z. B. folgende Stelle aus Stalins Buch « Probleme
des Leninismus » : « Die Theorie ist die Erfahrung der Arbeiterbewegung

aller Länder, in ihrer allgemeinen Form genommen. Allerdings
wird die Theorie gegenstandslos, wenn sie nicht verknüpft ist mit
der revolutionären Praxis, genau so wie die Praxis blind ist, wenn
ihr Weg nicht durch die revolutionäre Theorie erhellt wird. Aber die
Theorie kann zur gewaltigsten Kraft der Arbeiterbewegung werden,

wenn sie untrennbar verknüpft ist mit der revolutionären Praxis, denn

nur sie allein ist imstande, der Bewegung Gewißheit, Orientierungsvermögen,

Verständnis für den inneren Zusammenhang der Ereignisse zu
verleihen, und nur sie allein hilft der Praxis verstehen, nicht nur, wie
und wohin sich die Klassen gegenwärtig bewegen, sondern auch wie
und wohin sie sich in der nächsten Zukunft bewegen müssen. »1 Wo
kommt da noch irgend ein festes Prinzip zur Geltung, es sei denn das

einer absoluten Revolution, und wo bleibt da noch Raum für eine

Theorie ohne Praxis
Wollte man von einem Vertreter der rein mechanischen

Lebensauffassung erfahren, ob nach seiner Ansicht der Theorie oder der Praxis
der Primat zukomme, dann erhielte man vielleicht zur Antwort die

Gegenfrage, ob das Ei früher sei als das Huhn oder umgekehrt das

Huhn früher als das Ei. Denn vom Standpunkte seiner mechanischen

Weltanschauung aus läßt sich nur eine gegenseitige Abhängigkeit von
Theorie und Praxis mit Sicherheit feststellen. Primat aber besagt
mehr als Gewalt über ein anderes oder Einfluß auf ein anderes. Einfluß

kann einer auch auf einen Höhergestellten haben. Im Primat
kommt zum Einfluß noch eine besondere Würde hinzu, die seinen

Inhaber trotz aller Abhängigkeit von andern auf einer höheren Stufe

1 Zitiert von K. Hannheim, a. a. O. 89.

Divus Thomas 12



178 Theoretisches und praktisches Erkennen

des Seins hält. So mag ein Fürst noch so sehr von seinen Ministern
abhängen, er bleibt gleichwohl ihr Fürst.

Daß zwischen Theorie und Praxis wirklich das Verhältnis eines

Primates besteht, ist nur aus ihren Zielen mit voller Sicherheit erkennbar.

Wir haben schon gesehen, daß die Theorie nur die Wahrheitserkenntnis

zum Ziele hat, die Praxis dagegen ein Tun oder eine nach

außen, d. h. außerhalb des Verstandes, etwas hervorbringende Tätigkeit.

Wir bemerkten auch schon, daß sich deshalb die Ziele von Theorie
und Praxis zueinander verhalten wie Sein und Werden. Jede Theorie
hat ein Sein zum Gegenstand, jede Praxis dagegen ein Werden. Nun
liegt aber jedes vom Menschen verursachte Werden zwischen zwei
Sein : nämlich zwischen dem Sein, das der Mensch schon vorfinden
muß, um tätig sein zu können — etwas aus nichts erschaffen kann

ja nur Gott —, und dem Sein, das er in ein vorliegendes Subjekt
einführen will. M. a. W. jede Praxis hat sowohl ein Sein zur Voraussetzung

als auch zum Ziele. Man kann aber nicht umgekehrt auch

sagen, jede Theorie habe ein zwischen zwei Werden gelegenes Sein

zum Gegenstand. Denn in Gott haben wir ein Sein, dem weder ein

Werden vorausgegangen ist noch ein Werden folgt. Daher gibt es in
bezug auf Gott wohl eine Theorie, aber keine Praxis. In der Frage,
ob der Mensch durch einen Akt des Verstandes oder des Willens in
den Besitz seiner Glückseligkeit gelange, verteidigt der hl. Thomas,
und mit ihm seine ganze Schule, den Primat des Verstandes. Und
in der weiteren Frage, ob der Akt, durch den der Mensch zu seiner

Glückseligkeit kommt, ein Akt des spekulativen oder des praktischen
Verstandes sei, lehrt er, es könne nur ein Akt des ersten sein, und zwar
aus drei Gründen : nämlich 1. weil Gott, der allein uns vollkommen

glückselig machen kann, überhaupt kein Gegenstand des praktischen,
sondern nur des spekulativen Verstandes ist ; 2. weil die Glückseligkeit
wesentlich ein Endzustand ist, ein Akt des praktischen Verstandes aber
das niemals sein kann, da er notwendig auf eine Wirkung nach außen

abzielt ; und 3. weil der Mensch mittels eines Aktes des spekulativen
Verstandes, durch die Beschauung, Gott ähnlich wird, während er
mittels der Praxis nur etwas anderes sich selbst ähnlich macht. (Vgl.
S. Th. I-II 3, 4.) Daraus erhellt ganz klar, daß die Theorie, obwohl
durch sie nach außen nichts hervorgebracht wird, doch schlechthin
vollkommener ist als die Praxis. Wir verstehen nun auch, warum
keine Praxis den Menschen vollkommen befriedigt. Alles Sein, das der
Mensch hervorbringt, kann immer nur ein begrenztes sein. Daher ist



Theoretisches und praktisches Erkennen 179

es niemals das, wozu er eigentlich berufen ist. Das was den Menschen

einzig glücklich macht, läßt sich nicht schaffen, sondern nur schauen.

Wir sagen, die Theorie sei schlechthin vollkommener als die Praxis.
Damit schließen wir nicht aus, daß im konkreten Einzelfalle eine

ausführende Erkenntnis weit wertvoller ist als eine bloß theoretische. So

ist es ohne Zweifel besser, daß einer sein Leben nach den Grundsätzen
der theistischen Moralphilosophie einzurichten weiß, als wenn er diese

Grundsätze logisch wohl zu ordnen versteht. Schon die Väter
beschäftigte die Frage nach dem Verhältnis der yß.oic zur yvwcrtç. Der
hl. Augustinus sagt darüber in De diversis quaestionibus 83 q. 35 :

« Nullum bonum perfecte noscitur, quod non perfecte amatur », und in
De Trinitate, Lib. VIII, c. 9 : « Quanto flagrantius Deum diligimus,
tanto certius, serenius videmus. » Das entspricht ganz der Erfahrung.
Nehmen wir die ersten Erkenntnisse aus, die sich dem Menschen

aufdrängen, dann hängt unser gesamtes Erkennen mehr oder weniger von
unserer Liebe zum Gegenstande ab. Denn ohne Liebe ist es unmöglich,
sich in einen Gegenstand zu vertiefen. Aber diese Abhängigkeit des

Erkennens von der Liebe bleibt ganz im Bereiche der WirkurSachlichkeit.

Ihr steht gegenüber die viel größere Abhängigkeit der Liebe vom
Erkennen im Bereiche der Formalursächlichkeit und besonders des Zieles.

Daher wird nicht das Erkennen durch die Liebe, sondern umgekehrt die

Liebe durch das Erkennen geordnet. Und dadurch erhält das Erkennen

trotz aller seiner Abhängigkeit von der Liebe den Primat über diese.

Auch diejenigen, die in vollkommener Übereinstimmung der Theorie
den Primat über die Praxis zuerkennen, können noch sehr geteilter
Ansicht sein in der Lösung der Frage, welche Art von Praxis die beste

Ergänzung der vita theoretica sei. Man denke nur an die verschiedenen

Ordensideale, von denen die einen diese und die andern jene
äußere Tätigkeit besonders empfehlen. Ganz allgemein gesprochen,
verdient ohne Zweifel jene Praxis den Vorzug, die nicht nur eine

Theorie ausführt, sondern zugleich am meisten zum Vervollkommnen
des kontemplativen Lebens anregt. Welche Form von Praxis aber beim
konkreten Einzelmenschen diese Aufgabe am besten erfüllt, hängt von
seiner Veranlagung ab. Nicht zwei Menschen sind sich darin
vollkommen gleich. Der eine braucht mehr Theorie, um glücklich zu sein,
der andere mehr Praxis. Der Dualismus von Theorie und Praxis hört
erst mit diesem Leben auf. Im Jenseits gibt es nur noch Theorie.

Wie diese dann aussieht, hängt davon ab, nach welcher Theorie der
Mensch hier auf Erden seine Praxis gestaltet hat.


	Theoretisches und praktisches Erkennen

