
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Martin Grabmann und seine Verdienste um die Thomasforschung

Autor: Ott, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762348

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Grabmann
und seine Verdienste um die Thomasforschung

Von Dr. Ludwig OTT, Hochschulprofessor, Eichstätt

Es war ein schwerer Verlust für die Thomasforschung, als in den

Abendstunden des 9. Januar 1949 der hochwürdigste Apostolische Pro-
tonotar Dr. Martin Grabmann, em. Professor der Dogmatik an der
Universität München, nach kurzer Krankheit für immer die Augen
schloß. Mit ihm ist ein Gelehrter und Forscher von uns gegangen,
der sein ganzes Leben dem Studium des hl. Thomas, seines Lebens,
seiner Schriften, seiner Lehre, seiner Stellung im mittelalterlichen Geistesleben

und seiner Bedeutung für die Gegenwart gewidmet hat und in
der internationalen Thomasforschung als erste Autorität anerkannt war.

Geboren am 5. Januar 1875 in Winterzhofen bei Berching als der
Sohn schlichter, frommer Bauersleute, machte er seine humanistischen
Studien am Gymnasium der Bischofsstadt seiner Heimatdiözese Eichstätt

(1884-93) und seine philosophisch-theologischen Studien am Bischöflichen

Lyzeum in Eichstätt (1893-98). Ausgezeichnete Lehrer brachten
die reichen Talente des hochbegabten Studenten zur Entfaltung. In
der Philosophie hörte er Mathias Schneid — diesen nur noch wenige
Wochen (f 1893) — und Albert Stöckl (f 1895), zwei hervorragende
Vertreter der zu neuem Leben erwachenden thomistischen Philosophie
in Deutschland. In der Theologie hatte er u. a. den feinsinnigen Dog-
matiker Franz von Paula Morgott (f 1900), den vielversprechenden,
zu früh verstorbenen Patrologen und Liturgiehistoriker Adalbert Ebner

(t 1898), den ausgezeichneten Kanonisten Joseph Hollweck (f 1926)
und den aus den Quellen der Scholastik und aus reicher Erfahrung
schöpfenden Pastoraltheologen Johannes Ev. Pruner (f 1907) als Lehrer.
Am 20. März 1898 empfing Grabmann nach glänzenden Studienerfolgen
aus der Hand des Bischofs Franz Leopold Freiherrn von Leonrod in
Eichstätt die Priesterweihe. Nach zweijähriger Wirksamkeit in der

Seelsorge als Kaplan in Kipfenberg, Allersberg und Neumarkt i. Opf. schickte
Bischof Franz Leopold den wissenschaftlich interessierten jungen Priester,
der damals bereits literarische Proben seiner wissenschaftlichen Befä-

Divus Thomas 9



130 Martin Grabmann

higung abgelegt hatte, zur weiteren Ausbildung an das deutsche

Priesterkolleg der Anima nach Rom (1900). In der Ewigen Stadt hörte

er am Thomaskolleg der Dominikaner, an der Minerva, Vorlesungen
über thomistische Philosophie und Theologie und erwarb sich die
akademischen Grade in Philosophie (1901) und Theologie (1902). An der
Vatikanischen Bibliothek widmete er sich theologiegeschichtlichen
Studien. Mit reichem wissenschaftlichen Gewinn kehrte er nach einem

zweijährigen Studienaufenthalt in die Heimat zurück. Als Kaplan in
St. Walburg, dann (1903) als Beichtvater im Kloster St. Walburg in
Eichstätt setzte er, soweit die seelsorgerlichen Verpflichtungen es ihm
erlaubten, die in Rom begonnenen Studien, die der historischen
Erforschung der Scholastik galten, fort. Im Herbst des Jahres 1906 berief
Bischof Leo von Mergel den jungen Gelehrten, der damals schon eine

umfangreiche literarische Produktion aufweisen konnte, auf den Lehrstuhl

der Dogmatik an der Bischöflichen Hochschule. Nach einer
siebenjährigen fruchtbaren Lehrtätigkeit, neben der eine intensive literarische

Tätigkeit einherging, folgte Grabmann einem ehrenvollen Ruf an die

Universität Wien, wo er den Lehrstuhl für christliche Philosophie innerhalb

der theologischen Fakultät innehatte (1913-1918). In der Kaiserstadt

Wien erlebte er unter mancherlei Entbehrungen den ersten Weltkrieg

und sah den Zerfall der Donaumonarchie. Im Herbst des

Jahres 1918, als sich der Krieg seinem Ende zuneigte, vertauschte er
den Wiener. Lehrstuhl mit dem Lehrstuhl der Dogmatik an der Universität

München als Nachfolger von Leonhard Atzberger (f 1918). Über
zwei Jahrzehnte übte er, eine Zierde der Fakultät, das theologische
Lehramt an der Universität München aus, bis im Frühjahr 1939 die

Machthaber des Dritten Reiches durch einen Gewaltakt die Münchener

theologische Fakultät schlössen. Seine akademische Lehrtätigkeit und
seine wissenschaftliche Forschungsarbeit erreichten in den Münchener

Jahren ihren Höhepunkt. In seinem Seminar und in persönlichem
Verkehr bildete er eine stattliche Zahl von Schülern heran, die an
seiner Seite nach seiner Methode und in seinem Geiste an der
Erforschung des mittelalterlichen Geisteslebens arbeiteten und noch
weiterarbeiten. Die unfreiwillige Versetzung in den Ruhestand empfand
Gräbmann sehr schmerzlich ; an seiner Forschungsarbeit änderte sie

jedoch nichts. Im Gegenteil, nun konnte er seine ganze Zeit und Kraft
ungehindert der Forschung widmen. Die ersten Kriegsjahre verbrachte

er in München. Als die Luftangriffe sich immer mehr steigerten und
die Ruhe und Sicherheit des wissenschaftlichen Arbeiten? mehr und



und seine Verdienste um die Thomasforschung 131

mehr gefährdeten, entschloß sich Grabmann im Friihsommer des Jahres

1943, der Einladung seines bischöflichen Freundes und ehemaligen
Schülers Dr. Michael Rackl folgend von München nach Eichstätt
überzusiedeln. Auf diese Weise rettete er seine kostbare Bibliothek vor
der Vernichtung ; denn schon bald wurde seine Münchener Wohnung
ein Opfer der Bomben. In Eichstätt, das ihm zur zweiten Heimat
geworden war, setzte er in den Wirrnissen der letzten Kriegsjahre und
in den Bedrängnissen der ersten Nachkriegsjähre seine wissenschaftlichen

Arbeiten rastlos fort. Mit herzlicher Freude begrüßte er nach

Kriegsende die Wiedererrichtung der theologischen Fakultät an der

Universität München, die das Unrecht von 1939 wieder gutmachte.
Im Studienjahr 1946/47 hielt er an der neuerstandenen Fakultät wieder

Vorlesungen in der Dogmatik. Mit Besorgnis sahen seine Freunde, daß

ein Herzleiden, das er schon länger in sich trug, bedenkliche
Fortschritte machte, und rieten zur Mäßigung in der Arbeit. Trotzdem
arbeitete er unermüdlich weiter, bis ihn in der Nacht vom 30. zum
31. Dezember 1948 ein Anfall von Herzschwäche auf das Krankenlager

warf. Dem ersten Anfall folgte in der Nacht vom 4. zum
5. Januar 1949 ein zweiter noch bedenklicherer Anfall mit schwerer

Herzbeklemmung. Klar sah er den Tod vor Augen und mit mannhafter

Bereitschaft ging er ihm entgegen. « Die actio », so sagte er,
« ist vorüber ; nun hat die passio begonnen, die schwerer ist als die
actio ». Mit hellem Bewußtsein kostete er in echt christlicher Gesinnung,

gestärkt durch die heiligen Sterbesakramente/umgeben von der
Liebe und Sorge seiner Freunde, die Not der letzten Tage durch. Seine

körperlichen Kräfte verfielen zusehends. Schneller, als man erwartete,
brachte in den Abendstunden des 9. Januar 1949 ein Herzschlag dem

Kranken die Erlösung von schwerem Leiden. Unter den Gebeten der
Kirche gab er seine edle Seele dem Schöpfer zurück1.

Der eben beschriebene äußere Lebensgang ist der Rahmen, in
welchem sich die ungewöhnlich reiche und fruchtbare wissenschaftliche
Lebensarbeit Martin Grabmanns entfaltete. Auf diesen Blättern sollen

entsprechend dem Zweck der Zeitschrift insbesondere seine Verdienste

um die Erforschung des Werkes und der Bedeutung des hl. Thomas

von Aquin gewürdigt werden.

1 Vgl. L. Ott, Martin Grabmann zum Gedächtnis, Eichstätt 1949 (enthält
einen Bericht über den Heimgang, Nachrufe, Stimmen znm Heimgang Martin
Grabmanns und Bilder).



132 Martin Grabmann

Die erste Liebe zum hl. Thomas empfing Grabmann von seinen

Lehrern an der Eichstätter Hochschule, insbesondere von seinem Dog-
matiklehrer Franz v. P. Morgott. Professor Morgott, der vom Jahre
1857-1900 an der Bischöflichen Hochschule lehrte, zuerst 12 Jahre als

Professor der Philosophie, dann 31 Jahre als Professor der Dogmatik,
war einer der führenden Männer der neuscholastischen Bewegung in
Deutschland. Nachdem er sich unter dem Einfluß des Jesuitentheologen

Joseph Kleutgen und des Paderborner Philosophen Hermann
Ernst Plassmann zu der Erkenntnis durchgerungen hatte, daß die
Wahrheit nirgends so klar und rein zu finden sei wie beim hl. Thomas,
schloß er sich in den Fragen der Philosophie und Theologie rückhaltlos
an den hl. Thomas an. Maßgebend bestärkt wurde er in seinem
Entschluß durch die Enzyklika Leos XIII. Aeterni Patris vom 4. 8.1879,
die die katholischen Lehrer der Philosophie und Theologie nachdrücklich

auf die unversieglichen Quellen der Weisheit hinwies, die in den

Schriften des Aquinaten fließen. Morgott war ein gründlicher Kenner
und begeisterter Verehrer des hl. Thomas. Seine Vorlesung war tief
durchdrungen vom Geiste des hl. Thmas und seiner Schule. Seine

wissenschaftliche schriftstellerische Tätigkeit galt ausschließlich der
Darstellung und Verteidigung der Lehre des hl. Thomas1. In den Jahren
1894-97 hörte Grabmann die dogmatischen Vorlesungen von Professor

Morgott. In diesen Jahren nahm er, angeregt durch die Vorträge
seines Lehrers, jene tiefe Liebe und Verehrung für den hl. Thomas
und seine Lehre in sein Herz auf, die ihn durch sein ganzes Leben

begleitete. Durch seinen Lehrer Morgott wurde Grabmann schon als

junger Theologe auch mit den großen Kommentatoren des hl. Thomas
im 16. und 17. Jahrhundert bekannt : mit Cajetan, Franz Silvestris

von Ferrara, Dominicus Bannez, Bartholomäus Medina, Franz Toletus,
Franz Suarez, Franz Silvius, Wilhelm Estius und Nikolaus Ysambert.
In dem literarischen Denkmal, das Grabmann in pietätvoller Gesinnung

seinem heimgegangenen Lehrer gesetzt hat, erzählt er mit tiefer
Ergriffenheit, daß ihm sein unvergeßlicher Lehrer eines Tages ein Blatt
überreichte, worauf er mit zitternder Hand ein Gebet zu Ehren des

1 Erwähnt seien die heute noch wertvollen Monographien : Geist und Natur
im Menschen. — Die Lehre des hl. Thomas über die Grundfragen der Psychologie
in ihrer Beziehung zur Kirchenlehre und zur neueren Wissenschaft, Eichstätt 1860 ;

Die Theorie der Gefühle im System des hl. Thomas, Eichstätt 1864 ; Die Mario-
logie des hl. Thomas v. Aquin, Freiburg 1878 ; Der Spender der heiligen Sakramente
nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin, Freiburg 1886.



und seine Verdienste um die Thomasforschung 133

hl. Thomas geschrieben hatte. Er übergab ihm dieses Gebet mit der

Mahnung, dasselbe täglich zu verrichten, um die Hilfe und die Fürbitte
des Englischen Lehrers auf seine Studien herabzuflehen 1. Kaum hatte
Grabmann das Seminar verlassen, da schrieb Professor Morgott am
15. 4. 1898 dem jungen Kaplan, auf den er große Hoffnungen setzte :

«Bleiben Sie stets eins mit mir in der Liebe und thätigen Verehrung
des hl. Thomas Keine Anfechtung, kein Spott, keine gegnerische
Schule soll Sie von dem einmal eingeschlagenen Wege abbringen. Er
ist der richtige : der unfehlbare Wegweiser Gottes auf Erden — auf
Petri Stuhl hat uns denselben gezeigt. Auf diesem Wege allein finden
Sie solide Wissenschaft. »2

Professor Morgott hat die Grundrichtung der späteren Lebensarbeit

Grabmanns bestimmt, indem er den hl. Thomas und sein Werk
in den Mittelpunkt seines geistigen Blickfeldes stellte. Auf die nähere

Gestaltung des Weges, den Grabmann bei seinen wissenschaftlichen
Arbeiten einschlug, gewannen zwei hervorragende Gelehrte Einfluß,
die er während seines zweijährigen Studienaufenthaltes in Rom (1900-02)
kennenlernte : die beiden genialen Handschriftenforscher P. Heinrich
Denifle 0. P. (f 1905), der gelehrte Unterarchivar des Heiligen Stuhles,
und P. Franz Ehrle S. J. (f 1934), der gelehrte Präfekt der
Vatikanischen Bibliothek. Mit dem ersteren trat Grabmann schon in der
Zeit seines römischen Aufenthaltes in ein näheres persönliches
Verhältnis. Der bahnbrechende Forscher auf dem Gebiete der mittelalterlichen

Mystik, der mittelalterlichen Scholastik und der mittelalterlichen

Universitätsgeschichte wies den aufgeschlossenen Animakaplan
auf die dringende Notwendigkeit der geschichtlichen Erforschung der
Scholastik, vor allem der noch ungedruckt in den Handschriften liegenden

Werke so vieler scholastischer Philosophen und Theologen hin. Die
großartigen Entdeckungen, welche Denifle und Ehrle auf dem Gebiete
der mittelalterlichen Mystik und Scholastik gemacht hatten, versprachen
eine reiche Ernte. Als Autodidakt begann Grabmann an der
Vatikanischen Bibliothek unter den Augen von P. Ehrle seine ersten
handschriftlichen Studien. Sie standen in Zusammenhang mit seiner Dar-

1 M. Grabmann, Dr. Franz von Paula Morgott als Thomist. Ein Beitrag
zur Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts (Separatabdruck aus « Jahrbuch für
Philosophie und spekulative Theologie », XV. Jhrg.), Paderborn 1900, 32. Vgl.
auch den Artikel Grabmanns über Morgott in : Lebensläufe aus Franken IV,
hrg. von A. Chroust, Würzburg 1930, 295-300.

2 M. Grabmann, Dr. Franz von Paula Morgott als Thomist, 33.



134 Martin Grabmann

Stellung der Lehre des hl. Thomas von der Kirche, zu der ihn sein

Eichstätter Lehrer Morgott angeregt hatte. Er erkannte klar, daß es

nicht genügt, die Lehre des hl. Thomas inhaltlich zu analysieren und
darzustellen, sondern daß es zum tieferen Verständnis notwendig ist,
auch ihre geschichtliche Stellung im Ganzen der theologischen
Entwicklung aufzuzeigen. Im Dienste dieser Aufgabe machte er sich daran,
seiner Darstellung der Lehre des hl. Thomas einen geschichtlichen Überblick

über die Ekklesiologie des Mittelalters voranzuschicken. Da die

Werke vieler Theologen vor und nach Thomas noch ungedruckt waren
und großenteils heute noch ungedruckt sind, war er auf die reichen

Handschriftenschätze der Vatikanischen Bibliothek und anderer römischer

Bibliotheken angewiesen. Das Buch über die Kirche, das 1903

in Regensburg erschien, zeigt schon die große Vertrautheit mit den

Handschriften der römischen Bibliotheken. Grabmann beschritt damit
eine Bahn, die, wie er immer klarer erkannte, die einzig richtige war,
um auf dem Gebiete des mittelalterlichen Geisteslebens zu neuen
gesicherten Erkenntnissen zu gelangen. H. Denifle stellte dem jungen
Gelehrten im Vorwort zu seinem Werk « Die abendländischen
Schriftausleger bis Luther » (1905) das ehrende Zeugnis aus : « Viel verspricht
nach seinen Arbeiten der noch jugendliche Priester Martin Grabmann
in Eichstätt » (S. xn). Die Prognose Denifles sollte sich in einer Weise

erfüllen, die der große Forscher, der noch im selben Jahre allzu früh
in das Grab sank, wohl selbst nicht ahnte. Grabmann hat das Erbe
Denifles übernommen und in seinem Geiste weitergeführt1.

In die Heimat zurückgekehrt, setzte Grabmann seine handschriftlichen

Studien vor allem an der Bayerischen Staatsbibliothek in München

fort, die er von Eichstätt aus leicht erreichen konnte. Auf zahlreichen

Bibliotheksreisen, die ihn mehrmals nach Frankreich in die Bibliothèque
Nationale in Paris, nach Belgien, in die Schweiz, nach Österreich,

Italien, Spanien (1927 u. 1929) und einmal anläßlich des Internationalen
Historikerkongresses in Oslo (1928) nach Norwegen und Schweden führten,

sammelte er in mühevoller Arbeit das ungeheuer reiche Material,

1 Es sei auf die Gedächtnisschriften bzw. Gedächtnisartikel hingewiesen, in
denen Grabmann die Lebensarbeit der beiden großen Forscher würdigte : P. Heinrich

Denifle O. P. Eine Würdigung seiner Forschungsarbeit, Mainz 1905 ; Kardinal
Franz Ehrle S. J., Stimmen der Zeit 127 (1934) 217-225 ; Nekrolog auf Kardinal
Franz Ehrle, Jahrbuch der Bayerischen Akademie der Wissenschaften 1933/34,
München 1934, 27-40 ; Heinrich Denifle O. P. und Kardinal Franz Ehrle S. J.
Ein nachträgliches Gedenken zu ihrem hundertsten Geburtstag, Philosophisches
Jahrbuch 56 (1946)9-26.



und seine Verdienste um die Thomasforschung 135

das er in all seinen Schriften mit einer staunenswerten Quellenkenntnis
ausbreitete. Nach seiner Berufung nach München (1918) war er fast

täglich Gast in der Handschriftenabteilung der Bayerischen
Staatsbibliothek. In der Zeit zwischen den beiden Weltkriegen ging er Jahr
für Jahr nach Italien, um an der Vaticana und an vielen anderen

italienischen Handschriftenbibliotheken, besonders in Mailand, Florenz
und Bologna, zu arbeiten. Von England abgesehen, wird es in
Westeuropa wenige bedeutende Handschriftenbibliotheken geben, die
Grabmann nicht besuchte. In seinem Nachlaß fand sich eine große Menge

von Handschriften-Photokopien aus aller Herren Länder, die er zum
Dank für die reiche Förderung seiner Studien der Handschriftenabteilung

der Bayerischen Staatsbibliothek in München vermachte.

Im Mittelpunkt der weitausgedehnten Forschungsarbeit
Grabmanns stand von Anfang bis zuletzt die erhabene Gestalt des hl. Thomas

von Aquin. Viele seiner Publikationen tragen im Titel den Namen
des hl. Thomas. Seine erste literarische Arbeit war eine Abhandlung
über die Lehre des hl. Thomas von der Natur der spekulativen Theologie.

Es war ein Vortrag, den Grabmann als Alumnus in der Thoma-
sianischen Akademie des Eichstätter Priesterseminars hielt und den er
auf Empfehlung seines Lehrers Morgott im Divus Thomas (Piacenza)
lateinisch veröffentlichte (1898). Es folgten Abhandlungen über die
Gottesidee des hl. Thomas (1899), über die Lehre des hl. Thomas von
der scintilla animae, dem Seelenfünklein, und ihrer Bedeutung für die

deutsche Mystik im Predigerorden (1900), über die philosophische Unterlage

des Ausspruches des hl. Thomas, daß der Heilige Geist das Herz
der Kirche ist (1901), über die Theologie der eucharistischen Hymnen
des hl. Thomas (1902) und die heute noch wertvolle Monographie über
die Lehre des hl. Thomas von der Kirche als Gotteswerk (Regensburg 1903).

In dieser ersten größeren Schrift untersucht Grabmann die Lehre
des hl. Thomas vom inneren Wesen der Kirche : die Beziehungen der
Kirche zum Heiligen Geist, der nach der tiefen Lehre des hl. Thomas
das Wesensprinzip, die Seele oder, wie er auch sagt, das Herz der
Kirche ist ; die Beziehungen der Kirche zu Christus, der das Daseinsprinzip,

der Stifter und das Haupt der Kirche ist ; die Beziehungen
der Kirche zur Eucharistie, die nach der Lehre des hl. Thomas das

Symbol und die Ursache der Vereinigung der Gläubigen mit Christus
ist, und endlich die Beziehungen der Kirche zu Maria, die als
jungfräuliche Mutter ein Typus der Kirche ist. Die Aufgabe war nicht
leicht, weil Thomas in sein Lehrgebäude noch keinen selbständigen



136 Martin Grabmann

Traktat über die Kirche eingefügt hat. Seine Gedanken über die Kirche
waren darum aus seinem ganzen Werk zusammenzutragen und zu
einem Ganzen zusammenzuordnen. Die Eigenart aller späteren
wissenschaftlichen Arbeiten Grabmanns zeichnet sich hier schon deutlich ab :

es ist ein ausgeprägter historischer Sinn, der den letzten Quellen einer

Idee nachspürt und das fruchtbare Fortwirken eines Gedankens bei

späteren Denkern zeigt. Auf diese Weise wird sichtbar, was Thomas

mit seinen Vorgängern gemeinsam hat, wie er das vom Strom der

Tradition dargebotene Material aufgenommen und verarbeitet hat und
was er aus Eigenem hinzugegeben hat. Die persönliche Leistung
hebt sich so von dem gemeinsamen Traditionsgut ab. Es zeigt sich

überall, daß Thomas zwar in seiner Zeit steht, aber doch mächtig
über sie hinausragt.

Es war eine überaus glückliche Idee, als Grabmann im Jahre 1912

sein reiches Wissen über Thomas, sein Leben, seine Schriften, seinen

Charakter, seine Methode, seine Quellen, seine Lehre und seine Stellung
in der mittelalterlichen Geistesgeschichte zusammenfaßte in dem Bändchen

der «Sammlung Kösel»: Thomas von A quin. Eine Einführung
in seine Persönlichkeit und Gedankenwelt (Kempten und München 1912).

Das kleine Bändchen, das übrigens von Auflage zu Auflage an Inhalt
und Umfang wuchs, bietet einen kurzen, sehr zuverlässigen Überblick
über die gesamte Thomasforschung. Die neuesten Ergebnisse eigener
und fremder wissenschaftlicher Forschung hat der Verfasser von Auflage

zu Auflage gewissenhaft eingearbeitet. Der Hauptteil der Schrift
ist der Darstellung der thomistischen Gedankenwelt, vor allem der

Grundgedanken der thomistischen Philosophie, der Metaphysik, der

Psychologie, der Erkenntnislehre, der Ethik, der Staatsphilosophie und
der Ästhetik, gewidmet. Wer sich rasch orientieren will, findet hier
eine vorzügliche Anleitung. In der letzten Auflage ist ein Kapitel über
Sinn und Zweck der Menschwerdung Christi neu hinzugekommen, das

die teleologischen Züge im Christusbilde des hl. Thomas aufzeigen soll.
Das Büchlein hat die Gedankenwelt des Aquinaten in die weitesten
Kreise hineingetragen und hat auch in Schichten für sie geworben, die

dem Weltbilde des hl. Thomas und der Kirche fernstehen. Die deutsche

Ausgabe ist 1946 in 7. Auflage erschienen. Es liegen Übersetzungen
in fast alle Kultursprachen Europas vor : eine holländische (1914),

spanische (1918), italienische (1919), französische (1920), englische (1928),
katalanische (1930) und sogar eine japanische. Einzelne dieser

Übersetzungen haben mehrere Auflagen erlebt : ein Beweis, wie sehr das



und seine Verdienste um die Thomasforschung 137

Büchlein in der ganzen Welt geschätzt ist. Es ist verständlich, daß

es dem Verfasser besonders ans Herz gewachsen war und daß er es

auf seinem Weg durch die Welt mit besonderer Liebe und Anhänglichkeit

betreuteL
War das Thomasbüchlein dazu berufen, die Kenntnis der Persönlichkeit

des hl. Thomas und das Verständnis seiner Lehre in die

weitesten Leserkreise hineinzutragen, so war ein anderes Werk
Grabmanns über den hl. Thomas, eine literarhistorische Untersuchung und
Einführung in sein Schrifttum, ausschließlich dazu bestimmt, der
gelehrten Forschung zu dienen. Das Werk erschien zuerst im Jahre 1920

unter dem Titel : Die echten Schriften des hl. Thomas von A quin
(Münster 1920). Es war zum großen Teil eine polemische Auseinandersetzung

mit dem gleichnamigen Werk des französischen Dominikanertheologen

P. Mandonnet. Letzterer hatte auf Grund des Kataloges
des Bartholomaeus von Capua, dem er offiziellen und exklusiven Charakter

zuschrieb, dem hl. Thomas eine Reihe von kleineren opuscula, die
in dem genannten Katalog fehlen, abgesprochen. Grabmann bestritt
bei aller Anerkennung der tatsächlichen Vorzüge des Buches von
Mandonnet die Richtigkeit des von ihm angewandten methodischen
Verfahrens, indem er die exklusive Geltung des genannten Katalogs
verneinte und energisch darauf drang, daß für die Entscheidung der

Echtheitsfrage der thomistischen opuscula auch die übrigen Kataloge,
die teilweise älter sind, und, was bis dahin zu wenig beachtet wurde,
die gesamte handschriftliche Überlieferung zu Rate gezogen werden
müssen. Das Prinzip Grabmanns hat sich durchgesetzt. In der 2. Auflage

(1931) erschien das Werk in ganz neuer Bearbeitung und unter
dem veränderten Titel : Die Werke des hl. Thomas von Aquin. Eine
literarhistorische Untersuchung und Einführung. Der polemische Charakter

wurde fallen gelassen ; das Werk wurde zu einer erschöpfenden
literarhistorischen Einführung in die Werke des hl. Thomas
umgearbeitet. Grabmann gibt darin einen gedrängten Überblick über die
Geschichte der Erforschung der Thomasschriften nach ihrer Echtheit
seit dem Ausgang des Mittelalters, unterrichtet dann über die alten

1 Einen kürzer gefaßten Überblick über das Leben und die Schriften, die
wissenschaftliche Individualität und die philosophische Gedankenwelt des Aqui-
naten und deren Fortwirken in der Wissenschaft des Mittelalters und der Neuzeit
gibt das Heftchen der Görres-Bibliothek (Nr. 12) : Die Philosophie des hl. Thomas
von Aquin, Nürnberg 1946 ; ähnlich auch die « Geschichte der Philosophie des

Mittelalters » in der Sammlung Göschen (Berlin—Leipzig 1921).



138 Martin Grabmann

Kataloge der Thomasschriften und ihre Bedeutung für die Echtheitsfrage,

legt in eingehender Beschreibung und Untersuchung von nicht
weniger als 22 Codices die handschriftliche Überlieferung der opuscula

vor — hier liegt der Schwerpunkt der Untersuchung und der Hauptwert

des Buches — und bietet als Ergebnis einen ausführlichen
kritischen Katalog der echten Schriften des hl. Thomas und als Anhang
dazu einen Katalog der apokryphen Thomasschriften. Dabei schenkt

er der handschriftlichen Überlieferung der einzelnen Schriften und den

schwierigen Fragen der Chronologie besondere Aufmerksamkeit. Die
sehr umfangreiche Literatur ist sorgsam eingearbeitet und gewissenhaft
vermerkt. Das Buch ist ein Standardwerk der mittelalterlichen
scholastischen Forschung. D. Planzer O. P. bemerkt in seiner Besprechung
im Divus Thomas 9 (1931) 342 f. : « Man legt in jedem Falle das Buch
mit dem Bewußtsein aus den Händen, eines der schönsten Denkmäler
der wissenschaftlichen Erforschung der mittelalterlichen Scholastik,
ein auf Jahrzehnte hinaus einzigartig wertvolles Instrument
wissenschaftlicher Arbeit aus der Hand eines Meisters empfangen zu haben. »

Nach dem Urteil von P. Franz Pelster S. J. bietet das Werk
Grabmanns « den umfassendsten und besten Aufschluß über den heutigen
Stand der ganzen Frage, an deren Lösung Grabmann selbst in
hervorragender Weise beteiligt ist » (Scholastik 8,1933, 131). Glücklicherweise
konnte Grabmann noch eine stark erweiterte 3. Auflage vorbereiten, in
welcher die Forschungsergebnisse, der letzten zwei Jahrzehnte
eingearbeitet sind. Die neue Auflage soll nach dem Wunsche des heim-

gegangenen Verfassers die angesehene Sammlung der «Beiträge zur
Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters », die er nach

dem Tode seines Freundes Clemens Baeumker im Jahre 1925

übernommen hatte, wieder eröffnen.

Dem Hauptwerk des hl. Thomas, der Summa theologica, hat Grabmann

eine eigene Schrift gewidmet : Einführung in die Summa Theo-

logiae des hl. Thomas von A quin (Freiburg 1919 ; s1928). Die Schrift,
die auch in das Holländische (1923), Französische (1925), Italienische

(1930) und Englische (1930) übertragen wurde, setzt sich zur Aufgabe,
ein tieferes wissenschaftliches Verständnis des bedeutsamsten Werkes,
das die scholastische Theologie hervorgebracht hat, zu vermitteln. Der
Verfasser zeigt die Entstehung der theologischen Summe, ihre
zeitliche und sachliche Stellung im gesamten thomistischen Schrifttum
und ihre geschichtliche Nachwirkung bis zur Gegenwart auf. Sodann

führt er in der Form eines historischen Kommentars zum Prolog der



und seine Verdienste um die Thomasforschung 139

Summe in Geist und Form dieses Monumentalwerkes ein, indem er
das didaktische Ziel der theologischen Summe, ein übersichtliches Handbuch

für die Anfänger der heiligen Wissenschaft zu sein, herausstellt und
die Wege zur Verwirklichung dieses Zieles aufweist. Weitere Ausführungen

beschäftigen sich mit der Methode der Erklärung, wobei das

systematische und das historische Verfahren unterschieden werden. Das

erste sucht den Sinn und Gedanken der einzelnen Artikel festzustellen
und dadurch den im ganzen Werk niedergelegten Ideengehalt in seiner

ganzen Fülle und Tiefe zu begreifen. Das zweite Verfahren, welches

das erste ergänzen muß, sucht das Werden der thomistischen Gedanken

und Texte im Zusammenhang mit der Entwicklung der scholastischen

Wissenschaft zu würdigen. In der zweiten Auflage ist noch eine Übersicht

über den Aufbau der theologischen Summe hinzugefügt. Die
Schrift ist aus einer reichen persönlichen Erfahrung heraus geschrieben.
Grabmann hat schon als Alumnus im Seminar die ganze theologische
Summe gelesen, wie er wiederholt versicherte. Als Lehrer der Theologie

und als Forscher griff er immer wieder nach ihr. Sie war eines

seiner meist gelesenen Bücher. Im Vorwort zur 1. Auflage bemerkt er :

« Was ich hier niedergeschrieben, ist Mitteilung aus dem, was ich in
vieljährigem Studium der theologischen Summa und ihrer großen
Geschichte erkannt und erlebt habe. Wer ein gewaltiges Kunstwerk
Jahre hindurch mit liebender Hingebung studiert, in dasselbe sich

eingefühlt, es nach allen Seiten betrachtet hat, der wünscht, daß auch

andere dasselbe tiefer erkennen und warm lieben und aus seiner Betrachtung

die gleichen geistigen Freuden wie er selbst schöpfen möchten.
In dieser Gesinnung ist auch diese Abhandlung niedergeschrieben »

(S. vi). Ganz tief persönlich empfunden sind die Worte : « Es ist dieses

scholastische Monumentalwerk eines von jenen seltenen Büchern, für
welche das Verständnis und die Liebe in dem Maße sich steigern, in
welchem man sich in hingebendem Studium mit ihnen beschäftigt »

(2. Aufl. S. 108 f.). Grabmann machte sich die schönen Worte des

klassischen Kommentators der Summa contra Gentiles, des Dominikanergenerals

Franz Silvestris von Ferrara, zu eigen : Numquam Thomam

Aquinatem conveni, quin abierim doctior eiusque amantior (« Niemals
bin ich dem hl. Thomas begegnet, ohne daß ich gelehrter und mit
größerer Liebe zu ihm fortgegangen bin », S. 109). Am Schluß seines

Überblickes über die Geschichte der theologischen Summe führt Grabmann

mit voller Zustimmung ein Wort seines großen Freundes Ehrle
an : « Das Schicksal der theologischen Summe ist das Schicksal der



140 Martin Grabmann

katholischen Wissenschaft ; die Anerkennung, die sie in den
katholischen Schulen findet, ist der Gradmesser für die Höhe der
theologischen und philosophischen Forschung » (S. 47). Ehrle hat dieses Urteil
aus dem Studium der Geschichte der katholischen Theologie gewonnen ;

Grabmann hat es bestätigt.
Unter den Werken Grabmanns, die sich speziell mit dem hl. Thomas

befassen, darf die kleine Schrift über das Seelenleben des hl. Thomas

von A quin nicht vergessen werden, die 1924 in zwei Auflagen im
Theatinerverlag in München und unmittelbar nach dem Heimgang des

Verfassers in dritter Auflage im Paulusverlag in Freiburg/Schweiz
erschienen ist (1949). Sie wurde auch in das Spanische übersetzt (Buenos
Aires 1945). Die Schrift ist aus Vorträgen hervorgewachsen, die Grabmann

1923 anläßlich der 6. Zentenarfeier der Kanonisation des heiligen
Thomas gehalten hat. Der Verfasser zeichnet auf Grund der Aussagen
im Heiligsprechungsprozeß und der Mitteilungen der Biographen, die

durch eigene Bemerkungen des hl. Thomas in seinen Schriften ergänzt
werden, ein warmempfundenes Charakterbild des Aquinaten, « des

heiligsten unter den Gelehrten und des gelehrtesten unter den Heiligen »,

wie ihn Kardinal Bessarion genannt hat. Aus diesen verschiedenen

Zeugnissen, die im einzelnen vorgeführt werden, ergeben sich dem
Verfasser drei Grundzüge, die er in die Worte sapientia, Caritas und pax
zusammenfaßt. Die sapientia bezeichnet die gänzliche Hingabe des

großen Denkers an die Welt des Übersinnlichen, des Übernatürlichen
und Göttlichen ; die Caritas drückt die glühende Gottesliebe aus, die
die tiefste Wurzel seines Gebetslebens und der Weihe seines inneren
und äußeren Lebens an Gott war ; die pax spricht die harmonische

Ausgeglichenheit seines reinen, edlen Charakters aus. Man spürt es,

daß beim Entwurf dieses Seelengemäldes von ergreifender Schönheit

die Liebe dem Verfasser die Hand geführt hat. In der Einleitung
bemerkt er selbst : « Wenn die Liebe mir bei der Entwerfung und

Ausführung dieses Bildes die Hand geführt hat und stellenweise

wärmere Töne in dasselbe gebracht hat, so ist das nicht der Ausdruck
momentaner affektvoller Begeisterung und Stimmung, die so oft die

Wirklichkeit und Sachlichkeit der Darstellung färbt und trübt. Es ist
nicht ein Panegyricus, was in diesen Zeilen über die Größe des heiligen
Thomas und deren inneren Grund und Sinn gesagt wird, sondern
einfach der Ausdruck und Eindruck dessen, was ein eingehendes Quellenstudium

mir über diesen großen Denker, den ich auch als eine heilige,
reine und edle Persönlichkeit im Laufe der Jahre immer mehr lieben



und seine Verdienste um die Thomasforschung 141

und verehren gelernt habe, kündet, und was durch seine anscheinend

so unpersönlich gehaltenen Werke von seiner seelischen persönlichen

Eigenart durchschimmert » (3. Auflage, S. 9 f.). Wenn man dieses

eindrucksvolle Seelen- und Charakterbild auf sich wirken läßt, dann fühlt
man sich immer wieder versucht, an den Verfasser zu denken und
in den Wesenszügen des hl. Thomas seine eigenen Wesenszüge zu
erkennen. Ohne Übertreibung darf man sagen, daß Grabmann im Seelenleben

des hl. Thomas ein Stück seines eigenen Seelenlebens gezeichnet
hat. Thomas war ihm nicht bloß der große Gelehrte und maßgebende
Lehrer, sondern auch der edle Mensch und der große Heilige, dessen

Wandel ihm Vorbild war.
Eine Frucht der 600jährigen Jubelfeier der Heiligsprechung des

hl. Thomas ist auch eine Schrift über die Kulturphilosophie des hl. Thomas

von A quin (Augsburg 1925). Es ist ein feinsinniges Buch, das

den Beziehungen des hl. Thomas zum Kulturleben seiner Zeit nachgeht,

seine Auffassung von den einzelnen Kulturwerten, dem
religiösethischen, dem wissenschaftlichen und dem ästhetischen, im einzelnen

darlegt und das Nachwirken der thomistischen Kulturphilosophie auf
die Kultur des späten Mittelalters und der Renaissance und auf die

Kultur der Gegenwart untersucht. Das Buch endigt mit der
optimistischen Feststellung, daß « eine Fülle von Zusammenhängen und
Zusammenklängen bestehen zwischen der Gedankenwelt des größten
mittelalterlichen Denkers und dem modernen Ringen nach objektiven, ewig

geltenden Wahrheiten und Werten, die gleich helleuchtenden Sternen
die gottwärts führenden Bahnen des menschlichen Denkens, Sehnens

und Lebens beleuchten » (S. 198). Die Schrift ist auch in italienischer
und spanischer Übersetzung erschienen. Eine neue Auflage liegt druckfertig

vor.
Eine Reihe von weiteren Thomasschriften Grabmanns behandelt

Einzelfragen der thomistischen Lehre. Mit einem der tiefsten Probleme
der thomistischen Erkenntnislehre beschäftigt sich die auch ins
Französische übersetzte Schrift : Der göttliche Grund menschlicher Wahrheitserkenntnis

nach Augustinus und Thomas von A quin (Münster 1924).
Während Augustin für das Zustandekommen unserer natürlichen
Wahrheitserkenntnis eine unmittelbare Berührung der Seele mit dem
ungeschaffenen göttlichen Licht verlangt, sieht Thomas in den obersten

Denkgesetzen, die vom Schöpfer in die Menschenseele hineingelegt worden

sind, einen hinreichenden Grund für die Gewißheit unseres natürlichen

Erkennens. Der erste Teil der Schrift zeichnet das Bild der



142 Martiti Grabmann

augustinischen Illuminationstheorie nach den Schriften Augustins und
macht sie aus ihren neuplatonischen Quellen geschichtlich verständlich.
Der zweite Teil erörtert die Stellungnahme der Scholastik des 13.

Jahrhunderts zu derselben, zuerst in Kürze die zustimmende Haltung der
älteren Theologen, vor allem der Franziskanerschule, dann in ausführlicher

Weise die auf Aristoteles fußende Kritik des hl. Thomas in
seinen verschiedenen Werken. Grabmann sieht in der persönlichen
Lösung des hl. Thomas eine Synthese von Augustin und Aristoteles.
Diese Auffassung ist jedoch auf Widerspruch gestoßen. G. M. Manser
möchte in seiner Besprechung im Divus Thomas 3 (1925) 92-94 schärfer
den Gegensatz zwischen Augustin und Thomas in unserer Frage betont
wissen.

Einen Ausschnitt aus der Theologie des hl. Thomas behandelt die

anregende Schrift : Die Idee des Lebens in der Theologie des hl. Thomas

von A quin (Paderborn 1922). Während in den meisten Schriften
Grabmanns der Historiker das Wort hat, spricht hier der spekulativ begabte

Dogmatiker. Grabmann greift zwei Grundgedanken aus der Theologie
des hl. Thomas heraus, die eng zusammenhängen und sich gegenseitig
beleuchten : das Leben des Dreieinigen Gottes und die Teilnahme der

vernünftigen Geschöpfe an dem göttlichen Leben durch die Gnade oder
das göttliche Leben in Gott und das göttliche Leben in uns. Der
Verfasser zeigt in dieser Schrift in sehr ansprechender Weise an einem
konkreten Beispiel den praktischen Lebenswert des christlichen Dogmas

auf.
Das letzte größere Werk, das wir dem unermüdlichen Forscherfleiß

Grabmanns verdanken, ist der theologischen Erkenntnis- und
Einleitungslehre des hl. Thomas gewidmet (Freiburg/Schweiz 1948). Seiner

Anlage nach ist es ein systematischer und historischer Kommentar zu
dem opusculum des hl. Thomas In Boethium de Trinitate, in welchem
der Aquinate die Fragen der theologischen Erkenntnis- und
Einleitungslehre am eingehendsten behandelt. Grabmann hat in dieser Schrift
die Grundsätze, die er in seinem Thomasbüchlein und in séiner

Einführung in die Summa theologica über die Thomasinterpretation
entwickelt hat, praktisch angewandt. Er gibt sich nicht damit zufrieden,
den Gedanken des hl. Thomas unter Beiziehung sämtlicher Paralleltexte

— nach dem Grundsatz des Thomisten A. Massoulié : Divus Thomas
sui interpres — rein dialektisch zu analysieren. Sein Hauptanliegen
geht dahin, durch Aufhellung der geschichtlichen Zusammenhänge ein
tieferes geschichtliches Verständnis der Lehre des hl. Thomas zu ge-



und seine Verdienste um die Thomasforschung 143

winnen. Zu diesem Zweck stellt er die Lehre des Aquinaten in den

Rahmen der geschichtlichen Entwicklung des scholastischen Denkens

hinein. Fast die Hälfte des Buches ist der vieldisputierten Frage nach

dem Wissenschaftscharakter der Theologie in der Scholastik des 13. und

beginnenden 14. Jahrhunderts gewidmet. Alle Schulrichtungen vor,
um und nach Thomas kommen ausführlich zu Wort : Zuerst treten
Angehörige der älteren augustinischen Richtung auf ; dann folgen
Dominikanertheologen aus der unmittelbaren Umgebung des hl. Thomas ;

dann hören wir von der Stellungnahme der außerhalb der Schule des

hl. Thomas stehenden Theologen und von der Kritik, die sie an seiner

Lehre übten. Den Abschluß bildet die Darstellung der Lehre der ältesten

Thomistenschule, die sich eng an Thomas anschloß und seine

Lehre gegen Angriffe verteidigte. Die Ansichten von mehr als 30 Theologen

werden vorgeführt, großenteils auf Grund handschriftlicher Texte.
Es ist ein farbenreiches Bild, das sich vor unseren geistigen Augen
entrollt, von einer Meisterhand gezeichnet. Es bestätigt das von Grabmann

geprägte Wort von der « geistigen Lebendigkeit » des Mittelalters,
indem es die Mannigfaltigkeit und Differenziertheit des mittelalterlichen

Denkens bei aller Übereinstimmung in den Grundfragen an
einem lehrreichen Beispiel enthüllt. Diese überraschende Vielfalt konnte
freilich nur der sehen, der das ganze Quellenmaterial, auch das noch

ungedruckte, kennt und verwertet. Grabmann war darin
unübertroffener Meister. P. J. Müller O. S. B. schreibt in seiner Besprechung
im Divus Thomas 26 (1948) 453 : « Jedes neue Buch von Professor

Mgr. Grabmann ist ein Fest für alle Forscher und Freunde der Scholastik.

Bietet der hochverehrte Altmeister der Scholastik doch jedesmal
ein so reiches inediertes Textmaterial, das er im Laufe von nahezu

fünfzig Jahren unermüdlicher Forschertätigkeit aus ungezählten
Handschriften in Bibliotheken aller Länder gesammelt hat. Das gilt in

ganz hervorragendem Maße von dem vorliegenden Werk, das eines der

grundlegendsten Probleme des 13. Jahrhunderts und der Scholastik

überhaupt behandelt. »

Auf die Darstellung der theologischen Erkenntnis- und Einleitungslehre

sollte noch ein zweiter Band folgen, der nach derselben Methode
die philosophische Wissenschaftslehre des hl. Thomas im Anschluß an die

letzten beiden Quästionen des opusculum : In Boethium de Trinitate
behandeln sollte. Seit vielen Jahren hatte Grabmann umfangreiches
Material dafür gesammelt. Die beiden Bände sollten zusammen einen
Ersatz bieten für den fehlenden dritten Band seiner Geschichte der



144 Martin Grabmann

scholastischen Methode. Es ist beim Plan geblieben. Der Tod hat
seinem rastlosen Schaffen früher, als er dachte, ein Ziel gesetzt. Wie
viele große Scholastiker, auch der hl. Thomas, ihre Werke unvollendet
zurückgelassen haben, so hat auch Grabmann sein Werk nicht
vollenden können. Der Plan war zu weit gesteckt, als daß ein kurzes
Menschenleben ausreichte, ihn ganz zu verwirklichen.

Wir haben bisher nur von den in Buchform erschienenen Schriften
Grabmanns gesprochen, soweit sie sich mit dem Leben und dem Werk
des hl. Thomas befassen. Zu diesen kommen noch viele kleinere und
größere Abhandlungen in Zeitschriften, Festschriften und Sammelwerken,

die Einzelfragen der Thomasforschung behandeln. Hervorgehoben

seien eine Abhandlung über den Wissenschaftsbegriff des hl. Thomas

und seine Lehre vom Verhältnis von Glaube und Theologie zur
Philosophie und weltlichen Wissenschaft (Köln 1934, auch italienisch erschienen)

sowie eine große Untersuchung über die Lehre des hl. Thomas

vom realen Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein nach
ungedruckten Dokumenten des 13. Jahrhunderts in den Veröffentlichungen
der römischen Thomasakademie (Rom 1924). Besondere Erwähnung
verdienen auch eingehende Untersuchungen zu einzelnen
Thomasschriften : zu den Aristoteles-Kommentaren (1914 französisch, 1926

deutsch) ; zu der für die Metaphysik wichtigen Jugendschrift De ente

et essentia (1919), zu der dogmengeschichtlich bedeutsamen Schrift De

rationibus 'fidei contra Saracenos Graecos et Armenos (Scholastik 1942).

Ein wertvoller Beitrag zur Thomasbiographie ist die Abhandlung : Die
persönlichen Beziehungen des hl. Thomas von A quin (Historisches Jahrbuch

1937). Eine wertvolle Ergänzung zu den Untersuchungen
Grabmanns über Schriften des hl. Thomas bildet eine Abhandlung über
die Autographe von Werken des hl. Thomas (Historisches Jahrbuch 1940).

Die historische Betrachtungsweise, mit der Grabmann seit seinem

Bekanntwerden mit Denifle und Ehrle das Werk des hl. Thomas sah,
brachte es mit sich, daß er bei Thomas nicht stehen bleiben konnte.
Sein Blick weitete sich und umspannte in einem großen Bogen die
Zeit vor und nach Thomas. Im Forschen nach den Quellen des

hl. Thomas ging er zurück in die Patristik. Hier zog ihn vor allem der
hl. Augustinus in den Bann, der große Denker des christlichen Altertums,

der das philosophische und theologische Denken der mittelalterlichen

Scholastik entscheidend formte. Gegenstand seiner Augstinus-
studien waren vor allem die Grundfragen der philosophischen Gotteslehre,

der Psychologie und der philosophischen und theologischen Er-



und seine Verdienste um die Thomasforschung 145

kenntnislehre. Als Frucht seiner Augustinusstudien erschien 1916 die

gehaltvolle Schrift : Die Grundgedanken des hl. Augustinus über Seele

und Gott (Köln 1916, 21929); 1924 folgte die schon erwähnte Schrift:
Der göttliche Grund menschlicher Wahrheitserkenntnis nach Augustinus
und Thomas von Aquin (Münster 1924). Anläßlich des Augustinusjubiläums

1930 erschienen Abhandlungen über Augustins Lehre von
Glauben und Wissen und über die augustinische Ideenlehre. In all
diesen Schriften ist Grabmann auch den Verbindungslinien
nachgegangen, die von Augustin zur Scholastik, besonders zu Thomas führen.

Mit den Wurzeln der scholastischen Theologie in der Patristik und
mit der allmählichen Entfaltung derselben in der Vor- und
Frühscholastik befassen sich die zwei Bände der Geschichte der scholastischen

Methode (Freiburg 1909-11). Sie zeigen das Ringen der werdenden
Scholastik um die theologische Methode, um die rechte Zusammenordnung

der beiden Grundelemente auctoritas und ratio, Offenbarung und
Vernunft, Glaube und Wissen. Der zweite Band, der die glanzvolle
Entwicklung der frühscholastischen Theologie (12. Jahrhundert) zur
Darstellung bringt, bearbeitet auf weite Strecken wissenschaftliches

Neuland. Die Schule Anselms von Laon tritt zum erstenmal in klaren
Umrissen aus dem Dunkel der Vergangenheit hervor ; das Wissen um
die Schulen Abaelards, Hugos von St. Viktor, Gilberts de la Porrée

und des Petrus Lombardus wird in manchen Einzelheiten korrigiert
und um viele neue Züge bereichert. Bedeutende Theologen, deren Werke
bisher kaum beachtet in den Handschriftenbibliotheken gelegen hatten,
wurden durch Grabmanns Forschungen in das helle Licht der Geschichte

gerückt. Grabmann hat in diesem Werke den Grund gelegt und die Wege
gewiesen für die großartige Entfaltung der Erforschung der frühscholastischen

Theologie in den folgenden Jahrzehnten. Grabmanns Geschichte
der scholastischen Methode gehört, obwohl in einzelnen Punkten überholt,

heute noch zu den unentbehrlichen Standardwerken der
scholastischen Forschung. Das gelehrte Werk, das in den Jahren der
Eichstätter Lehrtätigkeit entstand, begründete Grabmanns wissenschaftlichen

Ruhm und gab den Anstoß zu seiner Berufung an die Universität

Wien (1913).

In unmittelbarem Zusammenhang mit seinen Thomasforschungen
stehen Grabmanns eindringende Untersuchungen über die Lehrer des

hl. Thomas, seine unmittelbarsten Vorgänger. Eine eigene Untersuchung
widmete er (1920) dem Jugendlehrer des Aquinaten, Petrus de Hibernia,
der den jungen Studenten an der Universität Neapel erstmals mit
Divus Thomas 10



146 Martin Grabmann

Aristoteles bekannt machte und dadurch großen Einfluß auf seine

geistige Entwicklung ausübte. Grabmanns Untersuchung baute auf
den grundlegenden Forschungen Clemens Baeumkers auf und führte
sie weiter.

Diejenige Gestalt des mittelalterlichen Geisteslebens, die Grabmann
nach Thomas am meisten angezogen hat, ist Albert der Große, der
Lehrer des hl. Thomas in Paris und in Köln. Durch glückliche
Handschriftenfunde gelang es ihm, drei bis dahin unbekannte Teile einer

großen theologischen Summe, der Summa de creaturis, und eine neue
Handschrift des von Thomas redigierten Ethikkommentars Alberts
festzustellen. Die vielgelesene mystische Schrift De adhaerendo Deo, die
als die Perle im Schrifttum Alberts galt, mußte Grabmann auf Grund
seiner handschriftlichen Forschungen Albert dem Großen absprechen
und dem von ihm neu entdeckten Mystiker Johannes von Kastl
zuteilen (1920). Die Albert dem Großen zugeschriebene Philosophia

pauperum, ein vielbenütztes aus den Schriften Alberts des Großen

kompiliertes Kompendium der Naturphilosophie, hat Grabmann als

ein Werk des thüringischen Dominikaners Albert von Orlamünde
erwiesen (Münster 1918). Diese Zuteilung wurde zwar mehrfach bestritten,

neuerdings aber in ihrer Richtigkeit wieder bestätigt. Eine
außerordentlich ergebnisreiche Untersuchung Grabmanns beschäftigt sich mit
dem gewaltigen Einfluß Alberts des Großen auf das mittelalterliche
Geistesleben (1928; 21936). Alberts Hauptbedeutung sieht Grabmann
darin gelegen, daß er den christlichen Aristotelismus schuf, d. h. eine

Art der Aristoteleserklärung, die im Gegensatz zur averroistischen

Deutung, die Aristoteles vielfach in Widerspruch zu christlichen
Lehranschauungen brachte, den Weg zu einer fruchtbaren Synthese der
aristotelischen Philosophie und der christlichen Offenbarungslehre zeigte.
Mit souveräner Beherrschung des gedruckten und ungedruckten
Quellenmaterials zeigt Grabmann das tiefgreifende Fortwirken der Schriften
und Ideen Alberts in der Philosophie, Theologie und Mystik des Mittelalters.

Anläßlich der Heiligsprechung und Erhebung Alberts zum
Kirchenlehrer (1931), an der Grabmann, von der höchsten kirchlichen
Stelle aufgefordert, durch ein wissenschaftliches Gutachten vorbereitend

mitwirken durfte, zeichnete er in einem Vortrag bei der Münchener
Albertusfeier ein anschauliches wissenschaftliches Charakterbild des

Heiligen (München 1932). Gelegentlich der Erhebung Alberts zum
Patron der Naturwissenschaften würdigte Grabmann die philosophische
und naturwissenschaftliche Methode Alberts des Großen in seinen



und seine Verdienste um die Thomasforschung 147

Aristoteleskommentaren und stellte dabei auch seine Bedeutung für
die Naturwissenschaft des Mittelalters heraus (1944).

Ein weit aufgeschlossenes wissenschaftliches Interesse wandte
Grabmann auch der Schule des hl. Thomas zu, welche die geschichtliche
Aufgabe hatte, die Lehre des hl. Thomas fortzuführen und gegen Angriffe
von verschiedenen Seiten zu verteidigen. Grabmann konnte an die

grundlegenden Forschungen seines Freundes Ehrle anknüpfen ; er hat
sie in vielen Einzelheiten erweitert und selbständig fortgeführt. 1923

erschien aus seiner Feder eine groß angelegte Untersuchung über die
italienische Thomistenschule des 13. und beginnenden 14. Jahrhunderts ;

1925 erschienen ähnliche Untersuchungen über die älteste deutsche
Thomistenschule und über englische Thomisten des 13. Jahrhunderts.
Besondere Untersuchungen widmete er einzelnen Vertretern der älteren
und jüngeren französischen Thomistenschule, wie Aegidius von Lessines,

Bernhard von Auvergne, Kardinal Wilhelm Petri de Godin, Johannes

Quidort von Paris und Johannes Capreolus, dem bedeutendsten
Verteidiger der thomistischen Lehre im 15. Jahrhundert. In den letzten
Jahren dehnte Grabmann seine Forschungen auf die Kölner Thomistenschule

des ausgehenden Mittelalters aus, aus der die ersten Kommentare

zur theologischen Summe hervorgegangen sind. Über die Kölner
Thomistenschule des 14. Jahrhunderts gibt eine Untersuchung über

Magister Henricus de Cervo (1942) reichen Aufschluß. Als ersten
Kommentator der theologischen Summe hat Grabmann den aus Tournai
stammenden Kölner Professor Johannes Tinctoris (f 1469) festgestellt

(1948).

Alle diese Forschungen beruhen fast ausschließlich auf handschriftlichen

Studien, da die meisten Werke der mittelalterlichen Thomistenschule

ungedruckt geblieben sind. In entsagungsvoller Arbeit hat
Grabmann für mehr als 25 mittelalterliche Thomisten alle erreichbaren
Notizen über Leben und Schrifttum zusammengestellt, ihre noch
vorhandenen Schriften in Bibliothekskatalogen und in den Handschriftenbeständen

der Bibliotheken nachgewiesen, ihre Lehrrichtung untersucht
und von einzelnen auch Texte veröffentlicht. Die meisten dieser Abhandlungen

sind mit vielen anderen in den zwei Bänden « Mittelalterliches
Geistesleben » gesammelt, die 1926 und 1936 in München erschienen sind.
Wenn einmal die monumentale Ordensbibliographie der Dominikaner
von Quétif und Echard in neuer Bearbeitung vorliegen wird, dann wird
neben den Namen vieler Vertreter der mittelalterlichen Thomistenschule
auch der Name ihres Erforschers Martin Grabmann stehen.



148 Martin Grabmann

In Zusammenhang mit der Thomasforschung stehen auch
Grabmanns weitausholende Studien zum mittelalterlichen Aristotelismus. War
es doch Thomas von Aquin, der den von Albert begründeten christlichen

Aristotelismus vollendete und im weitesten Umfange in den
Dienst der christlichen Offenbarungslehre gestellt hat. Beim Studium
der Werke des hl. Thomas war es Grabmann zum Bewußtsein gekommen,

welch tiefgehenden Einfluß das aristotelische Schrifttum, das zu
Beginn des 13. Jahrhunderts in das Blickfeld der Scholastik trat, auf
das mittelalterliche Geistesleben ausübte. Von seiner historischen
Betrachtungsweise aus empfand er das Bedürfnis, den Wegen nachzuspüren,

auf denen die aristotelischen Schriften und die Aristoteleskommentare

griechischer und arabischer Aristoteleserklärer in die Scholastik

einströmten, und ihre Auswirkungen bei den mittelalterlichen
Denkern zu verfolgen. Nachdem er schon im zweiten Bande der
Geschichte der scholastischen Methode (1911) die Rezeption des zweiten,
größeren Teiles des aristotelischen Organons, der sog. logica nova, in
der lateinischen Scholastik untersucht hatte, griff er in den Wiener
Jahren das Problem des mittelalterlichen Aristotelismus im großen
Stile auf ; es hat ihn von da an bis zu seinem Tode intensiv beschäftigt.

Eine grundlegende Untersuchung über die lateinischen Aristoteles-
Übersetzungen des 13. Jahrhunderts (Münster 1916) eröffnete eine lange
Reihe von Publikationen — insgesamt etwa 50 —, die sich mit dem
Problemkreis « Aristoteles im Mittelalter » befassen. Der Kampf des

hl. Thomas gegen die von Siger von Brabant vertretene averroistische

Aristotelesdeutung reizte den Historiker, das geschichtliche Bild des

lateinischen Averroismus aus den Quellen zu erarbeiten. Es gelang
ihm, in einer Münchener Handschrift umfangreiche Aristoteleskommentare

des Siger von Brabant nachzuweisen. Es war von den vielen

Handschriftenfunden, die er dank seinem unermüdlichen Forscherfleiß,
seiner Intuition und seiner umfassenden Kenntnis der mittelalterlichen
Literatur machte, der bedeutendste. Von einem anderen Führer des

lateinischen Averroismus, Boetius von Dacien, entdeckte und edierte
Grabmann zwei opuscula, von denen das eine, welches De summo
bono sive de vita philosophi überschrieben ist, die averroistische Lehre

von der rein natürlichen Glückseligkeit des Menschen in schroffem

Gegensatz zur christlichen Auffassung vertritt. In weiteren Forschungen
über den lateinischen Averroismus und seine Stellung zur christlichen
Weltanschauung hat Grabmann eine stattliche Reihe von averroistischen
Aristoteleskommentaren nachgewiesen, welche heterodoxe Sätze ent-



und seine Verdienste um die Thomasforschung 149

halten, die in den beiden Verurteilungsdekreten des Bischofs Stephan

von Tempier von Paris vom Jahre 1270 und 1277 wiederkehren. Das

geschichtliche Bild des lateinischen Averroismus, aber auch das Bild
des ihm entgegengesetzten christlichen Aristotelismus ist durch
Grabmanns Forschungsarbeit ganz erheblich erweitert worden ; viele neue
Namen hat er in die Geschichte der mittelalterlichen Philosophie
eingetragen. Ebenso wie bei seinen Forschungen über die Thomisten-
schule ist er zahlreichen Aristoteleserklärern hauptsächlich der Pariser

Artistenfakultät sowohl der orthodoxen als auch der heterodoxen oder
averroistischen Richtung nachgegangen, hat ihre Lebensdaten und ihre
Werke aus den Handschriften festgestellt und ihren Platz in der
Geschichte der mittelalterlichen Aristoteleserklärung bestimmt. Viele
dieser Forschungen sind in den Sitzungsberichten der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften, andere im zweiten Band des « Mittelalterlichen

Geistelebens » niedergelegt. Von den 20 zum Teil sehr umfangreichen

Heften der Sitzungsberichte, die in den Jahren 1922-44 aus der
Feder Grabmanns erschienen, sind nicht weniger als 15 Problemen des

mittelalterlichen Aristotelismus gewidmet.
In den letzten Münchener Jahren arbeitete Grabmann an einem

großen Werk über die Stellung der Päpste des 13. Jahrhunderts zum
Aristotelismus. Zwei Teile davon sind in Rom in italienischer Sprache
erschienen : eine Monographie über die Aristotelesverbote unter Innozenz

III. und Gregor IX. (1941) und eine Monographie über den
Aristotelesübersetzer am päpstlichen Hof Wilhelm von Moerbeke 0. P.,
den philologischen Berater und Helfer des hl. Thomas (1946). Den
dritten Teil, der über die Beziehungen des Aristoteleserklärers Thomas

zu den Päpsten berichten sollte, konnte Grabmann nicht mehr
vollenden. Auch den Plan, ein größeres zusammenfassendes Werk über
Aristoteles im Mittelalter zu schreiben, konnte er nicht mehr ausführen.

Im Manuskript ließ er eine große Abhandlung über den Aristotelismus
des 12. Jahrhunderts zurück, entstanden aus zwei Vorträgen, die er im
Sommer 1948 an der Universität Freiburg/Schweiz hielt. Der erste
Teil handelt über die Aristotelesübersetzungen des 12. Jahrhunderts,
vor allem über das schwierige Problem der Übersetzungen des zweiten
Teiles des Organons (logica nova). Der zweite Teil berichtet
zusammenfassend über die Aristotelesbenützung der Frühscholastik in der

Philosophie und in der Theologie. Im Vordergrund stehen Kommentare

zur aristotelisch-boethianischen Logik und Bearbeitungen derselben
in Form von systematischen Kompendien der Dialektik. Grabmann



150 Martin Grabmann

hat auf diesem Gebiete selbst bedeutende Funde gemacht, welche den
leeren Raum, der bisher in der Geschichte der mittelalterlichen Logik
zwischen Peter Abaelard und Petrus Hispanus bestand, mit einem

umfangreichen Textmaterial ausfüllen und die starke Nachwirkung Peter
Abaelards und eines Magister Albericus, eines Lehrers des Johannes

von Salisbury, bezeugen. Die inhaltsreiche Studie, welche die Ergebnisse

fremder und eigener Forschungen zusammenfaßt, wird in den

Veröffentlichungen des päpstlichen Institutes für mittelalterliche Studien
in Toronto erscheinen.

Mit lebhaftem Interesse verfolgte Grabmann auch das Fortleben
der thomistischen Gedankenwelt in der Philosophie und Theologie der
Neuzeit und Gegenwart. Als « einen kongenialen Interpreten dessen,

was der Englische Lehrer gewollt und gelehrt hat », betrachtete er den

großen Kölner Dogmatiker Matthias Joseph Scheeben, für den er

wegen seiner tiefen übernatürlichen Auffassung des Christentums und
der Kirche seit den Anfängen seiner theologischen Studien eine besondere

Vorliebe hatte, wie er im Vorwort zur Neuausgabe von Scheebens

« Natur und Gnade » (München 1922) bemerkt. Der genannten
Neuausgabe schickte er eine ausführliche Einleitung voraus, in welcher er
die Persönlichkeit und das theologische Lebenswerk Scheebens im
Entwicklungsgänge der neueren deutschen Theologie in umfassender Weise

würdigte 1. Seiner hohen Wertschätzung der Theologie Scheebens gab
Grabmann, auch durch die Mitarbeit an der Neuausgabe der gesammelten

Schriften Scheebens — er übernahm das 1. Buch der Dogmatik,
die theologische Erkenntnislehre (Freiburg 1948) — Ausdruck. Wie
Scheeben, so setzte Grabmann auch vielen anderen hervorragenden
Vertretern der Neuscholastik in edler Pietät literarische Denkmäler, z. B.

Morgott, Jeiler, Denifle, Baeumker, Ehrle, Baur, De Wulf. Die
Verdienste der Löwener Neuscholastik, die sich hauptsächlich um das im

Auftrag Leos XIII. errichtete Institut Supérieur de Philosophie gruppiert,

anerkannte und würdigte Grabmann in einem geschichtlichen
Überblick über die vorzüglichen wissenschaftlichen Leistungen dieses

Instituts (Phil. Jahrbuch 1938).

Das wissenschaftliche Lebenswerk Grabmanns weist gewaltige
Dimensionen auf. Die Zahl seiner Publikationen geht über 300 hinaus.

1 Anläßlich des 50. Todestages Scheebens (1938) zeichnete Grabmann in
der Viertel]'ahrsschrift des Katholischen Akademiker-Verbandes (S. 163-168) aufs
neue ein warm empfundenes Lebensbild Scheebens, « des Theologen des
Übernatürlichen ». Aus diesem Artikel (S. 166) stammen die vorhin zitierten Worte.



und seine Verdienste um die Thomasforschung 151

Die zweibändige Festschrift, die ihm zum 60. Geburtstag von Freunden
und Schülern überreicht wurde (« Aus der Geisteswelt des Mittelalters »,

Münster 1935), zählte bereits 215 Nummern ; die Publikationen der

letzten 14 Jahre haben die Zahl 100 überschritten h Was wir genannt
und angedeutet haben, ist nur ein Ausschnitt aus seinem wissenschaftlichen

Lebenswerk. Weite Arbeitsgebiete, die zur Thomasforschung
in entfernterer Beziehung stehen, haben wir gar nicht berührt : seine

Forschungen zur mittelalterlichen Mystik (Johannes von Kastl), zur
mittelalterlichen Franziskanerschule (Bonaventura, Matthaeus von
Aquasparta), zum mittelalterlichen Neuplatonismus (Ulrich von Straßburg,

Meister Eckhart), zu Dante und seinen Beziehungen zur
mittelalterlichen philosophisch-theologischen Wissenschaft (Dante und Siger

von Brabant). Am besten spiegelt sich der staunenswerte Universalismus

Grabmanns in seiner Geschichte der katholischen Theologie (München
1933), die zwar auf dem Grundriß Scheebens aufbaut, aber in den

Abschnitten über das Mittelalter und über die Theologie des 19. und
20. Jahrhunderts fast ausschließlich Grabmanns persönliches Werk ist.

Der Name Martin Grabmann ist bereits in die Geschichte

eingegangen. Er ist unlösbar mit der Erforschung der mittelalterlichen
Geistesgeschichte verbunden und wird stets in Ehren genannt werden

zusammen mit den Namen der bahnbrechenden Forscher Fidelis a

Fanna und Ignatius Jeiler, Heinrich Denifle und Franz Ehrle, Clemens

Baeumker und Maurice de Wulf. Unter diesen Großen im Reiche
des Geistes war Grabmann einer der Größten. Seine wissenschaftliche

Initiative hat reiche Früchte getragen und wird noch lange fortwirken.

Als überragenden Gelehrten haben alle, die Grabmann kannten,
ihn bewundert ; als Persönlichkeit haben sie ihn geschätzt und geliebt.
Bei all seiner Gelehrsamkeit und bei allen kirchlichen und wissenschaftlichen

Ehrungen, die ihm so reichlich zuteil wurden — er war Mitglied
zahlreicher wissenschaftlicher Akademien des In- und Auslandes und
Ehrendoktor von vier Universitäten (Löwen, Innsbruck, Mailand,
Budapest) —, blieb er immer der schlichte, bescheidene, gütige, edle

und hilfsbereite Mensch. Seinen Lehrern bewahrte er zeitlebens ein
treues Andenken ; noch in seinen letzten Lebenstagen sprach er voll
Dankbarkeit und Pietät von seinen Eichstätter Lehrern und von seinen

1 Eine vollständige Bibliographie wird dem 3. Bande des « Mittelalterlichen
Geisteslebens » beigegeben werden, den ich nach dem letzten Wunsche des
Verstorbenen nächstes Jahr herauszugeben beabsichtige.



152 Martin Grabmann

Förderern Denifle und Ehrle. Seinen Freunden war er mit einer
seltenen Treue ergeben ; jedem schenkte er seine Aufmerksamkeit und für
jeden hatte er ein gutes Wort. Seinen Schülern war er ein wohlwollender
Berater und väterlicher Freund. In der Beurteilung der Leistungen
anderer war er äußerst wohlwollend, in der Kritik schonend und
zurückhaltend, in der Polemik immer vornehm.

Als Priester war er der treue Sohn seiner Kirche, die er ehrte
und liebte wie eine Mutter. Das pie sentire cum Ecclesia war ihm stets
innerstes Herzensanliegen. Den höchsten Vertretern der kirchlichen
Autorität, den Päpsten Pius XI. und Pius XII., war er persönlich
verbunden ; mit seinen Heimatbischöfen in Eichstätt verknüpften ihn
Bande herzlicher Freundschaft. Sein edles Menschentum und seine

echt priesterliche Gesinnung standen auf dem festen Grunde eines

unerschütterlichen Glaubens und einer tiefinnerlichen Frömmigkeit.
Was die Kirche am Feste des hl. Thomas betet : da nobis, quae-

sumus, et quae docuit intellectu conspicere et quae egit imitatione
complere, war für Martin Grabmann Lebensprogramm : Als Theologe
und Gelehrter erstrebte er ein tiefes inhaltliches und geschichtliches
Verständnis der Lehre des hl. Thomas ; als Mensch und Priester suchte

er das ideale Vorbild des hl. Thomas in seinem eigenen Leben nach-

zugestalten. Die Liebe zum hl. Thomas ließ in dem jungen Theologen
den Entschluß reifen, in den Orden des hl. Dominikus einzutreten.
Da er sich aber in das Ordensleben nicht so recht hineinfinden konnte,
kehrte er nach einem halbjährigen Noviziat in Olmütz, eine Fügung
Gottes darin sehend, wieder in das Eichstätter Priesterseminar zurück1.
Dem Dominikanerorden bewahrte er zeitlebens eine treue Anhänglichkeit.

Als gelehrter Universitätsprofessor trat er 1921 dem Dritten
Orden des hl. Dominikus bei und er schätzte sich glücklich, als Domi-
nikanertertiar den Namen des hl. Thomas von Aquin tragen zu dürfen.
Mit tiefer Ergriffenheit liest man den Schlußsatz seines Testamentes,
in welchem er seiner treukirchlichen Gesinnung und zugleich seiner

begeisterten Liebe zum hl. Thomas Ausdruck gibt :

1 Am 19. August 1895 kam Grabmann im Kloster Olmütz, wo sich damals
das Noviziat der österreichischen Ordensprovinz befand, an. Am 2. September
desselben Jahres nahm er als fr. Leo das Ordenskleid. Am 19. Februar 1896
erklärte er seinen Austritt. Am gleichen Tag schrieb er an den damaligen Regens
des Eichstätter Priesterseminars : « Mit Thränen in den Augen und innigster
Dankbarkeit scheide ich von Olmütz. Möge der liebe Gott es reichlich dem Orden
vergelten all das Gute, das ich hier empfangen habe Ich nehme dieses Geschick
aus der Hand Gottes an und kehre wieder nach Eichstätt ins Seminar zurück. »



und seine Verdienste um die Thomasforschung 153

« Ich empfehle meine Seele durch die Hände Mariens dem
Dreieinigen Gott, dem ich dafür von Herzen danke, daß ich aus einer

guten katholischen Familie stamme, daß er mich trotz meiner Unwür-
digkeit zum Priestertum und durch das Priestertum geführt hat, daß

ich mit Gottes Hilfe auf dem rechten Weg des heiligen Glaubens

geblieben bip und für die katholische Kirche und Wissenschaft arbeiten

konnte, daß ich als Professor der Theologie besonders auch die Lehre
des hl. Thomas von Aquin, dessen Namen ich als Mitglied des Dritten
Ordens des hl. Dominikus trage, in Wort und Schrift verkünden konnte. »

In der Todesnot rief Grabmann den hl. Thomas und den hl. Albertus

Magnus als Fürbitter an. An der Hand des hl. Thomas ist er durch
das Leben gegangen. So dürfen wir uns wohl der frohen Hoffnung
hingeben, daß er in den Chor jener erlauchten Geister eingegangen ist,
die um den hl. Thomas, den gelehrtesten unter den Heiligen,
versammelt sind, und daß er mit ihnen unverhüllten Auges die Wahrheit
schaut, deren Erforschung sein ganzes Leben geweiht war.


	Martin Grabmann und seine Verdienste um die Thomasforschung

