Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 27 (1949)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Philosophie

F. van Steenberghen : Epistémologie. — Louvain, Institut Supérieur
de Philosophie. 1947. 272 pp.

Der durch seine hervorragend guten Arbeiten aus der Geschichte
der mittelalterlichen Philosophie sehr wohl bekannte Verf. darf mit vor-
liegendem Buch seine Epistémologie bereits in zweiter, verbesserter und
neu durchgearbeiteter Auflage herausgeben. Getreu dem alten Wahl-
spruch der Lowener Schule, sucht St. eine Epist. zu bieten, die auf griind-
lichem Thomasstudium, wie aber auch auf der Kenntnis der modernen
Literatur und eigener selbstindiger Arbeit beruht. — Was ist Epistémologie
iberhaupt ? Welche Stelle kommt ihr innerhalb der Philosophie zu ?
Welches ist ihr Ausgangspunkt, ihre Methode, ihre Geschichte ? Das
sind die Fragen, die im einleitenden Kapitel behandelt werden. DaB in
all diesen Fragen nicht bloB8 zwischen den Philosophen verschiedenster
metaphysischer und erkenntnistheoretischer Richtung gréBte Meinungs-
verschiedenheiten bestehen, sondern auch unter den scholastischen Philo-
sophen, die doch noch einen gewissen gemeinsamen Ausgangspunkt haben
(vgl. die Lehre vom sensus communis!), vergiBt er nicht eigens anzu-
merken. Fiir ihn ist Epist. die erste Disziplin alles Wissens ; als solche
hat sie auszugehen von einer Analyse der BewuBtseinsgegebenheiten, einer
Beschreibung der konstitutiven Elemente des BewuBtseins (I. Teil der
Epist. : Epistémologie analytique ou descriptive). Auf der Grundlage dieses
Teils der Epist. baut sich ein zweiter auf: die Kritik der Erkenntnis, die
Wert und Moglichkeit des menschlichen Wissens zu untersuchen hat (Episté-
mologie critique). Die Untersuchungen dieser beiden ersten Teile liefern
den Gegenstand fiir den dritten Teil der Epist.: Epistémologie logique.
Das Hauptaugenmerk des Buches ist auf die beiden ersten Teile gelegt.
In einem letzten Kapitel werden die aus den vorausgehenden Unter-
suchungen sich ergebenden FFolgerungen dargelegt : der kritische Realismus
(man beachte die verschiedene Bedeutung, die dieser Ausdruck heute viel-
fach hat!), die Fehler des Relativismus, Subjektivismus, Pragmatismus,
Idealismus usw. Endlich folgt noch kurz eine gerade fiir einen Studierenden
sehr wertvolle, weil sehr iibersichtliche und klare Einteilung der Wissen-
schaften.

Das Buch gehort zu der Reihe der Handbiicher, die das beriihmte
Institut Supérieur von Loéwen herausgibt. Dem trigt die ganze Anlage
des Buches sehr wohl Rechnung. Trotz dieses seines Lehrbuchcharakters
wirft es eine Menge schwieriger Fragen auf, die einem Anfinger in Philo-
sophie manch harte NuB zu knacken geben werden. Es regt anderseits



104 Literarische Besprechungen

aber auch zu selbstindigem Weiterdenken an. Doch wird es auf die
ungeteilte Zustimmung nicht aller, auch nicht aller scholastischen Philo-
sophen rechnen diirfen. St. nimmt in der Einleitung zu drei dhnlichen
modernen Werken Stellung, so auch zu de Vries « Critica in usum scholarum »
und wirft dabei de Vries vor, dal er hyperkritisch wdre. Ich mdéchte
wiinschen, daB3 der Verf. manchesmal kritischer wire, als er es tatsichlich
ist, vor allem in den ersten, grundlegenden Fragen. Hier muf3 kritische
Sauberkeit erstes Gebot sein. — Trotz dieses einen formal-materialen Hin-
weises halte ich das Buch um der Klarheit und Lebendigkeit seiner Sprache,
um der groBen Ubersichtlichkeit des ganzen Aufbaus wie der einzelnen
Teile willen fiir ein gar wertvolles Lehrbuch, das sich sicherlich bald neue
Freunde erobert haben wird.

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.

L. Veuthey O.F. M. C. : La connaissance humaine. Sa nature et sa
valeur critique. — Rome, Office du Livre catholique. 1948. 365 pp.

V. bezeichnet dieses Buch als eine freie Ubersetzung und Weiter-
entwicklung seines 1941 im gleichen Verlag erschienenen, mir leider nicht
zur Verfiigung stehenden Buch «Critica de valore obiectivo cognitionis
disquisitio ». Doch nimmt V. nicht erst in diesen beiden Biichern aus-
fithrlich und eingehend Stellung zu den Problemen menschlicher Erkenntnis,
er tat dies schon friiher in einer Reihe von Aufsitzen wie auch in andern
Biichern, so z.B. in seinem 1936 schon in zweiter Auflage erschienenen
Buch « De Cognitione humana. Critica. Criteriologia ac theoriae cognitionis
critica historiaque ». Immer und immer wieder hat er so zu denselben
Fragen Stellung genommen, duBerlich gesehen vielfach deshalb, weil er von
verschiedenen Seiten angegriffen wurde; der innere Grund dieser seiner
ganz intensiven Beschiftigung mit dem Erkenntnisproblem aber diirfte
doch der sein, daB ihm dieses Problem zutiefst ein ganz personliches ist.
So diirfen wir von vornherein vermuten, da wir in diesem zu besprechenden
Buch eine bis ins kleinste hinein durchgearbeitete und durchgedachte
philosophische Ansicht vorfinden werden. Und diese Vermutung bestatigt
sich beim Studium von Seite zu Seite immer mehr. Das erste, was dieses
Buch auszeichnet, ist seine stets ruhige, phrasenlose, klare Sprache. Mit
der Klarheit der Sprache verbindet sich die Klarheit der Gedanken, des
Gesamtaufbaues wie auch der Gliederung der einzelnen Abschnitte und
Teile. Der iiberall zu Tage tretende Versuch, die verwendeten Begriffe
so deutlich wie moglich zu machen, sich vor einer auch o6fteren Wieder-
holung nicht zu scheuen, wird des Verf. Wunsch, MiBverstindnisse zu
vermeiden, weithin gelingen lassen ; auch nicht fach-philosophisch Vor-
gebildete werden deshalb dieses Buch mit groBem Nutzen verwenden
konnen. — Der erste Teil des Buches bringt Prolegomena zu einer Er-
kenntniskritik : Was ist diese, welches ist ihre Aufgabe, systematisch und
historisch gesehen, in welchem Verhdltnis steht sie zu den andern philo-
sophischen Disziplinen und den iibrigen Wissenschaften ? Dann folgen die



Literarische Besprechungen 105

Fragen nach der Wahrheit, GewiBheit, Evidenz, den wissenschaftlichen
Methoden und der Erfahrung — eine Menge wichtigster Fragen, die aber
hier nur in der Weise von « Prolegomena » behandelt werden, was wohl zu
beachten ist. Erst der zweite Teil des Buches, der mit S. 99 beginnt, bringt
die eigentliche Erkenntniskritik und zwar untergeteilt in drei Biicher : das
erste und wichtigste stellt zuerst das Problem selbst klar heraus: Gibt
es eine objektive Erkenntnis, d. h. erreicht unsere Erkenntnis eine von uns
unabhangige Wirklichkeit, gibt es eine adaequatio unserer Erkenntnis mit
einer von uns unabhangigen Wirklichkeit ? GroB ist die Zahl der Antwor-
ten, die auf dieses Problem, diese Frage schon gegeben wurden. V. stellt
zundchst einige unkritische Antworten dar, gibt dann zuerst kurz seine
eigene Antwort, erweitert diese aber gleich darauf gleichsam nach deren
Anfang, Mitte und Ende. — In einem zweiten Buch konfrontiert er seine
Losung mit verschiedenen gréBeren geschichtlichen Losungen und sucht
sie dadurch moglichst nach allen Seiten zu unterbauen; so stellt er sie
dem Kantianismus, dem Idealismus, dem Positivismus, dem platonisch-
augustinischen Illuminationismus, der aristotelischen Abstraktionstheorie
und dem modernsten Existentialismus gegeniiber. — Das dritte und letzte
Buch bringt eine Darstellung der Natur und des Werdens der sinnlichen
und geistigen Erkenntnis, wie auch der verschiedenen Weisen des Wissens :
das wissenschaftliche und philosophische, das theologische und mystische.
— Ein Namen- und Sachregister beschliet dies inhaltlich duBlerst reiche
und wertvolle Buch. AuBer Biichern und Aufsitzen, die der Verf. selbst
geschrieben, zitiert er keine moderne Literatur.

Das Buch regt, wohl gerade durch die groBe Selbstindigkeit und
Eigenwilligkeit, mit der es geschrieben, nicht blo§ zum Mitdenken, son-
dern auch zu neuen Fragen an. Es kann sich nun bei einer Rezension
natiirlich nicht darum handeln, all diese auftauchenden Fragen anzu-
filhren ; wir wollen uns auf die Fragen beschrianken, die angesichts der
kritischen Losung des Hauptproblems, um die der Verf. sich offenbar nun
sein ganzes Leben gemiiht, auftauchen koénnen, vielleicht aus innerer Not-
wendigkeit.

Das Hauptproblem ist fiir den Verf. die Frage: Wie kann unsere,
ithrer Natur nach rein immanente Erkenntnis eine von ihr unabhingige,
transzendente Welt erkennen ? Die Lisung dieser vollig richtig gesehenen
modernen erkenntniskritischen Frage findet er grundgelegt in dem Wort
der Upanischaden : Tief ist unser Ich, unser Denken erstreckt sich bis
zum Unendlichen. — An diesem Begriff des Unendlichen setzt nun seine
philosophische Losung ein ; er unterscheidet es klar gegeniiber dem Unde-
finierten ; er 1iBt durch dieses Unendliche positiv alles irgendwie Seiende,
also auch alles Reale umschlossen sein ; auBlerhalb des Unendlichen kann
es deshalb nichts mehr geben. Alles Reale, auch das vom BewuBtsein
Unabhéingige wird durch das Unendliche, auf das sich das Denken erstreckt,
im Prinzip schon erfaBt. Darum kann es nichts mehr, auch keine vom
Erkennen unabhingige Welt mehr geben, die nicht schon im Begriff des
Unendlichen miterfaBt wire : das Erkennen erreicht also die reale Welt,
ohne einen Sprung, d. h. einen an sich unméglichen Sprung aus sich selbst



106 Literarische Besprechungen

zu tun. — Verf. sieht sofort die groBe Schwierigkeit, die diese Losung in
sich enthilt : Wie 148t sich damit die in der Erfahrung gegebene Trans-
zendenz des Erkenntnisgegenstandes und die ebenfalls durch die Erfahrung
gegebene Dualitit alles Erkennens retten, ohne in einen Immanentismus
und einen Monismus zu verfallen, die durch die Erfahrung als unméglich
nachgewiesen sind ? An einfachen Beispielen, wie der Erkenntnis von
Schwarz und des BewuBthabens dieser Erkenntnis, zeigt er zundchst den
Idealfall der Losung : Die Erkenntnis von der Empfindung Schwarz und
diese Empfindung sind wohl formaliter voneinander verschieden : das eine
ist Subjekt (erfassender Akt), das andere Objekt usw., realiter aber sind
sie vollig identisch ; zwischen der Erkenntnis und deren Gegenstand ist hier
einmal volle Ubereinstimmung gegeben : wir haben die fundamentale, erste
kritisch gelauterte und evidente Wahrheit (135). Die « Erfahrung » fiihre
weiter ; sie zeige, daB unserm Denken keine Grenzen zu setzen seien ; es
strecke sich wirklich aus nach dem (positiv) Unendlichen ; da in letzterem
aber die Gesamtheit des Seins im Prinzip eingeschlossen sei, sei damit
die Moglichkeit dargetan, daB unsere Erkenntnis wirklich eine von uns
unabhédngige Welt erkennen kénne. — In konsequenter Fortsetzung dieser
Gedanken sucht Verf. nicht bloB die Mdoglichkeit, sondern auch die Tat-
sichlichkeit der Erkenntnis des von uns unabhingigen Seins nachzu-
weisen. Immer wieder wird auf die Erfahrung rekurriert, auf die Erfahrung,
die « beweist », daB z. B. unser Erkennen sich wohl nach dem Unendlichen
auszustrecken vermag, de facto aber immer endlich und begrenzt bleibe,
also immer nur in Moglichkeit zur Erkenntnis des Unendlichen bleibe.
Die « Erfahrung » beweise die Immanenz des Erkennens einerseits und die
Tatsichlichkeit einer transzendenten, duBeren Welt ; die Erfahrung wider-
lege so einen absoluten Monismus. Sein und Denken sind sich heterogen,
nicht in einem absoluten, sondern nur in einem relativen Sinn: im abso-
luten Erkennen sind sie identisch, in einem endlichen Erkennen nur in
gewissen, schon oben angefiihrten Fillen. So bestehe zwischen Sein und
Erkennen auf Grund dieser nur relativen Heterogenitit auch eine prasta-
bilierte Harmonie, ein Parallelismus. — Und nun noch Fragen, die sich
meiner Meinung nach angesichts dieser Losung erheben: Leistet die
« Erfahrung » wirklich das, was Verf. ihr zuschreibt ? Bedarf nicht gerade
sie noch der kritischen Sicherung ? einer noch genaueren Analyse, einer
ganz prazisen Bestimmung ? — Den Hebel zur Losung der ganzen Erkennt-
nisfrage setzt Verf. bei dem Begriff des Unendlichen an ; in der Art und
Weise, wie er das tut, steht er ganz in der Linie Augustinus-Anselmus-
Bonaventura. Scheint Verf. aber nicht auch vom Begriff des Unendlichen
auf die Tatsidchlichkeit des Unendlichen zu schlieBen, vom Begriff des
Unendlichen auf die Tatsdchlichkeit alles Realen iiberhaupt ? Miilte
nicht einmal sehr genau untersucht werden, zu welchem Begriff von
« Unendlich » der Menschengeist allein von sich aus vorstéB8t ? Hat nicht
vielleicht unbewuBt und ungewollt manche metaphysische Voraussetzung
bei dieser Losung der Erkenntnisfrage mitgesprochen ? So ist der Satz,
daB alle Erkenntnis «secundum modum cognoscentis» vor sich gehe,
ohne kritische Untersuchung einfach als wahr vorausgesetzt. Und wie



Literarische Besprechungen 107

wichtig wire gerade doch diese Untersuchung wegen der Frage nach der
Objektivitit und Reichweite unserer Erkenntnis. Zu solchen und vielen
dhnlichen Fragen regt das Buch an. Die Hauptfrage aber fiir mich ist :
Sind diese Fragen auf dem von Verf. eingeschlagenen Wege iiberhaupt
losbar ? Ich kann hier nur die Frage stellen, ohne die Antwort auch nur
in groBen Ziigen skizzieren zu koénnen, die nach meiner Meinung «secun-
dum mentem S.Thomae» zu geben ist. Darauf habe ich in meinen zu
dieser Frage geschriebenen Biichern schon hingedeutet.

Rottenburg a. N, A. Hufnagel.

I. M. Bochenski O. P.: La Logique de Théophraste. (Collectanea Fri-
burgensia, Nouvelle Série, Fascicule 32.) — Fribourg en Suisse, Librairie
de I'Université. 1947. 139 pp.

Die Logik des Theophrast, des Zeugen der letzten Lehrtitigkeit des
Aristoteles und Fortsetzers seiner Untersuchungen, verlangte seit der Her-
ausbildung der modernen Auffassung von den Richtungen und Perioden
der antiken Logik eine griindliche, die vorhandenen Fragmente sorgfiltig
auswertende Studie. Der Verf. war durch seine hervorragenden geschicht-
lichen Kenntnisse und seine Vertrautheit mit den speziellen methodischen
Mitteln, die der Gegenstand erfordert, wie kein zweiter in Stand gesetzt,
diese Aufgabe sicher und ergebnisreich durchzufiihren. Aus den verstreuten
Notizen von Kommentatoren und Doxographen ersteht durch seine kundige
und scharfsichtige Auslegung ein klares Bild vom logischen System Theo-
phrasts und seinem Verhdltnis zur aristotelischen Doktrin und zu den
spateren Neuerungen der Stoiker. Die scholastischen Philosophen haben
in der vorliegenden Studie eine héchst wertvolle Hilfe fiir das genaue Ver-
stindnis der Ideen und Gesichtspunkte erhalten, die die mittelalterliche
Logik zu vereinen und verbinden hatte.

Das grote Interesse fiir den systematischen L0g1ker bietet der Ab-
schnitt iiber die Logik der Modalititen. Der Verf, gibt eine ausgezeichnete
kurze Darstellung der Lehre der Anal. Priora und analysiert eingehend
die stark verschiedene Doktrin Theophrasts. Dieser erweist sich in diesem
Zweig der Logik so wenig als Fortsetzer des Aristoteles, da3 man annehmen
mulB, er habe die Ausfiihrungen der An. Pr. nicht nur in Einzelheiten als
unsicher oder sogar unstimmig empfunden und es darum fiir notwendig
gehalten, einen Aufbau auf neuen Grundlagen zu unternehmen. Bis zu
diesem Punkt wird man den Feststellungen und Deutungen des Verf. keine
wesentlichen Einwinde entgegenhalten kénnen. Anfechtbar dagegen scheint
uns sein Vorgehen bei der Bewertung der beiden Systeme und der Bedeu-
tungsbestimmung ihrer Differenzen. Er miBt die Leistung der antiken
Autoren letztlich am Ideal der vollstindig formalisierten logischen Theorie,
in der sich Einsicht und Formel vollig entsprechen. Nach diesem MaBstab
beurteilt, miissen die beiden Systeme als ungeniigend und von tiefgehenden
Unstimmigkeiten durchzogen erscheinen. Wir glauben dagegen, daB der
Stil und die Methode logischen Forschens, wie die antiken Denker es iibten,



108 Literarische Besprechungen

erfordert hitte, ihre Theorien nicht als fertige und geschlossene Gebilde,
sondern als in Richtung auf eine vollstindige Formalisierung zu erginzende
und verschirfende Komplexe von logischen Einsichten zu behandeln. Ein
Logiker der klassischen Schule wiirde angesichts von Schwierigkeiten, wie
der Verf. sie geltend macht, kaum daran denken, seine Ausgangsintuitionen
preiszugeben ; er wiirde sich bemiihen, sie zu prazisieren und die unformuliert
gebliebenen Voraussetzungen und mitlaufenden Intentionen seiner Gedanken-
ginge expresse zu fassen. Diesen Weg haben ja auch die scholastischen
Logiker eingeschlagen, als sie die Aufgabe in Angriff nahmen, die Aufstel-
lungen ihrer Autorititen in einheitlichen Lehrgebiduden zusammenzufassen
und weiter zu entwickeln. Ein Beispiel mag unseren Einwurf erliutern :
Die Regel des « peiorem partem sequitur », die Theophrast zur Grundlage
seiner modalen Syllogistik macht, 148t sich nach dem Nachweis des.Verf.
(S. 101) nicht aufrechterhalten, wenn sie als prazise Regel eines formali-
sierten Systems verstanden wird. Man kann durch einfache Kontraposition
aus den SchluBformen, die ihr gemdl3 gebaut sind, Konsequenzen ableiten,
die ihr widersprechen und iiberdies logisch unannehmbar sind. Trotzdem
scheint es uns unrichtig, die Regel der aufgetauchten Widerspriiche wegen
einfach fallen zu lassen. Die Schwierigkeiten haben ihren Ursprung in der
Vernachldssigung einer Voraussetzung, von der die Giiltigkeit der theo-
phrastischen SchluBformen abhangt, wenn eine ihrer Primissen eine Mog-
lichkeitsaussage ist. Die Moglichkeit zweier Fakten fiir sich genommen
(KMpMq) erlaubt nur dann den SchluB auf ihre Méglichkeit zugleich
genommen (MKpq), wenn p und q kompatibel sind. Dementsprechend
gilt der der peiorem-Regel gemidB8 gebaute Modus CKMUmaMUbmMUba
nur unter der Voraussetzung, dafl die beiden Pramissen MU'ma und MUbm
sich nicht ausschlieBen. Bei Beriicksichtigung dieser Voraussetzung werden
die Konsequenzen, die durch Kontraposition aus dem angeschriebenen
Modus hervorgehen, sinnvoll und richtig und sie bedeuten auch keinen
Widerspruch mehr zu der der genannten Regel zugrundeliegenden logischen
Einsicht oder auch zu ihr selbst, wenn sie genauer formuliert wird.
Auch in seiner Kritik der aristotelischen Modallehre erhebt der Verf.
Schwierigkeiten, die an eine der Grundideen des ganzen Systems riihren.
Die Einwinde richten sich zunichst gegen die These der Aquivalenz von
« Es ist moglicherweise p » und « Es ist moglicherweise nicht p » (EMpMNp),
die eine nicht in Zweifel zu stellende Folge der Definition des évdeyéuevoy
ist, die den Betrachtungen der An. Pr. zugrundeliegt. Die Bestreitung der
Aquivalenzthese stellt also notwendig auch den aristotelischen Moglich-
keitsbegriff und eventuell auch seinen Notwendigkeitsbegriff in Frage. Der
Verf. stiitzt diese weittragende Kritik auf zwei Argumente. Aus der
besagten Aquivalenz folgen nach elementaren Regeln EMUbaMOba und
EMIbaMYba, Folgerungen, die dem Verf. als unannehmbar erscheinen. Sie
waren es tatsichlich, wenn man sie als « Alle b sind méglicherweise a ist
dquivalent mit Ein b ist moglicherweise nicht a » und « Ein b ist méglicher-
weise a ist dquivalent mit Alle b sind mdéglicherweise nicht a » lesen miif3te,
wie der Verf. es tut. Diese Interpretation entspricht indes offenbar nicht
dem Sinn, den die Formeln nach dem Gang ihrer Ableitung besitzen. Man



Literarische Besprechungen 109

muf lesen : « Moglicherweise sind alle b auch a ist Aquivalent mit Md&glicher-
weise gibt es ein b das nicht a ist » und entsprechend fiir die zweite Fol-
gerung. So interpretiert sind die vom Verf. abgeleiteten Thesen nicht zu
beanstanden und wohl verstindlich., Man kann gegen Aristoteles keinen
anderen Vorwurf erheben als den, daB3 er die verschiedenen Weisen nicht
klar unterscheidet, in denen eine Modalbestimmung ein Allgemein- oder
Partikularurteil zu betreffen vermag. Der vorliegende Fall 1i3t ersehen,
daB man jedenfalls, in moderner Schreibweise ausgedriickt, zwischen
MIIxCox{x sowie MExKex{x einerseits und IIxMCex{x und ZxMKex{x
andererseits zu unterscheiden hat. Der zweite Einwand des Verf. nimmt eine
Objektion des polnischen Logikers Lukasiewicz auf, nach dem die aristote-
lische Aquivalenzthese zur Konklusion fiihrt, daB3 jede beliebige Aussage
moglicherweise richtig ist. Der Text des vorliegenden Buchs gibt leider
keine geniigenden Grundlagen zur Nachpriifung dieses Einwands., Die mit-
geteilte Argumentation ist von bloB technisch-kalkiilmafigem Interesse,
denn sie geht von einer These Lesniewski’s aus, die in allgemeiner Form
die SchluBfolgerung schon vorausnimmt. Ohne die Arbeiten der War-
schauer Logiker irgendwie leicht nehmen zu wollen, glauben wir doch
bezweifeln zu diirfen, ob die Theorie Lesniewski’s geeignet ist, als Gegen-
instanz gegen die aristotelische Modallehre angefiihrt zu werden. Man weiS,
daB die Untersuchungen der modernen Logiker sich an die axiomatische
Methode halten, d. h. daB sie ihre Grundsitze und Regeln nicht als Explika-
tionen des vorerfaBten Sinns der logischen Konstanten und Operatoren auf-
stellen, sondern umgekehrt den Sinn ihrer logischen Symbole durch das
in der Weise eines freien Ansatzes aufgestellte System der Grundsitze
bestimmt werden lassen. Man wird demnach aus der Differenz zwischen
Lesniewski’s Protothetik und der aristotelischen Modallogik nicht mehr
folgern diirfen, als daB es sich um zwei verschiedene Systeme von Bedeu-
tungen und Bedeutungsbeziehungen handelt, wobei das aristotelische jeden-
falls den Vorzug auf seiner Seite hat, sich von Begriffen her zu entwickeln,
deren Sinn durch einfache Akte des Geistes erfaBbar ist und deren Bedeu-
tung fiir die Formulierung unserer philosophischen und wissenschaftlichen
Einsichten feststeht. Der Verf. sieht die Zukunft der Modalititslogik in der
Weiterentwicklung der mehrwertigen Logiken. (Eine Orientierung dariiber
bei R. Feys, Les logiques nouvelles des modalités, Rev. néoscolastique de
Phil. 41[1938], S. 225 ff.). Eine solche Beurteilung ist wohl zu verstehen
in der Perspektive der Logiker, die fiir ihre Forschungen die von Post
und Lukasiewicz eingefiihrte Methode der Wertmatrizen zur Grundlage
nehmen. Diese Methode bietet zwar betrichtliche Vorteile fiir eine strenge
Formalisierung der Logik (obwohl sie, wie die Kalkiile G. Gentzens zeigen,
dafiir keineswegs unentbehrlich ist), aber sie fiihrt doch auch schon im
Falle der zweiwertigen Aussagenlogik zu empfindlichen Abweichungen vom
natiirlichen Sinn der Verkniipfungsfunktoren. In welchem Verhiltnis eine
drei- oder mehrwertige Modalititslogik zu den traditionellen Auffassungen
von Notwendigkeit, Méglichkeit usw. stehen wird, 148t sich noch nicht mit
Sicherheit sagen. Nach den bisher vorgelegten Interpretationen (vgl. Feys,
L. c. S. 239 ff.) scheint es, daB sie eher eine Logik von Urteilen verschiedener



110 Literarische Besprechungen

Sicherheitsstufen, als eine solche von Urteilen verschiedener objektiver
Modalititen sein wird. Man kann ja in der Tat nicht zwischen wahr und
falsch einen mittleren Wert interpolieren, wohl aber zwischen sicher wahr
und sicher falsch.

Unsere Bemerkungen, die sich sehr einseitig auf einige anfechtbare
Aufstellungen konzentriert haben, sind vielleicht geeignet, einen falschen
Eindruck von der vorliegenden Studie zu erwecken. Wir mdchten darum
noch einmal betonen, daB der Verf. in der Interpretation und Rekonstruk-
tion der theophrastischen Logik mit einer Sorgfalt und Umsicht vorgeht,
die seiner Arbeit den hochsten wissenschaftlichen Wert und ihren Ergeb-
nissen wohl zum gré8ten Teil Endgiiltigkeit sichert.

Roma, S. Anselmo. B. Thum O. S. B.

L. Ziegler : Menschwerdung. 2 Bde. — Olten, Summa-Verlag. 1948.
399 ; 380 SS. -

Zieglers umfangreiches Werk, das die weiten und weitesten Gebiete
der gesamten Geisteswissenschaft in den Vaterunser-Bitten zusammenzu-
fassen sucht, darf wahrhaftig nicht mit dem priifenden Auge eines Dogma-
tikers gelesen oder gar studiert werden. Wer in seine Lesung das heifle
Ringen des Verf. nicht — zum allerwenigsten — miteinbezieht, tut seinem
Werk unrecht. Das Wesen der Offenbarung, der Erbsiinde, der Trinitit
und mancher anderer Glaubensgeheimnisse ist nicht erfaBt. Das will zwar
wahrlich viel besagen! Aber was will und soll denn der Leser aus dem
mit sprachlicher Gewandtheit, kiinstlerischem Sinne und selbstmichtig
synthetischem Geiste geschriebenen Buche herauslesen ?

Schon der Titel mag es ihm sagen. Denn es ist im Grunde gar nicht
davon die Rede, was der eifrig nach dem Werk Greifende aus dem Titel
herauszulesen bemiiht ist, etwa von dem geschichtlich in damaliger, ganz
bestimmter Stunde vollzogenen Geheimnis der Inkarnation des Wortes
Gottes. « Gesetzt, der im Evangelium als Herr angerufene Jesus sei
wirklich der fleischgewordene Logos und leibhaftige Offenbarungstriger,
was immerhin zwei christlichen Jahrtausenden als unerschiitterliche Glau-
bensgrundlage galt — dann ist einer wichtigen Folgerung nur schwer aus-
zuweichen. Wir meinen die Folgerung, dal das Wort dieses ‘auf mancherlei
Weise sich selbst aussagenden Logos’, das Wort mithin des Wortes, aus-
nahmslos alle Vélkeriiberlieferungen decken miisse, soweit sie Offenbarungs-
wert besitzen,» Ziegler geht allen Spuren des Logos spermatikos nach,
sucht ihn auf und 1Bt ihn vor des Lesers Auge in den Vaterunser-Bitten
mit Liebe erstehen. Eine Unmenge von Wissen, ein fast unabsehbarer
Reichtum von Gedanken kommt in diesem Werke zu Wort und sucht die
Heimat dort, wo alle Wahrheit verborgen ist, im Worte Gottes.

GewiB, der Autor ist — das sei unumwunden gesagt — Gnostiker.
Seine Uberlieferung ist nicht die der katholischen Kirche. Aber man iiber-
sehe nicht : es spricht hier kein Geist, der einmal am katholischen Dogma
geschult war und dann die triiben Schatten der Gnosis aufsucht, sondern



Literarische Besprechungen 111

ein Geist, der fern von Christus durch gnostisches Ahnen sich stetig der
Wahrheit nihert oder sich ihr zu nidhern versucht. Das Buch ist dem-
jenigen, der der dogmatischen Schulung entbehrt, eine Gefahr, dem aber,
der eine griindliche Kenntnis des in der Kirche niedergelegten Offenbarungs-
wortes Gottes besitzt, ist es die Selbsteréffnung eines Geistes, der, alle
Philosopheme und Theologeme abtastend, um Christus ringt und unter
unsagbaren Anstrengungen jener Hohe zustrebt, wo das Bild des Gott-
menschen in unverfilschter dogmatischer Klarheit dem demiitig Glaubigen
vorgestellt wird. Ob der Autor diese gliickliche Stunde noch erlebt ? Zwar
ist er noch vielfaltig verstrickt in selbstsicheres, rationalistisch-mystizisti-
sches Sinnieren. Doch mag vielleicht — das wiinscht und hofft von Herzen
der katholische Leser — die das ganze Werk durchbebende Sehnsucht
ein verheiBungsvolles Zeichen sein, dal der Verf. nicht fern wenigstens
von jenem Glauben ist, den Paulus von jedem fordert, der sich Gott
nihert, nimlich den Glauben, «daB8 Gott ist und denen, die ihn suchen,
Heilbringer ist » (Hebr. 11, 6), — einem wahrhaftig {ibernatiirlichen Glauben,
der sich nach dem Urteil des sicherlich dogmatisch unantastbaren Dogma-
tikers Thomas von Aquin mit einem Minimum einer ausdriicklichen Offen-
barungswahrheit zufrieden geben kann. Allerdings hat Thomas die trost-
reiche Lehre von der an ausdriicklicher Offenbarungserkenntnis armen, aber
in seiner einschlieBenden Kraft doch reichen «fides implicita » nur auf
die vorchristlichen Heiden angewandt. Wir diirfen aber nicht iibersehen,
daB fiir ihn, den mittelalterlichen Menschen, die Welt kleiner und die
Anzahl der Menschen geringer war als fiir uns heute. Hatte er gewuBt,
daB der Heiden, die fern von der christlichen Glaubenspredigt «in ent-
legenen Wildern » leben, seit Christi Geburt Milliarden sind und noch
sein werden, und daB selbst einmal « seine » Welt — unser Europa — mehr
heidnisch sein werde als christlich, er hitte sich wahrhaftig nicht gescheut,
seine mit staunenswertem Geschick dargestellte Lehre vom einschlieBenden
Glauben auch auf die nachchristliche Menschheit anzuwenden. Eben das
glauben wir in seinem Geiste tun zu diirfen in Bezug auf den suchenden,
wenn auch noch in vielem irrenden Geist Zieglers — wenigstens als Wunsch
und als Hoffnung.

Freiburg. A, F. Uts O. P.

Dogmatik

R. Thibaut S. J.: Le sens de 1’Homme-Dieu. (Museum Lessianum,
Section théol. No 37.) — Bruxelles, Desclée de Brouwer. 1946. 170 pp.

Der Verf. sucht in gewissenhafter Spekulation den Sinn zu ergriinden,
der dem Geheimnis des Gottmenschen zugrundeliegt, den Sinn jenes Schleier-
haft-Verborgenen, das dem Christusgeheimnis anhaften bleibt, auch wenn
wir den Schleier der Menschennatur Jesu einerseits und unser aus unserem
Unvermégen resultierendes « Stiickwerk » andererseits erkennen und voll
in Betracht ziehen.

Man koénnte so sagen : Es geht hier nicht um das Problem im Sinne



112 Literarische Besprechungen

von Pascals': « Toutes choses couvrent quelque mystére, toutes choses sont
des voiles qui couvrent Diew » ; aber dieses Axiom konnte als Ausgangspunkt
dienen fiir die These des Verf. : « Le signe voilé — le voile significatif.»

‘Die genaue Darstellung des Velamenproblems geschieht in den drei
Kapiteln des ersten Abschnittes : « l.a forma servi — L’apparente incerti-
tude des faits historiques — Le silence de Dieu. » Die Ausfiihrungen sind
klar und gut fundiert, wenn auch etwa einmal « der Konstruktion angepaf3t »
(z. B. wird bei der Schilderung des «scandalum crucis » jeglicher Hinweis
auf das Zeugnis des Schiachers und des Hauptmanns unterlassen).

Nach Abwigung aller vorbringbaren und gewdéhnlich vorgebrachten
theologischen Griinde fiir das Verschleiertsein der Gottheit (Erziehungs- und
Verdienstmoment, Beriicksichtigung der menschlichen Freiheit usw.), bleibt
dennoch die Feststellung, daf [Jesus mit unverkennbarer Absicht die mensch-
liche Weise seines Wesens betont, wo er doch gekommen ist, uns Gott evkennen
zu lassen. Dies ist riatselhaft und wie ein Widerspruch, es sei denn, daf
dev Herr gevade durch das « Verschleiern » seiner gottlichen Natur diese erst
recht eigentlich offenbart. .

Hier setzt die Dewtung des Problems ein, der der zweite Abschnitt
gewidmet ist und die durch den Satz charakterisiert werden kann: « Le
voile naturellement des plus épais devient surnaturellement des plus signifi-
catifs » (91).

Das verschleierte Zeichen erweist sich als « bezeichnender » Schleier,
hinter dem sich die wahre Gott-Natur « Gott ist die Liebe » —— « Gott ist
die Dreieinigkeit » abhebt ; Gottes «intime Natur », dem Verstande unzu-
ginglich, Liebe, die nicht eine « Idee », eine Abstraktion ist, sondern jene
Wirklichkeit, die zu erkennen es nur einen Zugang gibt : Dieser ist der Gott-
mensch als Zeichen der souverianen, « desinteressierten » Liebe zum Vater.

Gleichesweise wird erkannt und betont, daB3 die « bezeichnete » Sache
in der Zeit unsichtbar bleibt : « Il efit été bien plus commode pour I’'Homme-
Dieu de prouver invinciblement sa divinité que de montrer claivement que
Dieu est charité » (92). Es geht eben um die Klarmachung fiir uns viatores
und das ganze Problem muf in dem Dazwischen erfat werden zwischen
der Ankunft Christi in der « forma servi» und der Ankunft des Herrn in
der Herrlichkeit ! Die in diesem Zusammenhang gemachten Bemerkungen
iiber den verkappten Doketismus in uns wirken befreiend.

Alles in allem kénnen wir formulieren : Das velamen ist revelatio und
die ves revelata ist zugleich via tm Sinne von S. Th. 1 24, 4 : « Charitas nomina-
tur via, qua Deo appropinquamus, quia per ipsam mens Deo unitur. »

Aber nicht nur die bloBe Erarbeitung dieses Resultates bietet uns der
Verf., sondern er setzt es zugleich in Beziehung zu wichtigen Abschnitten
der dogmatischen Theologie und diese « Probe auf die These » gelingt gut,
ja vieles erscheint so in neuem Lichte. Hier werden auch positiv-dogmatische
Tatsachen der kirchlichen LebensiuBerung in den Dienst der Spekulation
gestellt und — in Gegenseitigkeit — von dieser erhellt.

Das macht die Studie lebensnah. Doch ist sie dies viel mehr noch
durch ihre ganze Anlage und durch ihre Methode ! Nicht der theologie-
geschichtliche « Stand der Frage» wird zum Ausgangspunkt genommen,



Literarische Besprechungen 113

sondern «das Fragen » des kritisch denkenden modernen Menschen. Und
mit ijhm wird gesprochen, mit Spinoza, Tolstoi, Maeterlinck, Couchoud,
Barbusse usw. Es ist ein Eingehen auf ihren Standpunkt, ein ruhiges Ab-
wigen ihrer Einwiirfe, um an deren plump naturalistischen Formulierungen,
bzw. rationalistischen Kurzschliissen — ohne selber in ein rationalistisches
Apologetisieren abzusinken -— umso klarer immer wieder aufzuzeigen : So
ist es nicht zu verstehen, das Gottliche !

Und so helfen die Dichter und Denker, die Sucher und Zweifler mit,
die theologische Abwandlung der These auf Schritt und Tritt zu prizisieren.
Das ganze « Gesprich» nimmt sich aus wie ein Kommentar zu S. Th. I
12, 12 : « Possumus Deum in hac vita naturali lumine cognoscere secundum
quod omnium prima est causa, non autem secundum quod est in se; cog-
nitio per essentiam, cum sit per gratiam, non competit nisi bonis. »

Bausteine zu einer neuzeitlichen neutestamentlichen Theologie — so
mochte ich abschlieBend die Arbeit des Verf. nennen.

Kerns. A. Scherzer O. P.

A. Sepinski O.F.M.: La psychologie du Christ chez saint Bonaventure.
— Paris, Vrin., 1948. 266 pp.

La Collection : « Etudes de philosophie médiévale » publiée par la
Librairie philosophique J. Vrin, parallelement a la Collection de la « Biblio-
theque thomiste », vient de s’enrichir d’un nouveau voluthe : La psycho-
logie du Christ chez saint Bonaventure, par le P. Augustin Sépinski, O. F. M.,
Docteur en théologie, Définiteur général. Ouvrage remarquablement pré-
senté comme ses ainés, il est écrit d’'une plume alerte et concise, selon une
méthode historique rigoureuse et abondamment documentée. Le sujet
traité : La psychologie du Christ, I'un des plus ardus de notre théologie
catholique, demeure toujours l'un des plus attrayants, comme l'un des
plus féconds, en considérations dogmatiques et spirituelles. Exploré par
un Maitre de la scolastique, de la valeur de saint Bonaventure, ce probleme
revét une importance dogmatique capitale et réserve de savoureuses satis-
factions pour ’esprit comme pour le cceur. L’auteur a entrepris son travail
dans un triple esprit : Présenter la pensée originale et personnelle de saint
Bonaventure sur la psychologie du Christ. C’était la partie difficile et
délicate de cet ouvrage, car I'ceuvre du Docteur séraphique est vaste et
exige, pour en saisir les nuances, méme dans une édition aussi parfaite
que celle de Quaracchi, une mvestlgatmn longue et minutieuse. L’auteur
a mis, en ce travail, toute sa sollicitude et sa vigilance et parait avoir par-
faitement réussi. La richesse et la variété de sa documentation sont éton-
nantes, illustrées en plus par des allusions fréquentes aux ouvrages con-
temporains et se reférant souvent a la doctrine paralléle du Doctor commu-
nis: Saint Thomas d’Aquin. Il faut signaler dans cette étude, outre les
apercus sur l'activité volontaire du Christ divisée en deux sections : Puis-
sances actives du Christ ou la théologie de la volonté humaine du Christ
— Puissances passives ou sensibilité du Christ avec diverses applications

Divus Thomas 8



114 Literarische Besprechungen

pratiques, la maniére originale de saint Bonaventure d’envisager la science
du Christ : Scientia de Verbo — Scientia in Verbo — Scientia a Verbo.
Trilogie suggestive de la triple science du Christ, que les auteurs actuels,
a la suite de saint Thomas, appellent la vision béatifique, la science infuse,
la science expérimentale. Notons cependant que la correspondance entre
la syntheése de la science du Christ d’aprés saint Bonaventure et celle de
saint Thomas n’est pas concordante en tous points et il faut éviter d’assi-
miler, par exemple, Scientia in Verbo et Scientia infusa, car, scientia infusa,
d’aprés saint Bonaventure serait plutdt dans scientia a Verbo simultané-
ment avec la scientia experimentalis, tandis que la scientia in Verbo regarde
la vision ou connaissance dans le Verbe des créatures et la scientia de Verbo
la vision béatifique. Il faut signaler également la conception spéciale de
saint Bonaventure pour la connaissance des créatures dans le Verbe ou
dans la vision intuitive. Le Christ connait toutes les créatures, les possibles
comme les réelles, non d’une science toujours actuelle, mais d’une science
habituelle, position de saint Bonaventure, qui a eu toujours ses tenants,
comme a notre époque Mgr Bartmann dans son Précis de théologie dogma-
tique. Le P. Hugon reconnait le sérieux de cette opinion & coté de celle de
saint Thomas (P. Hugon. Le Mystére de I’Incarnation. Paris 1940, p. 349).

A travers cet ouvrage, nous avons l'impression d’étre vraiment a 1’école
de saint Bonaventure. L’auteur, selon le titre choisi : La psychologie du
Christ chez saint Bonaventure, nous ameéne réellement chez saint Bona-
venture. N’est-ce pas un réel avantage d’étre a 1’école d’un tel Maitre, nous
découvrant, & travers son génie, les splendeurs de 1'ame du Christ ?

Le deuxieme aspect de cette étude est le souci de l'auteur de rendre
accessible le style, la méthode, l'esprit de saint Bonaventure, par une ingé-
nieuse adaptation aux cadres de nos exposés modernes et par des expli-
cations appropriées, facilitant la lecture et l'assimilation de ces questions
dogmatiques élevées.

Enfin, nous découvrons, tout le long de l'ouvrage, la preuve d’une
sévére méthode historique, si chére aux Facultés de théologie de 1'Uni-
versité de Strasbourg. Chaque affirmation est contrdlée, appuyée d'un ou
plusieurs textes et soumise & une explication justificative.

Nous avons eu parfois méme l'impression que cette discipline rigoureuse
dans la méthode et cette tendance a ramener les spéculations théologiques
a des preuves quasi mathématiques de textes, a empéché 'auteur de recon-
naitre, une fois ou l'autre, la valeur de la méthode de saint Bonaventure
et d’apprécier, aussi hardiment qu'’il le mérite, son esprit, un esprit profon-
dément théologique, aux magnifiques envolées, mais guidé toujours par
I'amour, avec la tendance de tenir plus compte dans le Christ de l'action
du Verbe que de celle de I'homme : fides querens intellectum : « Sur ce point
— science acquise du Christ — s’il est resté logique avec lui-méme, le Docteur
séraphique a été certainement victime de l'idéalisme christologique ol
il se complaisait (p. 128) ». Ne pourrait-on pas aussi bien poser la question,
si cet idéalisme de saint Bonaventure n’est pas la meilleure maniére de
pénétrer avec nos moyens si limités le mystére de I’'Homme-Dieu ou les
merveilles de I'Assumptus Homo?



Literarische Besprechungen 115

Il nous reste & souhaiter que soient nombreux les théologiens et les
prétres, et aussi les chrétiens cultivés, qui entrent en contact avec saint
Bonaventure, guidés par un ouvrage si riche en apergus bonaventuriens
et conduits avec une telle maitrise dans la méthode. Car, pénétrer, ne serait-
ce qu'un peu mieux, ce mystere ineffable du Christ Jésus, in quo sunt omnes
thesauri sapientie et scientie, ne vaut-il pas cet effort ? .

Fribourg. + A. Le Carou O.F. M.

P. Galtier S.]J.: Le Saint-Esprit en nous d’aprés les Péres Grecs.
(Analecta Gregoriana XXXV). — Romae, Aedes Universitatis Gregorianae.
1946. 290 pp.

Bekannt ist der Autor vor allem durch sein dogmengeschichtliches
Werk L’Eglise et la rémission des péchés aux premiers siecles (Rom 1932).
Ein mehr theoretisch spekulatives Ziel verfolgte er in einer friitheren Arbeit
iiber die Einwohnung der gottlichen Personen, L’habitation en nous des
trois personnes (Paris 1928). Die dort vertretene eigenartige Stellung zu
ithrem Wesen und zur substantiellen Gegenwart der Personen findet man,
von A. Michel adoptiert, im D. Th. C., Artikel Trinité, Habitation dans les
ames. Das hier vorliegende Buch behandelt einzig die spezielle Frage der
umstrittenen besonderen Einwohnung des Heiligen Geistes. Die Methode
bleibt ausschlieBlich exegetisch, geschichtlich. Inwiefern kénnen wir bei
den griechischen Vitern einen Anhaltspunkt finden zu einer Lehre von
einer besonderen Stellung des Heiligen Geistes im Werke der Heiligung
und Vergottlichung der Seele ? Konnen wir diesbeziiglich, wie vielfach
behauptet wurde, wirklich von einer eigenen traditionellen Lehre sprechen,
die sich dem Abendland gegeniiber stellt ?

. Man braucht hier nur die Namen Petavius, Thomassin und Scheeben
zu nennen, um auf der Stelle die Bedeutung einer solchen Untersuchung
zu verstehen. Alle berufen sich einmiitig auf die griechische Tradition ;
doch, was besonders Beachtung verdient, iiber und in Abhingigkeit von
Petavius. Er ist der erste, der theoretisch eine besondere Vereinigung
mit der Person des Heiligen Geistes vertrat, und bleibt auch bis heute
der einzige, der zu einer solchen These die umfassende patristische Vor-
arbeit gab. Es hat also zweifellos ein ganz besonderes Gewicht, wenn
G. den Zitaten des beriihmten Theologen nachgeht und sich jeweils klar
die Frage nach dem sensus literalis des Textes stellt.

Die Reihe der Viter teilt sich von selbst in zwei Gruppen : vor dem
Auftreten der groBen Hiresie beziiglich des Heiligen Geistes, und zweitens
im Kampfe gegen dieselbe. Im Abschnitt iiber das Neue Testament folgt
man den beiden grundlegenden Werken von Prat und Lebreton. Nach
Ignatius wird mit besonderer Sorgfalt Irenius behandelt. Seine Lehre
des Heiligen Geistes ist reich und durch ergreifende Worte hindurch findet
man einen ganz besonderen Nachdruck auf der Vermittlung des Geistes
Gottes. Doch kann man durch einen Vergleich mit dem Wirken der beiden
anderen Personen auf nichts ihm allein Zukommendes schlieBen. Ferner
ist es vor allem der Kampf gegen den gnostischen Dualismus, der dem



116 Literarische Besprechungen

Bischof von Lyon so unvergleichliche Worte entreit iiber das unmittel-
bare Wirken des Geistes im Menschen. Hierauf folgt, nach nur kurz
erwiahnten Texten bei Clemens Alexandrinus, eine wiederum breiter ange-
legte Untersuchung iiber die wichtigsten Stellen bei Origenes. Dieser
verdient fiir die erste Periode, mit Irenius zusammen, weitaus das gréBte
Interesse. Gregor, der Wundertater, und Cyrill von Jerusalem schlieBen als
Ubergang zu den « groBen Lehrern » den ersten Abschnitt des Buches ab.

Im zweiten Teil werden Athanasius, Basilius, die beiden Gregor und
vor allem Cyrillus von Alexandrien eingehend behandelt. Als Vorbereitung
zu letzterem : Theodor von Mopsuestia, Johannes Chrysostomus, Epiphanius
und ganz besonders Didymus, der Blinde. Die zwei umfassendsten Studien
gelten natiirlich Basilius und Cyrillus.

Die Frage geht also um die besondere Vereinigung mit dem Heiligen
Geiste, ob die in die Gnadenordnung erhobene Seele irgendwie zu ihm
in ein besonderes Verhaltnis trete. Verschiedene Wendungen schon der
Heiligen Schrift scheinen einem solchen Gedanken entgegenzukommen.
Besonders aber geht es hier um den in verschiedenen Formen ausgedriickten
Gedanken der Viter, nach dem der Heilige Geist durch das, was ihm
eigentlich, als proprium, zukommt, die Seelen der Christen heiligt. Zwei
Moglichkeiten stehen offen, um diesen Gedanken zu interpretieren : erstens
Untersuchung der betreffenden Texte nach Zusammenhang und Absicht
der Verfasser, und zweitens Vergleich mit dem, was dieselben Autoren
beziiglich der Vergéttlichung von Vater und Sohn aussagen.

Der Sinn des proprium, wodurch der Heiligmachende uns heiligt, ist
bekannt. G. weist ihn fiir die einzelnen Fille anhand des Kontextes nach.
Die heiligmachende Kraft wird dem Heiligen Geiste als etwas ihm Eigent-
liches zugeschrieben in Bezug und im Gegensatz zu den Geschopfen. Die
geschaffenenr Wesen koénnen, selbst wenn sie heilig sind, nicht andere durch
sich selber heilig machen, weil ihre Heiligkeit nicht ihr Eigen, sondern
Teilnahme ist (éx petousiag, éx wmetoyds). Der Heilige Geist jedoch heiligt
durch etwas, das ihm proprium ist, durch sich selber (¢dsst xat oVstwdag),
und nicht durch etwas, das er empfangen. Es geht also hier um etwas,
das ihm eigentlich zukommt auf Grund seiner Gottheit und nicht auf
Grund dessen, wodurch er sich von Vater und Sohn unterscheidet. Auch
wird verschiedentlich nachgewiesen, daB fiir die griechischen Viter die
Heiligung der Seele stets von der gottlichen Natur ausgeht. Diesem ent-
spricht auch ihre besondere Absicht, die fast in samtlichen Texten, die
fiir die besondere Einwohnung des Heiligen Geistes verwendet wurden,
darin besteht, durch die Gott allein zukommende, heiligmachende Kraft
die Gottheit des Sanctificators zu verteidigen.

Vergleicht man aber das, was in Bezug auf die Vergéttlichung von der
dritten Person gesagt wird, mit dem, was diesbeziiglich Vater und Sohn
zugeschrieben wird, so ist Folgendes zu sagen. Samtliche Wirkungen des
Heiligen Geistes werden auch den beiden anderen Personen zugeschrieben.
Auf Grund der verschiedenen Wendungen aber, mit denen dieselbe Wir-
kung von verschiedenen Personen ausgesagt wird, unterscheidet G. zwischen
Rolle und Titel (220). Von einer besonderen Rolle des Heiligen Geistes



Literarische Besprechungen 117

kann nirgends die Rede sein, besonders schon wegen der unzweideutigen
Lehre der Einheit des gottlichen Wirkens nach auBen. Unter einem
besonderen Titel aber kann man wohl etwas einer Person im besonderen
zuschreiben, doch wird dies dann immer im Sinne einer Appropriation
erklirt. Von besonderer Bedeutung ist auch, zu bemerken, daB, suchte
man nach einer besonderen Vermittlung einer einzelnen Person, man diese
nicht unbedingt beim Heiligen Geiste suchen miilte. Man findet recht
oft eine &dhnliche Sonderstellung dem géttlichen Worte zugeschrieben.
Cyrillus betont, daf dieses durch sich selber heilige (238), und bei ver-
schiedenen Vitern, z. B. Ignatius (85), Origenes (78), Athanasius (130),
wird das Werk der Heiligung fast mehr dem Worte als dem Heiligen
Geiste zugeschrieben.

Aber wie steht es, wenn wir die Einwohnung nicht als Wirkung, sondern
als terminus immediatus dem Heiligen Geiste zuschreiben, wenn, wie
behauptet wurde, die geheiligte Seele nur durch den Heiligen Geist zu
Vater und Sohn in Beziehung tritt? G. will diesbeziiglich eher an eine um-
gekehrte Ordnung glauben. Heiligung in erster Linie durch die Vereinigung
mit Vater und Sohn (180, 236-238, 279), diese ist letztes Ziel (79, 237-240),
und nicht eine Folge der Vereinigung mit dem Heiligen Geiste. Letztere
wird in verschiedenen Fillen nicht eigentlich als Vergottlichung, sondern
als Vervollkommnung des Menschen, als Vorbereitung zur Vereinigung mit
Sohn und Vater aufgefaBt (46-48, 275). — Soweit im allgemeinen der
Gedankengang und die Ergebnisse. |

Uber Cyrillus mag einiges fiir sich hervorgehoben werden, was fiir die
theologische Frage von ganz besonderer Bedeutung ist. Nach ihm vor
allem wurde der Titel « Sanctificator » als Argument gebraucht fiir die
besondere Einwohnung des Heiligen Geistes. Speziell wird bei Petavius
der Ausdruck 'aéroupyet’v unterstrichen, nachdem der Heilige Geist durch
sich selber uns heiligt und sich mit uns unmittelbar vereinigt. Aber auch
hier wird nichts anderes gesagt, als daB er nicht durch eine von auBlen
empfangene Kraft, sondern durch seine eigene, ihm wesentliche, heiligt (223),
genau wie Christus nicht durch einen anderen geheiligt wurde, sondern
durch sich selber seinen Leib sich heiligte (226). Dasselbe gilt auch fiir
die vielbesprochene « Siegelung », durch die der Seele das Abbild Gottes
eingepragt wird, was einzig durch Gott geschehen kann (223).

Die wichtigsten Texte jedoch bleiben von der theologischen Proble-
matik aus jene, in denen die Heiligkeit fast als eine proprietas perso-
nalis aufgefait wird, indem die Heiligkeit des Geistes mit der Vaterschaft
des Vaters und der Sohnschaft des Sohnes verglichen wird. De Trinitate,
VII, bezeichnet Cyrillus den Namen « Heilig » des Heiligen Geistes als t¥g
olGtdBous wotdTTos SetxTixdv, ebenso wie fiir den Vater der Name Vater
und den Sohn der Name Sohn. In zwei anderen Stellen bei Basilius, Ep. 214,
4 und 236, 6 (169), wird die heiligmachende Kraft und die Heiligung eben-
falls mit den Proprietiaten des Vaters und des Sohnes in Parallele gestellt.
Gewi3 handelt es sich hier um sorgsam zu interpretierende Stellen, die vor
allem nach ihrem Gesamtzusammenhang rufen. G. gibt folgenden Kom-
mentar. Fiir Basilius ist zunidchst auf Brief 38 hinzuweisen, wo ganz



118 Literarische Besprechungen

besonders deutlich das Charakteristische des Heiligen Geistes gesucht und
gemall dem Hervorgehen aus dem Vater und dem «nach und mit dem Sohn
gedacht werden » bestimmt wird. Ferner ist die Fliichtigkeit der beiden
Briefe zu beachten und im ersten Falle ganz besonders der fiir tiefere
Gedankengidnge nur wenig vorbereitete, weltliche Empfianger (169-174). —
Ahnliche Bemerkungen fallen fiir Cyrillus weg, handelt es sich doch hier
um die beriihmten Dialoge De Trinitate. Umsomehr wird der Zusammen-
hang des Textes analysiert. Nach G. will Cyrillus hier sagen, daB} die
Heiligkeit dem Heiligen Geiste nicht akzidentell, sondern wesentlich zu-
komme, genau wie auch die Vaterschaft und Sohnschaft nichts Akziden-
telles bezeichnen (230). Es geht auch hier um die Pneumatomachen, die
nicht eine wesentliche Heiligkeit wollten, sondern eine von auBlen, durch
den Sohn. Ferner gebraucht Cyrillus, um das Charakteristische einer Person
zu bezeichnen, den besonderen Ausdruck « Seinsweise », & T7¢ Omapiews
tpémos. Diese wird fiir den Heiligen Geist nicht durch die Namen Geist
und Heilig, sondern dadurch bestimmt, daf er dem Vater und dem Sohne
angehort (231).

Nach G. kann die These einer besonderen Einwohnung des Heiligen
Geistes nirgends bei den griechischen Vitern einen Anhaltspunkt finden.
Schon ihre exakte polemische Stellung geniigte, um dies vor Augen zu
fiihren. Der Beweis der Gottheit, der géttlichen Natur der dritten Person
durch ihre heiligmachende Kraft 1Bt erkennen, daf3 fiir sie die Heiligung
der Seele nicht unmittelbar von der Person, sondern eben von der gemein-
samen Natur ausgeht. Nicht nur der Heilige Geist, sondern auch der Vater
und der Sohn besitzen dieselbe heiligmachende Kraft, oder vielmehr geht
sie von Vater zu Sohn und Heiligem Geiste iiber. Wenn die fiir den Osten
beriihmte trinitarische Formel « vom Vater, durch den Sohn, im Heiligen
Geist » uns etwas Besonderes zu sagen vermag, so ist es nach G. eher dies,
daB die gesamte Vergéttlichung der Seele nicht von der Vereinigung mit dem
Heiligen Geiste, sondern in erster Linie von der durch den Geist erlangten
Vereinigung mit dem Sohn und dem Vater abhingt (273-278).

Zu diesem Ergebnis ist aber zu bemerken, da3 G. beziiglich der Stellung
des Heiligen Geistes ausschlieBlich von der Lehre Petavius’ ausgeht. Die
positive Stiitze einer solchen These wird durch das gegenwartige Buch
entkraftet. Doch ist damit noch nicht das letzte Wort gesagt; ist doch
jene Position erstens schon wegen der unmittelbaren Vereinigung mit der
Person im Gegensatz zur Natur und zweitens durch die Vereinigung quasi
per concomitantiam mit den anderen beiden Personen, als sehr extrem
zu bezeichnen. ,

Auch weist der Verfasser verschiedentlich daraufhin, dafl es den Vitern
um eine Frage der Existenz und des Glaubens gehe und nicht um eine
theologische Lehre. Damit schon scheint er einen Anhaltspunkt fiir eine
theologische Wahrheit auszuschlieBen. Aber wie kdénnen wir trennen ?
Sucht man nicht eben gerade die Lehre des Glaubens als Ausgangspunkt
fiir die Spekulation ? Koénnen wir bei den erwahnten Vitern nicht neben
der Hauptabsicht der Verteidigung noch eine ganz besonders entwickelte,
aus der Heiligen Schrift gewachsene Lehre des Heiligen Geistes erkennen ?



Literarische Besprechungen 119

Zweifellos besteht das Hauptverdienst der Arbeit, neben der duBerst
wertvollen Kritik Petavius’, darin, die wichtigsten Texte der griechischen
Patristik zu bieten, die sich auf die Stellung des Heiligen Geistes zur
Vergottlichung des Menschen beziehen, sie kurz zu erliutern und sie vor
allem in ihren Hauptzusammenhang zu stellen. Damit mag das Werk
nicht nur ein Beitrag, sondern in mancher Beziehung eine Quelle bleiben.

Besonders mag noch die ausfiihrliche Einleitung Erwahnung finden,
in der verschiedene, oft iibliche Antithesen zwischen Westen und Osten
in besseres Licht gestellt werden (12-19). Sowohl beziiglich der allgemeinen
Lehre der heiligsten Dreieinigkeit, als auch betreffs der Beziehungen zu den
Geschopfen, besonders in der Gnadenlehre, kann man kaum von zwei
verschiedenen theologischen, das heiBt wissenschaftlich entgegengesetzten
Synthesen sprechen. Die besondere Art der griechischen Vater ist durch
ihren unmittelbaren Kampf, das heit eben praktisch bedingt, und ihre
Verteidigung gilt der Wahrheit «an sit». Im Westen jedoch sucht man
die Frage des «wie» zu umfassen. Wenn also beziiglich der Gnade die
Griechen die Gegenwart der gottlichen Personen betonen, so geht es ihnen
um die Existenz der Personen, um ihre Gottlichkeit und darum, daB sie
letzter Ursprung der Vergéttlichung sind, wihrend man im Westen nach der
Art und Weise fragt, wodurch die Personen gegenwirtig werden und den
Menschen vom Menschen aus in die gottliche Ordnung erheben. Es geht
also eher um zwei verschiedene Fragen, als um zwei verschiedene wissen-
schaftliche Konzeptionen. Gewil3 beriihren sich die Probleme ; darin ist
gerade die Fruchtbarkeit und das Interesse begriindet, das die griechischen
Viter verdienen ; doch geniigt die genaue Unterscheidung der Frage, um
diesbeziiglich nicht von einer wirklich « anderen » Lehre zu reden.

Rom. H. Stirnimann O. P.

Geschichte

1. J. de Ghellinck S. J.: Patristique et moyen 4ge. (Etudes d’histoire
littéraire et doctrinale.) Tome I : Les recherches sur les origines du symbole
des apotrves. — Bruxelles, Ed. Universelle. — Paris, Desclée de Brouwer. 1946.
x-278 SS.

2. P. Nautin : Je crois & I’Esprit Saint dans la Sainte Eglise pour la
Résurrection de la chair. (Etude sur I'histoire et la théologie du symbole.) —
Paris, Ed. du Cerf. 1947. 68 SS.

1. J. de Ghellinck ist ein rithmlich bekannter Meister der Erforschung
patristischer und mittelalterlicher Literatur, der in jahrzehntelanger frucht-
barer Lehrtitigkeit zahlreiche Schiiler zur wissenschaftlichen Arbeit auf
diesen Gebieten herangebildet hat. Von seiner Erfahrung darin, zugleich von
seiner Stoffbeherrschung zeugt besonders das weitverbreitete Buch : « Les
exercices pratiques du séminaire en théologie » (3. Aufl. 1945). Wie er im
Vorwort des uns zur Rez. iibergebenen sagt, war es ihm neben so inten-
sivem Unterricht nicht vergénnt, geplante gréBere einheitliche Werke zu



120 Literarische Besprechungen

liefern. Hier hat er drei von 1940 bis 1945 in verschiedenen Zeitschriften
veroffentlichte Abhandlungen revidiert, erweitert, um passende Einleitung
und SchluB8 samt doppeltem Anhang erginzt, zu einem stattlichen Band
vereinigt. Dieser bietet uns einen detaillierten Uberblick, eine Art Rechen-
schaftsbericht oder eine Chronik iiber die gelehrten Untersuchungen zur
Entstehung des sog. apostolischen Glaubensbekenntnisses im Lauf von vier
Jahrhunderten.. Was das an beharrlichem Studium, Wissen, Scharfsinn
beim Verf. voraussetzt, zeigt schon eine erste allgemeine Durchsicht des
Buches. Eingehendere Lesung aber offenbart zudem, welches MafB stiller
Bescheidenheit solche Arbeit verlangt, die doch nicht minder notwendig
ist als eigene selbstindige Forschungen. Einerseits namlich hatte sich der
Verf. zur geduldigen Priifung auch jener Eroérterungen verurteilt, die
geringen Ertrag versprachen und ihm persoénlich jedenfalls kaum neues
Licht bringen konnten. Im Lauf der Beschiftigung mit der Fiille von
Erscheinungen muBte ihn ferner oft die Frage plagen, ob die fiir eine
gesicherte Ursprungsgeschichte der altehrwiirdigen Glaubensformel viel-
fach kiimmerlichen Ergebnisse die Miihe lohnten, so treu und gewissenhaft
allem und jedem weiter nachzugehen. Seine Bemerkungen im SchluBwort
verraten es: « Arrivé au terme de ces minutieuses enquétes, le lecteur se
sentira peut-étre envahi par une impression décevante: malgré 1’énorme
labeur des études accumulées depuis cinquante ans, on est péniblement
forcé d’avouer qu’il reste encore beaucoup a faire ... faudra-t-il avouer
qu’il vaut mieux renoncer a scruter des ténébres, ol les yeux se fatiguent
inutilement sans résultat appréciable? ... » (S. 221 f.). Anderseits hat der
Verf. der Theologie im allgemeinen eine wertvolle, der kiinftigen Spezial-
arbeit iiber das Thema aber eine, man kann sagen unentbehrliche Hand-
reichung geboten. Denn sein maBvolles, treffendes Urteil sichtet, 18t allem
irgendwie Brauchbaren Recht widerfahren, weist die Richtung, aus der neue
Klirung kommen mag. Der 2. Anhang bietet auf mehr als 20 Seiten ein
chronologisches Verzeichnis der Beitrige zur Geschichte des Glaubens-
bekenntnisses von 1842 bis 1945. Es mag sein, dal das eine oder andre
doch iibersechen wurde, wie z. B. Bardy in Revue d’Histoire ecclésiastique
1946, 446 bemerkt, besonders etwa fiir weiterzuriickliegende Jahrzehnte
oder wenn der Titel eines Artikels keine Beziehung zum Symbolum anzeigt.
Ein sorgfiltiges alphabetisches Namens- und Sachverzeichnis erleichtert
noch wesentlich den Gebrauch dieser vorziiglichen Informationsquelle.
Gewisse sogar wortwortliche Wiederholungen erklaren sich daraus, daB sie
urspriinglich je selbstindigen Aufsitzen fiir verschiedene Zeitschriften ent-
stammen, so etwa S. 88 f. und 187 iiber den Text von Dér-Balyzeh. Selten
sto8t man auf kleinere Fehler bei Nennung der gar reichlichen deutschen
Literatur.

2. Auch die letzten Jahre haben Zuwachs an Arbeiten iiber die Anfinge
eines Glaubenssymbols im christlichen Altertum gebracht, wie die von
Carpenter (Bulletin de théologie ancienne et médiévale, V, 557 ; 574),
Cullmann (ebd. 542 {f.), Liberty (ebd. 544), Holstein (Les formules du
symbole dans saint Irénée, in: Recherches de science religieuse 1947,
4, 454 ff.). Eine solche Untersuchung ware fiir ein Teilstiick die oben



Literarische Besprechungen 121

genannte von Nautin. Gerade sie ruft ins BewuBtsein, dal3 neue Ent-
deckungen und Feststellungen hier nicht ausgeschlossen, jedenfalls sehr
wiinschenswert sind. N. neigt dazu, im Titel seiner Abhandlung eine
alteste Gestalt des Symbolschlusses zu sehen, die noch wenige Elemente
enthilt, diese aber in passendem inneren Zusammenhang. Das 1. Kapitel
versucht zunichst den Nachweis, da3 es der echte Wortlaut der dritten
Frage im Taufritus der Paradosis Hippolyts von Rom war, deren griechischer
Urtext bislang verschollen bleibt. N. glaubt, es entnehmen zu kénnen aus
dem Vergleich der lateinischen, koptischen, arabischen und &thiopischen
Version untereinander und mit drei von der Paradosis abhingigen Ur-
kunden : den arabischen « Canones des Hippolyt », dem syrischen « Testa-
ment unsres Herrn Jesus Christus » und den griechischen « Apostolischen
Konstitutionen ». Dem echten Text Hippolyts steht nach Urteil der
Forschung die Wiedergabe in den lateinischen Bruchstiicken am nichsten,
die iibrigen hitten sich offensichtlich Erweiterungen und Anderungen er-
laubt. Dennoch meint N., die von Hippolyt gewollte innere Verbindung
der drei Glaubensartikel besonders aus den « Apostolischen Konstitutionen »
herauslesen zu sollen, freilich bei Wiederherstellung der abgeanderten Frage-
form und Streichung der langen eingeschalteten Erweiterungen. Der rekon-
struierte Urtext wire dann : « Ilioteberg xal el (td) mvedpo (td) dyuov &y
T ayla &xxinola elg ocapxdc dvdoraow ;» Der Sinn liege auf der Hand : es
soll bekannt werden, dal das Pneuma hagion in der Kirche wirkt, sie
heiligt und die Auferstehung des Fleisches bewirken wird. Bestitigung
holt N. aus den andern genannten Ubersetzungen und Urkunden nach
Auswahl, soweit er sie giinstig findet. Ferner beruft er sich auf mehrmals in
Hippolyts Paradosis (und C. Noet.) vorkommende Doxologien des Wort-
lautes : « Ehre sei dem Vater und dem Sohne mit dem Heiligen Geiste in
der heiligen Kirche », einmal sogar als allgemeine liturgische Anweisung.
Die sonst zuverlissige lateinische Version bringt die dritte Tauffrage aber
so: «Credis in spiritu sancto et sanctam ecclesiam et carnis resurrec-
tionem ? » N. denkt, ihr fiir diese Stelle die Autoritit absprechen zu
konnen, da sie an einer andern unverkennbar falsch iibersetze. Diese andre
wire nach N. eine Formel fiir Olsegnung. Er tduscht sich leider: laut
Kontext sind es Worte bei Darreichung von Wasser, honigvermischter
Milch und dem konsekrierten Wein an die Neugetauften : « Cum honestate
adstent et cum moderatione : primus qui tenet aquam, secundus qui lac,
tertius qui vinum. Et gustent qui percipient de singulis ter dicente eo
qui dat: In Deo patre omnipotenti. Dicat autem qui accipit: Amen.
Et domino Iesu Christo et spiritu sancto et sancta ecclesia. Et dicat : Amen.
Ita singulis fiat. » (Vgl. Funk, Didascalia et Constitutiones apostolorum,
II, S. 112; Duchesne, Les origines du culte chrétien, 5. Aufl. 1925,
S. 556 ; Hippoliyte de Rome, La Tradition apostolique, ed. B. Botte,
1946, S. 55.) Handelte es sich da um eine eigentliche Weihung oder Seg-
nung, so hiatte N. mit der behaupteten Unwahrscheinlichkeit vollkommen
recht, Gleichordnung der Kirche mit den drei géttlichen Personen in einem
Segensspruch wire hochst sonderbar. Minder unwahrscheinlich aber
klingen diese Worte als Abnahme einer Art Glaubensbekenntnis, was sie,



122 Literarische Besprechungen

wie eben in den Tauffragen, wohl eher sind. Die Bedeutung von «ter
dicente ... » erkliren wir uns am besten wie E. Hennecke (Neutestament-
liche Apokryphen, 2. Aufl.,, S. 580): = «jeder der drei Geber» N. ver-
mutet, im griechischen Text habe hier alle viermal «év» gestanden, das
viertemal jedoch mit dem Sinn, den Ort des Heiligen Geistes anzugeben,
was der lateinische Ubersetzer nicht erkannte : es ging ihm nicht auf, daB
Hippolyt stets diese innige Verbindung zwischen Pneuma hagion und
heiliger Kirche betonen wollte. Er hat deshalb auch in der Tauffrage
«elg» und «év» mit gleicher Bedeutung auf «miotedeig » bezogen, fiir das
zweite und dritte Glied gestrichen und durch «et» ersetzt.

Die folgenden drei Kapitel bei N. dienen dem Hinweis auf Texte der
Heiligen Schrift und frithen Patristik, welche allenfalls Ansidtze, Vorlagen
fiir die Herstellung jener inneren Zuordnung zwischen Pneuma, Kirche und
Auferstehung des Fleisches bieten konnten. Darunter verdient Rém. 8, 11
besondere Beachtung. Die Prigung der Formel méchte N. aber Hippolyt
selbst zuschreiben.

Trotz der mit bestechender Frische und groBem Geschick entwickelten
Griinde scheint die Unterlage ungeniigend zur Sicherung der Annahme,
dies sei die urspriingliche, erste Fassung jener drei Glieder des Glaubens-
bekenntnisses gewesen. Konnte es sich nicht um eine bereits sekundare,
nachtrigliche Stilisierung handeln, freilich im Anschlu an richtige, in
Schrift und Uberlieferung vorfindliche Gedanken ? Sogar die Frage bleibt
u. E. vorderhand offen, ob Hippolyts Paradosistext wirklich so lautete,
wie der Verf. will. Der Berufung auf die Doxologien hilt B. Botte
(Bulletin de théologie ancienne et médiévale, V, n. 706) entgegen, Hippolyt
beziehe die Worte «in der heiligen Kirche » wahrscheinlich auf den ganzen
trinitarischen Lobpreis, nicht bloB auf den Heiligen Geist. Die Sache zur
Diskussion gestellt und damit weitere Nachforschungen angeregt zu haben,
ist fiir N. schon ein ansehnliches Verdienst.

Schoneck. C. Zimara, S. M. B.

G. B. Fowler : Intellectual Interests of Engelbert of Admont. (Studies
in History, Economics and Public Law Edited by the Faculty of Political
Science of Columbia University, N. 530.) — New York, Columbia Univer-
sity Press. 1947. 251 SS.

Die vielseitige Gestalt des Benediktinerabtes Engelbert von Admont
(ca. 1250-1331), die bis jetzt keine Gesamtwiirdigung erfahren hat, bietet
ein geradezu verlockendes Thema zu einer hochst interessanten Studie.
Monch des alten Benediktinerordens und als solcher Erbe einer Jahr-
hunderte wihrenden und stets lebendigen geistigen Tradition, lebte er mitten
in der Bliitezeit der Hochscholastik, die neues Gedankengut mit neuen
Methoden verarbeitete. Engelbert, als echter Benediktiner, verleugnete
keine dieser beiden Stromungen. Mit der ersten ist er so eng verbunden,
dafl er direkt als Mystiker bezeichnet wurde (Josef Bernhart). Und mit
Recht, denn eine ganze Reihe von Werken Engelberts weisen schon durch



Literarische Besprechungen 123

ihren bloBen Titel darauf hin, daB sie auf einer Linie stehen mit den Werken
eines Bernhard von Clairvaux, eines Jeannelin von Fécamp usw. Ihre
Eigenart ist beschauliches Sichversenken in die Tiefe der Glaubenswahr-
heiten. Deshalb besitzt Engelbert ganz sicher auch eine « spiritualité », eine
geistige Lehre, die sein eigenes Innenleben widerspiegelt. Auf der anderen
Seite aber erhielt Engelbert eine vollstindige scholastische Ausbildung : in
grammaticalibus et logicalibus in St. Veit in Prag, in der Philosophie in
Padua unter Magister Wilhelm von Brescia, dann in der Theologie im
Dominikanerkloster derselben Stadt. Eine nicht geringe Zahl seiner Werke
hat daher auch ausgesprochen scholastisches Geprige: Kommentare zu
Schriften des Corpus Aristotelicum und andere Werke mit bewult durch-
gefiihrter dialektischer Methode. Ja, er greift auch gelegentlich in schola-
stische Tagesfragen ein, wie in seinem De corpore Domini gegen' Johannes
Quidort, oder in seinem De ortu et progressu, statu et fine Romani imperii.

- Ob F. mit seiner Studie der ganzen Eigenart Engelberts gerecht wird ?
Wie der Titel « Intellectual Interests » zu erkennen gibt, behandelt er blof3
die rein intellektuelle Seite des Abtes, sagen wir : Engelbert als Scholastiker,
Die geistige Lehre (spiritualité) darzustellen, oder Engelbert als Mystiker
zu wiirdigen, wird nicht unternommen. Ob eine Absicht vorlag, diese
Seite Engelberts zu leugnen, entzieht sich unserm Urteil.

Die Darstellung selbst, die F. uns bietet, beruht auf breiter Basis.
Das gesamte Quellenmaterial, ediertes und inediertes, wurde herangezogen,
und die umfassende Literatur gesichtet und genau verarbeitet. Der Lebens-
abriB3 Engelberts (Chapt. II) beruht hauptsichlich auf dem autobiographi-
schen Brief « ad Magistrum Ulrichum ». Die folgenden Kapitel behandeln
Theologie und Religion (III), Natur (IV), Psychologie (V), Erziehung und
Moral (VI), Literatur, Kunst und Musik (VII), Geschichte (VIII). Ein
letztes Kapitel ist den sozial-politischen Ideen Engelberts gewidmet, in
dem vor allem seine Anschauungen iiber Kirche und Imperium, dem damals
sehr aktuellen Problem, dargelegt werden.

Hie und da geht F. vielleicht etwas zu schablonenmiBig vor. So z. B.
hebt er hervor (38), daBl zum Unterschied von den meisten Theologen, die
in Dominikanerschulen ausgebildet wurden und ihre schriftstellerische Tétig-
keit mit einem Sentenzenkommentar begannen, Engelbert keinen solchen
aufzuweisen hat. Ebensowenig sind uns von ihm bekannt quodlibeta, dis-
putationes, annotationes oder reportata (ebenda). Alle so betitelten Werke
sind aus dem Unterrichtsbetrieb entstanden. Wenn es feststiinde, daB3
Engelbert in einer Schule als Lehrer (im scholastischen Sinn) aufgetreten
ware, so wire eine Frage nach diesen Schriftgattungen berechtigt. Da dies
jedoch nicht der Fall war, so eriibrigt sich die Fragestellung.

Am Anfang von Kap. IV kommt F, auf das Grundproblem der Schola-
stik zu reden, die Harmonie zwischen Glaube und Vernunft, und nennt
dieses mit Harnack « das gréBte Pseudo-Problem » der Geschichte. Moderne
Denker, fiigt er hinzu, heben die gegenseitige AusschlieBung der beiden
Begriffe hervor. Wenn F. sich auch zu diesen modernen Denkern rechnet,
so ware fiir ihn also das mittelalterliche christliche Gedankengut nichts als
eine Kuriosititensammlung. Es steht dagegen fest, daB die gesamte abend-



124 Literarische Besprechungen

landische Kultur (also auch die amerikanische, so weit sie christlich ist)
eng mit dem Mittelalter verwachsen ist, und der lebende Geist des Mittel-
alters lebenspendend an uns weiterwirkt. Auf diesem Standpunkt stehen
viele moderne Denker, die sich wohl mit Harnack messen diirfen.

Trotz dieser Unebenheiten hat F. ein Werk geschaffen, das von bleiben-
dem Wert ist als Beitrag zur besseren Kenntnis des groen Benediktiner-
abtes. Von groBter Bedeutung ist die im Anhang A (183-221) gegebene
Zusammenstellung des Schrifttums Engelberts, nach echten und zweifel-
haften Werken geschieden, mit genauer Angabe der Anfangs- und SchluB3-
worte der einzelnen Werke, der Handschriften und etwaiger Druckausgaben.

Rom, S. Anselmo. J. Miiller O. S. B.

E. Hocedez S. J. : Histoire de la théologie au XIX¢ siécle. T. I1I : Le
régne de Léon XIII, 1878-1903. (Museum Lessianum. Sect. théol., N° 45).
— Bruxelles, I’Edition Universelle. — Paris, Desclée De Brouwer. 1947.
418 pp.

Le livre du P. Hocedez vient & son heure. L’ceuvre analogue de 1’abbé
Bellamy, publiée en 1904, ne pouvait constituer qu'un premier essai de syn-
thése, assez bref. L’étonnante et lente ascension qui reconstruisait des édi-
fices et un enseignement théologiques puissants, différenciés et, sur certains
plans, vraiment fouillés, aprés les ruines accumulées par le XVIIIe siécle et
la Révolution frangaise, méritait une étude d’ensemble sérieuse et étendue.
Un recul de prés d’un demi-siécle, de nombreuses monographies parues
sur les hommes, les écoles et les crises, d’excellents répertoires comme le
Dictionnaive de Théologie catholique ou le Lexikon f. Theologie u. Kivche
permettaient d’aborder plus aisément la tiche. Le P. H. distribue sa matiere
en trois tomes : le premier doit décrire 1'état de décadence de la théologie
au sortir de la Révolution ; le deuxiéme doit étre consacré a ses progres,
aux essais « généreux, mais imprudents » de professeurs éminents pour
adapter leur science aux philosophies de leur temps ; le troisiéme s’attache
a présenter 1'efflorescence théologique sous le régne de Léon XIII. Ce
troisieme tome, seul, a paru.

Le P. H. remarque avec justesse que les échanges entre les centres
intellectuels dans I’Eglise deviennent si faciles et si étroits & la fin du
XIXe siecle que les progres et les disputes, dépassant les frontiéres, sont
maintenant universels. Il est donc possible d’exposer leur histoire sous une
forme synthétique. Apres une bréve évocation du temps et du milieu, I’A.
énumeére quelques symptémes généraux du mouvement théologique : res-
tauration du thomisme, progrés de l'esprit critique, essor de la théologie
positive, etc. Viennent alors une série de controverses sur la méthode de
la théologie : nature, forme intellectuelle, place parmi les connaissances
humaines et les données modernes. Un autre chapitre raconte 1’évolution
de I’'apologétique, dont le role est alors si considérable. Un autre encore,
les grandes questions de dogme et de morale sur lesquelles la discussion
porte de préférence. Enfin, le dernier chapitre brosse un panorama de la
science sacrée selon les écoles et les nations sous le régne de Léon XIII. Les



Literarische Besprechungen 125

chapitres se divisent en autant de paragraphes qu’il existe de controverses.
A la fin de chaque paragraphe, des bibliographies, accompagnées parfois
de notices, donnent des indications sur les écoles ou les théologiens princi-
paux. Elles sont fort succinctes. Elles contiennent, en plus des ouvrages
théologiques essentiels que le texte n’avait pas mentionnés, de bonnes
monographies relatives aux maitres et aux écoles.

Le P. Hocédez nous offre de la sorte une ceuvre de consultation facile
et fructueuse, remplie de données de tout genre : c’est ainsi que 25 pages
sont consacrées au probléme de 1’essence du sacrifice de la messe, 38 au
progres de l'apologétique. Il ne cache pas qu'’il travaille souvent de seconde
main : comment aurait-il pu relire toute la littérature, souvent polémique,
qui constitue la matiére du livre ? Du moins a-t-il soigneusement relevé
ses données (signalons cependant quelques lapsus.: Ketteler appelé systé-
matiquement Kettler, Toniolo appelé Tonolio, pp. 184, 190, 409, 414).
L’effort de synthése est remarquable également. Est-il aussi poussé qu’on
aurait pu le désirer ? Il ne semble pas que le P. H. ait dégagé dans les
parties encore inédites de son ouvrage quelques grandes inspirations théo-
logiques dont il suivrait dans son troisiéme tome les progres et les heurts.
La facilité avec laquelle ce tome se sépare des deux précédents est signi-
ficative. La distribution des chapitres en une poussiere de controverses
disparates fournit un signe de méme nature. Dans une période si vivante
et si réfléchie de la spéculation théologique, les grandes disputes ne pou-
vaient étre sans liaisons entre elles, méme lorsque les traditions d’école
s’obstinaient & maintenir un arsenal un peu hétéroclite de querelles anciennes.
Pour prendre un exemple : la position d’un Gardeil ou d’'un Mandonnet
dans la dispute des systémes de moralité n’est pas, comme on le laisse
entendre (p. 334), une reprise du probabiliorisme. C’est un effort pour
dépasser une querelle malheureusement engagée, et retrouver, grace aux
principes de la science morale de saint Thomas, une autre position. Cet
essai prend place a son tour dans un effort plus vaste pour redécouvrir
dans sa pureté naissante 'inspiration du Docteur angélique. Nous rejoignons
ainsi 'une des dominantes de la vie théologique au temps de Léon XIII,

Une autre question se pose alors. Une synthése qui voudrait suivre
les grandes inspirations théologiques du XIXe siécle peut-elle se terminer,
comme le fait l'ouvrage présent, au moment de la mort de Léon XIII ?
L’étude de 1’abbé Bellamy, publiée en 1904, avant la crise moderniste,
manquait des perspectives nécessaires pour comprendre la fin du XIXe siécle.
Le P. H. le remarque fort bien. Mais lui-méme, en arrétant son exposé
en 1903, ne le prive-t-il pas de sa conclusion ? C'est si vrai qu’il lui faut
souvent dépasser ce terme artificiel. Seule la premiére guerre mondiale
constitue une coupure suffisante, semble-t-il. Si le P. H. n’a pas voulu
aller tout a fait jusque la, c’est peut-étre qu’il ne voulait pas surcharger
son volume des destinées de la théologie au temps du modernisme, ou
parler de contemporains. Un tome quatriéeme terminera-t-il un jour l'ou-
vrage ? Souhaitons-le, en attendant la publication rapide des deux premiers
tomes, qui doivent nous apporter beaucoup.

Fribourg. M. H. Vicaire, O. P.



126 Literarische Besprechungen

A. Walz 0. P. : Compendium historiae Ordinis Praedicatorum. Editio
altera recognita et aucta. — Romae, Pontificium Athenaeum « Angelicum ».
1948.

Das Compendium, das seit Jahren vergriffen war und immer wieder
verlangt wurde, liegt nun in zweiter verbesserter und bedeutend vermehrter
Auflage vor. Statt 644 Seiten umfaBt es nun deren 733. Die Erweite-
rungen betreffen vor allem die neuere und neueste Zeit: die auswirtigen
Missionen, den Dritten Orden, die Kloster der Schwestern vom zweiten
und dritten Orden. Eingehend ist die Entwicklung der verschiedenen
Provinzen im 19. und 20. Jahrhundert beschrieben. Die Zahl der §§ ist
die gleiche geblieben (127), aber die Einteilung ist mehrfach gedndert
worden. Dankenswert ist, daBl die Anmerkungen nun unter den Text
gesetzt sind. Man hat jetzt einen Uberblick {iber den heutigen Stand des
Ordens, und das will ja auch ein Zweck des Buches sein. Uberall spiirt
man die verbessernde Hand, bisweilen nur an einem einzigen Satze. So
ist z. B. die angebliche Bulle vom 22. Dezember 1216 (Nos attendentes)
mit Stillschweigen iibergangen. Die neueste Literatur ist hineingearbeitet ;
in Rom ist man am ehesten in der Lage, einen Gesamtiiberblick iiber den
Orden und die internationale Literatur, soweit sie den Orden betrifft, zu
gewinnen. Die Zahl der Mitglieder betrigt heute rund 7500, 1921 waren
es nur 4724, :

Die Verdienste des Buches sind bekannt und brauchen nicht besonders
hervorgehoben zu werden. Es war nicht leicht, auf diesem Raume die
ganze Geschichte des Ordens zusammenzudringen. Es wire auch leichter
gewesen, eine moderne Sprache zu gebrauchen. Da aber das Compendium
fiir alle Nationen dienen sollte, so muBlite das Latein gewihlt werden.
Einige Unebenheiten, die sich daraus ergaben, muf3 man mit in Kauf nehmen.

Man wird das Compendium in der neuen Bearbeitung mit Nutzen
zum Nachschlagen benutzen, es nennt so manchen Namen und gibt die
entsprechende Literatur an, die man sonst nur mit Mihe oder gar nicht
finden wiirde. Man darf dem Verfasser zu der Neubearbeitung gratulieren.

Freiburg. G. M. Lohr O. P.

F. Blanke : Bruder Klaus von Flilie. Seine innere Geschichte (Zwingli-
Biicherei 55). — Ziirich, Zwingli-Verlag. 1948. 119 SS.

Ein anregendes Biichlein. Der Kirchenhistoriker der Ziircher Uni-
versitat will nicht den duBern Lebenslauf des Bruder Klaus, sondern seine
innere Entwicklung schildern. Und er tut es mit einem Verstindnis, das
wir nur hochschitzen kénnen. Er hat sich die Sache nicht leicht gemacht :
die Halfte des Biichleins ist den Belegen und ihrer Erklirung gewidmet.
Zu allen Fragen und Deutungen nimmt er Stellung, zustimmend oder ab-
lehnend oder auf eine Deutung verzichtend (S. 51). Die Melancholie, die
Bruder Klaus in den Jahren vor seinem Einsiedlertum befdllt, will er mit
beachtenswerten Griinden damit erkliaren, daB Klaus noch nicht vo6llig mit
dem Willen Gottes einverstanden ist, der ihn in den Ranft schicken will.
Die Erklarung Oehls, der darin die Periode der «finstern Nacht des



Literarische Besprechungen 127

mystischen Leidens » sehen will, ist aber doch nicht so unhaltbar ; wenn
Klaus auch damals noch kein vollendeter Mystiker war, so war er doch
auf dem Wege dazu. Zu S. 42-43 ist zu bemerken, daB gewi die Mehrheit
der deutschen Dominikaner gegen die Lehre von der Unbefleckten Emp-
fingnis Marias war, allein ein bedeutender Gelehrter unter ihnen, Hans
Streler, Professor in Wien und Koln tritt dafiir ein und sein Zeugnis findet
sich gerade in einer Basler Dominikanerhandschrift (Quellen und Forschungen
zur Geschichte des Dominikanerordens in Deutschland, Heft 19, 162).
Blanke weist (S. 29 bzw. 91) die Behauptung ab, als ob Klaus zu den Gottes-
freunden im Elsa habe ziehen wollen, m. E. mit Recht ; denn gab es da-
mals, Mitte des 15. Jahrhunderts, noch deren im Elsal ? Wenn von « hoch-
gespanntem SelbstbewuBtsein » des Bruder Klaus die Rede ist, von « hoch-
gesteigertem Berufungsgefiihl » (S. 113 ., 117, 119), so darf man nicht ver-
gessen, daB das mit tiefster Demut gut vereinbar ist.

Eine Hauptfrage ist der Untersuchung gewidmet, was von den Visionen
zu halten sei, die Bruder Klaus im Mutterscho3 gehabt haben will (S.111-119).
Blanke legt alle méglichen Erklirungen vor und glaubt zuletzt auf Jere-
mias 1, 5 rekurrieren zu konnen : Klaus wuBte, daB Gott auch mit ihm
etwas Besonderes vorhabe : von da war kein weiter Schritt mehr zu der
GewiBlheit, daB Gott ihm, dem visionir angelegten Menschen, schon im
MutterschoB in Gesichten begegnet sei. S. 80 Anm. zu S. 15 muB es statt
Misericordiam heiBen misericordia. Die Abhandlung schlieft mit dem
bemerkenswerten Satz « Uns Kindern der modernen Zeit will es freilich
schlecht in den Sinn, daf einer, um andern etwas zu sein, zuerst Einsiedler
werden muf3. Das ist nicht mehr unser Weg. Und doch steckt in dem
Nebeneinander, das wir bei dem Eremiten N. v. Fl. antreffen, niamlich in
dem Nebeneinander von mystischer Abgeschiedenheit und apostolischem
Wirken, von Versenkung in Gott und Einwirkung auf die Welt, eine blei-
bende Wahrheit. Ich mochte sie so ausdriicken : Je mehr wir vom Irdischen
gelost sind, desto mehr haben wir Vollmacht, das Irdische umzuwandeln ;
je mehr wir in die Tiefe wachsen, desto mehr kénnen wir andern dienen. »

Freiburg. G. M. Léhr O.P.

F. M. Willam : Die Geschichte und Gebetsschule des Rosenkranzes. —
Wien, Herder. 1948. 232 SS.

Das Buch stammt von dem Verfasser der vielgelesenen Biicher : Das
Leben Jesu im Lande und Volke Israel, und : Das Leben Marias, der
Mutter Jesu. Wie der Titel besagt, enthilt es zwei Teile, einen historischen
und einen mehr praktischen. Im historischen Teil stiitzt sich Willam auf
moderne Literatur, die S. 198-199 aufgefiihrt wird. Das schone Buch des
spatern Bischofs Thomas Esser O. P., Unser lieben Frauen Rosenkranz, findet
sich leider nicht dabei. Eine zweite, von Esser véllig umgearbeitete Auflage
wird hoffentlich in nicht zu langer Zeit erscheinen. Aus den kurzen Ausfiih-
rungen Bihlmeyers im Lex. Theol. u. Kirche sind bei W. mehr als 100 Seiten
geworden. Der Rosenkranz hat eine Reihe von Vorlaufern; W. verfolgt
die vier Wurzeln, die sich im 15. Jahrhundert vereinigen. Was wir heute



128 Literarische Besprechungen

Rosenkranz nennen, d.h. die Verbindung bestimmter miindlicher Gebete
mit Erwigungen iiber das Leben Jesu und Marias, findet sich zwar schon
friiher bei einzelnen Betern, aber der Rosenkranz als eine der beliebtesten,
von der Kirche warm empfohlenen Volksandachten geht von dem Kélner
Dominikanerkloster aus, besonders dessen Prior Jakob Sprenger aus Rhein-
felden und zwar nach dem Vorbilde des Dominikaners Alanus de Rupe,
dessen begeisterter Schiiler Michael ab Insulis (Lille) Regens des Kolner
Dominikanerstudiums war. Ein Mitnovize Sprengers und vertrauter
Studiengenosse, der bekannte Jerusalempilger Felix Fabri, hat die Sache
in Kiirze so dargelegt: « Nostris temporibus innovata est antiqua Sanc-
torum consuetudo, qui solebant cum 5 Paternoster Deum orare et cum
50 Ave Maria beatissimam Mariam virginem salutare frequentius in gra-
tiarum actionem pro operibus redemptionis nostrae ... Hanc salutarem
consuetudinem paene abolitam in nostris partibus renovavit magnis labo-
ribus egregius s. theol. professor M. Jacobus Sprenger ... Laboravit enim
apud sedem apostolicam pro bulla indulgentiarum eamque obtinuit ...
Quam orationem Rosarium nuncupant ... Quidam autem praefatam ora-
tionem omni die ter dicunt et nominant eam Psalterium B. M. ... Insuper
praefatus magister Jacobus contra aemulos B. V.. M., qui detrahebant
orationibus praefatis, ordinavit, quod materia illa de Rosario et indul-
gentiis fuit disputata publice in universitate Coloniensi in Quodlibetis (durch
Michael ab Insulis), et inventum est, eam esse puram et utilem et b. Virgini
acceptissimam » (Evagatorium in Terrae sanctae ... peregrinationem.
Stuttgart 1843-49, 1I 22 ff.). Die «aemuli» werden wohl nicht Dominikaner
sein, auch in Wien war es ein Weltgeistlicher, der Kanonist der theologischen
Fakultit, der sich dagegen aussprach. Es war also der Orden, der die Gut-
heiBung in Rom durchsetzte.

Am wertvollsten diirfte der zweite Teil sein, die « Gebetsschule », der
die Bedeutung des Rosenkranzes nach allen Seiten hin beleuchtet. Der
Verf. bezweckte wohl in erster Linie praktisch zu wirken, die Andacht zum
Rosenkranz neu zu beleben. Darum ist auch der Abschnitt « Der Rosen-
kranz und die Unruhe der Zeit », ferner Ausziige aus dem Buch der Eng-
landerin Maisie Ward iiber die Bedeutung des Rosenkranzes in England
und Nordamerika aufgenommen. Hervorgehoben seien die Erklirung der
Rosenkranzmesse (S. 109-119), die Schrift des hl. Ludwig Grignion von
Montfort, die auch fiir die heutige Zeit beachtenswerte Anregungen gibt.
Die «Bliitezeit des Rosenkranzes » 1aBt W. mit 1700 enden. Das diirfte
doch zu friih sein. Wenn mit Recht auf Fatima hingewiesen wird, verdiente
auch Lourdes eine ausfiihrliche Erwdahnung. S. 198-220 bringen Quellen-
belege und Bemerkungen iiber die beiden Teile. Das Buch schlieft mit
einem schénen Wort des Kardinals Faulhaber: « Ich gestehe, wenn mir
iiber dem Vielerlei meiner taglichen Arbeiten der Kopf schwer und miide
wurde ... und wenn ich dann am Abend mit einem Hausgenossen in der
Hauskapelle den Rosenkranz bete, im Ausblick auf die ewig alten und ewig
neuen Geheimnisse unserer Erlésung, dann ist es mir wie ein Ausruhen
des Geistes nach all der Hitze und Hetze des Tages.»

Freiburg. G. M. Léhr O. P.



	Literarische Besprechungen

