
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Philosophie

F. van Steenberghen : Epistémologie. — Louvain, Institut Supérieur
de Philosophie. 1947. 272 pp.

Der durch seine hervorragend guten Arbeiten aus der Geschichte
der mittelalterlichen Philosophie sehr wohl bekannte Verf. darf mit
vorliegendem Buch seine Epistémologie bereits in zweiter, verbesserter und
neu durchgearbeiteter Auflage herausgeben. Getreu dem alten
Wahlspruch der Löwener Schule, sucht St. eine Epist. zu bieten, die auf gründlichem

Thomasstudium, wie aber auch auf der Kenntnis der modernen
Literatur und eigener selbständiger Arbeit beruht. — Was ist Epistémologie
überhaupt Welche Stelle kommt ihr innerhalb der Philosophie zu
Welches ist ihr Ausgangspunkt, ihre Methode, ihre Geschichte Das
sind die Fragen, die im einleitenden Kapitel behandelt werden. Daß in
all diesen Fragen nicht bloß zwischen den Philosophen verschiedenster
metaphysischer und erkenntnistheoretischer Richtung größte
Meinungsverschiedenheiten bestehen, sondern auch unter den scholastischen
Philosophen, die doch noch einen gewissen gemeinsamen Ausgangspunkt haben
(vgl. die Lehre vom sensus communis vergißt er nicht eigens
anzumerken. Für ihn ist Epist. die erste Disziplin alles Wissens ; als solche
hat sie auszugehen von einer Analyse der Bewußtseirisgegebenheiten, einer
Beschreibung der konstitutiven Elemente des Bewußtseins (I. Teil der
Epist. : Epistémologie analytique ou descriptive). Auf der Grundlage dieses
Teils der Epist. baut sich ein zweiter auf : die Kritik der Erkenntnis, die
Wert und Möglichkeit des menschlichen Wissens zu untersuchen hat
(Epistémologie critique). Die Untersuchungen dieser beiden ersten Teile liefern
den Gegenstand für den dritten Teil der Epist. : Epistémologie logique.
Das Hauptaugenmerk des Buches ist auf die beiden ersten Teile gelegt.
In einem letzten Kapitel werden die aus den vorausgehenden
Untersuchungen sich ergebenden Folgerungen dargelegt : der kritische Realismus
(man beachte die verschiedene Bedeutung, die dieser Ausdruck heute vielfach

hat die Fehler des Relativismus, Subjektivismus, Pragmatismus,
Idealismus usw. Endlich folgt noch kurz eine gerade für einen Studierenden
sehr wertvolle, weil sehr übersichtliche und klare Einteilung der
Wissenschaften.

Das Buch gehört zu der Reihe der Handbücher, die das berühmte
Institut Supérieur von Löwen herausgibt. Dem trägt die ganze Anlage
des Buches sehr wohl Rechnung. Trotz dieses seines Lehrbuchcharakters
wirft es eine Menge schwieriger Fragen auf, die einem Anfänger in
Philosophie manch harte Nuß zu knacken geben werden. Es regt anderseits



104 Literarische Besprechungen

aber auch zu selbständigem Weiterdenken an. Doch wird es auf die
ungeteilte Zustimmung nicht aller, auch nicht aller scholastischen
Philosophen rechnen dürfen. St. nimmt in der Einleitung zu drei ähnlichen
modernen Werken Stellung, so auch zu de Vries « Critica in usum scholarum »

und wirft dabei de Vries vor, daß er hyperkritisch wäre. Ich möchte
wünschen, daß der Verf. manchesmal kritischer wäre, als er es tatsächlich
ist, vor allem in den ersten, grundlegenden Fragen. Hier muß kritische
Sauberkeit erstes Gebot sein. — Trotz dieses einen formal-materialen
Hinweises halte ich das Buch um der Klarheit und Lebendigkeit seiner Sprache,
um der großen Übersichtlichkeit des ganzen Aufbaus wie der einzelnen
Teile willen für ein gar wertvolles Lehrbuch, das sich sicherlich bald neue
Freunde erobert haben wird.

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.

L. Veuthey O. F. M. C. : La connaissance humaine. Sa nature et sa
valeur critique. — Rome, Office du Livre catholique. 1948. 365 pp.

V. bezeichnet dieses Buch als eine freie Übersetzung und
Weiterentwicklung seines 1941 im gleichen Verlag erschienenen, mir leider nicht
zur Verfügung stehenden Buch « Critica de valore obiectivo cognitionis
disquisitio ». Doch nimmt V. nicht erst in diesen beiden Büchern
ausführlich und eingehend Stellung zu den Problemen menschlicher Erkenntnis,
er tat dies schon früher in einer Reihe von Aufsätzen wie auch in andern
Büchern, so z. B. in seinem 1936 schon in zweiter Auflage erschienenen
Buch « De Cognitione humana. Critica. Criteriologia ac theoriae cognitionis
critica historiaque ». Immer und immer wieder hat er so zu denselben
Fragen Stellung genommen, äußerlich gesehen vielfach deshalb, weil er von
verschiedenen Seiten angegriffen wurde ; der innere Grund dieser seiner

ganz intensiven Beschäftigung mit dem Erkenntnisproblem aber dürfte
doch der sein, daß ihm dieses Problem zutiefst ein ganz persönliches ist.
So dürfen wir von vornherein vermuten, daß wir in diesem zu besprechenden
Buch eine bis ins kleinste hinein durchgearbeitete und durchgedachte
philosophische Ansicht vorfinden werden. Und diese Vermutung bestätigt
sich beim Studium von Seite zu Seite immer mehr. Das erste, was dieses
Buch auszeichnet, ist seine stets ruhige, phrasenlose, klare Sprache. Mit
der Klarheit der Sprache verbindet sich die Klarheit der Gedanken, des
Gesamtaufbaues wie auch der Gliederung der einzelnen Abschnitte und
Teile. Der überall zu Tage tretende Versuch, die verwendeten Begriffe
so deutlich wie möglich zu machen, sich vor einer auch öfteren Wiederholung

nicht zu scheuen, wird des Verf. Wunsch, Mißverständnisse zu
vermeiden, weithin gelingen lassen ; auch nicht fach-philosophisch
Vorgebildete werden deshalb dieses Buch mit großem Nutzen verwenden
können. — Der erste Teil des Buches bringt Prolegomena zu einer
Erkenntniskritik : Was ist diese, welches ist ihre Aufgabe, systematisch und
historisch gesehen, in welchem Verhältnis steht sie zu den andern
philosophischen Disziplinen und den übrigen Wissenschaften Dann folgen die



titerarische Besprechungen 105

Fragen nach der Wahrheit, Gewißheit, Evidenz, den wissenschaftlichen
Methoden und der Erfahrung -— eine Menge wichtigster Fragen, die aber
hier nur in der Weise von « Prolegomena » behandelt werden, was wohl zu
beachten ist. Erst der zweite Teil des Buches, der mit S. 99 beginnt, bringt
die eigentliche Erkenntniskritik und zwar untergeteilt in drei Bücher : das
erste und wichtigste stellt zuerst das Problem selbst klar heraus : Gibt
es eine objektive Erkenntnis, d. h. erreicht unsere Erkenntnis eine von uns
unabhängige Wirklichkeit, gibt es eine adaequatio unserer Erkenntnis mit
einer von uns unabhängigen Wirklichkeit Groß ist die Zahl der Antworten,

die auf dieses Problem, diese Frage schon gegeben wurden. V. stellt
zunächst einige unkritische Antworten dar, gibt dann zuerst kurz seine

eigene Antwort, erweitert diese aber gleich darauf gleichsam nach deren
Anfang, Mitte und Ende. — In einem zweiten Buch konfrontiert er seine

Lösung mit verschiedenen größeren geschichtlichen Lösungen und sucht
sie dadurch möglichst nach allen Seiten zu unterbauen ; so stellt er sie
dem Kantianismus, dem Idealismus, dem Positivismus, dem platonisch-
augustinischen Illuminationismus, der aristotelischen Abstraktionstheorie
und dem modernsten Existentialismus gegenüber. — Das dritte und letzte
Buch bringt eine Darstellung der Natur und des Werdens der sinnlichen
und geistigen Erkenntnis, wie auch der verschiedenen Weisen des Wissens :

das wissenschaftliche und philosophische, das theologische und mystische.
— Ein Namen- und Sachregister beschließt dies inhaltlich äußerst reiche
und wertvolle Buch. Außer Büchern und Aufsätzen, die der Verf. selbst
geschrieben, zitiert er keine moderne Literatur.

Das Buch regt, wohl gerade durch die große Selbständigkeit und
Eigenwilligkeit, mit der es geschrieben, nicht bloß zum Mitdenken,
sondern auch zu neuen Fragen an. Es kann sich nun bei einer Rezension
natürlich nicht darum handeln, all diese auftauchenden Fragen
anzuführen ; wir wollen uns auf die Fragen beschränken, die angesichts der
kritischen Lösung des Hauptproblems, um die der Verf. sich offenbar nun
sein ganzes Leben gemüht, auftauchen können, vielleicht aus innerer
Notwendigkeit.

Das Hauptproblem ist für den Verf. die Frage: Wie kann unsere,
ihrer Natur nach rein immanente Erkenntnis eine von ihr unabhängige,
transzendente Welt erkennen Die Lösung dieser völlig richtig gesehenen
modernen erkenntniskritischen Frage findet er grundgelegt in dem Wort
der Upanischaden : Tief ist unser Ich, unser Denken erstreckt sich bis
zum Unendlichen. — An diesem Begriff des Unendlichen setzt nun seine

philosophische Lösung ein ; er unterscheidet es klar gegenüber dem
Undefinierten ; er läßt durch dieses Unendliche positiv alles irgendwie Seiende,
also auch alles Reale umschlossen sein ; außerhalb des Unendlichen kann
es deshalb nichts mehr geben. Alles Reale, auch das vom Bewußtsein
Unabhängige wird durch das Unendliche, auf das sich das Denken erstreckt,
im Prinzip schon erfaßt. Darum kann es nichts mehr, auch keine vom
Erkennen unabhängige Welt mehr geben, die nicht schon im Begriff des
Unendlichen miterfaßt wäre ; das Erkennen erreicht also die reale Welt,
ohne einen Sprung, d. h. einen an sich unmöglichen Sprung aus sich selbst



106 Literarische Besprechungen

zu tun. —- Verf. sieht sofort die große Schwierigkeit, die diese Lösung in
sich enthält : Wie läßt sich damit die in der Erfahrung gegebene
Transzendenz des Erkenntnisgegenstandes und die ebenfalls durch die Erfahrung
gegebene Dualität alles Erkennens retten, ohne in einen Immanentismus
und einen Monismus zu verfallen, die durch die Erfahrung als unmöglich
nachgewiesen sind An einfachen Beispielen, wie der Erkenntnis von
Schwarz und des Bewußthabens dieser Erkenntnis, zeigt er zunächst den
Idealfall der Lösung : Die Erkenntnis von der Empfindung Schwarz und
diese Empfindung sind wohl formaliter voneinander verschieden : das eine
ist Subjekt (erfassender Akt), das andere Objekt usw., realiter aber sind
sie völlig identisch ; zwischen der Erkenntnis und deren Gegenstand ist hier
einmal volle Übereinstimmung gegeben : wir haben die fundamentale, erste
kritisch geläuterte und evidente Wahrheit (135). Die «Erfahrung» führe
weiter ; sie zeige, daß unserm Denken keine Grenzen zu setzen seien ; es
strecke sich wirklich aus nach dem (positiv) Unendlichen ; da in letzterem
aber die Gesamtheit des Seins im Prinzip eingeschlossen sei, sei damit
die Möglichkeit dargetan, daß unsere Erkenntnis wirklich eine von uns
unabhängige Welt erkennen könne. — In konsequenter Fortsetzung dieser
Gedanken sucht Verf. nicht bloß die Möglichkeit, sondern auch die
Tatsächlichkeit der Erkenntnis des von uns unabhängigen Seins nachzuweisen.

Immer wieder wird auf die Erfahrung rekurriert, auf die Erfahrung,
die « beweist », daß z. B. unser Erkennen sich wohl nach dem Unendlichen
auszustrecken vermag, de facto aber immer endlich und begrenzt bleibe,
also immer nur in Möglichkeit zur Erkenntnis des Unendlichen bleibe.
Die « Erfahrung » beweise die Immanenz des Erkennens einerseits und die
Tatsächlichkeit einer transzendenten, äußeren Welt ; die Erfahrung widerlege

so einen absoluten Monismus. Sein und Denken sind sich heterogen,
nicht in einem absoluten, sondern nur in einem relativen Sinn : im absoluten

Erkennen sind sie identisch, in einem endlichen Erkennen nur in
gewissen, schon oben angeführten Fällen. So bestehe zwischen Sein und
Erkennen auf Grund dieser nur relativen Heterogenität auch eine prästa-
bilierte Harmonie, ein Parallelismus. — Und nun noch Fragen, die sich
meiner Meinung nach angesichts dieser Lösung erheben : Leistet die
« Erfahrung » wirklich das, was Verf. ihr zuschreibt Bedarf nicht gerade
sie noch der kritischen Sicherung einer noch genaueren Analyse, einer
ganz präzisen Bestimmung — Den Hebel zur Lösung der ganzen Erkenntnisfrage

setzt Verf. bei dem Begriff des Unendlichen an ; in der Art und
Weise, wie er das tut, steht er ganz in der Linie Augustinus-Anselmus-
Bonaventura. Scheint Verf. aber nicht auch vom Begrjff des Unendlichen
auf die Tatsächlichkeit des Unendlichen zu schließen, vom Begriff des
Unendlichen auf die Tatsächlichkeit alles Realen überhaupt Müßte
nicht einmal sehr genau untersucht werden, zu welchem Begriff von
« Unendlich » der Menschengeist allein von sich aus vorstößt Hat nicht
vielleicht unbewußt und ungewollt manche metaphysische Voraussetzung
bei dieser Lösung der Erkenntnisfrage mitgesprochen So ist der Satz,
daß alle Erkenntnis « secundum modum cognoscentis » vor sich gehe,
ohne kritische Untersuchung einfach als wahr vorausgesetzt. Und wie



Literarische Besprechungen 107

wichtig wäre gerade doch diese Untersuchung wegen der Frage nach der
Objektivität und Reichwèite unserer Erkenntnis. Zu solchen und vielen
ähnlichen Fragen regt das Buch an. Die Hauptfrage aber für mich ist :

Sind diese Fragen auf dem von Verf. eingeschlagenen Wege überhaupt
lösbar Ich kann hier nur die Frage stellen, ohne die Antwort auch nur
in großen Zügen skizzieren zu können, die nach meiner Meinung « secundum

mentem S. Thomae » zu geben ist. Darauf habe ich in meinen zu
dieser Frage geschriebenen Büchern schon hingedeutet.

Rottenburg a. IST. A. Hufnagel.

I. M. Bochenski 0. P. : La Logique de Théophraste. (Collectanea Fri-
burgensia, Nouvelle Série, Fascicule 32.) — Fribourg en Suisse, Librairie
de l'Université. 1947. 139 pp.

Die Logik des Theophrast, des Zeugen der letzten Lehrtätigkeit des
Aristoteles und Fortsetzers seiner Untersuchungen, verlangte seit der
Herausbildung der modernen Auffassung von den Richtungen und Perioden
der antiken Logik eine gründliche, die vorhandenen Fragmente sorgfältig
auswertende Studie. Der Verf. war durch seine hervorragenden geschichtlichen

Kenntnisse und seine Vertrautheit mit den speziellen methodischen
Mitteln, die der Gegenstand erfordert, wie kein zweiter in Stand gesetzt,
diese Aufgabe sicher und ergebnisreich durchzuführen. Aus den verstreuten
Notizen von Kommentatoren und Doxographen ersteht durch seine kundige
und scharfsichtige Auslegung ein klares Bild vom logischen System Theo-
phrasts und seinem Verhältnis zur aristotelischen Doktrin und zu den
späteren Neuerungen der Stoiker. Die scholastischen Philosophen haben
in der vorliegenden Studie eine höchst wertvolle Hilfe für das genaue
Verständnis der Ideen und Gesichtspunkte erhalten, die die mittelalterliche
Logik zu vereinen und verbinden hatte.

Das größte Interesse für den systematischen Logiker bietet der
Abschnitt über die Logik der Modalitäten. Der Verf. gibt eine ausgezeichnete
kurze Darstellung der Lehre der Anal. Priora und analysiert eingehend
die stark verschiedene Doktrin Theophrasts. Dieser erweist sich in diesem
Zweig der Logik so wenig als Fortsetzer des Aristoteles, daß man annehmen
muß, er habe die Ausführungen der An. Pr. nicht nur in Einzelheiten als
unsicher oder sogar unstimmig empfunden und es darum für notwendig
gehalten, einen Aufbau auf neuen Grundlagen zu unternehmen. Bis zu
diesem Punkt wird man den Feststellungen und Deutungen des Verf. keine
wesentlichen Einwände entgegenhalten können. Anfechtbar dagegen scheint
uns sein Vorgehen bei der Bewertung der beiden Systeme und der
Bedeutungsbestimmung ihrer Differenzen. Er mißt die Leistung der antiken
Autoren letztlich am Ideal der vollständig formalisierten logischen Theorie,
in der sich Einsicht und Formel völlig entsprechen. Nach diesem Maßstab
beurteilt, müssen die beiden Systeme als ungenügend und von tiefgehenden
Unstimmigkeiten durchzogen erscheinen. Wir glauben dagegen, daß der
Stil und die Methode logischen Forschens, wie die antiken Denker es übten,



108 Literarische Besprechungen

erfordert hätte, ihre Theorien nicht als fertige und geschlossene Gebilde,
sondern als in Richtung auf eine vollständige Forraalisierung zu ergänzende
und verschärfende Komplexe von logischen Einsichten zu behandeln. Ein
Logiker der klassischen Schule würde angesichts von Schwierigkeiten, wie
der Verf. sie geltend macht, kaum daran denken, seine Ausgangsintuitionen
preiszugeben; er würde sich bemühen, sie zu präzisieren und die unformuliert
gebliebenen Voraussetzungen und mitlaufenden Intentionen seiner Gedankengänge

expresse zu fassen. Diesen Weg haben ja auch die scholastischen
Logiker eingeschlagen, als sie die Aufgabe in Angriff nahmen, die Aufstellungen

ihrer Autoritäten in einheitlichen Lehrgebäuden zusammenzufassen
und weiter zu entwickeln. Ein Beispiel mag unseren Einwurf erläutern ;

Die Regel des « peiorem partem sequitur », die Theophrast zur Grundlage
seiner modalen Syllogistik macht, läßt sich nach dem Nachweis des Verf.
(S. 101) nicht aufrechterhalten, wenn sie als präzise Regel eines formalisierten

Systems verstanden wird. Man kann durch einfache Kontrapositiou
aus den Schlußformen, die ihr gemäß gebaut sind, Konsequenzen ableiten,
die ihr widersprechen und überdies logisch unannehmbar sind. Trotzdem
scheint es uns unrichtig, die Regel der aufgetauchten Widersprüche wegen
einfach fallen zu lassen. Die Schwierigkeiten haben ihren Ursprung in der
Vernachlässigung einer Voraussetzung, von der die Gültigkeit der theo-
phrastischen Schlußformen abhängt, wenn eine ihrer Prämissen eine
Möglichkeitsaussage ist. Die Möglichkeit zweier Fakten für sich genommen
(KMpMq) erlaubt nur dann den Schluß auf ihre Möglichkeit zugleich
genommen (MKpq), wenn p und q kompatibel sind. Dementsprechend
gilt der der peiorem-Regel gemäß gebaute Modus CKMUmaMUbmMUba
nur unter der Voraussetzung, daß die beiden Prämissen MUma und MUbm
sich nicht ausschließen. Bei Berücksichtigung dieser Voraussetzung werden
die Konsequenzen, die durch Kontraposition aus dem angeschriebenen
Modus hervorgehen, sinnvoll und richtig und sie bedeuten auch keinen
Widerspruch mehr zu der der genannten Regel zugrundeliegenden logischen
Einsicht oder auch zu ihr selbst, wenn sie genauer formuliert wird.

Auch in seiner Kritik der aristotelischen Modallehre erhebt der Verf.
Schwierigkeiten, die an eine der Grundideen des ganzen Systems rühren.
Die Einwände richten sich zunächst gegen die These der Äquivalenz von
« Es ist möglicherweise p » und « Es ist möglicherweise nicht p » (EMpMNp),
die eine nicht in Zweifel zu stellende Folge der Definition des èvSsx^psvov

ist, die den Betrachtungen der An. Pr. zugrundeliegt. Die Bestreitung der
Äquivalenzthese stellt also notwendig auch den aristotelischen
Möglichkeitsbegriff und eventuell auch seinen Notwendigkeitsbegriff in Frage. Der
Verf. stützt diese weittragende Kritik auf zwei Argumente. Aus der
besagten Äquivalenz folgen nach elementaren Regeln EMUbaMOba und
EMIbaMYba, Folgerungen, die dem Verf. als unannehmbar erscheinen. Sie
wären es tatsächlich, wenn man sie als « Alle b sind möglicherweise a ist
äquivalent mit Ein b ist möglicherweise nicht a » und « Ein b ist möglicherweise

a ist äquivalent mit Alle b sind möglicherweise nicht a » lesen müßte,
wie der Verf. es tut. Diese Interpretation entspricht indes offenbar nicht
dem Sinn, den die Formeln nach dem Gang ihrer Ableitung besitzen. Man



Literarische Besprechungen 109

muß lesen : « Möglicherweise sind alle b auch a ist äquivalent mit Möglicherweise

gibt es ein b das nicht a ist » und entsprechend für die zweite
Folgerung. So interpretiert sind die vom Verf. abgeleiteten Thesen nicht zu
beanstanden und wohl verständlich. Man kann gegen Aristoteles keinen
anderen Vorwurf erheben als den, daß er die verschiedenen Weisen nicht
klar unterscheidet, in denen eine Modalbestimmung ein Allgemein- oder
Partikularurteil zu betreffen vermag. Der vorliegende Fall läßt ersehen,
daß man jedenfalls, in moderner Schreibweise ausgedrückt, zwischen
MITxCçxtjix sowie MSxKçx^x einerseits und IIxMGpxipx und SxMKçxij/x
andererseits zu unterscheiden hat. Der zweite Einwand des Verf. nimmt eine

Objektion des polnischen Logikers Lukasiewicz auf, nach dem die aristotelische

Äquivalenzthese zur Konklusion führt, daß jede beliebige Aussage
möglicherweise richtig ist. Der Text des vorliegenden Buchs gibt leider
keine genügenden Grundlagen zur Nachprüfung dieses Einwands. Die
mitgeteilte Argumentation ist von bloß technisch-kalkülmäßigem Interesse,
denn sie geht von einer These Lesniewski's aus, die in allgemeiner Form
die Schlußfolgerung schon vorausnimmt. Ohne die Arbeiten der
Warschauer Logiker irgendwie leicht nehmen zu wollen, glauben wir doch
bezweifeln zu dürfen, ob die Theorie Lesniewski's geeignet ist, als
Gegeninstanz gegen die aristotelische Modallehre angeführt zu werden. Man weiß,
daß die Untersuchungen der modernen Logiker sich an die axiomatische
Methode halten, d. h. daß sie ihre Grundsätze und Regeln nicht als Explikationen

des vorerfaßten Sinns der logischen Konstanten und Operatoren
aufstellen, sondern umgekehrt den Sinn ihrer logischen Symbole durch das
in der Weise eines freien Ansatzes aufgestellte System der Grundsätze
bestimmt werden lassen. Man wird demnach aus der Differenz zwischen
Lesniewski's Protothetik und der aristotelischen Modallogik nicht mehr
folgern dürfen, als daß es sich um zwei verschiedene Systeme von Bedeutungen

und Bedeutungsbeziehungen handelt, wobei das aristotelische jedenfalls

den Vorzug auf seiner Seite hat, sich von Begriffen her zu entwickeln,
deren Sinn durch einfache Akte des Geistes erfaßbar ist und deren Bedeutung

für die Formulierung unserer philosophischen und wissenschaftlichen
Einsichten feststeht. Der Verf. sieht die Zukunft der Modalitätslogik in der
Weiterentwicklung der mehrwertigen Logiken. (Eine Orientierung darüber
bei R. Feys, Les logiques nouvelles des modalités, Rev. néoscolastique de
Phil. 41 [1938], S. 225 ff.). Eine solche Beurteilung ist wohl zu verstehen
in der Perspektive der Logiker, die für ihre Forschungen die von Post
und Lukasiewicz eingeführte Methode der Wertmatrizen zur Grundlage
nehmen. Diese Methode bietet zwar beträchtliche Vorteile für eine strenge
Formalisierung der Logik (obwohl sie, wie die Kalküle G. Gentzens zeigen,
dafür keineswegs unentbehrlich ist), aber sie führt doch auch schon im
Falle der zweiwertigen Aussagenlogik zu empfindlichen Abweichungen vom
natürlichen Sinn der Verknüpfungsfunktoren. In welchem Verhältnis eine
drei- oder mehrwertige Modalitätslogik zu den traditionellen Auffassungen
von Notwendigkeit, Möglichkeit usw. stehen wird, läßt sich noch nicht mit
Sicherheit sagen. Nach den bisher vorgelegten Interpretationen (vgl. Feys,
1. c. S. 239 ff.) scheint es, daß sie eher eine Logik von Urteilen verschiedener



110 Literarische Besprechungen

Sicherheitsstufen, als eine solche von Urteilen verschiedener objektiver
Modalitäten sein wird. Man kann ja in der Tat nicht zwischen wahr und
falsch einen mittleren Wert interpolieren, wohl aber zwischen sicher wahr
und sicher falsch.

Unsere Bemerkungen, die sich sehr einseitig auf einige anfechtbare
Aufstellungen konzentriert haben, sind vielleicht geeignet, einen falschen
Eindruck von der vorliegenden Studie zu erwecken. Wir möchten darum
noch einmal betonen, daß der Verf. in der Interpretation und Rekonstruktion

der theophrastischen Logik mit einer Sorgfalt und Umsicht vorgeht,
die seiner Arbeit den höchsten wissenschaftlichen Wert und ihren Ergebnissen

wohl zum größten Teil Endgültigkeit sichert.

Roma, S. Anselmo. B. Thum O. S. B.

L. Ziegler : Menschwerdimg. 2 Bde. — Ölten, Summa-Verlag. 1948.
399 ; 380 SS.

Zieglers umfangreiches Werk, das die weiten und weitesten Gebiete
der gesamten Geisteswissenschaft in den Vaterunser-Bitten zusammenzufassen

sucht, darf wahrhaftig nicht mit dem prüfenden Auge eines Dogma-
tikers gelesen oder gar studiert werden. Wer in seine Lesung das heiße
Ringen des Verf. nicht — zum allerwenigsten — miteinbezieht, tut seinem
Werk unrecht. Das Wesen der Offenbarung, der Erbsünde, der Trinität
und mancher anderer Glaubensgeheimnisse ist nicht erfaßt. Das will zwar
wahrlich viel besagen Aber was will und soll denn der Leser aus dem
mit sprachlicher Gewandtheit, künstlerischem Sinne und selbstmächtig
synthetischem Geiste geschriebenen Buche herauslesen

Schon der Titel mag es ihm sagen. Denn es ist im Grunde gar nicht
davon die Rede, was der eifrig nach dem Werk Greifende aus dem Titel
herauszulesen bemüht ist, etwa von dem geschichtlich in damaliger, ganz
bestimmter Stunde vollzogenen Geheimnis der Inkarnation des Wortes
Gottes. « Gesetzt, der im Evangelium als Herr angerufene Jesus sei
wirklich der fleischgewordene Logos und leibhaftige Offenbarungsträger,
was immerhin zwei christlichen Jahrtausenden als unerschütterliche
Glaubensgrundlage galt — dann ist einer wichtigen Folgerung nur schwer
auszuweichen. Wir meinen die Folgerung, daß das Wort dieses 'auf mancherlei
Weise sich selbst aussagenden Logos', das Wort mithin des Wortes,
ausnahmslos alle Völkerüberlieferungen decken müsse, soweit sie Offenbarungswert

besitzen. » Ziegler geht allen Spuren des Logos spermatikos nach,
sucht ihn auf und läßt ihn vor des Lesers Auge in den Vaterunser-Bitten
mit Liebe erstehen. Eine Unmenge von Wissen, ein fast unabsehbarer
Reichtum von Gedanken kommt in diesem Werke zu Wort und sucht die
Heimat dort, wo alle Wahrheit verborgen ist, im Worte Gottes.

Gewiß, der Autor ist — das sei unumwunden gesagt — Gnostiker.
Seine Überlieferung ist nicht die der katholischen Kirche. Aber man übersehe

nicht : es spricht hier kein Geist, der einmal am katholischen Dogma
geschult war und dann die trüben Schatten der Gnosis aufsucht, sondern



Literarische Besprechungen ill
ein Geist, der fern von Christus durch gnostisches Ahnen sich stetig der
Wahrheit nähert oder sich ihr zu nähern versucht. Das Buch ist
demjenigen, der der dogmatischen Schulung entbehrt, eine Gefahr, dem aber,
der eine gründliche Kenntnis des in der Kirche niedergelegten Offenbarungswortes

Gottes besitzt, ist es die Selbsteröffnung eines Geistes, der, alle
Philosopheme und Theologeme abtastend, um Christus ringt und unter
unsagbaren Anstrengungen jener Höhe zustrebt, wo das Bild des
Gottmenschen in unverfälschter dogmatischer Klarheit dem demütig Gläubigen
vorgestellt wird. Ob der Autor diese glückliche Stunde noch erlebt Zwar
ist er noch vielfältig verstrickt in selbstsicheres, rationalistisch-mystizistisches

Sinnieren. Doch mag vielleicht — das wünscht und hofft von Herzen
der katholische Leser — die das ganze Werk durchbebende Sehnsucht
ein verheißungsvolles Zeichen sein, daß der Verf. nicht fern wenigstens
von jenem Glauben ist, den Paulus von jedem fordert, der sich Gott
nähert, nämlich den Glauben, « daß Gott ist und denen, die ihn suchen,
Heilbringer ist » (Hebr. 11, 6), —- einem wahrhaftig übernatürlichen Glauben,
der sich nach dem Urteil des sicherlich dogmatisch unantastbaren Dogma-
tikers Thomas von Aquin mit einem Minimum einer ausdrücklichen
Offenbarungswahrheit zufrieden geben kann. Allerdings hat Thomas die
trostreiche Lehre von der an ausdrücklicher Offenbarungserkenntnis armen, aber
in seiner einschließenden Kraft doch reichen « fides implicita » nur auf
die vorchristlichen Heiden angewandt. Wir dürfen aber nicht übersehen,
daß für ihn, den mittelalterlichen Menschen, die Welt kleiner und die
Anzahl der Menschen geringer war als für uns heute. Hätte er gewußt,
daß der Heiden, die fern von der christlichen Glaubenspredigt « in
entlegenen Wäldern » leben, seit Christi Geburt Milliarden sind und noch
sein werden, und daß selbst einmal « seine » Welt — unser Europa — mehr
heidnisch sein werde als christlich, er hätte sich wahrhaftig nicht gescheut,
seine mit staunenswertem Geschick dargestellte Lehre vom einschließenden
Glauben auch auf die nachchristliche Menschheit anzuwenden. Eben das

glauben wir in seinem Geiste tun zu dürfen in Bezug auf den suchenden,
wenn auch noch in vielem irrenden Geist Zieglers — wenigstens als Wunsch
und als Hoffnung.

Freiburg. A. F. Utz O. P.

Dogmatik

R.Thibaut S. J. : Le sens de l'Homme-Dieu. (Museum Lessianum,
Section théol. N° 37.) — Bruxelles, Desclée de Brouwer. 1946. 170 pp.

Der Verf. sucht in gewissenhafter Spekulation den Sinn zu ergründen,
der dem Geheimnis des Gottmenschen zngrundeliegt, den Sinn jenes
Schleierhaft-Verborgenen, das dem Christusgeheimnis anhaften bleibt, auch wenn
wir den Schleier der Menschennatur Jesu einerseits und unser aus unserem
Unvermögen resultierendes « Stückwerk » andererseits erkennen und voll
in Betracht ziehen.

Man könnte so sagen : Es geht hier nicht um das Problem im Sinne



112 Literarische Besprechungen

von Pascals : « Toutes choses couvrent quelque mystère, toutes choses sont
des voiles qui couvrent Dieu » ; aber dieses Axiom könnte als Ausgangspunkt
dienen für die These des Verf. : « Le signe voilé — le voile significatif. »

Die genaue Darstellung des Velamenproblems geschieht in den drei
Kapiteln des ersten Abschnittes : « La forma servi — L'apparente incertitude

des faits historiques — Le silence de Dieu. » Die Ausführungen sind
klar und gut fundiert, wenn auch etwa einmal « der Konstruktion angepaßt #

(z. B. wird bei der Schilderung des « scandalum crucis » jeglicher Hinweis
auf das Zeugnis des Schachers und des Hauptmanns unterlassen).

Nach Abwägung aller vorbringbaren und gewöhnlich vorgebrachten
theologischen Gründe für das Verschleiertsein der Gottheit (Erziehungs- und
Verdienstmoment, Berücksichtigung der menschlichen Freiheit usw.), bleibt
dennoch die Feststellung, daß Jesus mit unverkennbarer A bsicht die menschliche

Weise seines Wesens betont, wo er doch gekommen ist, uns Gott erkennen

zu lassen. Dies ist rätselhaft und wie ein Widerspruch, es sei denn, daß
der Herr gerade durch das « Verschleiern » seiner göttlichen Natur diese erst
recht eigentlich offenbart.

Hier setzt die Deutung des Problems ein, der der zweite Abschnitt
gewidmet ist und die durch den Satz charakterisiert werden kann : « Le
voile naturellement des plus épais devient surnaturellement des plus significatifs

» (91).
Das verschleierte Zeichen erweist sich als « bezeichnender » Schleier,

hinter dem sich die wahre Gott-Natur « Gott ist die Liebe » — « Gott ist
die Dreieinigkeit » abhebt ; Gottes « intime Natur », dem Verstände
unzugänglich, Liebe, die nicht eine « Idee », eine Abstraktion ist, sondern jene
Wirklichkeit, die zu erkennen es nur einen Zugang gibt : Dieser ist der Gott-
tnensch als Zeichen der souveränen, « desinteressierten » Liebe zum Vater.

Gleicherweise wird erkannt und betont, daß die « bezeichnete » Sache
in der Zeit unsichtbar bleibt : « Il eût été bien plus commode pour l'Homme-
Dieu de prouver invinciblement sa divinité que de montrer clairement que
Dieu est charité » (92). Es geht eben um die Klarmachung für uns viatores
und das ganze Problem muß in dem Dazwischen erfaßt werden zwischen
der Ankunft Christi in der « forma servi » und der Ankunft des Herrn in
der Herrlichkeit Die in diesem Zusammenhang gemachten Bemerkungen
über den verkappten Doketismus in uns wirken befreiend.

Alles in allem können wir formulieren : Das velamen ist revelatio und
die res revelata ist zugleich via im Sinne von S. Th. I 24, 4 : « Charitas nomina-
tur via, qua Deo appropinquamus, quia per ipsam mens Deo unitur. »

Aber nicht nur die bloße Erarbeitung dieses Resultates bietet uns der
Verf., sondern er setzt es zugleich in Beziehung zu wichtigen Abschnitten
der dogmatischen Theologie und diese « Probe auf die These » gelingt gut,
ja vieles erscheint so in neuem Lichte. Hier werden auch positiv-dogmatische
Tatsachen der kirchlichen Lebensäußerung in den Dienst der Spekulation
gestellt und — in Gegenseitigkeit — von dieser erhellt.

Das macht die Studie lebensnah. Doch ist sie dies viel mehr noch
durch ihre ganze Anlage und durch ihre Methode Nicht der
theologiegeschichtliche « Stand der Frage » wird zum Ausgangspunkt genommen,



literarische Besprechungen 113

sondern « das Fragen » des kritisch denkenden modernen Menschen. Und
mit ihm wird gesprochen, mit Spinoza, Tolstoi, Maeterlinck, Couchoud,
Barbusse usw. Es ist ein Eingehen auf ihren Standpunkt, ein ruhiges
Abwägen ihrer Einwürfe, um an deren plump naturalistischen Formulierungen,
bzw. rationalistischen Kurzschlüssen — ohne selber in ein rationalistisches
Apologetisieren abzusinken — umso klarer immer wieder aufzuzeigen : So
ist es nicht zu verstehen, das Göttliche

Und so helfen die Dichter und Denker, die Sucher und Zweifler mit,
die theologisçhe Abwandlung der These auf Schritt und Tritt zu präzisieren.
Das ganze « Gespräch » nimmt sich aus wie ein Kommentar zu S. Th. I
12, 12 : « Possumus Deum in hac vita naturali lumine cognoscere secundum
quod omnium prima est causa, non autem secundum quod est in se ; cog-
nitio per essentiam, cum sit per gratiam, non competit nisi bonis. »

Bausteine zu einer neuzeitlichen neutestamentlichen Theologie — so
möchte ich abschließend die Arbeit des Verf. nennen.

Kerns. A. Scherzer O. P.

A. Sepinski O. F. M. : La psychologie du Christ chez saint Bonaventure.
— Paris, Vrin. 1948. 266 pp.

La Collection : « Etudes de philosophie médiévale », publiée par la
Librairie philosophique J. Vrin, parallèlement à la Collection de la «

Bibliothèque thomiste », vient de s'enrichir d'un nouveau voluihe : La psychologie

du Christ chez saint Bonaventure, par le P, Augustin Sépinski, O. F. M.,
Docteur en théologie, Définiteur général. Ouvrage remarquablement
présenté comme ses aînés, il est écrit d'une plume alerte et concise, selon une
méthode historique rigoureuse et abondamment documentée. Le sujet
traité : La psychologie du Christ, l'un des plus ardus de notre théologie
catholique, demeure toujours l'un des plus attrayants, comme l'un des

plus féconds, en considérations dogmatiques et spirituelles. Exploré par
un Maître de la scolastique, de la valeur de saint Bonaventure, ce problème
revêt une importance dogmatique capitale et réserve de savoureuses
satisfactions pour l'esprit comme pour le cœur. L'auteur a entrepris son travail
dans un triple esprit : Présenter la pensée originale et personnelle de saint
Bonaventure sur la psychologie du Christ. C'était la partie difficile et
délicate de cet ouvrage, car l'œuvre du Docteur séraphique est vaste et
exige, pour en saisir les nuances, même dans une édition aussi parfaite
que celle de Quaracchi, une investigation longue et minutieuse. L'auteur
a mis, en ce travail, toute sa sollicitude et sa vigilance et paraît avoir
parfaitement réussi. La richesse et la variété de sa documentation sont
étonnantes, illustrées en plus par des allusions fréquentes aux ouvrages
contemporains et se référant souvent à la doctrine parallèle du Doctor communis

: Saint Thomas d'Aquin. Il faut signaler dans cette étude, outre les

aperçus sur l'activité volontaire du Christ divisée en deux sections :

Puissances actives du Christ ou la théologie de la volonté humaine du Christ
— Puissances passives ou sensibilité du Christ avec diverses applications
Divtis Thomas 8



114 Literarische Besprechungen

pratiques, la manière originale de saint Bonaventure d'envisager la science
du Christ : Scientia de Verbo — Scientia in Verbo — Scientia a Verbo.

Trilogie suggestive de la triple science du Christ, que les auteurs actuels,
à la suite de saint Thomas, appellent la vision béatifique, la science infuse,
la science expérimentale. Notons cependant que la correspondance entre
la synthèse de la science du Christ d'après saint Bonaventure et celle de
saint Thomas n'est pas concordante en tous points et il faut éviter d'assimiler,

par exemple, Scientia in Verbo et Scientia infusa, car, scientia infusa,
d'après saint Bonaventure serait plutôt dans scientia a Verbo simultanément

avec la scientia experimentalis, tandis que la scientia in Verbo regarde
la vision ou connaissance dans le Verbe des créatures et la scientia de Verbo
la vision béatifique. Il faut signaler également la conception spéciale de

saint Bonaventure pour la connaissance des créatures dans le Verbe ou
dans la vision intuitive. Le Christ connaît toutes les créatures, les possibles
comme les réelles, non d'une science toujours actuelle, mais d'une science

habituelle, position de saint Bonaventure, qui a eu toujours ses tenants,
comme à notre époque Mgr Bartmann dans son Précis de théologie dogmatique.

Le P. Hugon reconnaît le sérieux de cette opinion à côté de celle de
saint Thomas (P. Hugon. Le Mystère de l'Incarnation. Paris 1940, p. 349).

A travers cet ouvrage, nous avons l'impression d'être vraiment à l'école
de saint Bonaventure. L'auteur, selon le titre choisi : La psychologie du
Christ chez saint Bonaventure, nous amène réellement chez saint
Bonaventure. N'est-ce pas un réel avantage d'être à l'école d'un tel Maître, nous
découvrant, à travers son génie, les splendeurs de l'âme du Christ

Le deuxième aspect de cette étude est le souci de l'auteur de rendre
accessible le style, la méthode, l'esprit de saint Bonaventure, par une
ingénieuse adaptation aux cadres de nos exposés modernes et par des
explications appropriées, facilitant la lecture et l'assimilation de ces questions
dogmatiques élevées.

Enfin, nous découvrons, tout le long de l'ouvrage, la preuve d'une
sévère méthode historique, si chère aux Facultés de théologie de
l'Université de Strasbourg. Chaque affirmation est contrôlée, appuyée d'un ou
plusieurs textes et soumise à une explication justificative.

Nous avons eu parfois même l'impression que cette discipline rigoureuse
dans la méthode et cette tendance à ramener les spéculations théologiques
à des preuves quasi mathématiques de textes, a empêché l'auteur de
reconnaître, une fois ou l'autre, la valeur de la méthode de saint Bonaventure
et d'apprécier, aussi hardiment qu'il le mérite, son esprit, un esprit
profondément théologique, aux magnifiques envolées, mais guidé toujours par
l'amour, avec la tendance de tenir plus compte dans le Christ de l'action
du Verbe que de relie de l'homme : fides qucerens intellectum : « Sur ce point
— science acquise du Christ — s'il est resté logique avec lui-même, le Docteur
séraphique a été certainement victime de l'idéalisme christologique où
il se complaisait (p. 128) ». Ne pourrait-on pas aussi bien poser la question,
si cet idéalisme de saint Bonaventure n'est pas la meilleure manière de
pénétrer avec nos moyens si limités le mystère de l'Homme-Dieu ou les
merveilles de VAssumptus Homo?



Literarische Besprechungen 115

Il nous reste à souhaiter que soient nombreux les théologiens et les

prêtres, et aussi les chrétiens cultivés, qui entrent en contact avec saint
Bonaventure, guidés par un ouvrage si riche en aperçus bonaventuriens
et conduits avec une telle maîtrise dans la méthode. Car, pénétrer, ne serait-
ce qu'un peu mieux, ce mystère ineffable du Christ Jésus, in quo sunt omnes

thesauri sapientiœ et scientiœ, ne vaut-il pas cet effort

Fribourg. A. Le Carou O. F. M.

P. Galtier S. J. : Le Saint-Esprit en nous d'après les Pères Grecs.

(Analecta Gregoriana XXXV). — Romae, Aedes Universitatis Gregorianae.
1946. 290 pp.

Bekannt ist der Autor vor allem durch sein dogmengeschichtliches
Werk L'Eglise et la rémission des péchés aux premiers siècles (Rom 1932).
Ein mehr theoretisch spekulatives Ziel verfolgte er in einer früheren Arbeit
über die Einwohnung der göttlichen Personen, L'habitation en nous des
trois personnes (Paris 1928). Die dort vertretene eigenartige Stellung zu
ihrem Wesen und zur substantiellen Gegenwart der Personen findet man,
von A. Michel adoptiert, im D. Th. C., Artikel Trinité, Habitation dans les
âmes. Das hier vorliegende Buch behandelt einzig die spezielle Frage der
umstrittenen besonderen Einwohnung des Heiligen Geistes. Die Methode
bleibt ausschließlich exegetisch, geschichtlich. Inwiefern können wir bei
den griechischen Vätern einen Anhaltspunkt finden zu einer Lehre von
einer besonderen Stellung des Heiligen Geistes im Werke der Heiligung
und Vergöttlichung der Seele Können wir diesbezüglich, wie vielfach
behauptet wurde, wirklich von einer eigenen traditionellen Lehre sprechen,
die sich dem Abendland gegenüber stellt

Man braucht hier nur die Namen Petavius, Thomassin und Scheeben

zu nennen, um auf der Stelle die Bedeutung einer solchen Untersuchung
zu verstehen. Alle berufen sich einmütig auf die griechische Tradition ;

doch, was besonders Beachtung verdient, über und in Abhängigkeit von
Petavius. Er ist der erste, der theoretisch eine besondere Vereinigung
mit der Person des Heiligen Geistes vertrat, und bleibt auch bis heute
der einzige, der zu einer solchen These die umfassende patristische
Vorarbeit gab. Es hat also zweifellos ein ganz besonderes Gewicht, wenn
G. den Zitaten des berühmten Theologen nachgeht und sich jeweils klar
die Frage nach dem sensus literalis des Textes stellt.

Die Reihe der Väter teilt sich von selbst in zwei Gruppen : vor dem
Auftreten der großen Häresie bezüglich des Heiligen Geistes, und zweitens
im Kampfe gegen dieselbe. Im Abschnitt über das Neue Testament folgt
man den beiden grundlegenden Werken von Prat und Lebreton. Nach
Ignatius wird mit besonderer Sorgfalt Irenäus behandelt. Seine Lehre
des Heiligen Geistes ist reich und durch ergreifende Worte hindurch findet
man einen ganz besonderen Nachdruck auf der Vermittlung des Geistes
Gottes. Doch kann man durch einen Vergleich mit dem Wirken der beiden
anderen Personen auf nichts ihm allein Zukommendes schließen. Ferner
ist es vor allem der Kampf gegen den gnostischen Dualismus, der dem



116 Literarische Besprechungen

Bischof von Lyon so unvergleichliche Worte entreißt über das unmittelbare

Wirken des Geistes im Menschen. Hierauf folgt, nach nur kurz
erwähnten Texten bei Clemens Alexandrinus, eine wiederum breiter angelegte

Untersuchung über die wichtigsten Stellen bei Origenes. Dieser
verdient für die erste Periode, mit Irenaus zusammen, weitaus das größte
Interesse. Gregor, der Wundertäter, und Cyrill von Jerusalem schließen als
Übergang zu den « großen Lehrern » den ersten Abschnitt des Buches ab.

Im zweiten Teil werden Athanasius, Basilius, die beiden Gregor und
vor allem Cyrillus von Alexandrien eingehend behandelt. Als Vorbereitung
zu letzterem : Theodor von Mopsuestia, Johannes Chrysostomus, Epiphanius
und ganz besonders Didymus, der Blinde. Die zwei umfassendsten Studien
gelten natürlich Basilius und Cyrillus.

Die Frage geht also um die besondere Vereinigung mit dem Heiligen
Gèiste, ob die in die Gnadenordnung erhobene Seele irgendwie zu ihm
in ein besonderes Verhältnis trete. Verschiedene Wendungen schon der
Heiligen Schrift scheinen einem solchen Gedanken entgegenzukommen.
Besonders aber geht es hier um den in verschiedenen Formen ausgedrückten
Gedanken der Väter, nach dem der Heilige Geist durch das, was ihm
eigentlich, als proprium, zukommt, die Seelen der Christen heiligt. Zwei
Möglichkeiten stehen offen, um diesen Gedanken zu interpretieren : erstens
Untersuchung der betreffenden Texte nach Zusammenhang und Absicht
der Verfasser, und zweitens Vergleich mit dem, was dieselben Autoren
bezüglich der Vergöttlichung von Vater und Sohn aussagen.

Der Sinn des proprium, wodurch der Heiligmachende uns heiligt, ist
bekannt. G. weist ihn für die einzelnen Fälle anhand des Kontextes nach.
Die heiligmachende Kraft wird dem Heiligen Geiste als etwas ihm Eigentliches

zugeschrieben in Bezug und im Gegensatz zu den Geschöpfen. Die
geschaffenett Wesen können, selbst wenn sie heilig sind, nicht andere durch
sich selber heilig machen, weil ihre Heiligkeit nicht ihr Eigen, sondern
Teilnahme ist (sx [ASTOusiaç, ix p.£Toy?;ç). Der Heilige Geist jedoch heiligt
durch etwas, das ihm proprium ist, durch sich selber (©titrst xat oùauoSwç),

und nicht durch etwas, das' er empfangen. Es geht also hier um etwas,
das ihm eigentlich zukommt auf Grund seiner Gottheit und nicht auf
Grund dessen, wodurch er sich von Vater und Sohn unterscheidet. Auch
wird verschiedentlich nachgewiesen, daß für die griechischen Väter die
Heiligung der Seele stets von der göttlichen Natur ausgeht. Diesem
entspricht auch ihre besondere Absicht, die fast in sämtlichen Texten, die
für die besondere Einwohnung des Heiligen Geistes verwendet wurden,
darin besteht, durch die Gott allein zukommende, heiligmachende Kraft
die Gottheit des Sanctificators zu verteidigen.

Vergleicht man aber das, was in Bezug auf die Vergöttlichung von der
dritten Person gesagt wird, mit dem, was diesbezüglich Vater und Sohn
zugeschrieben wird, so ist Folgendes zu sagen. Sämtliche Wirkungen des

Heiligen Geistes werden auch den beiden anderen Personen zugeschrieben.
Auf Grund der verschiedenen Wendungen aber, mit denen dieselbe
Wirkung von verschiedenen Personen ausgesagt wird, unterscheidet G. zwischen
Rolle und Titel (220). Von einer besonderen Rolle des Heiligen Geistes



Literarische Besprechungen 117

kann nirgends die Rede sein, besonders schon wegen der unzweideutigen
Lehre der Einheit des göttlichen Wirkens nach außen. Unter einem
besonderen Titel aber kann man wohl etwas einer Person im besonderen
zuschreiben, doch wird dies dann immer im Sinne einer Appropriation
erklärt. Von besonderer Bedeutung ist auch, zu bemerken, daß, suchte
man nach einer besonderen Vermittlung einer einzelnen Person, man diese
nicht unbedingt beim Heiligen Geiste suchen müßte. Man findet recht
oft eine ähnliche Sonderstellung dem göttlichen Worte zugeschrieben.
Cyrillus betont, daß dieses durch sich selber heilige (238), und bei
verschiedenen Vätern, z. B. Ignatius (35), Origenes (78), Athanasius (130),
wird das Werk der Heiligung fast mehr dem Worte als dem Heiligen
Geiste zugeschrieben.

Aber wie steht es, wenn wir die Einwohnung nicht als Wirkung, sondern
als terminus immediatus dem Heiligen Geiste zuschreiben, wenn, wie
behauptet wurde, die geheiligte Seele nur durch den Heiligen Geist zu
Vater und Sohn in Beziehung tritt G. will diesbezüglich eher an eine
umgekehrte Ordnung glauben. Heiligung in erster Linie durch die Vereinigung
mit Vater und Sohn (180, 236-238, 279), diese ist letztes Ziel (79, 237-240),
und nicht eine Folge der Vereinigung mit dem Heiligen Geiste. Letztere
wird in verschiedenen Fällen nicht eigentlich als Vergöttlichung, sondern
als Vervollkommnung des Menschen, als Vorbereitung zur Vereinigung mit
Sohn und Vater aufgefaßt (46-48, 275). — Soweit im allgemeinen der
Gedankengang und die Ergebnisse.

Über Cyrillus mag einiges für sich hervorgehoben werden, was für die
theologische Frage von ganz besonderer Bedeutung ist. Nach ihm vor
allem wurde der Titel « Sanctificator » als Argument gebraucht für die
besondere Einwohnung des Heiligen Geistes. Speziell wird bei Petavius
der Ausdruck auxoupyefv unterstrichen, nachdem der Heilige Geist durch
sich selber uns heiligt und sich mit uns unmittelbar vereinigt. Aber auch
hier wird nichts anderes gesagt, als daß er nicht durch eine von außen
empfangene Kraft, sondern durch seine eigene, ihm wesentliche, heiligt (223),
genau wie Christus nicht durch einen anderen geheiligt wurde, sondern
durch sich selber seinen Leib sich heiligte (226). Dasselbe gilt auch für
die vielbesprochene « Siegelung », durch die der Seele das Abbild Gottes
eingeprägt wird, was einzig durch Gott geschehen kann (223).

Die wichtigsten Texte jedoch bleiben von der theologischen Problematik

aus jene, in denen die Heiligkeit fast als eine proprietas personalis

aufgefaßt wird, indem die Heiligkeit des Geistes mit der Vaterschaft
des Vaters und der Sohnschaft des Sohnes verglichen wird. De Trinitate,
VII, bezeichnet Cyrillus den Namen « Heilig » des Heiligen Geistes als T-ijç

oùsnôSouç Ttoiox-/|To; Becxxixov, ebenso wie für den Vater der Name Vater
und den Sohn der Name Sohn. In zwei anderen Stellen bei Basilius, Ep. 214,
4 und 236, 6 (169), wird die heiligmachende Kraft und die Heiligung ebenfalls

mit den Proprietäten des Vaters und des Sohnes in Parallele gestellt.
Gewiß handelt es sich hier um sorgsam zu interpretierende Stellen, die vor
allem nach ihrem Gesamtzusammenhang rufen. G. gibt folgenden
Kommentar. Für Basilius ist zunächst auf Brief 38 hinzuweisen, wo ganz



118 Literarische Besprechungen

besonders deutlich das Charakteristische des Heiligen Geistes gesucht und
gemäß dem Hervorgehen aus dem Vater und dem « nach und mit dem Sohn
gedacht werden » bestimmt wird. Ferner ist die Flüchtigkeit der beiden
Briefe zu beachten und im ersten Falle ganz besonders der für tiefere
Gedankengänge nur wenig vorbereitete, weltliche Empfänger (169-174). —
Ähnliche Bemerkungen fallen für Cyrillus weg, handelt es sich doch hier
um die berühmten Dialoge De Trinitate. Umsomehr wird der Zusammenhang

des Textes analysiert. Nach G. will Cyrillus hier sagen, daß die
Heiligkeit dem Heiligen Geiste nicht akzidentell, sondern wesentlich
zukomme, genau wie auch die Vaterschaft und Sohnschaft nichts Akzidentelles

bezeichnen (230). Es geht auch hier um die Pneumatomachen, die
nicht eine wesentliche Heiligkeit wollten, sondern eine von außen, durch
den Sohn. Ferner gebraucht Cyrillus, um das Charakteristische einer Person
zu bezeichnen, den besonderen Ausdruck « Seinsweise », o tt,ç tntocp

•cpd-o;. Diese wird für den Heiligen Geist nicht durch die Namen Geist
und Heilig, sondern dadurch bestimmt, daß er dem Vater und dem Sohne

angehört (231).
Nach G. kann die These einer besonderen Einwohnung des Heiligen

Geistes nirgends bei den griechischen Vätern einen Anhaltspunkt finden.
Schon ihre exakte polemische Stellung genügte, um dies vor Augen zu
führen. Der Beweis der Gottheit, der göttlichen Natur der dritten Person
durch ihre heiligmachende Kraft läßt erkennen, daß für sie die Heiligung
der Seele nicht unmittelbar von der Person, sondern eben von der gemeinsamen

Natur ausgeht. Nicht nur der Heilige Geist, sondern auch der Vater
und der Sohn besitzen dieselbe heiligmachende Kraft, oder vielmehr geht
sie von Vater zu Sohn und Heiligem Geiste über. Wenn die für den Osten
berühmte trinitarische Formel « vom Vater, durch den Sohn, im Heiligen
Geist » uns etwas Besonderes zu sagen vermag, so ist es nach G. eher dies,
daß die gesamte Vergöttlichung der Seele nicht von der Vereinigung mit dem
Heiligen Geiste, sondern in erster Linie von der durch den Geist erlangten
Vereinigung mit dem Sohn und dem Vater abhängt (273-278).

Zu diesem Ergebnis ist aber zu bemerken, daß G. bezüglich der Stellung
des Heiligen Geistes ausschließlich von der Lehre Petavius* ausgeht. Die
positive Stütze einer solchen These wird durch das gegenwärtige Buch
entkräftet. Doch ist damit noch nicht das letzte Wort gesagt ; ist doch
jene Position erstens schon wegen der unmittelbaren Vereinigung mit der
Person im Gegensatz zur Natur und zweitens durch die Vereinigung quasi
per concomitantiam mit den anderen beiden Personen, als sehr extrem
zu bezeichnen.

Auch weist der Verfasser verschiedentlich daraufhin, daß es den Vätern
um eine Frage der Existenz und des Glaubens gehe und nicht um eine
theologische Lehre. Damit schon scheint er einen Anhaltspunkt für eine

theologische Wahrheit auszuschließen. Aber wie können wir trennen
Sucht man nicht eben gerade die Lehre des Glaubens als Ausgangspunkt
für die Spekulation Können wir bei den erwähnten Vätern nicht neben
der Hauptabsicht der Verteidigung noch eine ganz besonders entwickelte,
aus der Heiligen Schrift gewachsene Lehre des Heiligen Geistes erkennen



Literarische Besprechungen 119

Zweifellos besteht das Hauptverdienst der Arbeit, neben der äußerst
wertvollen Kritik Petavius', darin, die wichtigsten Texte der griechischen
Patristik zu bieten, die sich auf die Stellung des Heiligen Geistes zur
Vergöttlichung des Menschen beziehen, sie kurz zu erläutern und sie vor
allem in ihren Hauptzusammenhang zu stellen. Damit mag das Werk
nicht nur ein Beitrag, sondern in mancher Beziehung eine Quelle bleiben.

Besonders mag noch die ausführliche Einleitung Erwähnung finden,
in der verschiedene, oft übliche Antithesen zwischen Westen und Osten
in besseres Licht gestellt werden (12-19). Sowohl bezüglich der allgemeinen
Lehre der heiligsten Dreieinigkeit, als auch betreffs der Beziehungen zu den
Geschöpfen, besonders in der Gnadenlehre, kann man kaum von zwei
verschiedenen theologischen, das heißt wissenschaftlich entgegengesetzten
Synthesen sprechen. Die besondere Art der griechischen Väter ist durch
ihren unmittelbaren Kampf, das heißt eben praktisch bedingt, und ihre
Verteidigung gilt der Wahrheit « an sit ». Im Westen jedoch sucht man
die Frage des « wie » zu umfassen. Wenn also bezüglich der Gnade die
Griechen die Gegenwart der göttlichen Personen betonen, so geht es ihnen
um die Existenz der Personen, um ihre Göttlichkeit und darum, daß sie
letzter Ursprung der Vergöttlichung sind, während man im Westen nach der
Art und Weise fragt, wodurch die Personen gegenwärtig werden und den
Menschen vom Menschen aus in die göttliche Ordnung erheben. Es geht
also eher um zwei verschiedene Fragen, als um zwei verschiedene
wissenschaftliche Konzeptionen. Gewiß berühren sich die Probleme ; darin ist
gerade die Fruchtbarkeit und das Interesse begründet, das die griechischen
Väter verdienen ; doch genügt die genaue Unterscheidung der Frage, um
diesbezüglich nicht von einer wirklich « anderen » Lehre zu reden.

Rom. H. Stirnimann O. P.

Geschichte

1. J. de Ghellinck S. J. : Patristique et moyen âge. (Etudes d'histoire
littéraire et doctrinale.) Tome I : Les recherches sur les origines du symbole
des apôtres. — Bruxelles, Ed. Universelle. — Paris, Desclée de Brouwer. 1946.
x-278 SS.

2. P. Nautin : Je crois à l'Esprit Saint dans la Sainte Eglise pour la
Résurrection de la chair. (Etude sur l'histoire et la théologie du symbole.) —
Paris, Ed. du Cerf. 1947. 68 SS.

1. J. de Ghellinck ist ein rühmlich bekannter Meister der Erforschung
patristischer und mittelalterlicher Literatur, der in jahrzehntelanger fruchtbarer

Lehrtätigkeit zahlreiche Schüler zur wissenschaftlichen Arbeit auf
diesen Gebieten herangebildet hat. Von seiner Erfahrung darin, zugleich von
seiner Stoffbeherrschung zeugt besonders das weitverbreitete Buch : « Les
exercices pratiques du séminaire en théologie» (3. Aufl. 1945). Wie er im
Vorwort des uns zur Rez. übergebenen sagt, war es ihm neben so intensivem

Unterricht nicht vergönnt, geplante größere einheitliche Werke zu



120 Literarische Besprechungen

liefern. Hier hat er drei von 1940 bis 1945 in verschiedenen Zeitschriften
veröffentlichte Abhandlungen revidiert, erweitert, um passende Einleitung
und Schluß samt doppeltem Anhang ergänzt, zu einem stattlichen Band
vereinigt. Dieser bietet uns einen detaillierten Überblick, eine Art
Rechenschaftsbericht oder eine Chronik über die gelehrten Untersuchungen zur
Entstehung des sog. apostolischen Glaubensbekenntnisses im Lauf von vier
Jahrhunderten.. Was das an beharrlichem Studium, Wissen, Scharfsinn
beim Verf. voraussetzt, zeigt schon eine erste allgemeine Durchsicht des

Buches. Eingehendere Lesung aber offenbart zudem, welches Maß stiller
Bescheidenheit solche Arbeit verlangt, die doch nicht minder notwendig
ist als eigene selbständige Forschungen. Einerseits nämlich hatte sich der
Verf. zur geduldigen Prüfung auch jener Erörterungen verurteilt, die
geringen Ertrag versprachen und ihm persönlich jedenfalls kaum neues
Licht bringen konnten. Im Lauf der Beschäftigung mit der Fülle von
Erscheinungen mußte ihn ferner oft die Frage plagen, ob die für eine
gesicherte Ursprungsgeschichte der altehrwürdigen Glaubensformel vielfach

kümmerlichen Ergebnisse die Mühe lohnten, so treu und gewissenhaft
allem und jedem weiter nachzugehen. Seine Bemerkungen im Schlußwort
verraten es : « Arrivé au terme de ces minutieuses enquêtes, le lecteur se

sentira peut-être envahi par une impression décevante : malgré l'énorme
labeur des études accumulées depuis cinquante ans, on est péniblement
forcé d'avouer qu'il reste encore beaucoup à faire faudra-t-il avouer
qu'il vaut mieux renoncer à scruter des ténèbres, où les yeux se fatiguent
inutilement sans résultat appréciable? ...» (S. 221 f.). Anderseits hat der
Verf. der Theologie im allgemeinen eine wertvolle, der künftigen Spezial-
arbeit über das Thema aber eine, man kann sagen unentbehrliche
Handreichung geboten. Denn sein maßvolles, treffendes Urteil sichtet, läßt allem
irgendwie Brauchbaren Recht widerfahren, weist die Richtung, aus der neue
Klärung kommen mag. Der 2. Anhang bietet auf mehr als 20 Seiten ein
chronologisches Verzeichnis der Beiträge zur Geschichte des
Glaubensbekenntnisses von 1842 bis 1945. Es mag sein, daß das eine oder andre
doch übersehen wurde, wie z. B. Bardy in Revue d'Histoire ecclésiastique
1946, 446 bemerkt, besonders etwa für weiterzurückliegende Jahrzehnte
oder wenn der Titel eines Artikels keine Beziehung zum Symbolum anzeigt.
Ein sorgfältiges alphabetisches Namens- und Sachverzeichnis erleichtert
noch wesentlich den Gebrauch dieser vorzüglichen Informationsquelle.
Gewisse sogar wortwörtliche Wiederholungen erklären sich daraus, daß sie

ursprünglich je selbständigen Aufsätzen für verschiedene Zeitschriften
entstammen, so etwa S. 88 f. und 187 über den Text von Dêr-Balyzeh. Selten
stößt man auf kleinere Fehler bei Nennung der gar reichlichen deutschen
Literatur.

2. Auch die letzten Jahre haben Zuwachs an Arbeiten über die Anfänge
eines Glaubenssymbols im christlichen Altertum gebracht, wie die von
Carpenter (Bulletin de théologie ancienne et médiévale, V, 557 ; 574),
Cullmann (ebd. 542 f.), Liberty (ebd. 544), Holstein (Les formules du
symbole dans saint Irénée, in: Recherches de science religieuse 1947,
4, 454 ff.). Eine solche Untersuchung wäre für ein Teilstück die oben



Literarische Besprechungen 121

genannte von Nautin. Gerade sie ruft ins Bewußtsein, daß neue
Entdeckungen und Feststellungen hier nicht ausgeschlossen, jedenfalls sehr
wünschenswert sind. N. neigt dazu, im Titel seiner Abhandlung eine
älteste Gestalt des Symbolschlusses zu sehen, die noch wenige Elemente
enthält, diese aber in passendem inneren Zusammenhang. Das 1. Kapitel
versucht zunächst den Nachweis, daß es der echte Wortlaut der dritten
Frage im Taufritus der Paradosis Hippolyts von Rom war, deren griechischer
Urtext bislang verschollen bleibt. N. glaubt, es entnehmen zu können aus
dem Vergleich der lateinischen, koptischen, arabischen und äthiopischen
Version untereinander und mit drei von der Paradosis abhängigen
Urkunden : den arabischen « Canones des Hippolyt », dem syrischen « Testament

unsres Herrn Jesus Christus» und den griechischen «Apostolischen
Konstitutionen ». Dem echten Text Hippolyts steht nach Urteil der
Forschung die Wiedergabe in den lateinischen Bruchstücken am nächsten,
die übrigen hätten sich offensichtlich Erweiterungen und Änderungen
erlaubt. Dennoch meint N., die von Hippolyt gewollte innere Verbindung
der drei Glaubensartikel besonders aus den « Apostolischen Konstitutionen »

herauslesen zu sollen, freilich bei Wiederherstellung der abgeänderten Frageform

und Streichung der langen eingeschalteten Erweiterungen. Der
rekonstruierte Urtext wäre dann : « niaTetisiç xal sEç (to) TtvsOpa (rb) Syiov èv

tjj àyiqc èxxXy)a£a eîç aapxoç àvàaraaiv ; » Der Sinn liege auf der Hand : es

soll bekannt werden, daß das Pneuma hagion in der Kirche wirkt, sie

heiligt und die Auferstehung des Fleisches bewirken wird. Bestätigung
holt N. aus den andern genannten Übersetzungen und Urkunden nach
Auswahl, soweit er sie günstig findet. Ferner beruft er sich auf mehrmals in
Hippolyts Paradosis (und C. Noet.) vorkommende Doxologien des Wortlautes

: « Ehre sei dem Vater und dem Sohne mit dem Heiligen Geiste in
der heiligen Kirche », einmal sogar als allgemeine liturgische Anweisung.
Die sonst zuverlässige lateinische Version bringt die dritte Tauffrage aber
so : « Credis in spiritu sancto et sanctam ecclesiam et carnis resurrec-
tionem » N. denkt, ihr für diese Stelle die Autorität absprechen zu
können, da sie an einer andern unverkennbar falsch übersetze. Diese andre
wäre nach N. eine Formel für Ölsegnung. Er täuscht sich leider : laut
Kontext sind es Worte bei Darreichung von Wasser, honigvermischter
Milch und dem konsekrierten Wein an die Neugetauften : « Cum honestate
adstent et cum moderatione : primus qui tenet aquam, secundus qui lac,
tertius qui vinum. Et gustent qui percipient de singulis ter dicente eo

qui dat : In Deo patre omnipotenti. Dicat autem qui accipit : Amen.
Et domino Iesu Christo et spiritu sancto et sancta ecclesia. Et dicat : Amen.
Ita singulis fiat. » (Vgl. Funk, Didascalia et Constitutiones apostolorum,
II, S. 112 ; Duchesne, Les origines du culte chrétien, 5. Aufl. 1925,
S. 556 ; Hippoliyte de Rome, La Tradition apostolique, ed. B. Botte,
1946, S. 55.) Handelte es sich da um eine eigentliche Weihung oder
Segnung, so hätte N. mit der behaupteten UnWahrscheinlichkeit vollkommen
recht, Gleichordnung der Kirche mit den drei göttlichen Personen in einem
Segensspruch wäre höchst sonderbar. Minder unwahrscheinlich aber
klingen diese Worte als Abnahme einer Art Glaubensbekenntnis, was sie.



122 Literarische Besprechungen

wie eben in den Tauffragen, wohl eher sind. Die Bedeutung von « ter
dicente ...» erklären wir uns am besten wie E. Hennecke (Neutestament-
liche Apokryphen, 2. Aufl., S. 580) : «jeder der drei Geber». N.
vermutet, im griechischen Text habe hier alle viermal « èv » gestanden, das
viertemal jedoch mit dem Sinn, den Ort des Heiligen Geistes anzugeben,
was der lateinische Übersetzer nicht erkannte : es ging ihm nicht auf, daß

Hippolyt stets diese innige Verbindung zwischen Pneuma hagion und
heiliger Kirche betonen wollte. Er hat deshalb auch in der Tauffrage
« slç » und « èv » mit gleicher Bedeutung auf « maretietç » bezogen, für das
zweite und dritte Glied gestrichen und durch « et » ersetzt.

Die folgenden drei Kapitel bei N. dienen dem Hinweis auf Texte der
Heiligen Schrift und frühen Patristik, welche allenfalls Ansätze, Vorlagen
für die Herstellung jener inneren Zuordnung zwischen Pneuma, Kirche und
Auferstehung des Fleisches bieten konnten. Darunter verdient Rom. 8, 11

besondere Beachtung. Die Prägung der Formel möchte N. aber Hippolyt
selbst zuschreiben.

Trotz der mit bestechender Frische und großem Geschick entwickelten
Gründe scheint die Unterlage ungenügend zur Sicherung der Annahme,
dies sei die ursprüngliche, erste Fassung jener drei Glieder des
Glaubensbekenntnisses gewesen. Könnte es sich nicht um eine bereits sekundäre,
nachträgliche Stilisierung handeln, freilich im Anschluß an richtige, in
Schrift und Überlieferung vorfindliche Gedanken Sogar die Frage bleibt
u. E. vorderhand offen, ob Hippolyts Paradosistext wirklich so lautete,
wie der Verf. will. Der Berufung auf die Doxologien hält B. Botte
(Bulletin de théologie ancienne et médiévale, V, n. 706) entgegen, Hippolyt
beziehe die Worte « in der heiligen Kirche » wahrscheinlich auf den ganzen
trinitarischen Lobpreis, nicht bloß auf den Heiligen Geist. Die Sache zur
Diskussion gestellt und damit weitere Nachforschungen angeregt zu haben,
ist für N. schon ein ansehnliches Verdienst.

Schöneck. C. Zimara, S. M. B.

G. B. Fowler : Intellectual Interests of Engelbert of Admont. (Studies
in History, Economics and Public Law Edited by the Faculty of Political
Science of Columbia University, N. 530.) — New York, Columbia University

Press. 1947. 251 SS.

Die vielseitige Gestalt des Benediktinerabtes Engelbert von Admont
(ca. 1250-1331), die bis jetzt keine Gesamtwürdigung erfahren hat, bietet
ein geradezu verlockendes Thema zu einer höchst interessanten Studie.
Mönch des alten Benediktinerordens und als solcher Erbe einer
Jahrhunderte währenden und stets lebendigen geistigen Tradition, lebte er mitten
in der Blütezeit der Hochscholastik, die neues Gedankengut mit neuen
Methoden verarbeitete. Engelbert, als echter Benediktiner, verleugnete
keine dieser beiden Strömungen. Mit der ersten ist er so eng verbunden,
daß er direkt als Mystiker bezeichnet wurde (Josef Bernhart). Und mit
Recht, denn eine ganze Reihe von Werken Engelberts weisen schon durch



Literarische Besprechungen 123

ihren bloßen Titel darauf hin, daß sie auf einer Linie stehen mit den Werken
eines Bernhard von Clairvaux, eines Jeannelin von Fécamp usw. Ihre
Eigenart ist beschauliches Sichversenken in die Tiefe der Glaubenswahrheiten.

Deshalb besitzt Engelbert ganz sicher auch eine « spiritualité », eine
geistige Lehre, die sein eigenes Innenleben widerspiegelt. Auf der anderen
Seite aber erhielt Engelbert eine vollständige scholastische Ausbildung : in
grammaticalibus et logicalibus in St. Veit in Prag, in der Philosophie in
Padua unter Magister Wilhelm von Brescia, dann in der Theologie im
Dominikanerkloster derselben Stadt. Eine nicht geringe Zahl seiner Werke
hat daher auch ausgesprochen scholastisches Gepräge : Kommentare zu
Schriften des Corpus Aristotelicum und andere Werke mit bewußt
durchgeführter dialektischer Methode. Ja, er greift auch gelegentlich in scholastische

Tagesfragen ein, wie in seinem De corpore Domini gegen Johannes
Quidort, oder in seinem De ortu et progressu, statu et fine Romani imperii.

Ob F. mit seiner Studie der ganzen Eigenart Engelberts gerecht wird
Wie der Titel « Intellectual Interests » zu erkennen gibt, behandelt er bloß
die rein intellektuelle Seite des Abtes, sagen wir : Engelbert als Scholastiker.
Die geistige Lehre (spiritualité) darzustellen, oder Engelbert als Mystiker
zu würdigen, wird nicht unternommen. Ob eine Absicht vorlag, diese
Seite Engelberts zu leugnen, entzieht sich unserm Urteil.

Die Darstellung selbst, die F. uns bietet, beruht auf breiter Basis.
Das gesamte Quellenmaterial, ediertes und inediertes, wurde herangezogen,
und die umfassende Literatur gesichtet und genau verarbeitet. Der Lebensabriß

Engelberts (Chapt. II) beruht hauptsächlich auf dem autobiographischen

Brief « ad Magistrum Ulrichum ». Die folgenden Kapitel behandeln
Theologie und Religion (III), Natur (IV), Psychologie (V), Erziehung und
Moral (VI), Literatur, Kunst und Musik (VII), Geschichte (VIII). Ein
letztes Kapitel ist den sozial-politischen Ideen Engelberts gewidmet, in
dem vor allem seine Anschauungen über Kirche und Imperium, dem damals
sehr aktuellen Problem, dargelegt werden.

Hie und da geht F. vielleicht etwas zu schablonenmäßig vor. So z. B.
hebt er hervor (38), daß zum Unterschied von den meisten Theologen, die
in Dominikanerschulen ausgebildet wurden und ihre schriftstellerische Tätigkeit

mit einem Sentenzenkommentar begannen, Engelbert keinen solchen
aufzuweisen hat. Ebensowenig sind uns von ihm bekannt quodlibeta, dis-
putationes, annotationes oder reportata (ebenda). Alle so betitelten Werke
sind aus dem Unterrichtsbetrieb entstanden. Wenn es feststünde, daß
Engelbert in einer Schule als Lehrer (im scholastischen Sinn) aufgetreten
wäre, so wäre eine Frage nach diesen Schriftgattungen berechtigt. Da dies
jedoch nicht der Fall war, so erübrigt sich die Fragestellung.

Am Anfang von Kap. IV kommt F. auf das Grundproblem der Scholastik

zu reden, die Harmonie zwischen Glaube und Vernunft, und nennt
dieses mit Harnack « das größte Pseudo-Problem » der Geschichte. Moderne
Denker, fügt er hinzu, heben die gegenseitige Ausschließung der beiden
Begriffe hervor. Wenn F. sich auch zu diesen modernen Denkern rechnet,
so wäre für ihn also das mittelalterliche christliche Gedankengut nichts als
eine Kuriositätensammlung. Es steht dagegen fest, daß die gesamte abend-



124 Literarische Besprechungen

ländische Kultur (also auch die amerikanische, so weit sie christlich ist)
eng mit dem Mittelalter verwachsen ist, und der lebende Geist des Mittelalters

lebenspendend an uns weiterwirkt. Auf diesem Standpunkt stehen
viele moderne Denker, die sich wohl mit Harnack messen dürfen.

Trotz dieser Unebenheiten hat F. ein Werk geschaffen, das von bleibendem

Wert ist als Beitrag zur besseren Kenntnis des großen Benediktinerabtes.

Von größter Bedeutung ist die im Anhang A (183-221) gegebene
Zusammenstellung des Schrifttums Engelberts, nach echten und zweifelhaften

Werken geschieden, mit genauer Angabe der Anfangs- und Schlußworte

der einzelnen Werke, der Handschriften und etwaiger Druckausgaben.

Rom, S. Anselmo. J. Müller O. S. B.

E. Hocedez S. J. : Histoire de la théologie au XIXe siècle. T. III : Le
règne de Léon XIII, 1878-1903. (Museum Lessianum. Sect, théol., N° 45).
— Bruxelles, l'Edition Universelle. — Paris, Desclée De Brouwer. 1947.
418 pp.

Le livre du P. Hocedez vient à son heure. L'œuvre analogue de l'abbé
Bellamy, publiée en 1904, ne pouvait constituer qu'un premier essai de
synthèse, assez bref. L'étonnante et lente ascension qui reconstruisait des
édifices et un enseignement théologiques puissants, différenciés et, sur certains
plans, vraiment fouillés, après les ruines accumulées par le XVIIIe siècle et
la Révolution française, méritait une étude d'ensemble sérieuse et étendue.
Un recul de près d'un demi-siècle, de nombreuses monographies parues
sur les hommes, les écoles et les crises, d'excellents répertoires comme le
Dictionnaire de Théologie catholique ou le Lexikon f. Theologie u. Kirche
permettaient d'aborder plus aisément la tâche. Le P. H. distribue sa matière
en trois tomes : le premier doit décrire l'état de décadence de la théologie
au sortir de la Révolution ; le deuxième doit être consacré à ses progrès,
aux essais « généreux, mais imprudents » de professeurs éminents pour
adapter leur science aux philosophies de leur temps ; le troisième s'attache
à présenter l'efllorescence théologique sous le règne de Léon XIII. Ce

troisième tome, seul, a paru.
Le P. H. remarque avec justesse que les échanges entre les centres

intellectuels dans l'Eglise deviennent si faciles et si étroits à la fin du
XIXe siècle que les progrès et les disputes, dépassant les frontières, sont
maintenant universels. Il est donc possible d'exposer leur histoire sous une
forme synthétique. Après une brève évocation du temps et du milieu, l'A.
énumère quelques symptômes généraux du mouvement théologique :

restauration du thomisme, progrès de l'esprit critique, essor de la théologie
positive, etc. Viennent alors une série de controverses sur la méthode de
la théologie : nature, forme intellectuelle, place parmi les connaissances
humaines et les données modernes. Un autre chapitre raconte l'évolution
de l'apologétique, dont le rôle est alors si considérable. Un autre encore,
les grandes questions de dogme et de morale sur lesquelles la discussion

porte de préférence. Enfin, le dernier chapitre brosse un panorama de la
science sacrée selon les écoles et les nations sous le règne de Léon XIII. Les



Literarische Besprechungen 125

chapitres se divisent en autant de paragraphes qu'il existe de controverses.
A la fin de chaque paragraphe, des bibliographies, accompagnées parfois
de notices, donnent des indications sur les écoles ou les théologiens principaux.

Elles sont fort succinctes. Elles contiennent, en plus des ouvrages
théologiques essentiels que le texte n'avait pas mentionnés, de bonnes
monographies relatives aux maîtres et aux écoles.

Le P. Hocédez nous offre de la sorte une œuvre de consultation facile
et fructueuse, remplie de données de tout genre : c'est ainsi que 25 pages
sont consacrées au problème de l'essence du sacrifice de la messe, 38 au
progrès de l'apologétique. Il ne cache pas qu'il travaille souvent de seconde
main : comment aurait-il pu relire toute la littérature, souvent polémique,
qui constitue la matière du livre Du moins a-t-il soigneusement relevé
ses données (signalons cependant quelques lapsus : Ketteler appelé
systématiquement Kettler, Toniolo appelé Tonolio, pp. 184, 190, 409, 414).
L'effort de synthèse est remarquable également. Est-il aussi poussé qu'on
aurait pu le désirer Il ne semble pas que le P. H. ait dégagé dans les

parties encore inédites de son ouvrage quelques grandes inspirations
théologiques dont il suivrait dans son troisième tome les progrès et les heurts.
La facilité avec laquelle ce tome se sépare des deux précédents est
significative. La distribution des chapitres en une poussière de controverses
disparates fournit un signe de même nature. Dans une période si vivante
et si réfléchie de la spéculation théologique, les grandes disputes ne
pouvaient être sans liaisons entre elles, même lorsque les traditions d'école
s'obstinaient à maintenir un arsenal un peu hétéroclite de querelles anciennes.
Pour prendre un exemple : la position d'un Gardeil ou d'un Mandonnet
dans la dispute des systèmes de moralité n'est pas, comme on le laisse
entendre (p. 334), une reprise du probabiliorisme. C'est un effort pour
dépasser une querelle malheureusement engagée, et retrouver, grâce aux
principes de la science morale de saint Thomas, une autre position. Cet
essai prend place à son tour dans un effort plus vaste pour redécouvrir
dans sa pureté naissante l'inspiration du Docteur angélique. Nous rejoignons
ainsi l'une des dominantes de la vie théologique au temps de Léon XIII,

Une autre question se pose alors. Une synthèse qui voudrait suivre
les grandes inspirations théologiques du XIXe siècle peut-elle se terminer,
comme le fait l'ouvrage présent, au moment de la mort de Léon XIII
L'étude de l'abbé Bellamy, publiée en 1904, avant la crise moderniste,
manquait des perspectives nécessaires pour comprendre la fin du XIXe siècle.
Le P. H. le remarque fort bien. Mais lui-même, en arrêtant son exposé
en 1903, ne le prive-t-il pas de sa conclusion C'est si vrai qu'il lui faut
souvent dépasser ce terme artificiel. Seule la première guerre mondiale
constitue une coupure suffisante, semble-t-il. Si le P. H. n'a pas voulu
aller tout à fait jusque là, c'est peut-être qu'il ne voulait pas surcharger
son volume des destinées de la théologie au temps du modernisme, ou
parler de contemporains. Un tome quatrième terminera-t-il un jour
l'ouvrage Souhaitons-le, en attendant la publication rapide des deux premiers
tomes, qui doivent nous apporter beaucoup.

Fribourg. M. H. Vicaire, O. P.



126 Literarische Besprechungen

A. Walz O. P. : Compendium historiae Ordinis Praedicatorum. Editio
altera recognita et aucta. — Romae, Pontificium Athenaeum « Angelicum ».

1948.

Das Compendium, das seit Jahren vergriffen war und immer wieder
verlangt wurde, liegt nun in zweiter verbesserter und bedeutend vermehrter
Auflage vor. Statt 644 Seiten umfaßt es nun deren 733. Die Erweiterungen

betreffen vor allem die neuere und neueste Zeit : die auswärtigen
Missionen, den Dritten Orden, die Klöster der Schwestern vom zweiten
und dritten Orden. Eingehend ist die Entwicklung der verschiedenen
Provinzen im 19. und 20. Jahrhundert beschrieben. Die Zahl der §§ ist
die gleiche geblieben (127), aber die Einteilung ist mehrfach geändert
worden. Dankenswert ist, daß die Anmerkungen nun unter den Text
gesetzt sind. Man hat jetzt einen Überblick über den heutigen Stand des
Ordens, und das will ja auch ein Zweck des Buches sein. Überall spürt
man die verbessernde Hand, bisweilen nur an einem einzigen Satze. So

ist z.B. die angebliche Bulle vom 22. Dezember 1216 (Nos attendentes)
mit Stillschweigen übergangen. Die neueste Literatur ist hineingearbeitet ;

in Rom ist man am ehesten in der Lage, einen Gesamtüberblick über den
Orden und die internationale Literatur, soweit sie den Orden betrifft, zu
gewinnen. Die Zahl der Mitglieder beträgt heute rund 7500, 1921 waren
es nur 4724.

Die Verdienste des Buches sind bekannt und brauchen nicht besonders
hervorgehoben zu werden. Es war nicht leicht, auf diesem Räume die
ganze Geschichte des Ordens zusammenzudrängen. Es wäre auch leichter
gewesen, eine moderne Sprache zu gebrauchen. Da aber das Compendium
für alle Nationen dienen sollte, so mußte das Latein gewählt werden.
Einige Unebenheiten, die sich daraus ergaben, muß man mit in Kauf nehmen.

Man wird das Compendium in der neuen Bearbeitung mit Nutzen
zum Nachschlagen benutzen, es nennt so manchen Namen und gibt die
entsprechende Literatur an, die man sonst nur mit Mühe oder gar nicht
finden würde. Man darf dem Verfasser zu der Neubearbeitung gratulieren.

Freiburg. G. M. Lohr O. P.

F. Blanke : Bruder Klaus von Flüe. Seine innere Geschichte (Zwingli-
Bücherei 55). — Zürich, Zwingli-Verlag. 1948. 119 SS.

Ein anregendes Büchlein. Der Kirchenhistoriker der Zürcher
Universität will nicht den äußern Lebenslauf des Bruder Klaus, sondern seine
innere Entwicklung schildern. Und er tut es mit einem Verständnis, das
wir nur hochschätzen können. Er hat sich die Sache nicht leicht gemacht :

die Hälfte des Büchleins ist den Belegen und ihrer Erklärung gewidmet.
Zu allen Fragen und Deutungen nimmt er Stellung, zustimmend oder
ablehnend oder auf eine Deutung verzichtend (S. 51). Die Melancholie, die
Bruder Klaus in den Jahren vor seinem Einsiedlertum befällt, will er mit
beachtenswerten Gründen damit erklären, daß Klaus noch nicht völlig mit
dem Willen Gottes einverstanden ist, der ihn in den Ranft schicken will.
Die Erklärung Oehls, der darin die Periode der « finstern Nacht des



Literarische Besprechungen 127

mystischen Leidens » sehen will, ist aber doch nicht so unhaltbar ; wenn
Klaus auch damals noch kein vollendeter Mystiker war, so war er doch
auf dem Wege dazu. Zu S. 42-43 ist zu bemerken, daß gewiß die Mehrheit
der deutschen Dominikaner gegen die Lehre von der Unbefleckten
Empfängnis Marias war, allein ein bedeutender Gelehrter unter ihnen, Hans
Streler, Professor in Wien und Köln tritt dafür ein und sein Zeugnis findet
sich gerade in einer Basler Dominikanerhandschrift (Quellen und Forschungen
zur Geschichte des Dominikanerordens in Deutschland, Heft 19, 162).
Blanke weist (S. 29 bzw. 91) die Behauptung ab, als ob Klaus zu den
Gottesfreunden im Elsaß habe ziehen wollen, m. E. mit Recht ; denn gab es

damals, Mitte des 15. Jahrhunderts, noch deren im Elsaß Wenn von «

hochgespanntem Selbstbewußtsein » des Bruder Klaus die Rede ist, von «

hochgesteigertem Berufungsgefühl» (S. 113 f., 117, 119), so darf man nicht
vergessen, daß das mit tiefster Demut gut vereinbar ist.

Eine Hauptfrage ist der Untersuchung gewidmet, was von den Visionen
zu halten sei, die Bruder Klaus im Mutterschoß gehabt haben will (S. 111-119).
Blanke legt alle möglichen Erklärungen vor und glaubt zuletzt auf Jeremias

1, 5 rekurrieren zu können : Klaus wußte, daß Gott auch mit ihm
etwas Besonderes vorhabe ; von da war kein weiter Schritt mehr zu der
Gewißheit, daß Gott ihm, dem visionär angelegten Menschen, schon im
Mutterschoß in Gesichten begegnet sei. S. 80 Anm. zu S. 15 muß es statt
Misericordiam heißen misericordia. Die Abhandlung schließt mit dem
bemerkenswerten Satz « Uns Kindern der modernen Zeit will es freilich
schlecht in den Sinn, daß einer, um andern etwas zu sein, zuerst Einsiedler
werden muß. Das ist nicht mehr unser Weg. Und doch steckt in dem
Nebeneinander, das wir bei dem Eremiten N. v. Fl. antreffen, nämlich in
dem Nebeneinander von mystischer Abgeschiedenheit und apostolischem
Wirken, von Versenkung in Gott und Einwirkung auf die Welt, eine
bleibende Wahrheit. Ich möchte sie so ausdrücken : Je mehr wir vom Irdischen
gelöst sind, desto mehr haben wir Vollmacht, das Irdische umzuwandeln ;

je mehr wir in die Tiefe wachsen, desto mehr können wir andern dienen. »

Freiburg. G. M. Lohr O. P.

F. M. Willam : Die Geschichte und Gebetsschule des Rosenkranzes. —•

Wien, Herder. 1948. 232 SS.

Das Buch stammt von dem Verfasser der vielgelesenen Bücher : Das
Leben Jesu im Lande und Volke Israel, und : Das Leben Marias, der
Mutter Jesu. Wie der Titel besagt, enthält es zwei Teile, einen historischen
und einen mehr praktischen. Im historischen Teil stützt sich Willam auf
moderne Literatur, die S. 198-199 aufgeführt wird. Das schöne Buch des

spätem Bischofs Thomas Esser O. P., Unser lieben Frauen Rosenkranz, findet
sich leider nicht dabei. Eine zweite, von Esser völlig umgearbeitete Auflage
wird hoffentlich in nicht zu langer Zeit erscheinen. Aus den kurzen Ausführungen

Bihlmeyers im Lex. Theol. u. Kirche sind bei W. mehr als 100 Seiten
geworden. Der Rosenkranz hat eine Reihe von Vorläufern ; W. verfolgt
die vier Wurzeln, die sich im 15. Jahrhundert vereinigen. Was wir heute



128 Literarische Besprechungen

Rosenkranz nennen, d. h. die Verbindung bestimmter mündlicher Gebete
mit Erwägungen über das Leben Jesu und Marias, findet sich zwar schon
früher bei einzelnen Betern, aber der Rosenkranz als eine der beliebtesten,
von der Kirche warm empfohlenen Volksandachten geht von dem Kölner
Dominikanerkloster aus, besonders dessen Prior Jakob Sprenger aus Rhein-
felden und zwar nach dem Vorbilde des Dominikaners Alanus de Rupe,
dessen begeisterter Schüler Michael ab Insulis (Lille) Regens des Kölner
Dominikanerstudiums war. Ein Mitnovize Sprengers und vertrauter
Studiengenosse, der bekannte Jerusalempilger Felix Fabri, hat die Sache

in Kürze so dargelegt : « Nostris temporibus innovata est antiqua
Sanctorum consuetudo, qui solebant cum 5 Paternoster Deum orare et cum
50 Ave Maria beatissimam Mariam virginem salutare frequentius in gra-
tiarum actionem pro operibus redemptionis nostrae Hanc salutarem
consuetudinem paene abolitam in nostris partibus renovavit magnis labo-
ribus egregius s. theol. professor M. Jacobus Sprenger Laboravit enim
apud sedem apostolicam pro bulla indulgentiarum eamque obtinuit
Quam orationem Rosarium nuncupant Quidam autem praefatam ora-
tionem omni die ter dicunt et nominant earn Psalterium B. M. Insuper
praefatus magister Jacobus contra aemulos B. V.- M., qui detrahebant
orationibus praefatis, ordinavit, quod materia ilia de Rosario et indul-
gentiis fuit disputata publice in universitate Coloniensi in Quodlibetis (durch
Michael ab Insulis), et inventum est, earn esse puram et utilem et b. Virgini
acceptissimam » (Evagatorium in Terrae sanctae peregrinationem.
Stuttgart 1843-49, II 22 ff.). Die «aemuli» werden wohl nicht Dominikaner
sein, auch in Wien war es ein Weltgeistlicher, der Kanonist der theologischen
Fakultät, der sich dagegen aussprach. Es war also der Orden, der die Gut-
heißung in Rom durchsetzte.

Am wertvollsten dürfte der zweite Teil sein, die « Gebetsschule », der
die Bedeutung des Rosenkranzes nach allen Seiten hin beleuchtet. Der
Verf. bezweckte wohl in erster Linie praktisch zu wirken, die Andacht zum
Rosenkranz neu zu beleben. Darum ist auch der Abschnitt « Der Rosenkranz

und die Unruhe der Zeit », ferner Auszüge aus dem Buch der
Engländerin Maisie Ward über die Bedeutung des Rosenkranzes in England
und Nordamerika aufgenommen. Hervorgehoben seien die Erklärung der
Rosenkranzmesse (S. 109-119), die Schrift des hl. Ludwig Grignion von
Montfort, die auch für die heutige Zeit beachtenswerte Anregungen gibt.
Die «Blütezeit des Rosenkranzes» läßt W. mit 1700 enden. Das dürfte
doch zu früh sein. Wenn mit Recht auf Fatima hingewiesen wird, verdiente
auch Lourdes eine ausführliche Erwähnung. S. 198-220 bringen Quellenbelege

und Bemerkungen über die beiden Teile. Das Buch schließt mit
einem schönen Wort des Kardinals Faulhaber : « Ich gestehe, wenn mir
über dem Vielerlei meiner täglichen Arbeiten der Kopf schwer und müde
wurde und wenn ich dann am Abend mit einem Hausgenossen in der
Hauskapelle den Rosenkranz bete, im Ausblick auf die ewig alten und ewig
neuen Geheimnisse unserer Erlösung, dann ist es mir wie ein Ausruhen
des Geistes nach all der Hitze und Hetze des Tages. »

Freiburg. G. M. Lohr O. P.


	Literarische Besprechungen

