
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Die Schönheit Marias nach dem Mariale des seligen Jakob von
Voragine O.P.

Autor: Grabmann, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762347

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Schönheit Marias nach dem Mariale
des seligen Jakob von Voragine O.P.,

Erzbischofs von Genua (f 1298)

Von Protonotar Professor Dr. Martin GRABMANN

I. Die Lehre von der Schönheit Marias

Mit Benützung aristotelischer und neuplatonischer, besonders durch
den Pseudo-Areopagiten vermittelter Gedanken wurde in der Scholastik
des Mittelalters eine Theorie des Schönen ausgebildet. Der hl. Thomas
hat das objektive Element im Schönheitsbegriff, die Eigenschaften des

schönen Gegenstandes, wie auch das subjektiv-psychologische Moment,
das ästhetische Wohlgefallen, ins Auge gefaßt1. Es haben auch
Kunsthistoriker wie M. Dvorak und A. E. Brinckmann geistesgeschichtliche

Verbindungslinien von der thomistischen Kunstlehre zu der mittelalterlichen

Kunst zu ziehen gesucht. Albertus Magnus hat im vierten Kapitel
seines Kommentars zu der Schrift De divinis nominibus des

PseudoDionysius eine eingehende neuplatonisch gerichtete Darstellung der Lehre

vom Schönen gegeben. Sein Lieblingsschüler Ulrich von Straßburg
hat in dem Kapitel De pulchro seiner theologischen Summa die
ausführlichste Schönheitstheorie der Hochscholastik entworfen und auch
die formalen Gesetze des Kunstschönen erörtert2. Der arabische Physiker

Alhacen hat in seiner Optik eingehend über die Wahrnehmung
des Schönen gehandelt und die Bedeutung von Licht und Farbe und
der Größenverhältnisse für das Schöne betont. Von ihm ist Witelo in
seiner Perspectiva teilweise sogar wörtlich abhängig 3.

1 Aus der reichen Literatur sei nur genannt A. Dyroff, Über die Entwicklung

und den Wert der Ästhetik des Thomas von Aquino, Festgabe für Ludwig
Stein zum siebzigsten Geburtstage. Berlin 1929, 157-215. Kurz ist die Lehre des
hl. Thomas vom Schönen dargestellt bei M. Grabmann, Thomas von Aquin.
Persönlichkeit und Gedankenwelt. Eine Einführung'. München 1946, 171-178.

2 M. Grabmann, Des Ulrich Engelberti von Straßburg O. Pr. (f 1277) Abhandlung

De pulchro. Untersuchungen und Texte. Sitzungsberichte der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften. (Philos.-philol. und histor. Klasse.) München 1925.

s Cr.. Baeumker, Witelo. Ein Philosoph und Naturforscher des 13.
Jahrhunderts. Münster 1908, 225-238.



88 Die Schönheit Marias

Der scholastische Schönheitsbegriff ist ein universaler, der zwar
zuerst da,s körperliche Schöne, vor allem die Schönheit des menschlichen

Leibes ins Auge faßt, der aber auch auf das Geistige und Sittliche
und zuhöchst auf Gott sich erstreckt. Es hat sich auch, unabhängig
von ästhetischen Theorien, in der patristischen und mittelalterlichen
Theologie die Vorstellung von der schönen Seele ausgebildet, worüber
Walter Müller in einer eigenen Monographie ein reiches Material
zusammengetragen hat1. Es war naheliegend, daß man auch auf Maria
den Begriff der Schönheit, der leiblichen und seelischen, übertragen hat.
Hat doch die Kunst des Mittelalters in der Darstellung der körperlichen

Schönheit, besonders des Antlitzes Marias als des Ausdruckes
und Abglanzes der übernatürlichen und überirdischen seelischen Schönheit

der Gottesmutter so Herrliches geschaffen. Theologen der
Frühscholastik, wie der hl. Bernhard von Clairvaux, Hugo von St. Viktor,
Wilhelm von St. Thierry, Gilbert von Citaux und andere, haben meist
in Auslegungen des Hohenliedes in paränetischer Weise die Schönheit
Mariens gepriesen. In der Hochscholastik hat namentlich der hl. Albertus
Magnus in seinen mariologischen Schriften mit glühenden Farben die

Herrlichkeiten der Mutter Gottes geschildert. Es ist merkwürdig, wie
dieser Kirchenlehrer, der in seinen philosophischen und naturwissenschaftlichen

Forschungen ganz in der profanen Wissenschaft aufzugehen

scheint, in seinen Werken über Eucharistie und Maria an Innigkeit

der Frömmigkeit und Wärme der Darstellung mit dem hl. Bernhard

zu wetteifern scheint. Mitten in einer ungedruckten Abhandlung : De

natura boni begegnet uns eine ausführliche Darlegung über die
Jungfräulichkeit Mariens 2. Ein Zeugnis der Liebe Alberts zu Maria ist seine

von P. v. Loë 0. P. herausgegebene Homilie zu Luk. 10, 27 3. Alberts
glühende Liebe zu Maria bekundet sich besonders in seinem Mariale
sive Quaestiones (220) super Evangelium Missus est. Fr. Morgott

1 W. Müller, Das Problem der Seelenschönheit im Mittelalter. Eine begriös-
geschichtliche Untersuchung. Bern 1923.

2 Fr. Pelster S. J., Der « Tractatus de natura boni ». Ein ungedrucktes
Werk aus der Frühzeit Alberts des Großen. Tübinger Quartalschrift 1920, 64-90.

3 P. M. v. Loe O. P., Alberts des Großen Homilie zu Luc. 10, 27. Bonn 1916.
Über die mariologischen Schriften Alberts siehe G. Meersseman O.P., Introductio
in opera omnia B. Alberti Magni. Brügge 1931, 118-121. Es sei auch auf die Schrift
des vor kurzem verstorbenen, um die Albertusforschung hochverdienten Melchior
Weiss, Über die mariologischen Schriften des seligen Albertus, Paris 1890,
hingewiesen. Vgl. auch J. Bergmann, Die Stellung der seligsten Jungfrau im Werk
der Erlösung. Nach dem heiligen Kirchenlehrer Albertus Magnus. Freiburg 1936.



nach dem Mariale des seligen Jakob von Voragine O. P. 89

schreibt über dieses Werk 1 : « Sogar das Mariale des sonst so

nüchternen Albertus, obwohl es die Herrlichkeit Marias bereits in
scholastischer Weise behandelt, ist weniger eine dogmatische Erörterung, als

vielmehr ein umfassendes Gedicht in Prosa, eine in glühenden Farben
entworfene Schilderung der geistigen und körperlichen Vorzüge Marias,
worin die eigentlich dogmatischen Lehrpunkte umrankt sind von einer
Fülle absonderlicher, von begeisterter Liebe eingegebener, aber mit dem
Ernste der theologischen Wissenschaft unverträglicher Fragen und
Untersuchungen. » Scheeben urteilt über dieses Werk also 2 : « Am
Anfang der Scholastik lieferte Albert. M. in seinem weitläufigen Werke
Quastiones super Evang. Missus est eine sehr eingehende, durch
Originalität und Reichtum der Gedanken ausgezeichnete wissenschaftliche

Untersuchung der mariologischen Fragen bis in die kleinsten Details
hinein ; doch erlaubt er sich vielfach die Freiheiten einer rein erbaulichen

Darstellung. » Albert der Große kommt in seinem Mariale bei der
Schilderung der Vorzüge Marias auch auf ihre körperliche Schönheit

zu sprechen. Er bestimmt deren Elemente und Erfordernisse also :

Ad pulchritudinem tria requiruntur : primum est elegans atque
conveniens corporis magnitudo, secundum est membrorum proportionata
formatio, tertium boni et lucidi coloris perfusio. Albert kommt hier
auch auf die Farbe der Haut, der Haare und Augen Marias zu reden

und kehrt dabei immer den Gesichtspunkt der Schönheit hervor. Der
hl. Thomas von Aquin, dessen marianische Theologie ein anderes

Gepräge an sich hat und sich durch Tiefe, Sicherheit und Klarheit
auszeichnet, berührt die Lehre von der körperlichen Schönheit Mariens

nur an zwei Stellen, die ich im Wortlaut bringe. Im Sentenzenkommentar

II dist. 3 q. 1 a. 2 quaestiuncula 2 ad 4 spricht er den Gedanken

aus, daß Maria, obwohl sie körperlich schön war, bei niemand sinnliche

Begierde erregt hat : « Et quod plus est, ut dicitur, gratia sanctificationis
non tantum repressit in ipsa motus illicitos, se etiam in aliis efhcaciam

habuit, ita quod quamvis esset pulchra corpore, a nullo unquam con-

cupisci potuit. » In seinem Kommentar zum Matthäus-Evangelium
(cap. 1 circa finem) bringt er zur Erklärung der Stelle : Et non cognos-

1 Fr. Morgott, Die Mariologie des hl. Thomas von Aquin. Freiburg 1878, 4.
Diese Schrift, die seinerzeit auch ins Französische, Italienische und Ungarische
übersetzt worden ist, ist bis jetzt die beste Darstellung der Marienlehre des
hl. Thomas geblieben. Der Abschnitt über die Unbefleckte Empfängnis bedarf
einer Neubearbeitung.

2 M. J. Scheeben, Handbuch der katholischen Dogmatik. Dritter Band.
Freiburg 1882, 478.



90 Die Schönheit Marias

cebat eam donec peperit filium suum unigenitum, die schon im christlichen

Altertum vorgenommene Deutung im Sinne der Gesichtswahrnehmung.

Darnach ging vom Antlitz Marias, solange sie Christus in
ihrem jungfräulichen Leibe trug, ein solcher Glanz aus, daß der heilige
Joseph sie nicht anblicken konnte, ähnlich wie die Israeliten in das

Antlitz des Moses, das bei der Rückkehr vom Berge Sinai wegen des

Umganges mit dem Herrn von Glanz überstrahlt war, nicht blicken
konnten (2 Kor. 3, 7). Der hl. Thomas bezeichnet diese Auslegung
dès cognoscebat als probabilis, aber die gewöhnliche und richtige
Auslegung als dem Schriftsinn mehr entsprechend : Alii dicunt, quod acci-

pitur pro agnitione sensibili ; et sic est satis probabilis horum opinio.
Dicunt enim, quod Moyses ex locufione Domini habuit tantam clari-
tatem in facie, ut filii Israel non possent intendere in faciem eius.

Ergo si ex consortio Dei hoc habuit Moyses, multo magis haec beata

Virgo, quae portavit eam in utero, habuit tantam claritatem in facie,

quod Joseph non cognoscebat eam. Sed prima expositio est magis
litteralis (cfr. S. Th. III q. 28 a. 3 ad 3). Ein Kapitel De splendore
vultus B. Mariae Virginis findet sich auch in dem in einer anonymen
vatikanischen Handschrift überlieferten Dialogus de quaestionibus
animae ad spiritum (Cod. Vat. lat. 1308/1309), als dessen Verfasser
ich den sowohl von Albert wie Thomas stark beeinflußten Dominikaner

Johannes Balbi von Genua, den Verfasser des auch gedruckten
grammatisch-lexikographischen Werkes Catholicon feststellen konnte L

Ich bringe den Text dieses kurzen Kapitels, der die beiden in den zwei

Thomaszitaten ausgesprochenen Gedanken enthält : De splendore vultus
Virginis. Anima : Fuit pulcra corpore Virgo Maria Spiritus : Pulcher-
rima fuit, maxime quamdiu lux eterna in utero eius fuit. Ideo dicitur
in Matth. 1, quod Joseph non cognoscebat eam donec peperit filium
suum, scilicet cognitione discretiva quantum ad sensum. Unde narrat
Jeronimus, legitur in evangelio Nazareorum, quod Joseph Mariam facie

ad faciem videre non poterat, quoniam Spiritus Sanctus earn a concep-
tione penitus impleverat, ita quod non cognoscebat earn propter splen-
dorem vultus eius, donec evacuaretur uterus eius. Nec mireris, o anima,
quippe legitur Exod. 34, quod cornuta fuit faciès Moysi, id est quibus-
dam radiis splendoris radiabat, quos visus humani ferre non poterant,
ut ibi dicit glossa et exponit Apostolus 2, Cor. 3. Sed que fuit causa
huius splendoris Ex consortio sermonis Domini, ut ibi dicitur. Sic

1 M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben I. München 1926, 369-373



nach dem Mariale des seligen Jakob von Voragine O. P. 91

igitur faciès Moysi clarificata fuit ex audito verbo vocali Domini,
ut ibi dicitur. Sic igitur, sed multo dignius hoc fieri potuit ex concepto
verbo eterno in facie generantis, quam ex audito verbo vocali in facie

audientis. Igitur credibile est, quod facies Marie eternum verbum

generantis sie splendoribus virtute huius Verbi rutilavit, ut in earn

quicumque nec homo nec mulier oculum figere potuit propter inesti-
mabilem claritatem, decorem et pulcritudinem, et licet ita pulcra fuerit,
a nullo unquam concupisci potuit ut creditur. (Cod. Vat. lat. 1309,

fol. 104L)

II. Leben und Schriften des Jakob von Voragine

Ausführlich ist von der Schönheit Mariae die Rede in dem Mariale
eines anderen italienischen Dominikanertheologen, Jakob von Voragine.
Dieses Werk, welches zu den ausführlichsten und inhaltsvollsten
mariologischen Werken der Scholastik zählt, wird in der Mariologie der

Gegenwart wenig verwertet. J. Bittremieux hat in seinen so verdienstvollen

Studien über die Mittlerschaft Marias auf dasselbe zurückgegriffen

3. Jakob von Voragine 2 wurde um 1228 oder 1230 zu Varaggio
(jetzt Varazze bei Genua) geboren, trat 1244 in den Dominikanerorden
ein, wo er als Lektor der Theologie und als gern gehörter Prediger in
verschiedenen Klöstern seines Ordens wirkte. Er hat sich nicht an der

theologischen Fakultät der Universität Paris die Würde eines Magister
der Theologie erworben. Sein Name findet sich auch nicht in den

alten Schriftstellerverzeichnissen des Predigerordens. In dem Catalogus
fratrum spectabilium Ord. Fr. Praed. des Dominikaners Laurentius
Pignon (f 1456) ist er im Verzeichnis der Erzbischöfe (Catalogus Archie-
episcoporum) aufgeführt3 : Fr. Jacobus de Bonagine (Voragine), qui
composuit plures sermones, quibus fratres utuntur communiter, fuit

1 J. Bittremieux, De Mediatione universali Mariae Virginis B. quoad gra-
tias. Brugis 1926, 312. Derselbe, De heilige Maagd en Moeder Gods Maria,
Mariale 1936, 162".)

2 Über Jacobus de Voragine siehe die Artikel von J.Baudot im Dictionnaire
de Théologie cath. VIII, 309-313, und von A. Zimmermann im Lexikon für Theologie

und Kirche V, 265, und die in beiden Artikeln angegebene Literatur,
desgleichen, H. Hurter S. J., Nomenciator II, 432-434. C. Richardson, Materials
for a life of Jacobo de Voragine. New York 1935. J. A. van Zuidweg, De werkwijze
van Jacobus de Voragine in de Legenda aurea 1941.

3 G. Meersseman O. P., Laurentii Pignon Catalogi et Chronica. Accedunt
catalogi Stamsensis et Upsalensis scriptorum O. P. Romae 1936, 9.



92 Die Schönheit Marias

archiepiscopus Januensis. Er gehört zu den ziemlich zahlreichen
italienischen Dominikanern des 13. Jahrhunderts, welche in einem
Ordensstudium ihrer Provinz gediegene theologische Studien gemacht haben,
die Theologie in verschiedenen Klöstern lehrten, auch als Prediger sich
auszeichneten und durch Heiligkeit des Lebens hervorragten. Ihre
literarische Tätigkeit stand vielfach im Dienste der Seelsorge, besonders der
Kanzelberedsamkeit. Eine ziemliche Anzahl dieser italienischen
Dominikaner wurde auch zur bischöflichen Würde erhoben. Im Jahre 1267

wurde Jacobus de Voragine Provinzial der lombardischen Ordensprovinz
und verwaltete dieses Amt mehrmals. Das Domkapitel von Genua

wählte ihn im Jahre 1288 zum Erzbischof. Er lehnte aber die Wahl
ab. Erst als er 1292 abermals gewählt wurde, nahm er dieselbe an.
Er widmete sich mit größtem Hirteneifer der Regierung seiner
Erzdiözese. Er starb am 13. Juli 1298. Papst Pius VII. hat ihn 1816 selig
gesprochen.

Jacobus de Voragine hat eine verhältnismäßig reiche schriftstellerische

Tätigkeit entfaltet. Durch sein Hauptwerk, die zwischen 1263 und
1288 geschriebene Legenda Sanctorum, die später als Legenda aurea
bezeichnet wurde, ist er einer der angesehensten und erfolgreichsten
religiösen Schriftsteller des Mittelalters geworden. Wir haben uns hier mit
diesem Werke nicht näher zu befassen. Es ist in überaus zahlreichen
Handschriften verbreitet ; vor dem Jahre 1500 sind 70, nach anderen
90 Drucke erschienen. Wir besitzen aus dem Mittelalter Übersetzungen
ins Italienische, Französische, Deutsche 1 und Holländische. L. Vivès,
sein Ordensgenosse Melchior Cano, Launoy u. a. haben diese Legenda

wegen mangelnder Kritik scharf angegriffen, während J. Bollandus S. J.
(Acta Sanctorum Januarii T. I n. 18 diese Legende, in der doch auch

viel Volkspoesie steckt, freundlicher beurteilt hat. Sein bis 1296 reichendes

Chronicon Genuense wurde von Muratori auszugsweise ediert (Scrip-
tores rerum italicarum I, 1-56). Nach zeitgenössischen Berichten soll

er die erste italienische Bibelübersetzung hergestellt haben. Man rühmte
ihm auch eine außerordentlich große Augustinuskenntnis nach und
schrieb ihm eine Schrift De operibus et opusculis S. Augustini zu, über
die nichts Sicheres überliefert ist. Sehr gerühmt war er als Prediger.
Es sind von ihm Sermones de dominicis, Sermones quadragesimales,
Sermones de Sanctis und Sermones de B. Maria Virgine, eben das

1 Vgl. G. Ehrismann, Geschichte der deutschen Literatur bis zum Ausgang
des Mittelalters, I. Teil, Schlußband. München 1930, 326.



nach dem Mariale des seligen Jakob von Voragine O. P. 93

Mariale, in zahlreichen Handschriften und Druckausgaben erhalten x.

Für uns kommt hier nur das Mariale in Betracht, in welchem zwei
Sermones de pulchritudine Mariae enthalten sind. Ich habe mir vor
vielen Jahren diese beiden Sermones aus Cod. 1219 B 2 der Biblioteca
nazionale zu Florenz, einer aus dem Dominikanerkloster S. Maria
Novella stammenden Handschrift des frühen 14. Jahrhunderts abgeschrieben.

Hier trägt das Werk den Titel Mariale : Incipit liber qui dicitur
Mariale. In die Initiale C[ogitavi] ist das Bild eines Dominikaners
eingezeichnet. Ich benütze die 1761 in Augsburg und Krakau erschienene,

ursprünglich durch den Dominikaner Rudolphus Clutius besorgte
Gesamtausgabe der Sermones des Jacobus de Voragine 2. Der Schlußband
dieser Sermonesausgabe, der die Marienpredigten enthält, ist betitelt :

Reverend, ac. Illustr. Archiepiscopi Januensis P. F. Jacobi de Voragine
Ordinis Praedicatorum Sermones aurei de Laudibus Deiparae Virginis
ordine alphabetico compilati etc. Diese Druckausgabe befindet sich in
der staatlichen Bibliothek zu Eichstätt und stammt aus der Bibliothek
des Eichstätter Dominikanerklosters. Die beiden Sermones De pulchritudine

Mariae (sermones VIII und IX von P) stehen von pag. 120-123.

Die Sermones sind alphabetisch angeordnet. Der erste Sermo hat
De Mariae Abstinentia zum Gegenstand, der letzte Sermo ist betitelt :

Maria, quomodo multimode fuerit vulnerata. Der Verfasser hat selbst
eine Tabula alphabetica dem Werke vorangestellt. Ein Prologus, den
ich im Wortlaut bringe, unterrichtet uns über die Absichten, welche
den frommen und gelehrten Dominikaner und apostolisch gesinnten
Erzbischof bei Abfassung seines Werkes leiteten, und gewährt uns
zugleich einen Einblick in die ganz übernatürliche Gesinnung und
Einstellung desselben. Wir entnehmen daraus, daß er dieses Mariale als

Erzbischof, nicht lange vor seinem seligen Tode verfaßt hat : Cogitavi
dies antiquos et annos aeternos in mente habui. Quoniam senili aetate
confectus sum : et caelestis patriae desiderio anxius : Ideo dies antiquos

mentis meae saepe cogito, et annos aeternos vitae perpetuae
frequenter in mente recolo vel revolvo, ut sie veraciter possim dicere

1 Vgl. E. C. Richardson, 1. c. II. Latin writings chapitre IV, Voragine as a
Preacher, 55-106.

" J. Bittremieux, De mediatione universali, 312 zitiert eine Ausgabe der
Sermones aurei des Jacobus de Voragine, die von A. Figaro besorgt und 1876
in Toulouse erschienen ist ; der zweite Band enthält das Mariale aureum. Diese
überaus vielen Ausgaben bis in die neueste Zeit hinein sind doch ein Beweis
dafür, daß die Sermones sich zu allen Zeiten einer hohen Wertschätzung erfreuten.



94 Die Schönheit Marias

cum Propheta Cogitavi dies antiquos etc. Utraque autem cogitatio
tarn aetatis senilis quam vitae caelestis salubriter me inducifr, ne in
tempore praesenti quod restât, animus meus torpescat ignavia, vel
desidia resolvatur, sed potius in Dei laudem et gloriosae matris eius

dies antiquos finiam : ut sic annos aeternos féliciter apprehendam. Et
quamvis pontificali infula insignitus, quamvis in Episcopali specula
constitutus, tarnen cito in cinerem resolvar : et in ventrem communis
matris cito ingrediar, ut ibidem me servet ad requiem, donee in beata
resurrectione me pariat ad salutem. Quia igitur gloriosa virgo Maria
in se opérantes a peccato praeservat : et se laudantes copiose rémunérât

(ipsa dicente. Qui élucidant me, vitam aeternam habebunt, et qui
operantur in me, non peccabunt) : Idcirco volens suae commendationi

operam dare, et virgineas laudes ipsius depromere, praesens opusculum
ipsa inspirante incepi, et ad finem perduxi debitum ipsa adjuvante.
Volui autem librum hune secundum ordinem litterarum Alphabeti
distinguere, ut quiiibet possit quod voluerit invenire.

Ich bringe die beiden Sermones über die Schönheit Marias in
Übertragung. Der Verf. verwendet zur Darstellung und Schilderung der
inneren übernatürlichen Schönheit der Muttergottes die Theorien eines

Philosophus über die Ursachen der Schönheit : Philosophus in libro
Perspectivorum. Wir müssen hier an die Optica des Alhacen denken,
welche Friedrich Risner im Jahre 1572 zu Basel zugleich mit der Per-

spectiva des Witelo ediert hat. Auch für die Ausführungen über Farben
und Licht im zweiten Sermo wird Jakob von Voragine das Werk des

arabischen Physikers und Mathematikers benützt haben. In der Per-

spectiva Witelos, die ganz von Alhacen abhängig ist, begegnet uns
eine ausführliche Untersuchung über die Ursachen der Schönheit und
der Wahrnehmung des Schönen. Jakob von Voragine webt auch
zahlreiche Schrift- und Vätertexte in seine warmempfundene Schilderung
und Lobpreisung der Schönheit der Himmelskönigin. In der Deutung
und Verwertung der Bibeltexte, besonders von Apoc. 12, 1 ff.1 hat er

vor allem erbauliche Zwecke, nicht die Feststellung des Literalsinnes
im Auge. Seine Marienpredigten reihen sich würdig in die mariologischen

Werke des Mittelalters ein, aus welchem uns eine so innige
Liebe zur jungfräulichen Gottesmutter entgegenweht, daß sie uns auch
noch nach Jahrhunderten ergreift und erwärmt.

«

1 Die exegetische Erklärung dieser Stelle siehe bei J. Sickenberger, Die
Erklärung der Johannesapokalypse 2. Bonn 1942, 117. P. Ketter, Die Apokalypse
übersetzt und erklärt. Herders Bibelkommentar XVI, 2. Freiburg 1942, 173.



nach dem Mariale des seligen Jakob von Voragine 0. P. 95

III. Die beiden Sermones über die Schönheit Marias

1. Maria besaß die höchste Schönheit, eine Schönheit, die in ihr und
in uns war.

[a] In sich selbst ist Maria schön gewesen, weil in ihr die Ursachen,
die Arten und die Kennzeichen aller Schönheit vorhanden waren.

Die Ursachen der Schönheit, die der Philosoph [Alhacen] in seiner

Perspectiva angibt, sind vier : Die Größe, die Zahl, die Farbe und das

Licht. Diese vier Ursachen der Schönheit sind in Maria verwirklicht
gewesen. Die Größe bewirkt die Schönheit. Er bringt als Beispiel,
daß der Mond schöner als die Sterne erscheint und die großen Sterne

schöner sind als die kleinen. So war Maria groß, ja die größte.
Deshalb sagt sie selbst : « Großes hat an mir getan, der da mächtig ist. »

Sie sagt von sich auch : « Ich bin die Mutter der schönen Liebe » (Eccli.
24, 24). Von ihrer Größe redet Augustinus in der Antwort auf die

Frage : Wer ist die, so heraufsteigt usw. : Es ist dies die Mutter Gottes,
die Königin des Himmels, die Herrin der Welt und die Pforte des

Paradieses. Weiterhin bewirkt die Zahl die Schönheit. Alhacen führt
als Beispiel hiefür an, daß die Himmelsräume, in denen eine sehr große
Zahl von Sternen sich befindet, schöner sind als die Räume mit wenigen
Sternen. In Maria war die überaus große Zahl aller Tugenden : « In
mir ist alle Hoffnung des Lebens und der Tugend » (Eccli. 24, 25).
« Es stand die Königin zu deiner Rechten » (Ps. 44, 10). Johannes von
Damaskus schreibt : « Maria im Hause Gottes gepflanzt und befruchtet
durch den Geist, wurde sie ein fruchttragender Ölbaum, eine Herberge
jeglicher Tugend » (De fide orthodoxa IV, 14). Auch die Farbe bewirkt
Schönheit. Als Beispiel hiefür bringt Alhacen die Tatsache, daß
durchtränkte und farbige Tücher schöner sind als andere. So war Maria

eingetaucht in die schwarze Farbe der Demut, die weiße Farbe der

Reinheit und die rote Farbe der Liebe. Von dieser dreifachen Farbe
heißt es im Plohenlied 1, 4 : « Ich bin schwarz aber schön wie die

Teppiche Salomons. » Schließlich ist auch das Licht die Ursache der

Farbe, weil alles, was in der Wüste war, durch das Licht schön

gemacht wird. Maria ist ganz strahlend und leuchtend. « Wer ist die,
welche wie die aufsteigende Morgenröte hervorkommt?» (Cant. 6, 9).

Fürs zweite sind in Maria alle Arten der Schönheit gewesen. Es

sind dies fünf. Die erste ist die himmlische Schönheit, welche in der
Glorie der Heiligen besteht. « Dann wohnet mein Volk in der Schöne
des Friedens in sicheren Hütten, in überschwenglicher Ruh. » (Is. 32,



96 Die Schönheit Marias

18.) Die zweite Schönheit ist die rein geistige, engeiförmige, welche in
der Bewahrung der jungfräulichen Reinheit besteht. « 0 wie schön ist
ein keusches Geschlecht im Tugendglanze » (Sap. 4, 1). Zu der Stelle :

« O wie schön bist du, meine Freundin, wie schön bist du » (Cant. 4, 1)

bemerkt Gregor der Große : « Er nennt sie schön und nennt sie abermals
schön. » Es ist nämlich eine andere Schönheit, die Schönheit der Sitten,
in welcher sie jetzt geschaut wird, und wieder eine andere Schönheit
der himmlischen Belohnungen, in welcher sie in die Anschauung des

Schöpfers erhoben wird. Die vierte Schönheit ist die überwesentliche

(supersubstantialis). Diese ist die göttliche Schönheit, von der es heißt :

«Es segne dich der Herr, die Schönheit der Gerechtigkeit, heiliger
Berg » (Jer. 31, 23). Die fünfte Schönheit ist die geistliche Schönheit,
welche im Schmuck der Tugenden besteht. Von ihr steht geschrieben :

« Ihre Nazaräer waren weißer als Schnee, heller als Milch, rötlicher
als Altelfenbein, schöner als Saphir » (Thren. 4, 7). Die Heiligen werden
nämlich verglichen mit dem Schnee wegen der Abkühlung der Keuschheit,

mit der Milch wegen der Reinheit der Unschuld, mit dem alten
und rötlichen Elfenbein wegen der Glut der Liebe, mit dem Saphir

wegen der Schönheit der himmlischen Beschauung. Diese fünf Arten
der Schönheit waren in Maria. « Und es erschien ein großes Zeichen

am Himmel : eine Frau, mit der Sonne bekleidet, den Mond unter
ihren Füßen und auf ihrem Haupte eine Krone mit zwölf Sternen.

Und sie war schwanger» (Apoc. 12, 1). Von ihr wird auch gesagt,
daß ihr zwei Flügel gegeben sind. Aus diesen Worten ist ersichtlich,
daß sie schön war von oben durch die himmlische Schönheit. Denn auf
ihrem Haupte ruht die Krone von zwölf Sternen, da die neun Chöre

der Engel und drei Ordnungen der Menschen, die Märtyrer, Bekenner
und Jungfrauen, sie verehren und ihr huldigen. Der hl. Hieronymus
bemerkt in einer Predigt auf Maria Himmelfahrt : « Es umgeben sie

die Blüten der Rosen, die Lilien der Täler, damit die Tugenden durch
die Tugenden gestützt und durch den Tau die Schönheit vermehrt werden.

» Der Glanz der Heiligen läßt nach, damit durch ihn die größere
Glorie Mariens um so mehr ins Licht trete. Sie ist weiter schön von
unten durch die geistige oder auch engeiförmige Schönheit. Deshalb

wird gesagt, daß der Mond zu ihren Füßen ist. Durch den Mond wird
Mariens jungfräulicher Leib bezeichnet, den sie unter ihren Füßen

hatte, weil sie ihn immer unter der Herrschaft der Vernunft behielt
und in Jungfräulichkeit ihn bewahrte, die in ihr größer war als die

Reinheit der Engel. Der hl. Hieronymus sagt in der angeführten



nach dem Mariale des seligen Jakob von Voragine O. P. 97

Predigt : « Wenn jede Jungfräulichkeit insoweit hinaufgehoben wird,
daß sie mit den Engeln verglichen wird, eine Jungfräulichkeit, welche

nur durch einen Bund mit dem Herrn der Hochzeit vereint ist, um wie
viel glorreicher ist die Jungfrau, die durch ein einzigartiges Privileg
ausgezeichnet und durch eine unendliche Vermählung bereichert wird »

Maria ist drittens schön gewesen von außen durch die moralische
Schönheit. Deshalb wird gesagt, daß sie mit der Sonne bekleidet ist,
das heißt durch einen helleuchtenden Tugendwandel. Ihr Wandel
strahlte für alle gleich der Sonne. Viertens war sie schön von innen
durch die überwesentliche göttliche Schönheit. Deshalb wird von ihr
gesagt : « In utero habens. » Sie hatte in ihrem Leibe die göttliche
Schönheit. Fünftens war sie schön zur Rechten und zur Linken durch
die geistliche Schönheit, welche im Schmucke der Tugenden besteht.
Daher wird gesagt, daß ihr zwei Flügel verliehen wurden. Die zwei

Flügel sind die sittlichen Tugenden, mit denen sie von links geziert

war, und die theologischen Tugenden, mit denen sie von rechts

geschmückt war. Niemand ist jemals dermaßen mit Tugenden
geschmückt gewesen, daß er mit ihr verglichen werden könnte. Deshalb
bemerkt Hieronymus in der erwähnten Predigt : « Wie im Vergleich zu
Gott niemand gut ist, so kann auch im Vergleich zur Gottesmutter
keine Frau als vollkommen bezeichnet werden, auch wenn sie durch
Tugenden ausgezeichnet erprobt wird. »

Fürs dritte waren in Maria die Kennzeichen der Schönheit. Diese

sind vier. Das erste ist ein fleckenlos reines Herz, das zweite die Liebe

zu Gott, das dritte ist Fehlerlosigkeit, das vierte Sündenfreiheit. Diese

vier Zeichen sind auch in Maria vorhanden. Daher wird über sie gesagt :

« Ganz schön bist du, meine Freundin, und keine Makel ist in dir »

(Cant. 4, 7). Sie war schön, weil sie einen von allem Irdischen gereinigten
Affekt hatte. Sie war ganz schön, weil sie keinen Defekt hatte. Sie

ist Gottes Freundin gewesen, weil sie die vollkommene Liebe Gottes
hatte. Deshalb bemerkt Hugo von St. Viktor über diese Stelle des

Hohenliedes im Hinblick auf Maria : « Wie schön bist du, welche der
Erforscher aller Dinge erprobt, welche der Kenner der Herzen lobpreist,
welche der Urheber der Schönheit liebt, von der der Lehrer der Wahrheit

Zeugnis ablegt. » Wir aber sind nicht schön, weil wir mit irdischen
Affekten befleckt sind, auch nicht ganz schön, weil wir von vielen
Defekten umgeben sind, auch sind wir nicht ohne Makel, weil wir
mit vielen Sünden bespritzt sind, wir sind auch nicht Gottes Freunde,
weil wir nicht wissen, ob wir des Hasses oder der Liebe würdig sind.

Divus Thomas 7



98 Die Schönheit Marias

[b] Fürs zweite war und ist Maria schön in uns. Diese Schönheit,
ist angedeutet durch die Stelle : « Wer ist die, welche wie die
aufsteigende Morgenröte hervorkommt » (Cant. 6, 9). Sie reinigt nämlich
die Sünder durch das Licht ihrer Gnade von der Finsternis der Sünde.

Deshalb wird sie mit der Morgenröte verglichen. Sie geleitet die irrenden

Wanderer mit dem Licht ihrer Weisheit. Darum wird sie mit dem
Monde verglichen. Sie entzündet die Kalten mit dem Feuer der Liebe,
daher ist sie der Sonne ähnlich. Sie erschreckt die Teufel mit dem
Bützen ihrer Majestät, deshalb wird sie mit einer bewaffneten Schlachtreihe

verglichen. Sie bezeichnet sich selbst als die Mutter der schönen
Liebe (Eccli. 24, 24). Sie ist die Mutter der schönen Liebe, indem sie

die Kalten und Lauen entflammt. Sie ist die Mutter der Furcht, indem
sie die Dämonen erschreckt und vertreibt. Sie ist die Mutter der
Erkenntnis dadurch, daß sie den Irrenden die Richtung zeigt. Sie ist
die Mutter der Hoffnung, indem sie die Sünder aufnimmt. Es kann auch

gesagt werden, daß am Tage nichts Schöneres ist als die Gegenwart
der Sonne, in der Nacht nichts Schöneres als der Mond, an der Grenze

von Tag und Nacht nichts Schöneres als die Morgenröte, für die Feinde
nichts Schrecklicheres als eine geordnete Schlachtreihe. Unter dem

Tag werden die Gerechten verstanden. Für sie ist Maria auserwählt
wie die Sonne, weil sie dieselben zur Erkenntnis erleuchtet und zur
Liebe entflammt. Mit der Nacht sind die Sünder gemeint. Für sie ist
sie schön wie der Mond. Der Mond ist nämlich betaut und kalt. So

gießt auch Maria über die Sünder den Tau ihrer Gnade und erfrischt
sie gegen die Hitze der Begierlichkeit. Unter der Grenze von Tag
und Nacht werden die Neubekehrten verstanden. Für diese ist Maria
schön als aufsteigende Morgenröte. Wie die Morgenröte in der Mitte
zwischen Tag und Nacht ist und wie dann die bösen Tiere fliehen und
die Vögel singen, so versöhnt auch Maria als Mittlerin die Neubekehrten
mit Gott, verscheucht von ihnen die Versuchungen und bringt in ihnen

geistliche Freude hervor. Für die Teufel aber ist sie furchtbar gleich einer

geordneten, bewaffneten Schlachtreihe, weil dieselben, wenn wir Maria
anrufen, erschreckt die Flucht ergreifen und in die Hölle zurückweichen

2. Die Schönheit Marias besteht in einer anmutigen und
holdseligen Zierde oder Farbe. Sie wurde mit einer dreifachen Farbe

geschmückt, nämlich mit der schwarzen, weißen und roten. « Ich bin
schwarz », siehe die schwarze Farbe, « ich bin aber schön », siehe die

weiße Farbe, « wie die Teppiche Salomons », siehe die rote Farbe



nach dem Mariale des seligen Jakob von Voragine O. P. 99

(Cant. 1, 4). Deshalb bemerkt zu dieser Stelle die Glosse : Aus den

roten Teppichen hat sich Salomon ein Zelt gebaut.
Die erste Farbe, nämlich die weiße, bezeichnet die Reinheit und

Jungfräulichkeit Mariens. Es ist aber die weiße Farbe am meisten aufnahmefähig

für das Licht, sie blendet das Auge und ist die Unterlage für alle

anderen Farben. Weil also in der seligsten Jungfrau am meisten die

weiße Farbe der Reinheit und Keuschheit war, deshalb strahlte in ihr
auch am meisten das Licht der göttlichen Gnade. Je intensiver die weiße

Farbe ist, desto mehr ergießt sich auch die Fülle des Lichtes. Der weiße

Glanz der Reinheit der seligen Jungfrau Maria überragt denjenigen der

Engel und der Menschen. Der hl. Anselm schreibt : « Es geziemte sich,
daß die selige Jungfrau in einer solchen Reinheit glänzte, daß unter
Gott keine andere, größere Reinheit gedacht werden kann. » Weil nun
nach Gott in ihr die höchste Reinheit war, deshalb war in ihr auch
nach Gott das größte Licht und die größte Gnade. Darum wird ihr
Glanz mit der Klarheit der Sonne und des Mondes verglichen : « Schön

wie der Mond, auserwählt wie die Sonne » (Cant. 6, 9). Wie nämlich
die Helligkeit der Sonne und des Mondes die Klarheit aller
Lichtkörper überragt, so überragt auch die Klarheit der Jungfrau die Klarheit

aller Engel und Heiligen. Fürs zweite war die weiße Farbe ihrer
Reinheit und Jungfräulichkeit so intensiv, daß sie gewissermaßen die

Sehkraft, das ist den Blick unseres Geistes, blendet. Sie blendet auch

unseren Intellekt, weil wir nicht fähig sind, sie anzuschauen, sondern
sie nur bewundern können. « Die Schönheit ihrer Weiße bewundert
das Auge. Sie blendet mit ihren leuchtenden Strahlen das Auge »

(Eccli. 43, 20. 4). Ja sie verwirrt auch den Intellekt der Engel, weil
sie ihre Glorie bewundern und anstaunen, aber nicht betrachten können.
Deshalb sagen sie : « Wer ist die, welche wie die aufsteigende Morgenröte

hervorkommt Wer ist die, die heraufsteigt aus der Wüste, von
Lust überfließend » (Cant. 6, 9 ; 8, 5). Daher bemerkt Origenes zu der
Stelle : « Non cognoscebat earn Joseph donee » etc. (Matth. 1, 25) : «

Solange die selige Jungfrau in ihrem Schöße die Sonne der Gerechtigkeit
trug, ging ein solcher Glanz von ihrem Antlitz aus, daß Joseph sie

nicht anzuschauen und zu unterscheiden vermochte, weil er den Blick
auf ihr Antlitz nicht richten konnte, bis Christus geboren war.» Fürs
dritte war die weiße Farbe der Reinheit Mariens die Unterlage für jede
Tugend. Wie die Wolle zuerst weiß ist und nachher in verschiedene
Farben getaucht wird, so ist Maria auch zuerst weiß gewesen und dann
mit den verschiedenen Tugenden geschmückt worden. Alkuin schreibt



100 Die Schönheit Marias

in seinem Werke De Trinitate : « Die selige Maria war die reinste Wolle,
helleuchtend in ihrer Jungfräulichkeit, so daß sie allein würdig war,
die Erhabenheit des Sohnes Gottes in sich aufzunehmen, wie die Wolle
das Blut der Purpurschnecke aufsaugt, damit aus ihr der Purpur
entsteht, allein würdig der kaiserlichen Majestät, den niemand anzuziehen

würdig ist, außer er ist mit majestätischer Würde ausgezeichnet. »

Fürs zweite wurde Maria gefärbt mit der schwarzen Farbe der
Demut. Je reiner und weißer sie im Angesicht Gottes war, umso mehr
erachtete sie sich als schwarz in ihren eigenen Augen. Häufig hat ein
leuchtender Gegenstand eine schwarze Farbenwirkung. Der hl. Augustinus

zeigt dies in seinem Werke De civitate Dei an drei Beispielen.
Das glänzende Feuer macht die Kohlen schwarz und läßt alles, was
es beleckt, tiefschwarz erscheinen; Schimmerndes Silber läßt schwarze

Linien hervortreten. Brennendes öl gießt schwarze Flecken aus. Wenn
die selige Jungfrau auch ein glänzendes Feuer, nämlich einen von
göttlicher Weisheit erleuchteten Geist besaß, schimmerndes Silber,
einen jungfräulichen Leib hatte, und brennendes öl, die Überfülle

von Verdiensten in sich barg, so dachte sie über sich selbst immer
Schwarzes und Niedriges, indem sie sagte : « Ich bin schwarz, aber
schön. » Es ist zu beachten, daß die schwarze Farbe die Sehkraft eint,
das neben sie gestellte Weiße schärfer hervortreten läßt und manchmal

aus sich selbst beleuchtet, wie dies bei der Pupille zutagetritt,
welche, wenn sie schwarz ist, lichtvoller ist, als wenn sie weiß ist. Die
weiße Farbe der Demut hat in sich die Tugenden und Gnaden geeint;
«Der du Brunnen hervorquellen läßt in den Tälern» (Ps. 103, 10).
Durch die Täler werden die demütigen Seelen, durch die Brunnen die

himmlischen Geister oder auch die himmlischen Gnaden verstanden.
Gott fließt also in die demütigen Seelen und häuft in denselben Gnaden

und Tugenden auf. Die Demut hat nicht bloß zu sammeln, sondern
auch zu bewahren, weil, wie Gregor der Große sagt, « derjenige, der die

anderem Tugenden ohne die Demut sammelt, Staub dem Winde
entgegenträgt ». Diese Farbe der Demut hat also in der seligen Jungfrau
alle Gnaden und Tugenden gesammelt. « In mir ist alle Gnade des

Wandels und der Wahrheit, bei mir ist alle Hoffnung des Lebens und
der Tugend. In der vollen Gemeinde der Heiligen ist mein Aufenthalt »

(Eccli. 24, 25. 16). Die Demut hat aber die Tugenden nicht bloß gesammelt,

sondern auch bewahrt. Der hl. Bernhard schreibt : « Die selige

Jungfrau hat niemals von ihrem Sohn und unserem Herrn gelernt, die

Himmel zu bilden, die Engel zu schaffen und Wunder zu wirken, sie



nach dem Mariale des seligen Jakob von Voragine O. P. 101

hat nur gelernt, sich zu verdemütigen und die Beweise der anderen

Tugenden unter dem Schutze der Demut zu sammeln. Deshalb gesteht
sie, daß der Herr an ihr allein die Demut angesehen habe, die da die

Behüterin aller Tugenden ist.» Fürs zweite hat die schwarze Farbe
ihrer Demut die weiße Farbe der Jungfräulichkeit mehr hervorgehoben,

da ihre Jungfräulichkeit ohne Demut dem Herrn nicht gefallen
hätte. Daher sagt Bernardus : «Über wem ruht mein Geist, außer über
dem Demütigen Er hat nicht gesagt, außer über der Jungfrau. »

Wenn also die Jungfrau nicht demütig gewesen wäre, dann hätte der

Heilige Geist nicht über ihr geruht und hätte sie nicht überschattet.
Wie hätte sie von ihm empfangen können ohne ihn So ist also klar,
daß Maria, wenn sie auch wegen ihrer Jungfräulichkeit Gott gefallen

hat, sie doch aus der Demut empfangen hat. Deshalb steht auch fest,
daß ohne Zweifel die Demut bewirkt hat, daß ihre Jungfräulichkeit
Gott gefallen hat. Fürs dritte hat die schwarze Farbe der Demut sie

glänzend gemacht im Angesicht der Welt. Denn die ganze Welt preist
sie selig. Sie fügt deswegen, nachdem sie gesagt hat : « Er hat
angesehen die Niedrigkeit seiner Magd» hinzu: «Denn siehe, von nun
an werden mich selig preisen alle Geschlechter. » Gott hat sie auch

erhaben und hoch gemacht, deshalb fährt sie weiter : « Denn Großes

hat an mir getan, der da mächtig ist. »

Fürs dritte war Maria gefärbt mit der roten Farbe der Liebe.
Diese Farbe ist in ihr auf vielfache Weise erzeugt worden. Erstens

war sie rot, weil sie vom Feuer des Heiligen Geistes so entflammt war,
daß sie gleich einer Lampe feurigen Schimmer ausstrahlte. « Ihre
Leuchten sind feurige und flammende Leuchten» (Cant. 8, 6). «Es
spricht der Herr, dessen Feuer in Sion ist, dessen Herd in Jerusalem »

(Is. 31, 9). Unter Sion wird die selige Jungfrau verstanden, welche

immer den Herrn beobachtet hat. Unter Jerusalem ist Christus zu
verstehen, der unser Friede und unsere glorreiche Schau ist. In Christus

war der ganz große Herd des Feuers des Heiligen Geistes, in der Jungfrau

war ein unermeßliches Feuer, in uns aber ist kaum ein Funke
(igniculus), eine sehr mäßige Liebe. «Es wird von seinen
Bruchstückchen », nämlich Adams, der mit seiner ganzen Nachkommenschaft
gebrochen ist, « sich nicht eine Scherbe finden », das heißt das Gewissen

von jemand, «worin man einen Funken vom Herde holen könnte»
(Is. 30, 14). Fürs zweite war sie rot, weil sie vom Sonnenlicht
übergössen, und nicht nur Übergossen, sondern auch damit bekleidet war.
«Eine Frau mit der Sonne bekleidet» (Apoc. 12, 1) und nicht bloß



102 Die Schönheit Marias

bekleidet, sondern auch in die Sonne eingetaucht. Hieronymus schreibt :

«Mit Recht wird sie als mit der Sonne bekleidet bezeichnet, weil sie

in das unvergängliche Licht eingetaucht erscheint. Sie ist nicht bloß
obenhin von diesem Feuer berührt, sondern mehr von demselben bedeckt
und umgössen und gleichsam von demselben eingeschlossen. Fürs
dritte war sie rot, weil sie in den Weinkeller eingeführt worden ist.
«Er führte mich in den Weinkeller » (Cant. 2, 4). Sie hat diesen Wein
in solcher Überfülle ausgeschöpft, daß sie ihn auch uns reichlich
ausgießt. « Meine Freunde, berauschet euch, Allerliebste » (Cant. 5, 1). Sie

reicht den Wein ihren Freunden zum Trinken, aber die Allerliebsten
berauscht sie, weil sie den ihr Ergebenen die Gnade eingießt, aber den

ihr mehr Ergebenen und den Vollkommenen teilt sie eine größere
Gnade mit. Fürs vierte ist sie rot gewesen, weil sie in Christi Blut
gerötet ist. Sie hatte ein mit dem Blute Christi besprengtes Gedächtnis

durch die Erinnerung, einen mit dem Blute Christi besprengten
Verstand durch die Frömmigkeit, einen gleichfalls mit dem Blute des

Erlösers begossenen Willen durch die Liebe. Vielleicht wurde auch ihr
Antlitz, als sie unter dem Kreuze stand, durch die Blutvergießung
Jesu benetzt, so daß sie sagen konnte : « Ein Blutbräutigam bist du

mir » (Exod. 4, 25). « Der ganze Mond », das ist Maria, « ward wie

Blut » (Exod. 6, 12). Fürs fünfte war sie rot, weil sie zu einem

purpurenen Gewand gemacht worden ist. Deswegen wird von Christus

gesungen : Indutus veste purpurea. Die Purpurfarbe wird aber nicht
sofort eingeprägt, sondern es wird, wie Ambrosius in seiner Schrift
De Apologia ausführt, die Wolle zuerst mit einem minderwertigen Saft

getränkt, dann wird ihr Aussehen durch verschiedene Farben
verändert, hierauf wird sie in einem vollen Bade gereinigt, schließlich wird
die Purpurfarbe aufgetragen. Die selige Jungfrau wurde auch
zuerst mit einem geringwertigen Saft befleckt, als sie mit der Erbsünde

empfangen wurde L Darauf wurde sie mit verschiedenen Farben bemalt,
als sie mit der Mannigfaltigkeit der Tugenden geschmückt wurde. Dann
wurde sie durch das Bad des Heiligen, Geistes gereinigt, als der Heilige
Geist auf sie herabkam, der sie ganz und gar gereinigt hat und so wurde
sie durch die Purpurfarbe erhöht, so daß sie nur für den Himmelskaiser

gut genug gewesen ist.

1 Jakobus de Voragine lehrt hier wie alle Dominikaner seiner Zeit, daß
Maria in der Erbsünde empfangen war. Er konnte auch bei der Abfassung
seines Mariale von der gegenteiligen Lehre der Franziskanertheologen Wilhelm
de Ware und Johannes Duns Scotus nichts wissen.


	Die Schönheit Marias nach dem Mariale des seligen Jakob von Voragine O.P.

