Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Die Schonheit Marias nach dem Mariale des seligen Jakob von
Voragine O.P.

Autor: Grabmann, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762347

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Schonheit Marias nach dem Mariale

des seligen Jakob von Voragine O.P.,
Erzbischofs von Genua (T 1298)

Von Protonotar Professor Dr. Martin GRABMANN

I. Die Lehre von der Schonheit Marias

Mit Beniitzung aristotelischer und neuplatonischer, besonders durch
den Pseudo-Areopagiten vermittelter Gedanken wurde in der Scholastik
des Mittelalters eine Theorie des Schénen ausgebildet. Der hl. Thomas
hat das objektive Element im Schénheitsbegriff, die Eigenschaften des
schénen Gegenstandes, wie auch das subjektiv-psychologische Moment,
das dsthetische Wohlgefallen, ins Auge gefaBt 1. Es haben auch Kunst-
historiker wie M. Dvorak und A. E. Brinckmann geistesgeschichtliche
Verbindungslinien von der thomistischen Kunstlehre zu der mittelalter-
lichen Kunst zu ziehen gesucht. Albertus Magnus hat im vierten Kapitel
seines Kommentars zu der Schrift De divinis nominibus des Pseudo-
Dionysius eine eingehende neuplatonisch gerichtete Darstellung der Lehre
vom Schonen gegeben. Sein Lieblingsschiiler Ulrich von StraBburg
hat in dem Kapitel De pulchro seiner theologischen Summa die aus-
fithrlichste Schénheitstheorie der Hochscholastik entworfen und auch
die formalen Gesetze des Kunstschénen erortert 2. Der arabische Phy-
siker Alhacen hat in seiner Optik eingehend iiber die Wahrnehmung
des Schonen gehandelt und die Bedeutung von Licht und Farbe und
der GroBenverhiltnisse fiir das Schone betont. Von ihm ist Witelo in
seiner Perspectiva teilweise sogar wortlich abhingig 5.

1 Aus der reichen Literatur sei nur genannt A. DyrorF, Uber die Entwick-
lung und den Wert der Asthetik des Thomas von Aquino, Festgabe fiir Ludwig
Stein zum siebzigsten Geburtstage. Berlin 1929, 157-215. Kurz ist die Lehre des
hl. Thomas vom Schénen dargestellt bei M. GRABMANN, Thomas von Aquin. Per-
sonlichkeit und Gedankenwelt. Eine Einfithrung ?. Miinchen 1946, 171-178.

2 M. GRaBMANN, Des Ulrich Engelberti von Stra8burg O. Pr. ( 1277) Abhand-
lung De pulchro. Untersuchungen und Texte. Sitzungsberichte der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften. (Philos.-philol. und histor. Klasse.) Miinchen 1925.

8 CL. BAEUMKER, Witelo. Ein Philosoph und Naturforscher des 13. Jahr-
hunderts. Miinster 1908, 225-238.



88 Die Schonheit Marias

Der scholastische Schonheitsbegriff ist ein universaler, der zwar
zuerst das korperliche Schoéne, vor allem die Schonheit des mensch-
lichen Leibes ins Auge faBit, der aber auch auf das Geistige und Sittliche
und zuhoéchst auf Gott sich erstreckt. Es hat sich auch, unabhingig
von dsthetischen Theorien, in der patristischen und mittelalterlichen
Theologie die Vorstellung von der schonen Seele ausgebildet, woriiber
Walter Miiller in einer eigenen Monographie ein reiches Material zu-
sammengetragen hat 1. Es war naheliegend, daB man auch auf Maria
den Begriff der Schonheit, der leiblichen und seelischen, iibertragen hat.
Hat doch die Kunst des Mittelalters in der Darstellung der korper-
lichen Schonheit, besonders des Antlitzes Marias als des Ausdruckes
und Abglanzes der iibernatiirlichen und iiberirdischen seelischen Schén-
heit der Gottesmutter so Herrliches geschaffen. Theologen der Friih-
scholastik, wie der hl. Bernhard von Clairvaux, Hugo von St. Viktor,
Wilhelm von St. Thierry, Gilbert von Citaux und andere, haben meist
in Auslegungen des Hohenliedes in paridnetischer Weise die Schonheit
Mariens gepriesen. In der Hochscholastik hat namentlich der hl. Albertus
Magnus in seinen mariologischen Schriften mit glithenden Farben die
Herrlichkeiten der Mutter Gottes geschildert. Es ist merkwiirdig, wie
dieser Kirchenlehrer, der in seinen philosophischen und naturwissen-
schaftlichen Forschungen ganz in der profanen Wissenschaft aufzu-
gehen scheint, in seinen Werken iiber Eucharistie und Maria an Innig-
keit der Frommigkeit und Wirme der Darstellung mit dem hl. Bernhard
zu wetteifern ‘scheint. Mitten in einer ungedruckten Abhandlung : De
natura boni begegnet uns eine ausfiihrliche Darlegung iiber die Jung-
fraulichkeit Mariens 2. Ein Zeugnis der Liebe Alberts zu Maria ist seine
von P. v. Loé O. P. herausgegebene Homilie zu Luk. 10, 27 3. Alberts
glihende Liebe zu Maria bekundet sich besonders in seinem Mariale
sive Quaestiones (220) super Evangelium Missus est. Fr. Morgott

1 W. MULLER, Das Problem der Seelenschénheit im Mittelalter. Eine begriffs-
geschichtliche Untersuchung. Bern 1923.

? Fr. PeELSTER S. J., Der « Tractatus de natura boni». Ein ungedrucktes
Werk aus der Friihzeit Alberts des GroBen. Tiibinger Quartalschrift 1920, 64-90.

3 P.M.v. LoE O. P.,, Alberts des GroBen Homilie zu Luc. 10, 27. Bonn 1916.
Uber die mariologischen Schriften Alberts siehe G. MEERSSEMAN O. P., Introductio
in opera omnia B. Alberti Magni. Briigge 1931, 118-121. Es sei auch auf die Schrift
des vor kurzem verstorbenen, um die Albertusforschung hochverdienten MELCHIOR
Weiss, Uber die mariologischen Schriften des seligen Albertus, Paris 1890, hin-
gewiesen. Vgl. auch J. BERGMANN, Die Stellung der seligsten Jungfrau im Werk
der Erlosung. Nach dem heiligen Kirchenlehrer Albertus Magnus. Freiburg 1936.



nach dem Mariale des seligen Jakob von Voragine O. P. 89

schreibt iiber dieses Werk 1 : « Sogar das Mariale des sonst so niich-
ternen Albertus, obwohl es die Herrlichkeit Marias bereits in schola-
stischer Weise behandelt, ist weniger eine dogmatische Erdrterung, als
vielmehr ein umfassendes Gedicht in Prosa, eine in glithenden Farben
entworfene Schilderung der geistigen und kérperlichen Vorziige Marias,
worin die eigentlich dogmatischen Lehrpunkte umrankt sind von einer
Fiille absonderlicher, von begeisterter Liebe eingegebener, aber mit dem
Ernste der theologischen Wissenschaft unvertriglicher Fragen und
Untersuchungen. » Scheeben urteilt iiber dieses Werk also?: « Am
Anfang der Scholastik lieferte Albert. M. in seinem weitliufigen Werke
Quastiones super Evang. Missus est eine sehr eingehende, durch Origi-
nalitit und Reichtum der Gedanken ausgezeichnete wissenschaftliche
Untersuchung der mariologischen Fragen bis in die kleinsten Details
hinein ; doch erlaubt er sich vielfach die Freiheiten einer rein erbaulichen
Darstellung. » Albert der GroBe kommt in seinem Mariale bei der
Schilderung der Vorziige Marias auch auf ihre korperliche Schénheit
zu sprechen. Er bestimmt deren Elemente und Erfordernisse also :
Ad pulchritudinem tria requiruntur : primum est elegans atque con-
veniens corporis magnitudo, secundum est membrorum proportionata
formatio, tertium boni et lucidi coloris perfusio. Albert kommt hier
auch auf die Farbe der Haut, der Haare und Augen Marias zu reden
und kehrt dabei immer den Gesichtspunkt der Schénheit hervor. Der
hl. Thomas von Aquin, dessen marianische Theologie ein anderes
Geprige an sich hat und sich durch Tiefe, Sicherheit und Klarheit
auszeichnet, beriihrt die Lehre von der korperlichen Schonheit Mariens
nur an zwei Stellen, die ich im Wortlaut bringe. Im Sentenzenkom-
mentar II dist. 3 q. 1 a. 2 quaestiuncula 2 ad 4 spricht er den Gedanken
aus, daB Maria, obwohl sie kérperlich schén war, bei niemand sinnliche
Begierde erregt hat : « Et quod plus est, ut dicitur, gratia sanctificationis
non tantum repressit in ipsa motus illicitos, se etiam in aliis efficaciam
habuit, ita quod quamvis esset pulchra corpore, a nullo unquam con-
cupisci potuit. » In seinem Kommentar zum Matthdus-Evangelium
(cap. 1 circa finem) bringt er zur Erklirung der Stelle : Et non cognos-

! Fr. MorGoT1T, Die Mariologie des hl. Thomas von Aquin. Freiburg 1878, 4.
Diese Schrift, die seinerzeit auch ins Franzosische, Italienische und Ungarische
iibersetzt worden ist, ist bis jetzt die beste Darstellung der Marienlehre des
hl. Thomas geblieben. Der Abschnitt iiber die Unbefleckte Empfingnis bedarf
einer Neubearbeitung.

? M. J. ScueeBEN, Handbuch der katholischen Dogmatik. Dritter Band.
Freiburg 1882, 478.



90 Die Schonheit Marias

cebat eam donec peperit filium suum unigenitum, die schon im christ-
lichen Altertum vorgenommene Deutung im Sinne der Gesichtswahr-
nehmung. Darnach ging vom Antlitz Marias, solange sie Christus in
ihrem jungfraulichen Leibe trug, ein solcher Glanz aus, daB der heilige
Joseph sie nicht anblicken konnte, dhnlich wie die Israeliten in das
Antlitz des Moses, das bei der Riickkehr vom Berge Sinai wegen des
Umganges mit dem Herrn von Glanz iiberstrahlt war, nicht blicken
konnten (2 Kor. 3, 7). Der hl. Thomas bezeichnet diese Auslegung
des cognoscebat als probabilis, aber die gewohnliche und richtige Aus-
legung als dem Schriftsinn mehr entsprechend : Alii dicunt, quod acci-
pitur pro agnitione sensibili ; et sic est satis probabilis horum opinio.
Dicunt enim, quod Moyses ex locutione Domini habuit tantam clari-
tatem in facie, ut filii Israel non possent intendere in faciem eius.
Ergo si ex consortio Dei hoc habuit Moyses, multo magis haec beata
Virgo, quae portavit eam in utero, habuit tantam claritatem in facie,
quod Joseph non cognoscebat eam. Sed prima expositio est magis
litteralis (cfr. S. Th. III q.28 a. 3 ad 3). Ein Kapitel De splendore
vultus B. Mariae Virginis findet sich auch in dem in einer anonymen
vatikanischen Handschrift iiberlieferten Dialogus de quaestionibus
animae ad spiritum (Cod. Vat. lat. 1308/1309), als dessen Verfasser
ich den sowohl von Albert wie Thomas stark beeinfluBten Domini-
kaner Johannes Balbi von Genua, den Verfasser des auch gedruckten
grammatisch-lexikographischen Werkes Catholicon feststellen konnte 1.
Ich bringe den Text dieses kurzen Kapitels, der die beiden in den zwei
Thomaszitaten ausgesprochenen Gedanken enthilt : De splendore vultus
Virginis. Anima : Fuit pulcra corpore Virgo Maria ? Spiritus : Pulcher-
rima fuit, maxime quamdiu lux eterna in utero eius fuit. Ideo dicitur
in Matth. 1, quod Joseph non cognoscebat eam donec peperit filium
suum, scilicet cognitione discretiva quantum ad sensum. Unde narrat
Jeronimus, legitur in evangelio Nazareorum, quod Joseph Mariam facie
ad faciem videre non poterat, quoniam Spiritus Sanctus eam a concep-
tione penitus impleverat, ita quod non cognoscebat eam propter splen-
dorem vultus eius, donec evacuaretur uterus eius. Nec mireris, o anima,
quippe legitur Exod. 34, quod cornuta fuit facies Moysi, id est quibus-
dam radiis splendoris radiabat, quos visus humani ferre non poterant,
ut ibi dicit glossa et exponit Apostolus 2, Cor. 3. Sed que fuit causa
huius splendoris ? Ex consortio sermonis Domini, ut ibi dicitur. Sic

! M. GraBMANN, Mittelalterliches Geistesleben I. Miinchen 1926, 369-373



nach dem Mariale des seligen Jakob von Voragine O. P. 91

igitur facies Moysi clarificata fuit ex audito verbo vocali Domini,
ut ibi dicitur. Sic igitur, sed multo dignius hoc fieri potuit ex concepto
verbo eterno in facie generantis, quam ex audito verbo vocali in facie
audientis. Igitur credibile est, quod facies Marie eternum verbum
generantis sic splendoribus virtute huius Verbi rutilavit, ut in eam
quicumque nec homo nec mulier oculum figere potuit propter inesti-
mabilem claritatem, decorem et pulcritudinem, et licet ita pulcfa fuerit,
a nullo unquam concupisci potuit ut creditur. (Cod. Vat. lat. 1309,
fol. 1047.)

II. Leben und Schriften des ]akob von Voragine

Ausfiihrlich ist von der Schonheit Mariae die Rede in dem Mariale
eines anderen italienischen Dominikanertheologen, Jakob von Voragine.
Dieses Werk, welches zu den ausfithrlichsten und inhaltsvollsten mario-
logischen Werken der Scholastik zdhlt, wird in der Mariologie der
Gegenwart wenig verwertet. J. Bittremieux hat in seinen so verdienst-
vollen Studien iiber die Mittlerschaft Marias auf dasselbe zuriickge-
griffen 1. Jakob von Voragine 2 wurde um 1228 oder 1230 zu Varaggio
(jetzt Varazze bei Genua) geboren, trat 1244 in den Dominikanerorden
ein, wo er als Lektor der Theologie und als gern gehorter Prediger in
verschiedenen Klostern seines Ordens wirkte. Er hat sich nicht an der
theologischen Fakultidt der Universitit Paris die Wiirde eines Magister
der Theologie erworben. Sein Name findet sich auch nicht in den
alten Schriftstellerverzeichnissen des Predigerordens. In dem Catalogus
fratrum spectabilium Ord. Fr. Praed. des Dominikaners Laurentius
Pignon (t 1456) ist er im Verzeichnis der Erzbischofe (Catalogus Archie-
episcoporum) aufgefiihrt 3: Fr. Jacobus de Bonagine (Voragine), qui
composuit plures sermones, quibus fratres utuntur communiter, fuit

1 J. BirTrREMIEUX, De Mediatione universali Mariae Virginis B. quoad gra-
tias. Brugis 1926, 312. DERSELBE, De heilige Maagd en Moeder Gods Maria,
Mariale 1936, 16211)

2 Uber Jacobus de Voragine siehe die Artikel von J.Baupor im Dictionnaire
de Théologie cath. VIII, 309-313, und von A. ZIMMERMANN im Lexikon fiir Theo-
logie und Kirche V, 265, und die in beiden Artikeln angegebene Literatur, des-
gleichen, H. HUurTER S. J., Nomenclator II, 432-434. C. RiCHARDSON, Materials
for a life of Jacobo de Voragine. New York 1935. J. A.vAN ZUIDWEG, De werkwijze
van Jacobus de Voragine in de Legenda aurea 1941. '

¥ G. MeEerssEMAN O, P.,, Laurentii Pignon Catalogi et Chronica. Accedunt
catalogi Stamsensis et Upsalensis scriptorum O.P. Romae 1936, 9.



92 Die Schénheit Marias

archiepiscopus Januensis. Er gehort zu den ziemlich zahlreichen italie-
nischen Dominikanern des 13. Jahrhunderts, welche in einem Ordens-
studium ihrer Provinz gediegene theologische Studien gemacht haben,
die Theologie in verschiedenen Kléstern lehrten, auch als Prediger sich
auszeichneten und durch Heiligkeit des Lebens hervorragten. Ihre lite-
rarische Tétigkeit stand vielfach im Dienste der Seelsorge, besonders der
Kanzelberedsamkeit. Eine ziemliche Anzahl dieser italienischen Domi-
nikaner wurde auch zur bischéflichen Wiirde erhoben. Im Jahre 1267
wurde Jacobus de Voragine Provinzial der lombardischen Ordensprovinz
und verwaltete dieses Amt mehrmals. Das Domkapitel von Genua
wihlte ihn im Jahre 1288 zum Erzbischof. Er lehnte aber die Wahl
ab. Erst als er 1292 abermals gewihlt wurde, nahm er dieselbe an.
Er widmete sich mit groBtem Hirteneifer der Regierung seiner Erz-
diézese. Er starb am 13. Juli 1298. Papst Pius VII. hat ihn 1816 selig
gesprochen.

Jacobus de Voragine hat eine verhiltnismaBig reiche schriftstelle-
rische Titigkeit entfaltet. Durch sein Hauptwerk, die zwischen 1263 und
1288 geschriebene Legenda Sanctorum, die spiter als Legenda aurea
bezeichnet wurde, ist er einer der angesehensten und erfolgreichsten reli-
giosen Schriftsteller des Mittelalters geworden. Wir haben uns hier mit
diesem Werke nicht niher zu befassen. Es ist in iiberaus zahlreichen
Handschriften verbreitet ; vor dem Jahre 1500 sind 70, nach anderen
90 Drucke erschienen. Wir besitzen aus dem Mittelalter Ubersetzungen
ins Italienische, Franzosische, Deutsche 1 und Hollindische. L. Vivés,
sein Ordensgenosse Melchior Cano, Launoy u. a. haben diese Legenda
wegen mangelnder Kritik scharf angegriffen, wihrend J. Bollandus S. J.
(Acta Sanctorum Januarii T. I n. 18 diese Legende, in der doch auch
viel Volkspoesie steckt, freundlicher beurteilt hat. Sein bis 1296 reichen-
des Chronicon Genuense wurde von Muratori auszugsweise ediert (Scrip-
tores rerum italicarum I, 1-56). Nach zeitgendssischen Berichten soll
er die erste italienische Bibeliibersetzung hergestellt haben. Man rithmte
ihm auch eine auBerordentlich groBe Augustinuskenntnis nach und
schrieb ihm eine Schrift De operibus et opusculis S. Augustini zu, iiber
die nichts Sicheres iiberliefert ist. Sehr gerithmt war er als Prediger.
Es sind von ihm Sermones de dominicis, Sermones quadragesimales,
Sermones de sanctis und Sermones de B. Maria Virgine, eben das

1 Vgl. G. EnrisMANN, Geschichte der deutschen Literatur bis zum Ausgang
des Mittelalters, I. Teil, SchluBband. Miinchen 1930, 326.



nach dem Mariale des seligen Jakob von Voragine O. P. 93

Mariale, in zahlreichen Handschriften und Druckausgaben erhalten 1.
Fir uns kommt hier nur das Mariale in Betracht, in welchem zweil
Sermones de pulchritudine Mariae enthalten sind. Ich habe mir vor
vielen Jahren diese beiden Sermones aus Cod. 1219 B 2 der Biblioteca
nazionale zu Florenz, einer aus dem Dominikanerkloster S. Maria No-
vella stammenden Handschrift des frithen 14. Jahrhunderts abgeschrie-
ben. Hier trigt das Werk den Titel Mariale : Incipit liber qui dicitur
Mariale. In die Initiale C[ogitavi] ist das Bild eines Dominikaners ein-
gezeichnet. ‘Ich beniitze die 1761 in Augsburg und Krakau erschienene,
urspriinglich durch den Dominikaner Rudolphus Clutius besorgte Ge-
samtausgabe der Sermones des Jacobus de Voragine 2. Der SchluBband
dieser Sermonesausgabe, der die Marienpredigten enthilt, ist betitelt :
Reverend. ac. Illustr. Archiepiscopi Januensis P. F. Jacobi de Voragine
Ordinis Praedicatorum Sermones aurei de Laudibus Deiparae Virginis
ordine alphabetico compilati etc. Diese Druckausgabe befindet sich in
der staatlichen Bibliothek zu Eichstitt und stammt aus der Bibliothek
des Eichstitter Dominikanerklosters. Die beiden Sermones De pulchri-
tudine Mariae (sermones VIII und IX von P) stehen von pag. 120-123,

Die Sermones sind alphabetisch angeordnet. Der erste Sermo hat
De Mariae Abstinentia zum Gegenstand, der letzte Sermo ist betitelt :
Maria, quomodo multimode fuerit vulnerata. Der Verfasser hat selbst
eine Tabula alphabetica dem Werke vorangestellt. Ein Prologus, den
ich im Wortlaut bringe, unterrichtet uns iiber die Absichten, welche
den frommen und gelehrten Dominikaner und apostolisch gesinnten
Erzbischof bei Abfassung seines Werkes leiteten, und gewiihrt uns zu-
gleich einen Einblick in die ganz iibernatiirliche Gesinnung und Ein-
stellung desselben. Wir entnehmen daraus, daB er dieses Mariale als
Erzbischof, nicht lange vor seinem seligen Tode verfaBt hat : Cogitavi
dies antiquos et annos aeternos in mente habui. Quoniam senili aetate
confectus sum : et caelestis patriae desiderio anxius: Ideo dies anti-
quos mentis meae saepe cogito, et annos aeternos vitae perpetuae
frequenter in mente recolo vel revolvo, ut sic veraciter possim dicere

! Vgl. E. C. RicHARDSON, 1. c. II. Latin writings chapitre IV, Voragine as a
Preacher, 55-106.

* J. BirTREMIEUX, De mediatione universali, 312 zitiert eine Ausgabe der
Sermones aurei des Jacobus de Voragine, die von A. Figaro besorgt und 1876
in Toulouse erschienen ist; der zweite Band enthilt das Mariale aureum. Diese
liberaus vielen Ausgaben bis in die neueste Zeit hinein sind doch ein Beweis
dafiir, daB die Sermones sich zu allen Zeiten einer hohen Wertschitzung erfreuten.



94 Die Schonheit Marias

cum Propheta Cogitavi dies antiquos etc. Utraque autem cogitatio
tam aetatis senilis quam vitae caelestis salubriter me inducit, ne in
tempore praesenti quod restat, animus meus torpescat ignavia, vel
desidia resolvatur, sed potius in Dei laudem et gloriosae matris eius
dies antiquos finiam : ut sic annos aeternos feliciter apprehendam. Et
quamvis pontificali infula insignitus, quamvis in Episcopali specula
constitutus, tamen cito in cinerem resolvar : et in ventrem communis
matris cito ingrediar, ut ibidem me servet ad requiem, donec in beata
resurrectione me pariat ad salutem. Quia igitur gloriosa virgo Maria
in se operantes a peccato praeservat: et se laudantes copiose remu-
nerat (ipsa dicente. Qui elucidant me, vitam aeternam habebunt, et qui
operantur in me, non peccabunt) : Idcirco volens suae commendationi
operam dare, et virgineas laudes ipsivs depromere, praesens opusculum
ipsa inspirante incepi, et ad finem perduxi debitum ipsa adjuvante.
Volui autem librum hunc secundum ordinem litterarum Alphabeti
distinguere, ut quilibet possit quod voluerit invenire.

Ich bringe die beiden Sermones iiber die Schénheit Marias in Uber-
tragung. Der Verf. verwendet zur Darstellung und Schilderung der
inneren iibernatiirlichen Schonheit der Muttergottes die Theorien eines
Philosophus iiber die Ursachen der Schénheit : Philosophus in libro
Perspectivorum. Wir miissen hier an die Optica des Alhacen denken,
welche Friedrich Risner im Jahre 1572 zu Basel zugleich mit der Per-
spectiva des Witelo ediert hat. Auch fiir die Ausfiihrungen iiber Farben
und Licht im zweiten Sermo wird Jakob von Voragine das Werk des
arabischen Physikers und Mathematikers beniitzt haben. In der Per-
spectiva Witelos, die ganz von Alhacen abhingig ist, begegnet uns
eine ausfithrliche Untersuchung iiber die Ursachen der Schénheit und
der Wahrnehmung des Schonen. Jakob von Voragine webt auch zahl-
reiche Schrift- und Vitertexte in seine warmempfundene Schilderung
und Lobpreisung der Schonheit der Himmelskonigin. In der Deutung
und Verwertung der Bibeltexte, besonders von Apoc. 12, 1 ff. 1 hat er
vor allem erbauliche Zwecke, nicht die Feststellung des Literalsinnes
im Auge. Seine Marienpredigten reihen sich wiirdig in die mariolo-
gischen Werke des Mittelalters ein, aus welchem uns eine so innige
Liebe zur jungfriulichen Gottesmutter entgegenweht, dafl sie uns auch
noch nach Jahrhunderten ergreift und erwirmt.

1 Die exegetische Erklirung dieser Stelle siehe bei ]J. SICKENBERGER, Die
Erklirung der Johannesapokalypse 2. Bonn 1942, 117. P. KETTER, Die Apokalypse
iibersetzt und erklirt. Herders Bibelkommentar XVI, 2. Freiburg 1942, 173.



nach dem Mariale des seligen Jakob von Voragine O. P. 95

III. Die beiden Sermones iiber die Schonheit Marias

1. Maria besaf3 die hochste Schonheit, eine Schonheit, die in ihr und
in uns war,

[a] In sich selbst ist Maria schon gewesen, weil in ihr die Ursachen,
die Arten und die Kennzeichen aller Schénheit vorhanden waren.

Die Ursachen der Schonheit, die der Philosoph [Alhacen] in seiner
Perspectiva angibt, sind vier : Die GroBe, die Zahl, die Farbe und das
Licht. Diese vier Ursachen der Schonheit sind in Maria verwirklicht
gewesen. Die GroBe bewirkt die Schoénheit. Er bringt als Beispiel,
daB der Mond schéner als die Sterne erscheint und die groffen Sterne
schoner sind als die kleinen. So war Maria groB3, ja die gréBte. Des-
halb sagt sie selbst : « GroBes hat an mir getan, der da michtig ist. »
Sie sagt von sich auch : « Ich bin die Mutter der schénen Liebe » (Eccli.
24, 24). Von ihrer GréBe redet Augustinus in der Antwort auf die
Frage : Wer ist die, so heraufsteigt usw. : Es ist dies die Mutter Gottes,
die Koénigin des Himmels, die Herrin der Welt und die Pforte des
Paradieses. Weiterhin bewirkt die Zahl die Schénheit. Alhacen fithrt
als Beispiel hiefiir an, daB die Himmelsrdume, in denen eine sehr grofe
Zahl von Sternen sich befindet, schoner sind als die R4ume mit wenigen
Sternen. In Maria war die tiberaus groBe Zahl aller Tugenden : «In
mir ist alle Hoffnung des Lebens und der Tugend» (Eccli. 24, 25).
« Es stand die Ko6nigin zu deiner Rechten » (Ps. 44, 10). Johannes von
Damaskus schreibt : « Maria im Hause Gottes gepflanzt und befruchtet
durch den Geist, wurde sie ein fruchttragender Olbaum, eine Herberge
jeglicher Tugend » (De fide orthodoxa IV, 14). Auch die Farbe bewirkt
Schonheit. Als Beispiel hiefiir bringt Alhacen die Tatsache, daB durch-
trinkte und farbige Tiicher schiner sind als andere. So war Maria
eingetaucht in die schwarze Farbe der Demut, die weile Farbe der
Reinheit und die rote Farbe der Liebe. Von dieser dreifachen Farbe
heifit es im Hohenlied 1, 4: « Ich bin schwarz aber schén ... wie die
Teppiche Salomons. » SchlieBlich ist auch das Licht die Ursache der
Farbe, weil alles, was in der Wiiste war, durch das Licht schon
gemacht wird. Maria ist ganz strahlend und leuchtend. « Wer ist die,
welche wie die aufsteigende Morgenréte hervorkommt? » (Cant. 6, 9).

Fiirs zweite sind in Maria alle A7fen der Schonheit gewesen. Es
sind dies fiinf. Die erste ist die himmlische Schénheit, welche in der
Glorie der Heiligen besteht. « Dann wohnet mein Volk in der Schone
des Friedens in sicheren Hiitten, in iiberschwenglicher Ruh.» (Is. 32,



96 Die Schénheit Marias

18.) Die zweite Schonheit ist die rein geistige, engelférmige, welche in
der Bewahrung der jungfriulichen Reinheit besteht. « O wie schon ist
ein keusches Geschlecht im Tugendglanze » (Sap. 4, 1). Zu der Stelle :
« O wie schon bist du, meine Freundin, wie schon bist du » (Cant. 4, 1)
bemerkt Gregor der GroBe : « Er nennt sie schén und nennt sie abermals
schon. » Es ist nimlich eine andere Schonheit, die Schénheit der Sitten,
in welcher sie jetzt geschaut wird, und wieder eine andere Schénheit
der himmlischen Belohnungen, in welcher sie in die Anschauung des
Schépfers erhoben wird. Die vierte Schénheit ist die iiberwesentliche
(supersubstantialis). Diese ist die gottliche Schonheit, von der es heiBt :
«Es segne dich der Herr, die Schonheit der Gerechtigkeit, heiliger
Berg » (Jer. 31, 23). Die fiinfte Schonheit ist die geistliche Schonheit,
welche im Schmuck der Tugenden besteht. Von ihr steht geschrieben :
« IThre Nazarier waren weiBler als Schnee, heller als Milch, rétlicher
als Altelfenbein, schoner als Saphir » (Thren. 4, 7). Die Heiligen werden
nidmlich verglichen mit dem Schnee wegen der Abkiithlung der Keusch-
heit, mit der Milch wegen der Reinheit der Unschuld, mit dem alten
und rétlichen Elfenbein wegen der Glut der Liebe, mit dem Saphir
wegen der Schonheit der himmlischen Beschauung. Diese fiinf Arten
der Schonheit waren in Maria. « Und es erschien ein groBes Zeichen
am Himmel : eine Frau, mit der Sonne bekleidet, den Mond unter
ihren FiiBen und auf ihrem Haupte eine Krone mit zwélf Sternen.
Und sie war schwanger » (Apoc. 12, 1). Von ihr wird auch gesagt,
daB ihr zwei Fliigel gegeben sind. Aus diesen Worten ist ersichtlich,
daB sie schén war von oben durch die himmlische Schonheit. Denn auf
ihrem Haupte ruht die Krone von zwolf Sternen, da die neun Chore
der Engel und drei Ordnungen der Menschen, die Martyrer, Bekenner
und Jungfrauen, sie verehren und ihr huldigen. Der hl. Hieronymus
bemerkt in einer Predigt auf Maria Himmelfahrt : « Es umgeben sie
die Bliiten der Rosen, die Lilien der Tiler, damit die Tugenden durch
die Tugenden gestiitzt und durch den Tau die Schénheit vermehrt wer-
den.» Der Glanz der Heiligen 148t nach, damit durch ihn die gréBere
Glorie Mariens um so mehr ins Licht trete. Sie ist weiter schén von
unten durch die geistige oder auch engelférmige Schonheit. Deshalb
wird gesagt, daB der Mond zu ihren Fiilen ist. Durch den Mond wird
Mariens jungfriulicher Leib bezeichnet, den sie unter ihren FiiBen
hatte, weil sie ihn immer unter der Herrschaft der Vernunft behielt
und in Jungfriulichkeit ihn bewahrte, die in ihr groBer war als die
Reinheit der Engel. Der hl. Hieronymus sagt in der angefithrten



nach dem Mariale des seligen Jakob von Voragine O. P. 97

Predigt : « Wenn jede Jungfriulichkeit insoweit hinaufgehoben wird,
daB sie mit den Engeln verglichen wird, eine Jungfriulichkeit, welche
nur durch einen Bund mit dem Herrn der Hochzeit vereint ist, um wie
viel glorreicher ist die Jungfrau, die durch ein einzigartiges Privileg
ausgezeichnet und durch eine unendliche Vermahlung bereichert wird ! »
Maria ist drittens schén gewesen von auBlen durch die moralische
Schonheit. Deshalb wird gesagt, daB sie mit der Sonne bekleidet ist,
das heit durch einen helleuchtenden Tugendwandel. Ihr Wandel
strahlte fiir alle gleich der Sonne. Viertens war sie schén von innen
durch die iiberwesentliche géttliche Schonheit. Deshalb wird von ihr
gesagt : « In utero habens.» Sie hatte in ihrem Leibe die gottliche
Schénheit. Fiinftens war sie schon zur Rechten und zur Linken durch
die geistliche Schonheit, welche im Schmucke der Tugenden besteht.
Daher wird gesagt, daB ihr zwei Fliigel verliechen wurden. Die zwei
Fliigel sind die sittlichen Tugenden, mit denen sie von links geziert
war, und die theologischen Tugenden, mit denen sie von rechts
geschmiickt war. Niemand ist jemals dermaBen mit Tugenden ge-
schmiickt gewesen, dafl er mit ihr verglichen werden kénnte. Deshalb
bemerkt Hieronymus in der erwihnten Predigt : « Wie im Vergleich zu
Gott niemand gut ist, so kann auch im Vergleich zur Gottesmutter
keine Frau als vollkommen bezeichnet werden, auch wenn sie durch
Tugenden ausgezeichnet erprobt wird. »

Fiirs dritte waren in Maria die Kennzeichen der Schonheit. Diese
sind vier. Das erste ist ein fleckenlos reines Herz, das zweite die Liebe
zu Gott, das dritte ist Fehlerlosigkeit, das vierte Siindenfreiheit. Diese
vier Zeichen sind auch in Maria vorhanden. Daher wird iiber sie gesagt :
« Ganz schon bist du, meine Freundin, und keine Makel ist in dir »
(Cant. 4, 7). Sie war schén, weil sie einen von allem Irdischen gereinigten
Affekt hatte. Sie war ganz schoén, weil sie keinen Defekt hatte. Sie
ist Gottes Freundin gewesen, weil sie die vollkommene Liebe Gottes
hatte. Deshalb bemerkt Hugo von St. Viktor iiber diese Stelle des
Hohenliedes im Hinblick auf Maria : « Wie schén bist du, welche der
Erforscher aller Dinge erprobt, welche der Kenner der Herzen lobpreist,
welche der Urheber der Schonheit liebt, von der der Lehrer der Wahr-
heit Zeugnis ablegt. » Wir aber sind nicht schén, weil wir mit irdischen
Affekten befleckt sind, auch nicht ganz schén, weil wir von vielen
Defekten umgeben sind, auch sind wir nicht ohne Makel, weil wir
mit vielen Siinden bespritzt sind, wir sind auch nicht Gottes Freunde,
weil wir nicht wissen, ob wir des Hasses oder der Liebe wiirdig sind.

Divus Thomas 7



98 Die Schonheit Marias

[b] Fiirs zweite war und ist Maria schon ## uns. Diese Schonheit,
ist angedeutet durch die Stelle: « Wer ist die, welche wie die auf-
steigende Morgenréte hervorkommt ? » (Cant. 6, 9). Sie reinigt namlich
die Siinder durch das Licht ihrer Gnade von der Finsternis der Siinde.
Deshalb wird sie mit der Morgenrite verglichen. Sie geleitet die irren-
den Wanderer mit dem Licht ihrer Weisheit. Darum wird sie mit dem
Monde verglichen. Sie entziindet die Kalten mit dem Feuer der Liebe,
daher ist sie der Sonne &dhnlich. Sie erschreckt die Teufel mit dem
Blitzen ihrer Majestit, deshalb wird sie mit einer bewaffneten Schlacht-
reihe verglichen. Sie bezeichnet sich selbst als die Mutter der schénen
Liebe (Eccli. 24, 24). Sie ist die Mutter der schonen Liebe, indem sie
die Kalten und Lauen entflammt. Sie ist die Mutter der Furcht, indem
sie die Damonen erschreckt und vertreibt. Sie ist die Mutter der
Erkenntnis dadurch, daB sie den Irrenden die Richtung zeigt. Sie ist
die Mutter der Hoffnung, indem sie die Stinder aufnimmt. Es kann auch
gesagt werden, dal am Tage nichts Schoneres ist als die Gegenwart
der Sonne, in der Nacht nichts Schoneres als der Mond, an der Grenze
von Tag und Nacht nichts Schoneres als die Morgenrdéte, fiir die Feinde
nichts Schrecklicheres als eine geordnete Schlachtreihe. Unter dem
Tag werden die Gerechten verstanden. Fiir sie ist Maria auserwihlt
wie die Sonne, weil sie dieselben zur Erkenntnis erleuchtet und zur
Liebe entflammt. Mit der Nacht sind die Siinder gemeint. Fir sie ist
sie schon wie der Mond. Der Mond ist nimlich betaut und kalt. So
gieBt auch Maria iiber die Siinder den Tau ihrer Gnade und erfrischt
sie gegen die Hitze der Begierlichkeit. Unter der Grenze von Tag
und Nacht werden die Neubekehrten verstanden. Fiir diese ist Maria
schon als aufsteigende Morgenréte. Wie die Morgenréte in der Mitte
zwischen Tag und Nacht ist und wie dann die bosen Tiere fliehen und
die Vigel singen, so versohnt auch Maria als Mittlerin die Neubekehrten
mit Gott, verscheucht von ihnen die Versuchungen und bringt in ihnen
geistliche Freude hervor. Fiir die Teufel aber ist sie furchtbar gleich einer
geordneten, bewaffneten Schlachtreihe, weil dieselben, wenn wir Maria
anrufen, erschreckt die Flucht ergreifen und in die Holle zuriickweichen

2. Die Schonheit Marias besteht in einer anmutigen und hold-
seligen Zierde oder Farbe. Sie wurde mit einer dreifachen Farbe
geschmiickt, namlich mit der schwarzen, weiBen und roten. « Ich bin
schwarz », siehe die schwarze Farbe, «ich bin aber schén », siehe die
weile Farbe, «wie die Teppiche Salomons », siehe die rote Farbe



nach dem Mariale des seligen Jakob von Voragine O. P. 99

(Cant. 1, 4). Deshalb bemerkt zu dieser Stelle die Glosse : Aus den
roten Teppichen hat sich Salomon ein Zelt gebaut.

Die erste Farbe, nimlich die wezfe, bezeichnet die Reinheit und Jung-
fraulichkeit Mariens. Es ist aber die weiBe Farbe am meisten aufnahme-
fihig fiir das Licht, sie blendet das Auge und ist die Unterlage fiir alle
anderen Farben. Weil also in der seligsten Jungfrau am meisten die
weiBe Farbe der Reinheit und Keuschheit war, deshalb strahlte in ihr
auch am meisten das Licht der gottlichen Gnade. Je intensiver die weiBe
Farbe ist, desto mehr ergiet sich auch die Fiille des Lichtes. Der weile
Glanz der Reinheit der seligen Jungfrau Maria iiberragt denjenigen der
Engel und der Menschen. Der hl. Anselm schreibt : « Es geziemte sich,
daB die selige Jungfrau in einer solchen Reinheit glinzte, daBl unter
Gott keine andere, groBere Reinheit gedacht werden kann.» Weil nun
nach Gott in ihr die hochste Reinheit war, deshalb war in ihr auch
nach Gott das groBte Licht und die groBte Gnade. Darum wird ihr
Glanz mit der Klarheit der Sonne und des Mondes verglichen : « Schén
wie der Mond, auserwihlt wie die Sonne » (Cant. 6, 9). Wie nidmlich
die Helligkeit der Sonne und des Mondes die Klarheit aller Licht-
kérper iiberragt, so iberragt auch die Klarheit der Jungfrau die Klar-
heit aller Engel und Heiligen. Fiirs zweite war die weile Farbe ihrer
Reinheit und Jungfriulichkeit so intensiv, daB sie gewissermafBen die
Sehkraft, das ist den Blick unseres Geistes, blendet. Sie blendet auch
unseren Intellekt, weil wir nicht fihig sind, sie anzuschauen, sondern
sie nur bewundern konnen. «Die Schonheit ihrer Weille bewundert
das Auge. Sie blendet mit ihren leuchtenden Strahlen das Auge »
(Eccli. 43, 20. 4). Ja sie verwirrt auch den Intellekt der Engel, weil
sie ihre Glorie bewundern und anstaunen, aber nicht betrachten kénnen.
Deshalb sagen sie : « Wer ist die, welche wie die aufsteigende Morgen-
rote hervorkommt ? Wer ist die, die heraufsteigt aus der Wiiste, von
Lust iiberflieBend ? » (Cant. 6, 9; 8, 5). Daher bemerkt Origenes zu der
Stelle : « Non cognoscebat eam Joseph donec » etc. (Matth. 1, 25) : « So-
lange die selige Jungfrau in ihrem SchoBe die Sonne der Gerechtigkeit
trug, ging ein solcher Glanz von ihrem Antlitz aus, daB Joseph sie
nicht anzuschauen und zu unterscheiden vermochte, weil er den Blick
auf ihr Antlitz nicht richten konnte, bis Christus geboren war.» Fiirs
dritte war die weie Farbe der Reinheit Mariens die Unterlage fiir jede
Tugend. Wie die Wolle zuerst weill ist und nachher in verschiedene
Farben getaucht wird, so ist Maria auch zuerst weil gewesen und dann
mit den verschiedenen Tugenden geschmiickt worden. Alkuin schreibt



100 Die Schoénheit Marias

in seinem Werke De Trinitate : « Die selige Maria war die reinste Wolle,
helleuchtend in ihrer Jungfriulichkeit, so daB sie allein wiirdig war,
die Erhabenheit des Sohnes Gottes in sich aufzunehmen, wie die Wolle
das Blut der Purpurschnecke aufsaugt, damit aus ihr der Purpur ent-
steht, allein wiirdig der kaiserlichen Majestit, den niemand anzuziehen
wiirdig ist, auler er ist mit majestitischer Wiirde ausgezeichnet. »

Fiirs zweite wurde Maria gefirbt mit der schwarzem Farbe der
Demut. Je reiner und weiBler sie im Angesicht Gottes war, umso mehr
erachtete sie sich als schwarz in ihren eigenen Augen. Hiufig hat ein
leuchtender Gegenstand eine schwarze Farbenwirkung. Der hl. Augu-
stinus zeigt dies in seinem Werke De civitate Dei an drei Beispielen.
Das glinzende Feuer macht die Kohlen schwarz und 14Bt alles, was
es beleckt, tiefschwarz erscheinen. Schimmerndes Silber 1iBt schwarze
Linien hervortreten. Brennendes Ol gieBt schwarze Flecken aus. Wenn
die selige Jungfrau auch ein glinzendes Feuer, namlich einen von
gottlicher Weisheit erleuchteten Geist besaB, schimmerndes Silber,
einen jungfriulichen Leib hatte, und brennendes Ol, die Uberfiille
von Verdiensten in sich barg, so dachte sie iiber sich selbst immer
Schwarzes und Niedriges, indem sie sagte: « Ich bin schwarz, aber
schon. » Es ist zu beachten, daB die schwarze Farbe die Sehkraft eint,
das neben sie gestellte WeiBle schirfer hervortreten 1iBt und manch-
mal aus sich selbst beleuchtet, wie dies bei der Pupille zutagetritt,
welche, wenn sie schwarz ist, lichtvoller ist, als wenn sie weil} ist. Die
weile FFarbe der Demut hat in sich die Tugenden und Gnaden geeint.
«Der du Brunnen hervorquellen 148t in den Tilern» (Ps. 103, 10).
Durch die Téler werden die demiitigen Seelen, durch die Brunnen die
himmlischen Geister oder auch die himmlischen Gnaden verstanden.
Gott flieBt also in die demiitigen Seelen und hiuft in denselben Gnaden
und Tugenden auf. Die Demut hat nicht bloB zu sammeln, sondern
auch zu bewahren, weil, wie Gregor der GroBe sagt, « derjenige, der die
anderern Tugenden ohne die Demut sammelt, Staub dem Winde ent-
gegentrigt ». Diese Farbe der Demut hat also in der seligen Jungfrau
alle Gnaden und Tugenden gesammelt. «In mir ist alle Gnade des
Wandels und der Wahrheit, bei mir ist alle Hoffnung des Lebens und
der Tugend. In der vollen Gemeinde der Heiligen ist mein Aufenthalt »
(Eccli. 24, 25. 16). Die Demut hat aber die Tugenden nicht blo8 gesam-
melt, sondern auch bewahrt. Der hl. Bernhard schreibt : « Die selige
Jungfrau hat niemals von ihrem Sohn und unserem Herrn gelernt, die
Himmel zu bilden, die Engel zu schaffen und Wunder zu wirken, sie



nach dem Mariale des seligen Jakob von Voragine O. P. 101

hat nur gelernt, sich zu verdemiitigen und die Beweise der anderen
Tugenden unter dem Schutze der Demut zu sammeln. Deshalb gesteht
sie, daB der Herr an ihr allein die Demut angesehen habe, die da die
Behiiterin aller Tugenden ist.» Fiirs zweite hat die schwarze Farbe
threr Demut die weile Farbe der Jungfriulichkeit mehr hervorge-
hoben, da ihre Jungfrdaulichkeit ohne Demut dem Herrn nicht gefallen
hitte. Daher sagt Bernardus : « Uber wem ruht mein Geist, auBer iiber
dem Demiitigen ? Er hat nicht gesagt, auller tiber der Jungfrau. »
Wenn also die Jungfrau nicht demiitig gewesen wire, dann hitte der
Heilige Geist nicht iiber ihr geruht und hitte sie nicht iiberschattet.
Wie hitte sie von ihm empfangen kénnen ohne ihn ? So ist also klar,
daB Maria, wenn sie auch wegen ihrer Jungfriulichkeit Gott gefallen
hat, sie doch aus der Demut empfangen hat. Deshalb steht auch fest,
daB ohne Zweifel die Demut bewirkt hat, daB ihre Jungfriulichkeit
Gott gefallen hat. Fiirs dritte hat die schwarze Farbe der Demut sie
glinzend gemacht im Angesicht der Welt. Denn die ganze Welt preist
sie selig. Sie fligt deswegen, nachdem sie gesagt hat: « Er hat ange-
sehen die Niedrigkeit seiner Magd» hinzu: «Denn siehe, von nun
an werden mich selig preisen alle Geschlechter.» Gott hat sie auch
erhaben und hoch gemacht, deshalb fihrt sie weiter : « Denn GroBes
hat an mir getan, der da michtig ist.»

Fiirs dritte war Maria gefirbt mit der rofen Farbe der Liebe.
Diese Farbe ist in ihr auf vielfache Weise erzeugt worden. Erstens
war sie rot, weil sie vom Feuer des Heiligen Geistes so entflammt war,
daB sie gleich einer Lampe feurigen Schimmer ausstrahlte. «Ihre
Leuchten sind feurige und flammende Leuchten» (Cant.8, 6). «Es
spricht der Herr, dessen Feuer in Sion ist, dessen Herd in Jerusalem »
(Is. 31, 9). Unter Sion wird die selige Jungfrau verstanden, welche
immer den Herrn beobachtet hat. Unter Jerusalem ist Christus zu
verstehen, der unser Friede und unsere glorreiche Schau ist. In Christus
war der ganz groBe Herd des Feuers des Heiligen Geistes, in der Jung-
frau war ein unermefBliches Feuer, in uns aber ist kaum ein Funke
(igniculus), eine sehr miBige Liebe. «Es wird von seinen Bruch-
stiickchen », nimlich Adams, der mit seiner ganzen Nachkommenschaft
gebrochen ist, « sich nicht eine Scherbe finden », das hei8t das Gewissen
von jemand, « worin man einen FFunken vom Herde holen koénnte »
(Is. 30, 14). Fiirs zweite war sie rot, weil sie vom Sonnenlicht iiber-
gossen, und nicht nur iibergossen, sondern auch damit bekleidet war.
«Eine Frau mit der Sonne bekleidet » (Apoc. 12, 1) und nicht bloB



102 Die Schonheit Marias

bekleidet, sondern auch in die Sonne eingetaucht. Hieronymus schreibt :
« Mit Recht wird sie als mit der Sonne bekleidet bezeichnet, weil sie
in das unvergédngliche Licht eingetaucht erscheint. Sie ist nicht blof
obenhin von diesem Feuer beriihrt, sondern mehr von demselben bedeckt
und umgossen und gleichsam von demselben eingeschlossen. Fiirs
dritte war sie rot, weil sie in den Weinkeller eingefithrt worden ist.
« Er fithrte mich in den Weinkeller » (Cant. 2, 4). Sie hat diesen Wein
in solcher Uberfiille ausgeschopft, daB sie ihn auch uns reichlich aus-
gieBt. « Meine Freunde, berauschet euch, Allerliebste » (Cant. 5, 1). Sie
reicht den Wein ihren Freunden zum Trinken, aber die Allerliebsten
berauscht sie, weil sie den ihr Ergebenen die Gnade eingieBt, aber den
ihr mehr Ergebenen und den Vollkommenen teilt sie eine groBere
Gnade mit. Fiirs vierte ist sie rot gewesen, weil sie in Christi Blut
gerotet ist. Sie hatte ein mit dem Blute Christi besprengtes Gedichtnis
durch die Erinnerung, einen mit dem Blute Christi besprengten Ver-
stand durch die Frommigkeit, einen gleichfalls mit dem Blute des
Erlésers begossenen Willen durch die Liebe. Vielleicht wurde auch ihr
Antlitz, als sie unter dem Kreuze stand, durch die BlutvergieBung
Jesu benetzt, so daB sie sagen konnte : « Ein Blutbrdutigam bist du
mir» (Exod. 4, 25). «Der ganze Mond », das ist Maria, « ward wie
Blut » (Exod. 6, 12). Fiirs fiinfte war sie rot, weil sie zu einem
purpurenen Gewand gemacht worden ist. Deswegen wird von Christus
gesungen : Indutus veste purpurea. Die Purpurfarbe wird aber nicht
sofort eingeprigt, sondern es wird, wie Ambrosius in seiner Schrift
De Apologia ausfiihrt, die Wolle zuerst mit einem minderwertigen Saft
getrinkt, dann wird ihr Aussehen durch verschiedene Farben ver-
dndert, hierauf wird sie in einem vollen Bade gereinigt, schlieBlich wird
die Purpurfarbe aufgetragen. Die selige Jungfrau wurde auch zu-
erst mit einem geringwertigen Saft befleckt, als sie mit der Erbsiinde
empfangen wurde 1. Darauf wurde sie mit verschiedenen Farben bemalt,
als sie mit der Mannigfaltigkeit der Tugenden geschmiickt wurde. Dann
wurde sie durch das Bad des Heiligen_Geistes gereinigt, als der Heilige
Geist auf sie herabkam, der sie ganz und gar gereinigt hat und so wurde
sie durch die Purpurfarbe erhoht, so da3 sie nur fiir den Himmels-
kaiser gut genug gewesen ist. '

1 Jakobus de Voragine lehrt hier wie alle Dominikaner seiner Zeit, da@
Maria in der Erbsiinde empfangen war. Er konnte auch bei der Abfassung
seines Mariale von der gegenteiligen Lehre der Franziskanertheologen Wilhelm
de Ware und Johannes Duns Scotus nichts wissen.



	Die Schönheit Marias nach dem Mariale des seligen Jakob von Voragine O.P.

