
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Die Universität als geistiger Organismus nach Heinrich von Langenstein

Autor: Lang, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762346

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Universität als geistiger Organismus
nach Heinrich von Langenstein

Von Universitätsprofessor Dr. Albert LANG

Die akademische Predigt, die Heinrich von Langenstein 1396 am
Feste der hl. Katharina vor der Wiener Universität gehalten hatx,
bringt in einem langen Exkurs programmatische Ausführungen, die
sich mit dem Aufbau des Wissenschaftsganzen und seiner Gestaltung
im Organismus der universitas litterarum 2 beschäftigen. Dieser
Exkurs bildet nicht bloß seinem Umfang nach den Kern der ganzen
Predigt, er darf auch seiner Bedeutung nach als das eigentliche
Anliegen des Predigers betrachtet werden3. Der angesehene Gelehrte
sucht einen Einblick zu vermitteln, wie es zur Aufteilung der Wissenschaft

in einzelne Zweige gekommen ist und wie sich die einzelnen

Disziplinen und die historisch gewordenen Fakultäten an- und ineinander

fügen, sich gegenseitig bedingen, ergänzen und fördern. Heinrich

greift damit ein Thema auf, an dem alle Mitglieder der Universität

interessiert waren, und das sich deshalb für das Patronatsfest
der Artistenfakultät besonders eignete. Er will eine reflexe Besinnung
anstellen über den Sinn und die Aufgabe der Wissenschaften, über
die Gründe sowohl, die zu einer spezialisierten Bearbeitung der einzelnen
Fächer geführt haben, wie auch über jene, die ihrer vollen Abspaltung
entgegenwirkten und zum befruchtenden Austausch ihrer geistigen
Schätze drängten. Diese Ausführungen Heinrichs dürfen als ein neues
Glied in der Kette der philosophischen Einleitungsliteratur betrachtet
werden und zwar als ein bedeutsamer und wichtiger Beitrag, den man
freilich in einer Predigt nicht leicht gesucht hätte.

1 Der Text der Katharinenpredigt, dessen Kenntnis dieser Aufsatz voraussetzt,

ist veröffentlicht im DivThom(Fr) 26 (1948) 132-159 ; die Ausführungen zur
Wissenschaftstheorie finden sich dort S. 144-157.

2 Dieser Ausdruck war zwar damals noch nicht gebräuchlich, die Sache
aber, die er zum Ausdruck bringt, war gegeben. Auch die mittelalterliche
Universität, die « universitas magistrorum et scholarium », wie sie sich nannte, wollte
ein Studium generale sein, eine Pflege- und Heimstätte für alle Wissenschaften.

3 Der Aufbau und Charakter der ganzen Predigt wurde in einem früheren
Artikel [DivThom(Fr) 26 (1948) 233-250] gezeichnet und ihre Bedeutung auf dem
Hintergrund der mittelalterlichen Universitätspredigt gewürdigt.



42 Die Universität als geistiger Organismus

Aus dem 14. Jahrhundert sind uns nur wenige Äußerungen zu
diesem Thema erhalten ; aus dem Ende des Jahrhunderts und aus dem

15. Jahrhundert waren bisher gar keine bekannt. Wir haben aber ein

erhöhtes Interesse daran, zu erfahren, wie gerade diese Zeit das

Wissenschaftsproblem gesehen hat, weil sie die Gründungszeit unserer ersten
deutschen Universitäten ist und weil ihre Wissenschaftsidee und ihr
Bildungsideal das Antlitz der deutschen Universität geformt und grundlegend

beeinflußt hat.
Heinrich von Langenstein entwickelt seine Gedanken in einem Vortrag

und zwar in einer Predigt, die an die ganze Universität gerichtet
war. Das bedingt die Eigenart und die Grenzen seines Beitrages, gibt
ihm aber auch einen eigentümlichen Reiz. Ein besonderes Gewicht
erhält aber diese Stellungnahme durch die Persönlichkeit des Predigers.
Heinrich war der erste Rektor der neuerstandenen Universität Wien.
Er war maßgebend an der Berufung und Gewinnung geeigneter Lehrer
für die neue Universität beteiligt und hat durch sein überragendes
Ansehen und seine Führereigenschaften das Gepräge und den Ausbau
der Statuten entscheidend beeinflußt. Er gilt deshalb mit Recht als

der eigentliche Gründer und Organisator der Wiener Universität1. Es

ist ebenso reizvoll wie wertvoll, von dem Manne, der praktisch die

Universität Wien organisiert hat, zu erfahren, wie er theoretisch über
den Zusammenhang und die Zusammenarbeit der Fakultäten und ihrer
Disziplinen gedacht hat. Niemand ist zuständiger zur Erörterung dieses

Themas als er.
Von der Entwicklungsgeschichte der philosophischen Einleitung hat

L. Baur in seinem Buch, « Dominikus Gundissalinus, De divisione philo-
sophiae »2 ein umfassendes und kenntnisreiches Bild gezeichnet und zwar

von den ersten Anfängen in der griechischen Zeit bis in die Zeit des

Humanismus hinein. Unsere Aufgabe kann es nur sein, den Beitrag
Heinrichs in dieses Bild einzureihen. Wir werden erst die Hauptlinien
und wichtigsten Gesichtspunkte der Literatur- und Problemgeschichte
unseres Themas in neuer Zusammenstellung und Beleuchtüng darlegen ;

wir werden sodann eine Analyse der Wissenschaftslehre des Wiener

Theologen geben und schließlich zu bestimmen versuchen, inwieweit sie

sich in die scholastischen Entwicklungslinie einfügt und inwieweit sie

sich davon abhebt.

1 Vgl. A. Lang, Heinrich Totting von Oyta, Münster 1937, S. 37 ff.
2 L. Baur, Dominicus Gundissalinus, De divisione philosophiae : BB IV, 2-3,

Münster 1903.



nach Heinrich von Langenstein 43

I. Die scholastische Wissenschaftslehre
1. Die literargeschichtliche Entwicklung

Die ersten Anfänge zu einer philosophischen Einleitung 1 sind schon
bei den Griechen gegeben. Das wichtigste Material, das später darin

dargeboten wird, findet sich bereits in den Werken des Piaton und
Aristoteles, allerdings noch zerstreut in mehr gelegentlichen
Bemerkungen. Zu einer zusammenfassenden Behandlung des Problems kam
es zuerst bei den alexandrinischen Kommentatoren neuplatonisch-aristotelischer

Richtung. Der Proclusschüler Ammonius Hermeiu vor allem
ist hier zu nennen. Er hat die philosophische Einleitung «dauernd der

philosophischen Literatur einverleibt » ; er hat den Typus entwickelt,
der « auf Jahrhunderte hinein seine unangefochtene Geltung behielt »2.

Auf den bekannten zwei Wegen, durch die enzyklopädische Literatur

der Lateiner in der Zeit des Übergangs von der Antike zum Mittelalter

auf der einen Seite und durch die philosophischen Schriften der
Araber auf der anderen Seite, gelangte die Scholastik auch in den Besitz
dieses geistigen Erbes der Griechen. Die Lateiner haben keine
förmlichen Einleitungen in die Philosophie verfaßt, sie haben aber sehr

viel Prolegomenastoff in ihre Werke aufgenommen und dadurch an
die Scholastik weitergeleitet, so besonders Boethius, Cassiodor und Isidor
von Sevilla 3. Die Araber hingegen haben die Einleitungsliteratur
systematisch gepflegt, ja ihren Problemkreis noch bedeutend erweitert und
vertieft. Die umfangreichen Einleitungsschriften eines Alfarabi und
Avicenna 4, die rasch durch lateinische Übersetzungen der Scholastik

1 Baur gibt folgende Begriffsbestimmung : « Unter 'Einleitung in die
Philosophie' sind solche Schriften oder Schrifttteile zu verstehen, die einen kurzen,
klaren Einblick in den Begriff, die Teile und Untereinteilung der Gesamtphilosophie,
m. a. W. eine systematische Gliederung des philosophischen Wissensganzen und
seiner Teile geben und zwar zu dem Zweck, den angehenden Schüler in die
Philosophie einzuführen, ihm Inhalt und Umfang der philosophischen Gesamtwissenschaft

klarzumachen, die einzelnen Zweige philosophischen Wissens nach
Begriffsbestimmung, Gliederung, Methode, Stellung usw. darzulegen» (Baur, 317).

2 Baur, 329 und 331.
3 In Betracht kommen vor allem : Boethius, Kommentar zur Isagoge des

Porphyrius (nach der Übersetzung des Marius Victorinus, PL 64, 9 ff.) und seine
Opuscula theologica, bes. De trinitate (PL 64, 1247 ff.) ; Cassiodor, Institutiones
divinarum et saecularium litterarum (PL 70, 1149 11.), und Isidor von Sevilla,
Etymologiae (PL 82, 73 ff.).

1 Alfarabi, Buch der Aufzählung der Wissenschaften ; in der lateinischen
Übersetzung von Gerhard von Cremona und Gundissalinus 'De scientiis' betitelt
(Baur, 342 ff.). Alfarabi hat zu dem gleichen Thema noch eine kleinere Schrift



44 Die Universität als geistiger Organismus

zugänglich gemacht wurden, boten ein reich gegliedertes Wissenschaftssystem

und haben den größten Einfluß auf die Organisation der
Wissenschaften in der Scholastik, ihre praktische Gestaltung wie ihre
theoretische Auffassung, ausgeübt.

In der Scholastik wurden die Probleme der philosophischen
Einleitung erstmals im 12. Jahrhundert aufgegriffen und zwar gleich mit
regem Interesse. In jener bildungsbegeisterten Zeit, die eine Renaissance

der Wissenschaften heraufgeführt hat, waren eben besonders viele
Motive wirksam, die zur Behandlung der Einleitungsfragen drängten :

Der ungeheuere Zuwachs an Wissensstoff und die ständige Erweiterung
der Wissensgebiete verlangten nach einer übersichtlichen Gliederung und
zusammenfassenden Orientierung. Ebenso war es für den zweckmäßigen
Ausbau der Disziplinen und Fakultäten und für eine sachgemäße
Organisation der Studien und Studienanstalten von größter Wichtigkeit zu
wissen, wie die verschiedenen Wissenschaften voneinander zu scheiden

und wie sie aufeinander abzustimmen seien. Nicht zu vergessen ist das

rein theoretische Interesse, das jene wahrheitshungrige, gerade für die

methodischen Fragen aufgeschlossene Zeit solchen Untersuchungen
entgegenbrachte 1.

So kam es, daß die Frühscholastik eine Reihe von bedeutenden

Versuchen zeitigte, den Sinn und die Aufgabe, die Einteilung und
Gliederung der Wissenschaften zu bestimmen und ihr vielgestaltiges
und hierarchisches Gefüge sichtbar zu machen. Sie scheiden sich in
zwei typische Gruppen. Die eine davon, die namentlich durch Hugo
und Richard von St. Viktor vertreten ist, hat ihr Material vor allem

verfaßt : De ortu scientiarum, die mehr die Genese der Wissenschaften aufzeigt ;

vgl. Cl. Baeumker, Alfarabi, Über den Ursprung der Wissenschaften (De ortu
scientiarum) : BB 19, 3, Münster 1916.

Die Einleitungsschrift Avicennas führt den Titel : Die Einteilungen der
Weisheit und der Wissenschaften ; in der lateinischen Übersetzung des Andreas
Bellunensis lautet der Titel : Tractatus Avicennae de divisione scientiarum
(Venetiis 1546). Die Schrift ist eine nüchterne, bis ins Einzelne durchgeführte
Aufgliederung der philosophischen Wissenschaften nach diairesis, epidiaireses uiid
hypodiairesis ; namentlich hat sie dem Problem der Subalternierung große Beachtung

geschenkt.
Alfarabi ist besonders durch die Übersetzung und Neubearbeitung seiner

Einleitung durch Gundissalvi in der Scholastik bekannt geworden und zu großem
Einfluß gelangt.

1 Vgl. M. Grabmann, Die Geschichte der scholastischen Methode II, Freiburg
1909, S. 28 ff. G. Paré, A. Brunet, R. Tremblay, La renaissance du XIIe siècle.
Les écoles et 1 ' enseignement : Publications de l'institut d'études médiévales
d'Ottawa III, Paris 1933, S. 94 fi.



nach Heinrich von Langenstein 45

dem durch die lateinische enzyklopädische Literatur gespeisten
Traditionsstrom entnommen und ist stark theologisch orientiert. Die andere

Gruppe, die in Dominikus Gundissalvi ihren Hauptrepräsentanten hat,
schöpfte direkt aus den Arabern und erhielt ihr Gepräge durch die

Kenntnis des ganzen aristotelischen Wissenschaftssystems.
Hugo von St. Viktor hat in seinem Didascalion 1 durch die klare

Gliederung des von Augustin, Boethius, Cassiodor und Isidor
übernommenen Prolegomenamaterials eine Einführung in das philosophische
und theologische Studium von starker Geschlossenheit geschaffen. Er
hat die Wissenschaften in vier große Gruppen geteilt, indem er die

theoretischen und praktischen Wissenschaften, die mechanischen Künste
und die logischen Disziplinen unterschied. Charakteristisch ist das

theologische Gepräge, das sein Einteilungsschema beherrscht und seine

ganze Einstellung kennzeichnet. Die Philosophie wird der Theologie
ein- und untergeordnet und als deren naturgemäße Vorbereitung
betrachtet 2. Das Versagen der natürlichen Erkenntnisfähigkeiten des

Menschen, die Mängel seiner Gotteserkenntnis sind nur die Folge der
Sünde 8. Aufgabe der Wissenschaften ist, die verlorengegangene
Integrität der menschlichen Natur wiederherzustellen. In dem « Liber ex-
cerptionis » seines Schülers Richard von St. Viktor, der einen Auszug

aus den ersten drei Kapiteln des Didascalion darstellt, tritt diese

theologisierende Tendenz noch klarer hervor. Ganz von Hugo von
St. Viktor abhängig und in seinem Geiste gehalten ist auch die
Wissenschaftslehre, die Radulfus Ardens im ersten Buch seines Speculum
universale bieteti.

1 PL 176, 739-838. In dem ersten Teil gibt Hugo eine Einführung in die
profanen Wissenschaften, die folgenden drei Bücher sind der Theologie geweiht.
Eine Überarbeitung des ersten Teils stellt die von B. Hauréau herausgegebene
Epitome in philosophiam dar (Huges des St-Victor, Paris 1859, 161-175).

2 Baur, 363. Theologie darf dabei aber nicht in dem präzisen Sinn von
übernatürlicher Theologie genommen werden. Hugo kennt die scharfe Trennung
von natürlichen und übernatürlichen Erkenntnissen, von natürlicher und
übernatürlicher Offenbarung nicht in unserem Sinne. Natur nimmt er immer in ihrer
historisch-faktischen Verbindung mit der Übernatur. Vgl. H. Köster, Die Heilslehre

des Hugo von St. Viktor. Grundgedanken und Grundzüge. Emsdetten 1940,
S. 42 ff.

3 PL 177, 191. Vgl. Baur, 362 f.
1 Eine Skizze der Darlegungen Radulfs zu unserem Thema bietet M. Grab-

Mann, Die Geschichte der scholastischen Methode I, Freiburg 1909, S. 251 f. Das
Rätsel, das die Wissenschaftstheorie des Radulfus Ardens darbot, hat sich gelöst,
seit Geyer nachgewiesen hat, daß er nicht dem 11. Jahrhundert, sondern dem
Ende des 12. Jahrhunderts (nach 1179) zugehört.



46 Die Universität als geistiger Organismus

Viel Beachtung fanden die wissenschaftstheoretischen Probleme,
wie überhaupt alle mit der Pflege und dem Ausbau des Studiums
zusammenhängenden Fragen, in der Schule von Chartres. Dabei werden
auch die Fragen der philosophischen Einleitung oft eingehend erörtert,
so in den Kommentaren des Thierry von Chartres und des Clarenbaldus

von Arras zu Boethius De Trinitate 1, so in der Summa Philosophiae
des Wilhelm von Conches 2. Auch Gilbert de la Porée und Johann
von Salisbury vermitteln interessante Einblicke in das Ringen jener
Zeit, diese Fragen zu bewältigen 3.

Die von den Arabern beeinflußten Einleitungen — neben der Schrift
des Gundissalvi ist namentlich die Arbeit des Michael Scotus « Divisio
philosophiae » zu erwähnen 4 — legen bereits den erweiterten
Wissenschaftsbegriff zugrunde, der durch das ganze aristotelische Schrifttum
geprägt ist. In der Klassifikation der Wissenschaften folgen sie dem

aristotelischen Grundschema, das theoretische und praktische
Wissenschaften unterscheidet und jede Gruppe in drei Abteilungen gliedert :

Physik, Mathematik und Theologie (Metaphysik) bilden die Gruppe der
theoretischen, Politik, Ökonomik und Ethik die Gruppe der
praktischen Fächer. Die linguistischen und logischen Disziplinen werden
mehr als vorbereitende Hilfsmittel gewertet und als propädeutische
Fächer der Einführung in die Wissenschaft zugerechnet. Für diesen

Typ ist die Einordnung der Theologie unter die Metaphysik
kennzeichnend ; die Wissenschaften haben rein natürliche Aufgaben, sie

dienen der perfectio animae 5.

1 W. Jansen, Der Kommentar des Clarenbaldus von Arras zu Boethius
De Trinitate, Breslauer Studien z. hist. Theol. 8, Breslau 1926, S. 33 ff., 8* f., 26* ff.

2 M. Grabmann, Handschriftliche Forschungen und Mitteilungen zum Schrifttum

des Wilhelm von Conches und zu Bearbeitungen seiner naturwissenschaftlichen

Werke : Sitzungsberichte d. bay. Ak. d. Wissenschaften, Phil.-hist. Abt.
Jahrgang 1935, Ht 10, München 1935, S. 8 f. Die Einteilung der Wissenschaften,
wie sie Wilhelm von Conches bietet, wird von Radulfus de Longo Campo
übernommen (M. Grabmann, Die Geschichte der scholastischen Methode II, Freiburg
1911, S. 48-52).

3 A. Maxsein, Die Philosophie des Gilbertus Porretanus unter besonderer
Berücksichtigung seiner Wissenschaftslehre, Münster i. W. 1929 ; H. Daniels, Die
Wissenschaftslehrç des Johannes von Salisbury, Kaldenkirchen 1932.

4 Baur, 364 ff. Die Arbeit des Michael Scotus ist uns nur in Fragmenten
des Speculum doctrinale des Vincens von Beauvais erhalten, die Baur in einem
Anhang S. 398 ff. abgedruckt hat.

5 Unter Theologie veistand man damals in diesem Zusammenhang im
Anschluß an Aristoteles die Metaphysik. « Le vrai nom de la philosophie première
est — für Aristoteles — théologie » (O. Hamelin, Le système d'Aristote 2, Paris 1931,
S. 34 und 82).



nach Heinrich von Langenstein 47

Ihren Höhepunkt erreichte die scholastische Einleitungsliteratur im
13. Jahrhundert mit dem Werk des Robert Kilwardby, « De ortu et

divisione philosophiae ». Diese Schrift übertrifft die bisherigen Einleitungen

nicht bloß an Ausdehnung und Umfang, sondern vor allem durch
die straffe, konsequente und inhaltsreiche Behandlung des Themas1.

Die genannten beiden Traditionsströme vereinigend und beiden Typen
verpflichtet, hat Kilwardby mit großer Sorgfalt Gegenstand und
Aufgabe der einzelnen Wissenschaften erörtert und namentlich die
genetischen und systematischen Zusammenhänge zwischen den Disziplinen
dargelegt. Charakteristisch für seine Einleitung ist das Bestreben, über
die unmittelbaren Quellen hinaus auf die primären Quellen zurückzugreifen

und — der damaligen Aristotelesbegeisterung entsprechend —
alle bei Aristoteles gegebenen Gedanken und Ansätze für die
Wissenschaftslehre heranzuziehen 2. Das gleiche Bestreben zeigen zwei kleinere
Arbeiten des Aegidius von Rom, die sich mit dem Thema befassen

und durch ihre Selbständigkeit und innere Klarheit sich über den
Durchschnitt erheben 3.

Der hl. Thomas hat am eingehendsten zu unserem Thema Stellung

genommen in seinem Opusculum In Boethium De trinitate, das

Grabmann als « die klassische Darstellung der Wissenschaftslehre » bezeichnet

4 und das nach Wyser « trotz seines fragmentarischen Charakters
einen ersten Platz innerhalb des thomistischen Schrifttums beanspruchen
darf »6. Den Einleitungsfragen sind die quaestio 5 und 6 gewidmet.
« Hier finden wir eine zwar an Boethius anschließende, im übrigen
aber wiederum selbständig entwickelte Abhandlung, in der Thomas die

aristotelische Wissenschaftseinteilung in die theoretische und praktische

1 Die Schrift des Robert Kilwardby ist leider noch ungedruckt. Baur
veröffentlicht die Titel der 67 Kapitel und gibt damit einen dankenswerten Einblick
in den reichen Inhalt dieser Einleitung (Baur, 369-375).

2 Nach Baur wird Aristoteles von Kilwardby in der Schrift mehr als lOOmal,
Averroes 13mal zitiert.

3 In der Schrift De partibus philosophiae essentialibus legt Aegidius den
Nachdruck auf die Inhaltsangabe der einzelnen Wissenschaften und ihre
erkenntnistheoretischen Wurzeln. Sie ist in mehreren Drucken des 15. Jahrhunderts
vorhanden. Eine Ergänzung dazu bildet der daran sich anschließende Traktat De
differentia rhetoricae, ethicae et politicae, der sich mit dem Verhältnis von
Rhetorik, Ethik und Politik beschäftigt (Baur, 380).

4 M. Grabmann, Die theologische Erkenntnis- und Einleitungslehre des
hl. Thomas von Aquin : Thorn. Stud. IV, Freiburg i. d. Schw. 1948, S. 27.

6 P. Wyser, Die wissenschaftstheoretischen Quaest. V u. VI in Boethium De
Trinitate des hl. Thomas von Aquin : Div. Thom. 25 (1947) 435 ff. Wyser bietet
eine kritische Neuausgabe der beiden Quaestionen auf Grund des Autographs.



48 Die Universität als geistiger Organismus

Wissenschaft, hauptsächlich aber Objekt und Methode der drei
theoretischen Wissenschaften des aristotelischen Einteilungstypus eingehend

darlegt. »1 Im allgemeinen aber tritt in der zweiten Hälfte des 13.

Jahrhunderts das Interesse an den Fragen der philosophischen Einleitung
zurück gegenüber der Frage nach dem Wissenschaftscharakter der

Theologie, die nunmehr den Mittelpunkt der wissenschaftstheoretischen

Erörterungen bildet.
Diese Feststellung gilt noch mehr für das 14. Jahrhundert. Die

Frage, ob und inwiefern die Theologie eine Wissenschaft genannt
werden könne, wird in allen Einzelheiten nach dem Pro und Contra
der verschiedenen Lösungsversuche behandelt, so z. B. in der Defensa

doctrinae D. Thomae des Herveus Natalis und in den Prologen der
Sentenzenkommentare eines Gerhard von Siena, Alphons von Toledo u.a.,
auf die Probleme einer allgemeinen Wissenschaftstheorie aber geht man
nicht mehr näher ein. Nur ein paar Arbeiten zu diesem Thema konnte
Baur für den Anfang des 14. Jahrhunderts noch feststellen ; sie sind
aber ohne Bedeutung, dürftig, nüchtern und schematisch gehalten. Das

Interesse für die Probleme der philosophischen Einleitung hat ganz
bedeutend nachgelassen. Die ungedruckte Einleitungsschrift des Pariser

Magister Arnulfus Provincialis, die Baur verzeichnet2, ist ganz
darauf eingestellt, den Studenten eine rasche Einführung in die

philosophischen Fächer zu vermitteln. Die Einteilung wird ganz detailliert,
das verwendete Material aber nicht einheitlich verarbeitet. Nicht
günstiger ist das Urteil über zwei anonyme Einleitungen, die Baur
ausfindig machen konnte : « Sie erheben sich nicht mehr über das

Niveau einer mageren Disposition, eines starren Fachwerks philosophischer

und unphilosophischer Disziplinen. »3

Das 14. Jahrhundert brachte also für die philosophische Einleitung
ein Absinken gegenüber der im 12. und 13. Jahrhundert erreichten
Höhe. Das erste Werk über das Wissenschaftsproblem, das Baur für
die Folgezeit namhaft machen konnte, ist das « Opus perutile de divi-
sione, ordine ac utilitate omnium scientiarum » von Savonarola aus
dem Ende des 15. Jahrhunderts 4. Baur meint deshalb, daß mit den

dürftigen und schematischen Einleitungen, die er für das 14. Jahrhundert
angeführt hat, «die Entwicklung der mittelalterlichen Einleitungslite-

1 P. Wyser, 1. c. S. 445. 2 Baur, 385 ff. 3 Baur, 388.
1 Zusammen mit dem Compendium totius philosophiae gedruckt, Venetiis 1534

(Baur, 391 ff.).



nach Heinrich von Langenstein 49

ratur für abgeschlossen betrachtet werden kann »1. Das ist nicht
richtig. Die Katharinenpredigt des Heinrich von Langenstein beweist,
daß die Erörterungen zu diesem Thema nicht zum Schweigen kamen,
sondern Ende des 14. Jahrhunderts neu auflebten und in vieler
Beziehung gefördert wurden. Es wäre auch unbegreiflich, wenn die Gründung

und der Ausbau der Universitäten auf deutschem Boden nicht
auch theoretische Untersuchungen zur Wissenschaftslehre veranlaßt
hätte. Ehe wir uns den Ausführungen Heinrichs zuwenden, möge eine

kurze Übersicht über die wichtigsten Probleme gegeben werden, welche
die damaligen Einleitungen beschäftigten.

2. Die problemgeschichtliche Entwicklung

Wir haben uns bisher darauf beschränkt, die wichtigsten Daten aus
der Literargeschichte der philosophischen Einleitungen zu verzeichnen.

Schwieriger ist es, den Entwicklungsweg aufzuzeigen, den die inhaltliche
Gestaltung des Themas im Lauf der Jahrhunderte bei den verschiedenen
Autoren genommen hat. Bei aller Beständigkeit in den Grundzügen
haben sich dabei so viele Verschiedenheiten in der Stoffabgrenzung, den

Einteilungsprinzipien und Einteilungsschematen herausgebildet, daß die

problemgeschichtlichen Linien oft nach verschiedenen Richtungen
divergieren und oft sich wirr ineinander verschlingen.

Nur für die wichtigsten Gesichtspunkte, die sich dabei bald mehr
bald weniger in den Vordergrund schieben, sollen einige orientierende
Bemerkungen gemacht werden.

A. Der erfaßte Wissensbereich

Der Bereich des Wissens, der von der reflektierenden Besinnung
in den Einleitungen erfaßt wurde, deckte sich zunächst mit dem in den

aristotelischen Schriften behandelten Wissensgebiet.
In der lateinischen Tradition wurde dieser Bereich noch enger

abgesteckt und das Schwergewicht immer einseitiger auf die artes liberales

verlagert, die als Trivium mit den artes sermocinales (Grammatik,
Dialektik und Rhetorik) und als Quadrivium mit den artes reales

(Arithmetik, Geometrie, Astronomie und Musik) geschieden wurden 2.

1 Baur, 391.
2 Der Ausdruck 'Quadrivium' findet sich schon bei Boethius, De institutione

arithmetica I, 1. Von Trivium und Quadrivium redet auch Isidor von Sevilla.
Aber allgemein gebräuchlich wurden die beiden Ausdrücke erst seit dem 9. Jahr-
Oivus Thomas 4



50 Die Universität als geistiger Organismus

Sie beherrschen bis ins 12. Jahrhundert hinein fast ausschließlich das

Feld der profanen Wissenschaften und geben den Studien und den

Wissenschaftseinteilungen dieser Zeit das Gepräge l. Selbst noch bei

Hugo von St. Viktor ist diese beherrschende Stellung der artes für das

System der profanen Wissenschaften zu merken, obwohl sie bei Hugo
bereits viel von ihrer traditionellen Bedeutung und einseitigen
Hochschätzung eingebüßt haben. « Le trivium et le quadrivium », so urteilt
Paré 2, « ne sont plus que des matériaux d'une synthèse qui les dépasse ».

Mit dem wachsenden Einfluß des Aristotelismus hat sich immer mehr
auch die weitere Sicht des aristotelischen Wissenschaftsbereiches

durchgesetzt. Der Rahmen der Septem artes war zu enge geworden und wird
allmählich gänzlich aufgegeben. Man versucht nicht mehr für die neuen
Wissenschaften einen Unterschlupf bei den artes zu finden, sondern

gliedert umgekehrt die Fächer des Trivium und Ouadrivium nunmehr
in das Gefüge des aristotelischen Wissenschaftssystems ein3. Der
hl. Thomas hat nur die klare Folgerung aus diesei Entwicklung gezogen,
wenn er feststellt, daß die artes liberales nicht zureichen, das ganze
Gebiet der Wissenschaften aufzugliedern : « Septem liberales artes non
sufficienter dividunt philosophiam theoricam. » 1

Die Araber machten diese Verengerung des Wissensbereiches nicht
mit ; in ihren Einleitungen blieb immer das weite aristotelische Wissensgebiet

maßgebend. Auch von ihnen wurden die trivialen Fächer in das

Wissensganze miteinbezogen, sie mußten sich aber, wie meist auch die

Logik, mit einer propädeutischen Einschätzung und Einreihung
begnügen 5.

Schwankend ist die Stellungnahme, die man zur Einbeziehung und
Eingliederung der mechanischen Künste, der artes mechanicae oder illi-

hundert durch Alcuin. Vgl. M. Manitius, Geschichte der lateinischen Literatur
des M. A. I, 1911, S. 285 ; P. Rajna, Le denominazioni Trivium e Quadrivium :

Studi medievali I (1928) 4-36 ; Paré, a. a. O. 99.
1 Bei Cassiodor z. B. machen die 7 artes liberales den ganzen Bereich der

profanen Wissenschaften aus, dem die göttliche Wissenschaft gegenübersteht.
Auch bei Isidor von Sevilla ist von den eigentlich philosophischen Disziplinen
kaum noch etwas übrig geblieben. In der Frühscholastik werden die Septem
viae trivii et quadrivii von Johannes von Salisbury gepriesen, daß sie den Tempel
der Wissenschaft aufschließen.

2 Paré, a. a. O. 100.
3 Die Fächer des Triviums werden meist der philosophia rationalis oder

logica zugeteilt, die Fächer des Quadriviums aber bei der philosophia theorica
und zwar als mathematische Disziplinen eingereiht.

1 In Boethium De trinitate, q. 5 a. 1 ad 3.
5 Baur, 190.



nach Heinrich von Langenstein 51

berales, einnimmt. Von Aristoteles hatten sie keine besondere Beachtung

erfahren. In den Einleitungen der Griechen und Araber werden
sie meist nur kurz gestreift und als eine Untergruppe der praktischen

Philosophie zugeteilt. Gundissalvi ordnet sie der Ökonomik ein 1,

während Kilwardby sie als eine eigene Untergruppe der praktischen
Philosophie zählt, weil sie der Verwirklichung der praktischen Güter
dienten, wie die Ethik die Verwirklichung der geistigen Werte erstrebe 2.

Eine eingehendere Würdigung und eine eigenständige Einreihung
erfahren die artes mechanicae durch Hugo von St. Viktor. Von ihm
werden sie als eine der vier Hauptgruppen der Philosophie, neben

Theorie, Praxis und Logik, eingeführt und entsprechend den 7 artes
liberales in 7 Unterabteilungen gegliedert.

Die philosophische Einleitung hat sich bewußt auf das Gebiet der

philosophischen Disziplinen beschränkt. Die Mechanik wurde zur
Philosophie gerechnet, weil sie ihre Prinzipien von der Philosophie erhalte
und von ihr gelenkt werde8. Andere Wissenschaften mußten, um
Berücksichtigung zu finden, bei philosophischen Fächern Unterschlupf
suchen. An solchen hatte bereits Isidor von Sevilla in seiner Enzyklopädie

die Jurisprudenz, die Medizin, die Kirchen- und Sprachengeschichte

genannt und dem Traditionsstrom zugeführt h Die Medizin wurde
meist bei der philosophia naturalis eingereiht, z. B. von Alfarabi5 ;

auch bei Gundissalvi erscheint sie als die « prima species scientiae
naturalis »6. Die Jurisprudenz wird meist der praktischen Philosophie
zugerechnet und bei der Politik eingefügt. Nach Aegidius von Rom
hat die Politik die Gesetze « per modum artis » zu behandeln, d. h.

theoretisch, wissenschaftlich zu begründen, während die Legisten sie
rein dogmatisch « per modum narratium » aus- und darzulegen und die
actus humani darnach zu beurteilen haben 7. Auch die Theologie wird

1 Er! bleibt sich allerdings nicht konsequent ; denn an anderer Stelle ordnet
er die mechanischen Fächer (die Tätigkeit des carpentarius, ferrarius, cemen-
tarius) der Geometrie als «praktische Geometrie» zu (Baur, 109).

2 Baur, 376 f. Der gleiche Gedanke liegt zugrunde, wenn Thomas von
Aquin im Komm, in II Met. lect. 2 die praktische Philosophie unterteilt in die
scientia activa, d. h. die Moral und die scientia factiva, d. h. die mechanischen
Künste. Auch die Scheidung in agibilia und factibilia bei Aegidius von Rom
beruht auf dem gleichen Einteilungsprinzip (Baur, S. 376 und 382).

3 Hugo von St. Viktor betont, daß die mechanischen Fächer durch die
theorie gelenkt werden und von ihr ihre rationes empfangen. Agriculturae ratio
Philosophi est, administratio rustici (Didascalion I c. 5 : PL 176, 745 A).

4 Baur, 356, Anm.l. 5 Baur, 344.
6 Baur, 83 und 20. 7 Baur, 384, Anm. 2.



52 Die Universität als geistiger Organismus

deshalb in das System der Philosophie eingegliedert und zwar fast
immer 1 bei den theoretischen Wissenschaften als ein Teil der
Metaphysik oder aristotelischen ösoXoyia. Als die eigentliche Aufgabe der

Theologie betrachtete man ja nicht die positive Darstellung der
Offenbarungswahrheiten, die mit « exemplis sive auctoritatibus extrinsecus

quaesitis » arbeitet, sondern das reine Philosophieren über das göttliche
Wesen 2, das den übersinnlichen Gegenstand und das « procedere intel-
lectualxter » mit der Metaphysik gemein hat. Auch als man sich später
im Laufe des 13. Jahrhunderts des wesentlichen Unterschieds zwischen

Philosophie und Theologie bewußt wird, ist man in Verlegenheit, der

Theologie einen gesonderten Platz im Aufbau der Wissenschaften
anzuweisen. Auch bei Kilwardby, Albertus Magnus, Thomas von Aquin,
Aegidius von Rom erhält die Theologie ihre Stelle bei und neben der

Metaphysik angewiesen 3.

B. Die behandelten Probleme

Die Entwicklung und der Fortschritt in der Einleitungsproblematik
ist aber nicht allein und nicht zuvörderst daran zu ermessen, wie weit
sie extensiv den Wissensbereich auszudehnen vermochte, sondern mehr
noch daran, wie weit sie intensiv die ganze Problematik der
Wissenschaftslehre zu erfassen und zu behandeln v/ußte.

Die ersten Versuche der philosophischen Einleitung beschränken
sich darauf, daß sie die einzelnen Wissenschaften aufzählen, ihre
Aufgabe und ihren Gegenstand nennen und ihren Wert und Nutzen preisen.
Sie begnügen sich mit kurzen knappen Andeutungen, die weder die

innere Einheit und das Verhältnis der Wissenschaften untereinander
deutlich machen, noch auch den eigentlichen Sinn und Inhalt der
einzelnen Disziplinen enthüllen 4. Man hält sich an bestimmte Gesichtspunkte,

xsfpaloua, die stereotyp wiederkehren. Ihre Zahl vergrößert sich

im Lauf der Zeit, ihre Erörterung wird eingehender, besonders einige
dieser Gesichtspunkte gewinnen allmählich ein beherrschendes

Übergewicht.

1 Nur ganz ausnahmsweise wird der Theologie ein anderer Platz angewiesen ;

so hat Petrus de Hibernia, einer der Jugendlehrer des hl. Thomas, die Theologie
zu den scientiae morales gerechnet, deren Objekt das bonum ist (M. Grabmann,
Kaiser Friedrich II. und sein Verhältnis zur aristotelischen und arabischen
Philosophie : Mittelalterliches Geistesleben II, München 1936, S. 122).

2 So Clarenbaldus, siehe Jansen, a. a. O. S. 29*.
3 Baur, 376, 377, 382.
1 Baur, 331.



nach Heinrich von Langenstein 53

Amnionitis sah die Probleme der Einleitung in folgenden sieben

Gesichtspunkten umschlossen : ô oxotcôç, to XP*)OT[A0V> Yv'^ct(-ov» ß

tyjç àvayvdxreMç, Y) «W« ttjç èmypaçîjç, Y] etç Tà xstpàXaia Sialpemç,
Û7tè Ttoïov pipoç àvâyeTat tô Trapov aüyypaap.a 1. Bei Isidor lauten die

Fragepunkte, die er schematisch bei den einzelnen Wissenschaften abwandelt

: definitio, ordo, genus, divisio, partes, inventores2. Gundissalinus
zählt elf Fragen auf, die er jeweils bei den einzelnen Wissenschaften
beantworten will: 1. Quid sit ipsa, 2. quod genus, 3. quae materia,
4. quae species, 5. quae partes, 6. quod officium, 7. quis finis, 8. quod
instrumentum, 9. quis artifex, 10. quare sic vocetur, 11. quo ordine
legendum 3. Später, so von Kilwardby, ist die Zahl dieser Gesichtspunkte

nicht vermehrt, sondern vermindert worden. Dagegen treten
nun manche Gesichtspunkte bei den verschiedenen Autoren und
Richtungen beherrschend in den Vordergrund und gerade dadurch bekommen
die Einleitungen der scholastischen Periode ihre charakteristische Note.

Bei den Arabern und den von ihnen beeinflußten Einleitungen ist
die Haupttendenz darauf gerichtet, das System der Wissenschaften nach

sachgemäßen Gesichtspunkten herauszuarbeiten. Sie betonen die
sachlichen Zusammenhänge und Verhältnisse. Avicenna namentlich hat sich
bestrebt, den Aufbau der Wissenschaften nach ihren Gegenständen

durchsichtig zu machen und schematisch darzustellen. Er läßt darum
die Einteilung, auch die Untergliederungen, vor allem die Subordinationsverhältnisse

klar hervortreten 4.

Neben der theoretischen, rein sachlichen Systematik interessierte
aber allmählich auch das genetische Werden, die Reihenfolge im
Entstehen der einzelnen Wissenschaften. Damit war nun als zweiter Fragepunkt

ein subjektives und psychologisches Moment aufgetaucht, nämlich
die Frage, wie weit von dem subjektiven Bedürfnis und den seelischen

Anlagen des Menschen her die Ausbildung der einzelnen Wissenschaften
bedingt und gefordert war. So hat z. B. Alfarabi in seinem kleineren
Beitrag zur philosophischen Einleitung, De ortu scientiarum, diese

psychologischen Fragen stärker zur Geltung gebracht. Er bietet darin
« keine Geschichte der Wissenschaften, sondern eine genetische Systematik

derselben »5. Solche Gedanken klingen aber auch bei Gundissalvi
an, wenn er sie auch nicht weiter ausgebaut hat. In der Lebensnotdurft,

bzw. dem Vergnügen und der Neugierde, sieht er die Wurzeln

1 Baur, 331. 2 BAUR, 355.
3 Baur, 204 f. 1 Baur, 346 f. 5 Baeumker, a. a. O. 11.



54 Die Universität als geistiger Organismus

für die verschiedenen Wissensbestrebungen auf dem sinnlichen Gebiet,
während er auf dem Gebiete des Geistes mehr vom Nutzen und Schaden

die Anregung zu den einzelnen Disziplinen ausgehen läßt. Gundissalvi

war aber weit davon entfernt, die in diesen Andeutungen verborgen
liegenden Fragen weiter zu verfolgen1. Dagegen hat Hugo von St. Viktor

der Frage nach dem genetisch-psychologischen Entstehen der
Wissenschaften volles Interesse entgegengebracht und die vorhandenen
Ansätze ausgewertet2. Die Ausbildung der Wissenschaften war für den

durch die Erbsünde in seinen geistigen Fähigkeiten geschädigten
Menschen eine psychologische Notwendigkeit. Die Wissenschaften dienen
ihm dazu, die drückende Not, in die ihn die Folgen der Erbsünde

gebracht haben, zu beheben oder zu mildern und seine Herrscherstellung
innerhalb der Welt und seine verlorengegangene Gottähnlichkeit
wiederherzustellen s. Auch Kilwardby hat diese Gedanken übernommen und
neben dem sachlichen Gesichtspunkt (dem « subjectum de quo ») auch
den subjektiv-psychologischen Gesichtspunkt (das « subjectum in quo »)

zur Klassifikation der Wissenschaften nutzbar zu machen gesucht A
Wenn die mittelalterlichen Autoren nach der Genese der

Wissenschaften fragen, so tun sie das nicht zuvörderst aus historischem Interesse.

Es ist ihnen nicht um chronologische Daten zu tun. Es geht
nicht um die einzelnen individuellen Geschehnisse, sondern um die

allgemeinen Gesetze, die sich darin kundtun, um die typischen Formen
der Entwicklung. Andererseits war aber, seitdem nach der Genese,

dem Werden, der Entfaltung gefragt wurde, das Problem in die Nähe

1 Baur,v 167 f.
2 Solche Ansätze boten einige von den herkömmlichen immer wieder

verwendeten Definitionen der Philosophie, besonders die beiden : Philosophia est
« assimilatio hominis operibus creatoris secundum virtutem humanitatis » und
philosophia est « tedium et cura et Studium et sollicitudo mortis ». Schon Cassiodor,
« dem wahrscheinlich in erster Linie die Verbreitung dieser beiden Definitionen
innerhalb der Vorscholastik zufällt» (Baur, 171), gab ihnen eine theologisierende
Richtung, wenn er von der letzteren meint : « quod magis convenit Christianis »

(De artibus et discipl. liberal, c. 3, De dialectia, PL 70, 1167 D).
" Baur, 360.
1 Bei fast allen Wissenschaften, die Kilwardby behandelt, fügt er ein Kapitel

über ihre Entstehung ein : so c. 11 : ortus geometriae, c. 12 : ortus astronomiae,
c. 13 : ortus perspectivae, c. 18 : ortus musciae, c. 19 : ortus arithmeticae, c. 37 :

ortus mechanicae, c. 46 : ortus sermocinalis scientiae. Dabei ist es Kilwardby
weniger um den äußeren Entstehungsverlauf zu tun, er will vielmehr die Triebkräfte

aufdecken, die zur Ausbildung der einzelnen Disziplinen geführt haben,
mögen sie durch den subjektiven Erkenntnisdrang und die subjektiven Bedürfnisse

im Menschen (subjectum in quo) oder durch sachlich im Gegenstand
gelegenen Gründe (subjectum de quo) ausgelöst worden sein.



nach Heinrich von Langenstein 55

der Chronologie gerückt. Die historische Betrachtung konnte nicht mehr

ganz ausgeschaltet werden. Und das ist ein drittes Problem, das allmählich

sich zu Wort meldete, besonders bei den Autoren, die der Genese

der Wissenschaften ihr Augenmerk zuwandten.
Die ersten Ansätze, die die chronologische Entstehung der Wissenschaften

verfolgen, waren in den Heuremata gegeben. Sie finden eine

Fortsetzung und weitere Ausgestaltung in dem Kephalaion : inventores h Am
stärksten wird der historische Gesichtspunkt von Hugo von St. Viktor
beachtet, eine naturgemäße Folge davon, daß er sich für die

psychologisch-genetischen Ursachen der Wissenschaften stärker interessierte. Er
zählt, wenn auch ganz nüchtern, die auctores artium auf 2 und setzt
die Logik an den Schluß seines Einteilungsschemas, weil sie « zuletzt »

erfunden wurde 3.

Die Entwicklung ging also dahin, die Alleinherrschaft der nur am
Gegenständlichen orientierten, rein systematischen Anordnung und Wertung

der Wissenschaften zu durchbrechen und auch den psychologischen
Faktoren und der historischen Betrachtung Beachtung zu verschaffen 4.

Noch ein viertes Problem ist in den Einleitungen wenigstens gestreift
und in späterer Zeit etwas ausführlicher behandelt worden : die

didaktisch-pädagogische Frage, in welcher Reihenfolge die Wissenschaften nach
den Anforderungen eines methodischen Lern- und Studienganges doziert
bzw. studiert werden sollen. Dieses Moment lag schon dem Kephalaion

zugrunde : y) t<x£iç t% àvayvwae oq und lebte später in der Frage
fort : Quo ordine legenda sit. Der pädagogisch-didaktische Gesichtspunkt

wird auch meist stark hervorgehoben, wenn es gilt, die Logik
und die sermocinalen Fächer dem ganzen System einzuordnen.

1 Einen inventores-Katalog gab bereits Plinius, Hist. nat. VII, 196. Isidor
von Sevilla kommt darauf in seinen Etymologien immer wieder zurück. Er behandelt

die Entstehung der Disziplin z. B. bei der Geometrie (III, 10, 3) bei der Musik
(III, 16, 1), bei der Astrologie (III, 25, 1), bei der Medizin (IV, 3, 1). Auch bei
Gundissalvi taucht dieser Gesichtspunkt gerade bei diesen vier Disziplinen auf.

2 Didascalion III, c. 2 : PL 176, 765 C sqq.
3 Baur, 360 f.
4 Diese Wandlung kommt schon allein in den Titeln zu Ausdruck, welche

die Autoren ihren Werken geben. Die Araber und Gundissalvi betonen ihr Interesse

für die theoretische, sachliche Systematik, wenn sie als Titel wählen : Buch
der Aufzählung der Wissenschaften ; Die Einteilung der Weisheit und der
Wissenschaften ; De divisione philosophiae. Alfarabi hat seine kleinere Schrift, die mehr
Interesse für die Genesis der Wissenschaften zeigt, mit Recht De ortu scientiarum
genannt. Kilwardby,- der beide Momente beachtet hat, bringt auch beide in dem
Titel zur Geltung : De ortu et divisione philosophiae.



56 Die Universität als geistiger Organismus

C. Die Klassifikation der Wissenschaften: Einteilungsgründe und Ein¬

teilungsschemata

Das Hauptziel der philosophischen Einleitungen war und blieb
immer darauf gerichtet, die Wissenschaften in ein möglichst geschlossenes,

harmonisches System einzuordnen. Von spekulativem Interesse

beherrscht, wollte man die Wesensmomente der Dinge erfassen, um sie

genau nach species und genera ordnen zu können.
Es ist klar, daß bei solcher Einstellung die Klassifikation der

Wissenschaften zunächst auf rein sachlicher Grundlage versucht wurde :

man wollte die Disziplinen nach ihren Gegenständen ordnen und
systematisieren.

Das war schon der Grundsatz des Aristoteles : Toaaöxa pip-*)

(ptÀOCToyEaç sutIv öaau ttep at ouatai1. Hugo von St. Viktor bekennt
sich zu dem gleichen Prinzip, wenn er sagt : Tot esse philosophiae
partes, quot sunt rerum diversitates, ad quas ipsam pertinere con-
stiterits. Eindeutig hat Thomas von Aquin zu wiederholten Malen
diesen Standpunkt vertreten. Diversa ratio cognoscibilis diversitatem
scientiarum inducit, sagt er S. Th. I q. 1 a. 1 ad 2. Secundum diversa

rerum genera diversae partes philosophiae inveniuntur, heißt es C. Gent.

II, 4. Und im Sentenzenkommentar fordert er : Secantur scientiae

quemadmodum et res, ut dicitur 3 De anima3. Der letzte Text wird
in gleicher Weise von Kilwardby verwendet 4.

Auf dieser objektiven Einteilungsgrundlage beruhen sowohl das

aristotelische wie auch das platonische Einteilungsschema, welche die

Wissenschaftssysteme der mittelalterlichen Einleitungen vorherrschend
bestimmten.

Das aristotelische Schema, das Boethius, Isidor, Gundissalvi, Hugo
von St. Viktor, Kilwardby, Thomas von Aquin u. a. übernahmen ®,

gliedert die Philosophie in zwei Hauptgruppen : die theoretische und
die praktische Philosophie 6. Die theoretische Philosophie hat es mit den

1 Metaph. III, 2, 1004 a, 3.
2 Didascalion I, 5 : PL 176, 745 B.
3 De an. III 8, 431 b, 24. H. Meyer, Die Wissenschaftslehre des Thomas

von Aquin, Fulda 1934, bemerkt, daß die Stelle bei Aristoteles in einem anderen
Sinn gemeint sei (S. 5, Anm. 1).

4 Baur, 375.
6 Baur, 201 f.
6 Daß Aristoteles eine Zweiteilung des Wissenschaftsganzen vertreten habe,

wird von den meisten Kommentatoren behauptet, so von Ammonius, Simplicius,
Philopon, Alexander, Andronicus aus Rhodus. Die Zweiteilung wird von den



nach Heinrich von Langenstein 57

objektiven, von menschlichem Zutun unabhängigen Dingen zu tun und
wird wieder in drei Unterabteilungen geschieden : Physik, Mathematik
und Theologie. Dabei wird als Einteilungsprinzip genommen das
Verhältnis der Wissenschaften zu Materie und Bewegung, bzw. die größere
oder geringere Abstraktion davon. Die scientia naturalis handelt von
den materiellen und bewegten Dingen, die Mathematik von den von
der Bewegung, aber nicht von der Materie abstrahierenden
Größenverhältnissen und Zahlen, die Theologie oder prima philosophia endlich

von den rein geistigen Dingen 1. Die zweite Hauptgruppe, die

philosophia practica, beschäftigt sich mit den vom Menschen geschaffenen
oder durch seine Mitwirkung geformten Gütern und Werten. Sie gliedert
sich, weil der Mensch Pflichten sowohl im staatlich-politischen, als auch
im familiär-wirtschaftlichen, als auch im persönlich-individuellen
Bereich hat, in Politik, Ökonomik und Ethik 2. Am schwersten waren im
aristotelischen Schema die Logik und die sermocinalen Fächer unterzubringen.

Ihre Einreihung mußte wesentlich davon abhängen, ob man
diese Fächer als Teile der Philosophie oder nur als technische
Hilfsmittel (pars oder instrumentum philosophiae) ansah, eine Streitfrage,
die nie ganz zur Ruhe kam 3. Wurde, wie z. B. von den Arabern und
Gundissalvi, mehr der formale Charakter der logischen Disziplinen
betont, so mußten sie als propädeutische Fächer der Philosophie
vorgereiht werden Wo man aber die sachliche Bedeutung der Logik

Arabern festgehalten. Aristoteles kennt daneben aber auch eine Dreigliederung
des Gesamtsystems ; er stellt der theoretischen Wissenschaft, die auf das Wissen
(ÖEtopsfv), die praktische Wissenschaft, die auf das Handeln (7tpaTT£tv), und die
poietische Philosophie, die auf das äußere Werk (irotetv) gerichtet ist, gegenüber.
Für diese Deutung setzt sich O. Hameun, Le système d'Aristote \ Paris 1931,
S. 80 ff. ein und sucht die Bedenken von Zeller zu entkräften. Aristoteles
habe zwar die poietischen Künste nicht ausgebildet, er habe sie aber als ein
Hauptgebiet des Systems betrachtet, so bes. Top. VI, 6, 145 a, 15 f. ; Top. VIII,
f. 157 a, 10 ; Nik. Eth. VI, 2, 1139 a, 27 ; und bes. Metaph. V, 1, 1025 b, 25 und
1064 b, 1. Für diese Auflassung tritt auch Überweg-Praechter, Die
Philosophie des Altertums 12, Berlin 1926, 375, ein, ebenso H. Meyer, a. a. O. 37.

1 Metaph. V, 1, 1026 a, 13 fl. Daß die dreigegliederte Unterteilung der
theoretischen und praktischen Philosophie sich auf Aristoteles selbst berufen
könne, vertritt Hamelin, a. a. O. 84 II.

2 Nik. Eth. I, 1, 1094 a, 18 ff.
3 Über die Streitfrage und ihre Geschichte siehe Baur, 285 ff. Über die

eigentliche Meinung des Aristoteles wird auch heute noch diskutiert.
1 Gundissalvi sucht zwar einen mittleren Weg zu beschreiten, indem er

die Logik als pars et instrumentum philosophiae bezeichnet (Baur, 69 f., 287 ff.),
Fir sein System hat er sie aber mit der Grammatik und Poetik und Rhetorik als
vorbereitende Fächer eingereiht.



58 Die Universität als geistiger Organismus

anerkannt hat, wurde sie entweder unter die praktischen Wissenschaften

gezählt h z. B. von Kilwardby und Aegidius, oder sie wurde als eine

eigene Hauptgruppe, als scientia rationalis, der Gesamtheit der übrigen
Wissenschaften als der scientia realis gegenübergestellt, so z. B. von
Thomas von Aquin 2.

Das platonische Einteilungsschema 3 kennt drei große Hauptgruppen
im Wissenschaftsorganismus : Physik, Ethik und Logik. Diese Gliederung
mit ihrer mehr praktischen Ausrichtung wurde von der Stoa

übernommen und hat auf Augustin eingewirkt 4. Sie ist vor allem dadurch

gekennzeichnet, daß sie die logisch-rationalen Fächer als gleichgestellte
dritte Gruppe neben die naturphilosophischen und die ethischen
Disziplinen setzt6.

Auf die Einteilungsschemata, in denen die Frühscholastiker die

Vielfalt der Wissenschaften zu erfassen suchten, haben die beiden in
der Tradition fortlebenden Systeme, das aristotelische und das

platonische, eingewirkt und zwar so, daß zunächst keines der beiden Systeme
die beherrschende oder gar ausschließliche Geltung erlangen konnte. In
der ersten Zeit überlagern und überschneiden sich die beiden

Gliederungen. Dort wo der platonische Gesichtspunkt für die Hauptein-

1 Cassiodor « rechnet sie in seiner zweiten (stoischen) Einteilungsweise
zusammen mit der Ethik unter die 7rpaXTtxY|, ohne jedoch diese Einteilung
beizubehalten und durchzuführen» (Baur, 376, Anm. 5). Sogar Gundissalinus kennt
diese Eingliederung, wenn er sagt, wer die Logik als pars philosophiae betrachte,
müsse sie zu den praktischen Wissenschaften rechnen, die von den Dingen
handeln, « quae sunt ex opere nostro ». Die damit angedeutete Gliederung haben
sich dann Kilwardby und Aegidius von Rom zu eigen gemacht. Sie stellen den
Wissenschaften, die sich mit den « res divinae », bzw. den « entia non causata a
nobis » beschäftigen, die « Wissenschaften » von den « res humanae », bzw. den
« entia causata a nobis » gegenüber und rechnen zur letzten Gruppe die Wissenschaft

von den intellektuellen Formen (Logik), von den ethischen Werten (Ethik)
und von den mechanischen Gütern (Mechanik) ; vgl. Baur, 377, 382.

3 In den Anal. post. lect. 1 scheidet Thomas die Philosophie in zwei
Hauptgruppen : die « philosophia realis », welche die theoretica und practica in sich
schließt, und die « philosophia rationalis », die durch die Logik dargestellt wird.

3 Beim sogenannten platonischen Schema ist es schwerer zu entscheiden, ob
und inwieweit es auf Plato selber zurückgeht. Nach Überweg-Praechter (Die
Philosophie des Altertums 12, Berlin 1926, 332 u. 375) wurde diese Einteilung
erst durch die ältere Akademie, besonders durch Xenokrates begründet.

1 De Civ. Dei VIII, 4, 6-8 ; XI, 25.
5 Die platonische Einteilung ist sogar dem Aristoteles bekannt, so wenn

er in Top. I, c. 14, 105 b, 19-29 die Probleme in moralische, physische und logische
Probleme gliedert (vgl. Hamelin, a. a. O. S. 80 ; Überweg-Praechter, a. a. O.
S. 375). Auch Gundissalvi unterscheidet in der Logik : «tria genera quaestionum :

morale videlicet, naturale et rationale» (Baur, 75 u. 296).



nach Heinrich von Langenstein 59

teilung der Wissenschaften zugrunde gelegt wird, wird das aristotelische
Schema für die Untergliederungen verwertet, und umgekehrt, dort wo
das aristotelische Schema die Grundgliederung bestimmt, findet das

platonische für die weitere Aufteilung Verwendung. So hat z. B. die

dreigliedrige Gruppierung der Wissenschaften bei Thierry von Chartres
und Clarenbaldus in theoretische, ethische und logische Disziplinen1
sicherlich in der platonischen Dreiteilung der Wissenschaft in Physik,
Ehtik und Logik ihr Vorbild. Aber die beiden ersten Gruppen sind,
wie besonders ihre Untergliederung zeigt, bereits auf die größere Weite
und Reichhaltigkeit des aristotelischen Wissenschaftsbereiches
ausgerichtet. Die theoretische Gruppe umfaßt, wie bei Aristoteles, die scientia
physica, mathematica und theologica und der ethischen Gruppe wird,
wie bei Aristoteles, außer dem Bereich der eigentlichen Moral auch das

Gebiet der Wirtschaft und Politik zugeteilt. Umgekehrt geht Gilbert
de la Porée von der aristotelischen Zweiteilung in theoretische und
praktische Wissenschaften aus. Er gliedert aber nach platonischem
Muster die theoretischen Wissenschaften in scientiae naturales, ethicae
und logicae auf2. Seitdem aber die Scholastik das aristotelische Schema
in der klaren Aufgliederung der Araber durch Gundissalvi kennengelernt
hatte, gewann es immer mehr an Übergewicht und beherrschte im
13. Jahrhundert fast ausschließlich die scholastischen Einteilungen der
Wissenschaft3.

Das Einteilungsprinzip, nach dem die genannten Schemata der
Scholastik gestaltet waren, war von sachlich-objektiven Gesichtspunkten

1 Jansen, a.a.O. S. 34 f., 8*, 26*. Starken Einfluß übt das platonische
Schema auch aus in der Auffassung des Johann von Salisbury (Daniels, a. a. O.
S. 81 ff. ; Meyer, a. a. O. S. 37).

2 Comm. in librum Boethii De Trinitate: PL 64, 1265 Bf. ; vgl. Maxsein,
a. a. O. S. 74 ff.

3 Gelegentlich findet auch in der Hochscholastik die platonische Dreiteilung
noch Erwähnung, z. B. bei Albertus Magnus, De praedic. I, 2 ; bei Bonaventura;
De reduct. art. ad theol. c. 4. Besonders ist die Einteilung, die der hl. Thomas
in seinem Ethikkommentar (In I Eth. Nie. lect. 1) vom Bereich der Wissenschaft
gibt, vom platonischen Schema inspiriert. Er unterscheidet eine vierfache
Ordnung : l. die Ordnung, die der Verstand nicht schafft, sondern betrachtet, als
üas Gebiet der Naturphilosophie, wozu er hier auch die Metaphysik rechnet ;
2- die Ordnung, die der Verstand durch seine geistige Tätigkeit erzeugt, als das
Gebiet der philosophia rationalis (Logik und Rhetorik) ; 3. die Ordnung, die der
Verstand durch die Akte des Willens schafft, als das Gebiet der Moralphilosophie
4- die Ordnung, die der Mensch durch die Bearbeitung der äußeren Dingwelt hee-
vorbringt, als das Gebiet der mechanischen Künste. Hier ist das platonisch-stoischr
Schema nur um die mechanischen Künste erweitert.



60 Die Universität als geistiger Organismus

genommen. Es darf jedoch nicht übersehen werden, daß dabei das

Verhältnis des Wissenschaftsgegenstandes zum Menschen eine bedeutende

Rolle spielte. Und hier war die Möglichkeit gegeben, daß auch
die subjektive Seite, der intendierte Zweck, ja gelegentlich sogar schon

psychologische Erwägungen bei den Einteilungsversuchen zur Geltung
kamen. Schon bei der aristotelischen Gruppierung in theoretische und
praktische Wissenschaften spielen solche Momente mit herein. Der
zugrunde liegende Gedankengang wird von Gundissalvi folgendermaßen
zum Ausdruck gebracht : « Quia philosophia ad hoc inventa est, ut
per earn anima perficiatur, duo autem sunt, quibus anima perficitur,
scilicet scientia et operatio, idcirco philosophia, quae est ordo animae,
necessario dividitur in sensum et rationem. »1 Die Rücksicht auf das

erkennende Subjekt wirkt vor allem auch mit, wenn die theoretische

Philosophie in die scientia naturalis, die scientia mathematica und die

theologia gegliedert wird. Es ist der verschiedene Grad von Abstraktion
und die dadurch bedingte verschiedene Methode, welche die

naturwissenschaftlichen, mathematischen und metaphysischen Disziplinen von
einander abhebt. Seit Boethius diese Unterscheidung mit starker
Anlehnung an neuplatonisch-augustinische Konzeptionen unterstrichen und
an die Scholastik übermittelt hat, hat sie ein unbestrittenes Heimatrecht

in den scholastischen Wissenschaftseinteilungen erlangt und wurde
stets herangezogen, um die Dreigliederung der theoretischen Wissenschaft

zu rechtfertigen 2.

Eine gewisse/in steigendem Maß zur Geltung kommende Bedeutung
hat für die, Klassifikation der Wissenschaften auch der
didaktischpädagogische Gesichtspunkt gehabt. Besonders wurde die Reihenfolge,
die Einreihung der einzelnen Disziplinen vielfach von didaktischen
Erwägungen diktiert. Dadurch ergab sich dann eine zweite neben der

1 Baur, 11 u. 169.
2 Gerne wurde die Abgrenzung der Hauptgruppen der Wissenschaften

damit begründet, daß jeder ein spezifisches Betätigungsfeld der menschlichen Potenzen
zugewiesen wurde. Die bei Aristoteles schon genannte Einteilung in theoretische,
praktische und poietische Philosophie (Metaph. V, 1 ; vgl. oben S. 57, Anm. 2) hat
zur Grundlage die Unterscheidung der betrachtenden, handelnden und
hervorbringenden Betätigung des Menschen. Nach Clarenbaldus entsprechen den drei
Hauptgruppen der spekulativen, ethischen und logischen Wissenschaften die drei
Hauptbetätigungsfelder des Menschen, die cogitatio, operatio und locutio (Jansen,
a. a. O. S. 26*). In ähnlicher Weise hat Aegidius von Rom der Logik die inten-
tionalia, der Ethik die agibilia, der Mechanik die factibilia, der spekulativen
Wissenschaft die realia zugeteilt (Baur, 389).



nach Heinrich von Langenstein 61

Hauptgliederung nebenherlaufende und sie kreuzende Anordnung der
Wissenschaften. Am stärksten kommt das didaktische Moment zum
Durchbruch, wenn es gilt, die Logik in das Wissenschaftsganze
einzureihen. Man ist sich einig darüber, daß die Logik nach sachlichem

Gesichtspunkt durchaus nicht an erster Stelle rangieren könne, sondern

hinter die theoretischen Wissenschaften gehöre, daß sie aber aus
didaktisch-methodischen Gründen an die Spitze des Wissenschaftsorganismus
zu setzen sei1. Aus diesem Grund hat Alfarabi die scientia linguae
und logicae als propädeutische Disziplinen eingereiht und hat in De

ortu scientiarum ausdrücklich betont, daß das aus pädagogisch-didaktischen

Erwägungen : « ratione docendi et discendi » geschehe 2. Didaktische

Gründe sind es auch, die bei Gundissalvi den Ort und die Reihenfolge

der logischen und sermocinalen Fächer regeln : « Inter scientias

autem eloquentiae et sapientiae logica media est : cum enim gram-
matica necessitate loquendi prima ponatur, post grammaticam vero
causa delectandi poetica sequatur, profecto sicut post poeticam studio

persuadendi rhetorica, sic post rhetoricam necessitate cogendi sequitur
logica. »3 Auch für Hugo von St. Viktor ist die Logik zwar nach
der historisch-genetischen Entwicklung zuletzt, nach der didaktischen
Reihenfolge aber zuerst anzusetzen : « Haec tempore quidem postrema
est, sed ordine prima. »4 Auch sonst bestimmt der didaktische Gesichtspunkt

manchmal Reihenfolge und Klassifikation. So betont Gundissalvi,

daß die Naturwissenschaft nach der I.ogik zu lesen und zu
studieren (« legenda et discenda ») sei und daß die Metaphysik nach
der Naturwissenschaft ihren Platz habe : « non quantum in se, sed

quantum ad nos » °.

Man kann die Klassifikation und Reihenfolge der Wissenschaft noch
nach einem vierten Gesichtspunkt vornehmen, nämlich nach ihrem
Wert und ihrer Rangordnung. Solange die Scholastik die Wertung der
Wissenschaften nach dem aristotelischen Grundsatz vollzog : Die wert-

1 So schon Ammonius, Baur, 300 ff.
2 Baur, 345, Anm. 1.
3 Baur, 81. Im Prolog äußert sich Gundissalvi also : « Logica naturaliter

praecedit omnes partes philosophiae theoricae et est necessaria illis ad acquiren-
dum verum grammatica logicam et omnes alias scientias tempore praecedit
Grammatica instrumentum est philosophiae quantum ad docendum non
quantum ad discendum (Baur, 18).

1 Didascalion lib. I, c. 12, PL 170, 749 D.
5 Baur, 27 u. 38.



62 Die Universität als geistiger Organismus

vollste Wissenschaft muß das wertvollste Objekt haben 1, ergaben sich

von hier aus keine neuen Perspektiven. Da man aber die Dignität
der Wissenschaften doch auch von ihrem subjektiven Nutzen, ihrer
Brauchbarkeit ableitete 2, war der Ansatz zu einem neuen Einleitungsprinzip

gegeben.
Schon Kilwardby, dessen Werk als eine abschließende Zusammenfassung

der Probleme der scholastischen Einleitungen betrachtet werden

darf, war sich der verschiedenen Einteilungsfundamente für die

Klassifikation der Wissenschaften bewußt. Im 63. Kap. spricht er von
einem « ordo triplex, scilicet secundum inventionem, secundum naturam
et doctrinam » und im 64. Kap. nennt er noch einen vierter Einteilurgs-
grund : die « separatio partium philosophiae ad invicem penes utili-
tatem quam habet una ad aliam »3. Als Grundlage für sein eigenes

System hält er aber an der von den Arabern und Gundissalvi
überkommenen rein sachlichen Klassifikation fest.

II. Der Aufbau der Wissenschaften und Fakultäten
nach Heinrich von Langenstein

Wir haben nunmehr eine genügend breite Basis gewonnen, um
die Wissenschaftstheorie unseres Autors würdigen und in die
problemgeschichtliche Entwicklung einreihen zu können. Wir haben erst in
einer kurzen Analyse ihre wichtigsten Gedanken herauszustellen.

Es war für den Prediger am Patronatsfest der philosophischen
Fakultät nicht schwer, auf das Wissenschaftsproblem überzulenken.
Die hl. Katharina war, so führte er aus, in allen menschlichen und
göttlichen Wissenschaften gründlich unterrichtet und konnte infolge
dieser tiefgreifenden und allseitigen Bildung die Gegner mit ihren eigenen
Waffen schlagen.

Diese Feststellung war für Heinrich von Langenstein ein genügender

Anlaß, sogleich drei programmatische Thesen aufzustellen (144)4 :

1 Metaph. V, 1, 1026 a, 21.
2 So schon bei dem Kephalaion : to ^p"/jotp.ov und bei der Frage : quae

eius utilitas, die Gundissalvi z. B. bei der Metaphysik, der Musik, der Logik
ausdrücklich behandelt (Baur, 42, 80, 101, 246, 299).

3 Baur, 374.
4 Die in Klammern beigesetzten Zahlen geben die Seiten des edierten Textes

an : DivThom(Fr) 26 (1948) 144-159.



nach Heinrich von Langenstein 68

1. Alles menschliche Wissen ist letztlich auf die Theologie hin-
geordnet.

2. Alle Fakultäten fördern und stützen sich gegenseitig.
3. Die Wissenschaften hängen so eng miteinander zusammen, daß

eine vollkommene Kenntnis der einen Wissenschaft nie ohne die Kenntnis

der andern erlangt werden kann. Die Wissenschaften, das ist der
Sinn dieser Thesen, sind alle zu einer organischen, sachbedingten Einheit

verknüpft, die ihren krönenden Abschluß und ihre letzte
Zielsetzung in der Theologie hat, ohne daß dadurch die einzelnen
Wissenschaften ihre eigenständige Bedeutung und Notwendigkeit verlieren.

Für die Begründung und nähere Erläuterung dieser Thesen hält
es Heinrich für notwendig, erst nach den Gründen und psychologischen

Wurzeln zu suchen, die zur Ausbildung der verschiedenen
Disziplinen und Fakultäten gedrängt und ihre Entwicklung und Gestaltung

bestimmt haben.

1. De ortu et origine scientiarum

Die Ausführungen Heinrichs sind beherrscht von einem
theologischen Grundgedanken, den er als « supposito » an die Spitze stellt :

Die unvernünftige Kreatur ist auf den Menschen, der Mensch aber
ist letztlich auf Gott hingeordnet. Diese von Gott gewollte und im
Paradies verwirklichte Ordnung wurde durch die Ursiinde zerstört. Der
Mensch hat Gott den Gehorsam verweigert und als Folge davon
verweigert nunmehr auch die Natur den willigen Dienst gegen den
Menschen. Durch die Sünde ist Unordnung und Verwirrung in die Welt
eingezogen. Im Verhältnis zwischen der anorganischen und der
organischen Natur, ja im Inneren des Menschen selbst herrscht der Zwiespalt

: « omnia facta sunt inoboedientia et contraria vivo et homo sibi
ipsi ». Die gestörte Oidnung wieder herzustellen ist das Bestreben, das
den Menschen seitdem beherrscht. Die restitutio muß in zwei Stufen
erfolgen: Zunächst muß die Kreatur dem Menschen wieder botmäßig
gemacht werden, sodann muß der Mensch sich selbst wieder gehorsam
dem göttlichen Willen unterordnen. Diese beiden Sätze, die, wie Heinrich

selbst angibt, sich weitgehend mit den Ausführungen Hugos von
St. Viktor im Didascalion decken, werden von ihm ausführlich begründet
und zwar rein theologisch aus dem biblischen Genesisbericht. Die
Genesis wird von Heinrich auch für seine weiteren Darlegungen und
Beweisführungen immer wieder herangezogen. Man merkt überall den



64 Die Universität als geistiger Organismus

vertrauten Kenner dieses Buches, dessen Erklärung ihm jahrelang als

Grundlage für seine magistralen Vorlesungen gedient hat1.
Dadurch, daß die Wiederherstellung der ursprünglichen Harmonie

zwei Stufen durchlaufen muß, ist die Gliederung der Wissenschaften in
zwei oberste Gruppen bedingt. Die Ordnung zwischen dem Menschen

und der übrigen Kreatur wieder aufzurichten, ist Sache der « scientiae

humanae » ; den Menschen aber wieder ins rechte Verhältnis zu Gott
zu bringen ist Sache der « scientiae divinae» (145 f.).

Die Scheidung der Wissenschaften in die « scientiae humanae » und
« divinae », die Heinrich hiermit zur Grundlage seiner Klassifikation
macht, ist eine uralte, immer wiederkehrende Gliederung 2. Aber der

1 Heinrich von Langenstein hat die Genesis zur Grundlage seiner magistralen
Vorlesungen in Wien gewählt, kam aber über die ersten drei Kapitel nicht hinaus.
Das Werk ist sehr umfangreich und ist noch im Autograph erhalten in den
Cod. 4651, 4652, 4677 und 4678 der Wiener Staatsbibliothek ; außerdem nach
Heilig in etwa 15 Exemplaren. Ob und inwieweit Heinrich sich in dem
Genesiskommentar bereits mit den Fragen der Wissenschaftstheorie beschäftigte, konnte
ich nicht nachprüfen.

2 Die triebkräftige Wurzel für die Scheidung der Philosophie in die « scientiae

divinae » und « humanae » dürften in der traditionellen, immer wiederkehrenden

Definition gelegen sein : « philosophia est rerum humanarum divinarumque
cognitio cum studio bene vivendi coniuncta », die aus der stoischen Schule stammt
und durch Cassiodor und Isidor in die christliche Tradition eingeführt wurde. Sie
blieb der ganzen Scholastik geläufig. Die in dieser Definition gegebene Scheidung
von scientiae divinae und humanae wurde aber in verschiedenem Sinn gefaßt :

1. Zunächst stellte man den heiligen Wissenschaften, die sich mit Gott
und den göttlichen Dingen beschäftigen, die profanen Disziplinen gegenüber,
welche die weltlichen Dinge zum Gegenstand haben. Diese Auffassung übernahmen
jedenfalls Cassiodor und Isidor, die der Wissenschaft von Gott als der « scientia
divina », deren Kern die übernatürliche Offenbarungstheologie bildet, die
profanen Fächer mit den sieben artes liberales als Kern gegenüber stellten.

2. In anderem Sinn und mit anderer Grenzziehung verwenden diese Gliederung

die Araber. Sie verstehen unter den « res divinae » alle von Gott geschaffenen,
dem Menschen vorgegebenen Dinge. Sie werden vom Menschen spekulativ
erfaßt und bilden das Objekt der theoretischen Wissenschaften. Unter den « res
humanae » verstehen sie die vom Menschen gesetzten Handlungen und die von
ihm hervorgebrachten Güter und Werte. Sie sind dem Menschen aufgegeben,
damit er sie gestalte und forme. Sie bilden den Gegenstand der praktischen
Wissenschaften. Unter die « scientiae divinae » gehören nach dieser Auffassung
folgerichtig alle spekulativen, dem Wissen dienenden Disziplinen, auch die
Naturwissenschaft, während die auf die Praxis abgestellten Fächer, welche die Kenntnis
von den ethischen und ökonomischen Aufgaben, ja auch die von dem künstlerischen

und handwerklichen Schaffen des Menschen zu vermitteln haben, « scientiae
humanae » heißen.

gundissalvi kennt beide bisher genannten Auffassungen. Der engeren
theologischen Auffassung der lateinischen Tradition ist er dort verpflichtet, wo er
nach Art der Vorscholastik der übernatürlichen Theologie die profanen artes



nach Heinrich von Langenstein 65

Sinn, den man mit den beiden Gliedern verband und die Art, wie man
ihre Abgrenzung gegeneinander vornahm, weisen einen starken
Bedeutungswandel auf. Nach der Auffassung Heinrichs sollen die « scientiae

humanae » dem Menschen dazu dienen, seine Oberherrschaft über die

Natur wieder zu erlangen, während die « scientiae divinae » ihm dazu

verhelfen müssen, wieder in das rechte Verhältnis zu Gott zu kommen.
Diese Abgrenzung geht auf den Einfluß des Hugo von St. Viktor
zurück, der diese Scheidung allerdings noch nicht voll zur Durchführung
gebracht hat. Neu ist jedenfalls die klare und konsequente Art, in
der Heinrich nun diese Einteilung anwendet, und die einprägsame
Begründung, die er dieser Auffassung gibt.

Zunächst also muß der Mensch seine ursprüngliche Herrscherstellung

zurückerobern. Zu diesem Ziel kann er nur in mühseliger
Arbeit durch Ausnützung der ihm gebliebenen geistigen Kräfte gelangen.
Das führt notwendig zur Ausbildung der ersten Gruppe von
Wissenschaften, der « scientiae humanae ». Durch sie muß der Mensch die sich
ihm entgegenstellenden Schwierigkeiten meistern. Solche Schwierigkeiten

kommen von außen, von den Dingen, und von innen, vom
Menschen selbst : « ex parte rerum homini necessariarum und ex parte
hominis secundum se ». Dementsprechend müssen auch die wissenschaftlichen

Bemühungen, ihrer Herr zu werden, doppelter Art sein.

liberales gegenüberstellt : « Divina scientia dicitur, quae deo autore hominibus
tradita esse cognoscitur, ut vetus testamentum et novum Humana vero
scientia appellatur, quae humanis rationibus adinventa esse probatur, ut omnes
artes liberales » (Baur, 5). Diese Auffassung wird aber bei seiner Klassifikation
der Wissenschaften nicht weiter berücksichtigt. Mit der arabischen Tradition
aber geht er einig, wenn er scheidet zwischen den Wissenschaften von den
Hingen, « quae sunt ex opere nostro et nostra voluntate, ut nostra humana opera
sicut leges, constitutiones, dei cultus, exercitia, bella et alia huiusmodi » und den
Wissenschaften von den Dingen, « quae non sunt ex opere nostro, ut deus, angeli,
coelum, terra, vegetabilia, animalia, metalla, spiritus et omnia naturalia » (Baur,
10). Die Bezeichnung «scientia humana» und «scientia divina » wird für diese
Scheidung von ihm allerdings nicht gebraucht ; dagegen findet sie sich wieder
bei Kilwardby.

3. Den dritten Bedeutungswechsel in der Auffassung der « scientiae divinae »

und « humanae » hat Hugo von St. Viktor gebracht. Nach ihm muß die
Philosophie als « moderatrix omnium humanarum actionum » (Didascalion I, c. 8)
durch die « actio divina » zunächst die verlorene Gottähnlichkeit des Menschen
wieder anstreben. Damit hat es die erste Gruppe der Wissenschaften zu tun,
die sowohl theoretisch auf die « speculatio veritatis » als auch praktisch auf das
« exercitium virtutis » gerichtet sind (Didascalion I, c. 9 : PL 176, 747. Die zweite
Gruppe von Wissenschaften begegnet durch die « actio humana » den necessitates
defectuum, durch die der Mensch seit der Ur- und Erbsünde behindert ist (I, c. 10).

D'"us Thomas 5



66 Die Universität als geistiger Organismus

Dem aufrührerisch und sündig gewordenen Menschen gegenüber ist
auch die Natur widerspenstig geworden ; sie liefert nicht mehr von
selbst das zum Leben Notwendige. Dieses Versagen der Natur
wettzumachen, hat der Mensch die mechanischen Künste erfunden. Durch
sie sucht er teils die Naturgüter sich anzueignen und die natürliche
Produktion zu steigern, teils sie durch nutzbringende Verarbeitung für
die menschlichen Bedürfnisse brauchbar zu machen. « Artes mechanicas

voco omnes istas quae docent res productas homini necessarias acqui-
rere et humano usui adaptare. » Der Auffindung und Förderung der

Naturerzeugnisse dienen nach Heinrich z. B. die Jagd und die Schifffahrt.

Der Verarbeitung der Naturprodukte dienen z. B. Gerberei und
Weberei. Zu den mechanischen Künsten, die Heinrich mit Vorliebe
« artes adulterinae » oder « fornicariae » nennt1, rechnen manche auch
den Ackerbau, während Heinrich ihn lieber als « physica practica » bei
den Naturwissenschaften einreihen möchte 2 (146).

Neben den mechanischen Künsten mußten aber sehr bald auch
die spekulativen Wissenschaften ausgebildet werden. Zwei Gründe waren
es vor allem, so meint unser Autor, die den Menschen auf die Spekulation

hindrängten. Einmal war es das Verwundern, das admirari, das

durch die Unkenntnis der Dinge und ihrer Ursachen geweckt wird,
und der Wissensdrang, der bis zu den Ursachen und Quellen vordringen
möchte, sodann war es aber auch der praktische Nutzen, den die
theoretische Kenntnis der Dinge für ihre praktische Beherrschung und

1 Die artes mechanicae, die sich schon bei den Griechen als ßavausot ziyyca
keiner besonderen Schätzung erfreuten, werden bereits bei den Arabern, z. B.
bei Alfarabi als « artes adulterinae » bezeichnet. Da man die artes liberales auch
« artes ingenuae » nannte, wurden die mechanischen Künste als die unechten,
die artes adulterinae angesehen. Heinrich von Langenstein unterstreicht diese

Charakterisierung, wenn er sie auch als « artes fornicariae » bezeichnet. Er gibt
dafür eine rein theologische Erklärung : « quia sicut Adam fornicabatur abs Deo,
ita et ipsum fornicari oportuit abs natura ». Der sündige Mensch, der sich an
die legitimen Schranken der von Gott gesetzten Ordnung nicht gehalten hat, ist
nun gezwungen « totaliter a natura adulterari transferendo se ad similia opera
et imitando eam in suis operibus, ubi natura defecit ». Diese Erklärung hatte
bereits Hugo von St. Viktor gegeben : « Convenienter opus humanum, quod natura
non est, sed imitatur naturam, mechanicum est, id est adulterinum nominatur »

(Didascalion, X, c. 10 : PL 176, 747 D ; vgl. I, c. 9 : 176, 747 C ; II, c. 2 : 176, 752 C).
2 Als « praktische Naturwissenschaft » rangiert die agricultura bei den

Arabern. Alfarabi (De ortu scientiarum) und von ihm abhängig Gundissalvi haben
den Ackerbau als eine der acht species der scientia naturalis gezählt (Baur, 208
und 20). Von Hugo von St. Viktor hingegen wird der Ackerbau unter die sieben
Abteilungen der mechanischen Künste eingereiht.



nach Heinrich von Langenstein 67

Auswertung bietet. « Ideo necessaria fuit generi humano aliqualis
speculatio et sic post practicas inventae sunt speculativae » (scientiae).
Erst beschäftigten den Menschen die kleineren Probleme, die das
tägliche Leben stellt. Allmählich aber wagte er sich auch an die großen

Fragen, die durch die geheimnisvollen Vorgänge am gestirnten Himmel
und durch das ständige Werden und Vergehen im All aufgegeben werden.
Nach der Meinung unseres Autors wurden von den spekulativen
Wissenschaften die mathematischen Fächer und die Astronomie zuerst erfunden.
Er glaubt hiefür Aristoteles zum Gewährsmann zu haben. Später kam
es dann zur Ausbildung der Naturwissenschaft, die es mit den der

Bewegung unterliegenden Dingen zu tun hat und besonders das Werden
und Vergehen zu ergründen sucht (146 ff.).

Der Prediger läßt es bei diesen kurzen Andeutungen bewenden.

Er kümmert sich nicht weiter um die einzelnen Unterabteilungen und
Fächer der spekulativen Philosophie.

Aber außer diesen äußeren Schwierigkeiten « ex parte rerum homini
necessariarum » stößt der Mensch dauernd auch auf Widerstände, die in
seiner eigenen Natur sich auftun, « ex parte hominis secundum se ». Die
menschliche Natur ist durch die Erbsünde innerlich geschwächt und
geschädigt, und zwar, seiner leibseelischen Doppelnatur entsprechend,
sowohl an seinen leiblichen wie auch an seinen seelischen Kräften und
Anlagen. Dadurch ist die harmonische Verbundenheit von Leib und
Seele gestört, so daß sie sich gegenseitig hemmen und behindern. Die
körperlichen Krankheiten auf der einen und die sündigen Neigungen
auf der anderen Seite sind die Folge dieser erbsündlichen Belastung.

Um den körperlichen Gebrechen wirksam zu begegnen, mußte von
der Naturwissenschaft eine spezielle Disziplin abgezweigt werden, die

nach Wegen und Mitteln zu ihrer Heilung zu sinnen hat. Diese Aufgabe
obliegt der Medizin, quae per diversa remedia corporalibus passionibus
habet obviare (149).

Der schuldig gewordene Mensch hat aber besonders an seinen
ethischen Kräften schwere Einbuße erlitten. Die erste Sünde ließ im
Menschen die sündigen Neigungen der Habsucht, des Hochmutes und
der sexuellen Begierlichkeit zurück. Diese Triebe finden ihre
folgenschwerste und letzte Auswirkung in den Akten der Ungerechtigkeit,
zu denen sie verführen. Gegen diese moralischen Defekte arbeitet die

Moralphilosophie und sie genügt auch gegen die meisten von ihnen,
zumal sie im Kampf gegen die Begierlichkeit von der Medizin unterstützt

wird. Zur wirksamen Bekämpfung der unter den Menschen



68 Die Universität als geistiger Organismus

wuchernden Ungerechtigkeit reicht aber die Ethik allein nicht mehr
aus. Gegen dieses tiefgreifende und weitverbreitete Übel muß wiederum
eine spezielle Abwehr aufgeboten werden : die wissenschaftliche Sicherung

des Rechts durch die juristische Fakultät. Diese muß wiederum
sich scheiden in eine Fakultät für kanonisches Recht und eine Fakultät
für ziviles Recht. Denn die Ungerechtigkeit findet sich bei
Weltmenschen und bei Geistlichen. Es wäre aber ungeziemend, für beide
den gleichen Richter zu bestellen 1 (149 f.).

Zur Überwindung anderer Schwierigkeiten, die im Menschen

auftreten, hat man noch einen speziellen Zweig der Philosophie eingesetzt,
die Musik. Sie soll den von Trübsal gequälten und von der Arbeit
ermüdeten Menschen Erholung bringen und Freude in das sorgenvolle
Dasein mischen : « ut curis interpollantur gaudia ». Außerdem hat sie

die besondere Aufgabe, den katholischen Kult und Gottesdienst zu
verschönern.

Etwas unmotiviert kommt dann Heinrich nochmals auf die Mathematik

zu sprechen, die er doch schon den Spekulativen Disziplinen
zugezählt hat, die gegen die äußeren Schwierigkeiten aufgeboten werden.
Hier erwährt er sie nochmals wegen ihrer Bedeutung für viele andere

Wissenschaften, wohl auch wegen ihres formalen Bildungswertes, und
vielleicht auch aus dem Gefühl heraus, daß er sie bisher zu wenig

1 Die Gedankengänge Heinrichs sind nicht so fernliegend und wirklichkeitsfremd,

als sie vielleicht erscheinen möchten. Sie dürfen nicht als leere,
aphoristische Konstruktionen abgetan werden. Ich führe zum Vergleiche an, wie Fritz
Blättner (Ein Wort an die akademische Jugend, Hamburg 1946) sich die
Zusammenhänge denkt.

Er unterscheidet zwei Klassen ursprünglicher und drei Klassen abgeleiteter
Berufe. Die Urberufe, bzw. die Funktionen, die sich zu Urberufen auskristallisieren,

sind :

1. Das Arbeiten : Ackerbau, Tierzucht, Handwerk, Industrie.
2. Das Schaffen : Forschen, Dichten, Malen, Musikschaffen ; mit dem

Nachschaffen : Sprechen, Spielen, Interpretieren usw.

Die abgeleiteten Berufe gründen auf den Funktionen :

1. Des Verteilens, z.B. Handel.
2. Des Helfens :

a) dem physischen Menschen hilft der Arzt, der Pfleger, die Hausfrau ;

b) dem Menschen als vernünftigem Wesen hilft in seinem Tun : der Lehrer,
der ihnen die rationalen Kenntnisse vermittelt, die er für seine Tätigkeit
braucht ;

c) bei Streitigkeiten hilft der Rechtspfleger.
Die helfenden Funktionen wurden zu akademischen Berufen ausgestaltet und

ihnen dienen die drei Berufsfakultäten : die medizinische, die theologische und
die juristische Fakultät (Blättner, S. 12 u. 54).



nach Heinrich von Langenstein 69

berücksichtigt habe. Die Naturphilosophie, so sagt er, kann ohne die
mathematischen Wissenschaften nicht mit Erfolg betrieben werden.

Das begründet er damit, daß alle Erkenntnisse von Sinneserfahrungen
ihren Anfang nehmen, daß aber zur Beurteilung und Auswertung aller
sinnlichen Erfahrung, der Gegebenheiten des Gesichtssinnes, des Gehörsinnes,

des Tastsinnes, mathematische Kenntnisse nötig seien. So

bedürfe die Astronomie, die Perspektive, die Wissenschaft von Gewicht
und Form der Geometrie und der Arithmetik. Auf die Arithmetik sei*

besonders auch die Musikwissenschaft angewiesen. Aber auch durch
ihren eigenen, in sich ruhenden Bildungswert werde die Mathematik
empfohlen (150),

Bemerkenswert ist, daß Heinrich die Astronomie, Perspektive,
Stereometrie und Musik als « scientiae mediae » bezeichnet, d. h. als

Disziplinen, die zwischen der Naturwissenschaft und der reinen Mathematik

liegen. Diese Bezeichnung ist zwar schon bei Aristoteles grundgelegt

und vom hl. Thomas gebraucht1, sie wird aber nunmehr stärker
in den Vordergrund gerückt.

Zu den « scientiae humanae » rechnet Heinrich schließlich noch die

Logik. Sie gilt ihm vor allem als das notwendige Instrument für den

geistigen Austausch zur gegenseitigen Befruchtung. Die letzte Ursache

ihrer Entstehung ist in der sozialen Anlage des Menschen zu suchen.

Der Mensch ist zur Förderung seines geistigen Lebens auf die Gemeinschaft

angewiesen. Er muß das geistige Erbe von anderen übernehmen
und muß es an andere weitergeben. Nur so kann er sich wissenschaftlich
fortbilden. « Nullam scientiam potest homo perfecte discere per se

ipsum et multa a doctoribus. » Dazu aber ist die Sprache nötig. Ihrer
Pflege dienen die Grammatik, die Rhetorik und die Logik, kurz die

sermocinalen Fächer des Triviums (151).

Alle Wissenschaften, die unser Autor bisher genannt hat, stehen

im Dienst des Menschen und gehören zu den scientiae humanae. Er
nennt sie auch die « scientiae minores », und die Fakultäten, in denen

sie gepflegt werden, « facultates minus principales ». Wenn durch sie

eine tragbare Ordnung im Verhältnis des Menschen zur Natur wieder

1 Thomas unterscheidet mit Aristoteles zwischen reiner und angewandter
Mathematik. Zu ersterer gehören Arithmetik und Geometrie, zur zweiten Gruppe :

Optik, Astronomie und Musik. Diese drei Disziplinen hat Aristoteles die «

physikalischeren » genannt (Phys. II, 2, 194 a, 7). Thomas bestimmt ihren Platz in der
Mitte zwischen Mathematik und Naturwissenschaft (In II Phys. 1, 3). Näheres
bei Meyer, a. a. O. S. 88 ff.



70 Die Universität als geistiger Organismus

geschaffen ist und wenn in dem Bereich von Leib und Seele die störende
Unruhe und die drückenden Belastungen beseitigt sind, dann ist der
Mensch disponiert zu höheren Aufgaben. Dann kann er sich an den

höchsten und vornehmsten Gegenstand wagen und sich betrachtend
Gott zuwenden. Zu dieser ehrenvollen Aufgabe ist die « facultas princi-
palissima » berufen, die « prima philosophia ». Heinrich nennt sie auch

« nostra metaphysica sive theologia », ja im Anschluß an Aristoteles
die « scientia deorum » oder die « dea scientia » und überhäuft sie mit
panegyrischem Lob. Ihr haben die anderen Wissenschaften dienend den

Weg zu bereiten ; dafür sichert sie diesen Wissenschaften ihre Prinzipien
und gibt ihnen die letzte Ausrichtung und Korrektur (151 ff.).

Die « prima philosophia », wie sie Heinrich im Auge hat, hat den
Bereich der Metaphysik, der aristotelischen « Theologie », d. h. das aus

natürlichen Quellen geschöpfte Wissen um Gott und göttliche Dinge und

um die letzten Seins- und Lebensfragen zur Grundlage und
Voraussetzung, die aus der Offenbarung fließenden, vom Glauben getragenen
Kenntnisse der christlichen Theologie zum eigentlichen Gegenstand.
« Metaphysica partim inchoata est ab hominibus a certis principiis et
conclusionibus sibi naturaliter possibilibus, sed per revelationem
supernaturalem est perfecta. » Die Scheidung von Natur und Übernatur, die

von Hugo von St. Viktor kaum beachtet wurde, ist hier klar gegeben.
Heinrich betont es ausdrücklich, daß in der theologischen Fakultät zwei
wesentlich getrennte Erkenntnisquellen und zwei wesentlich verschiedene

Erkenntnismethoden sich begegnen. Nur die Verwertung beider

Wahrheitsgebiet'e, der Glaubenswahrheiten und der natürlich zugänglichen

Wahrheiten, und nur das Zusammenwirken von Offenbarung und
natürlichem Wissen ergibt die wahre Metaphysik : « Haec igitur
metaphysica supernaturalis connumerata cum metaphysica ab hominibus
nobis diminute tradita veram, perfectam et proprie dictam constituit
metaphysicam. » Der gefallene Mensch ist nämlich nur zu einer konfusen,

rätselhaften, mit vielen Unvollkommenheiten und Unsicherheiten
belasteten Erkenntnis Gottes fähig. Hier greift nun die übernatürliche

Offenbarung helfend ein, indem sie dem Menschen über die natürlichen
Möglichkeiten hinaus gottgeschenkte Wahrheiten vermittelt. Von diesen

übernatürlich gebotenen und gesicherten Wahrheiten strömt den natürlich

erkannten Wahrheiten lichte Klarheit zu, erfahren sie ihre Reinigung
und Festigung, ihre Vollendung und letzte Sinngebung.

Bei Heinrich von Langenstein sind also philosophisches Wissen und
übernatürliches Glauben klar voneinander geschieden. Wenn er die



nach Heinrich von Langenstein 71

Bedeutung der natürlichen Metaphysik für die Offenbarungstheologie
so stark hervorhebt, so steckt dahinter nicht eine methodisch unklare
Vermischung von Wissen und Glauben. Methodisch hat er sie eindeutig
geschieden. Aber sachlich gehören sie zusammen. Der Theologe muß
immer wieder die natürlichen Erkenntnisse zur Begründung und
spekulativen Verarbeitung der Offenbarungswahrheiten zu Hilfe nehmen und

umgekehrt wird der Philosoph die Lücken, Dunkelheiten und Unsicherheiten

seiner natürlichen Lösungsversuche durch die Offenbarung zu

beseitigen suchen. Es möchte deshalb scheinen, als ob Heinrich von
Langenstein die natürliche Metaphysik als eine der theologischen Fakultät

zugehörende Aufgabe betrachtet hat, daß er also, wie die
Hochscholastik, die sachliche Zusammengehörigkeit von Metaphysik und

Theologie über ihre methodische Geschiedenheit gestellt und sie zu
einer übergeordneten Einheit als Wissenschaft vom Göttlichen
zusammengefaßt hat. Dann würde sein Einteilungsschema von denen

der Hochscholastiker nur dadurch sich unterscheiden, daß es diese

Wissenschaft vom Göttlichen nicht mehr bei der theoretischen
Philosophie eingereiht, sondern sie als eine Sondergruppe den übrigen
Wissenschaften gegenübergestellt und von ihnen abgetrennt hat. Auch das

wäre schon ein ganz bedeutender und wichtiger Unterschied. Heinrich
hat diese Frage nicht ausdrücklich behandelt. Aus verschiedenen
Bemerkungen ergibt sich aber ganz eindeutig, daß er die natürliche Metaphysik
zum Bereich der facultas artium rechnet. Die theologische Fakultät
ist der philosophischen dadurch verpflichtet, daß diese die Probleme
der Moralphilosophie und der Naturphilosophie behandelt, hauptsächlich

aber dadurch, daß diese die metaphysischen Grundprobleme
erörtert : « Ex metaphysica naturaliter habita principaliter manat ipsa
theologia Et dixi principaliter, quia aliqua pars minus principalis
theologiae subordinatur morali philosöphiae, aliqua etiam naturali. »

Wie die Physik und die Ethik, so betrachtet somit Heinrich auch die

natürliche Metaphysik als eine philosophische Aufgabe, die den Artisten
zufällt. Und wenn Heinrich dann fortfährt : « Sic ubi dimittit artista
quoad communia principia metaphysicalia, moralia et naturalia, theo-
logus incipit », so kann kein Zweifel mehr bestehen, daß er die
Metaphysik als eine Zweigdisziplin der artistischen Fakultät zählt. Von ihr
übernimmt der Theologe die communia principia metaphysicalia, um
sie von den Glaubensprinzipien her zu erklären, zu korrigieren, zu
vertiefen und zu vollenden. Hatte man schon in der Hochscholastik,
besonders seit Thomas von Aquin, klar erkannt, daß Philosophie und



72 Die Universität als geistiger Organismus

Theologie durch ihre Grundlagen und ihre Methode wesentlich
verschieden sind, so hat nunmehr Heinrich von Langenstein daraus die
notwendige Konsequenz gezogen und der Theologie auch innerhalb des

Gebäudes der Wissenschaft einen gesonderten, selbständigen Platz
zugewiesen.

Damit beendet Heinrich seine Ausführungen über die Entstehung
und die Einteilung der Wissenschaften. Er geht nun daran, praktische
Folgerungen daraus für die versammelte universitas magistrorum et
scholarium zu ziehen. Darauf hat er von Anfang an abgezielt. Es war
ihm nicht um eine vollständige Behandlung der Probleme der
philosophischen Einleitung zu tun, auch nicht um eine vollständige und

abgewogene Klassifikation der Wissenschaften. Er gibt nur Grundstücke
davon, vor allem eine kurze Skizze ihrer genetischen Entwicklung und
ihrer psychologischen Fundierung, um daraus praktische Folgerungen
für das Verhältnis und die Zusammenarbeit der Fakultäten zu gewinnen.
Ihm geht es darum, die innere Berechtigung und Notwendigkeit der
vier den wissenschaftlichen Organismus der Universität tragenden Fakultäten

aufzuzeigen und ihre gegenseitige Abhängigkeit und Verpflichten-
heit zum reflexen Bewußtsein zu bringen. Deshalb bemüht er sich

nicht, alle Wissenschaften zu erfassen oder sie klar voneinander
abzusondern. Die Musik z. B. wird an zwei verschiedenen Stellen in das

System eingereiht, einmal unter die Disziplinen, die die Schwierigkeiten
« ex parte hominis » betreffen, sodann unter jene, die sich gegen die
Hemmnisse « ex parte rerum » wenden, als eine der « scientiae mediae ».

Noch weniger klar bestimmt ist der Platz, den die Logik und die sermo-
cinalen Fächer im System Heinrichs einnehmen sollen. Für seine eigentliche

Zielsetzung war das ohne Bedeutung.
Das muß beachtet werden, wenn wir nun das Einteilungsschema

des Wiener Theologen skizzenhaft darstellen. Heinrich hatte nicht die

Absicht, einen solchen Plan vorzulegen ; er selbst würde wohl dieses

Schema als unvollständig bezeichnen. Manche Untergliederungen stützen
sich nur auf Bemerkungen, die er gelegentlich macht. Trotzdem dürfte
die folgende Übersicht mit genügender Sicherheit und fast lückenloser
Geschlossenheit das Fachwerk darstellen, in das Heinrich von Langenstein

das Wissenschaftsgebäude eingefügt sah, und sie dürfte am besten

geeignet sein, die Eigenart seiner Klassifikation zum Bewußtsein zu
bringen.



nach Heinrich von Langenstein 73

Scien-
tiae

reducentes
creaturas ad
oboedientiam
hominis (sc.
humanae) (fa-
cultates minus
principales)

reducentes ho-
minem ad obœ-
diendum Deo
(sc. divinae)
(facultas prin-
cipalissima)

difficulta-
tes remo-
ventes

acquirentes
practicae I res productas
(mechanw

ex parte
rerum '

cae)

specula-
tivae

adaptantes
l res productas
mathematicae

I(AstronomiaaMusica)

ex parte
hominis

philos, f theoretica
natu- < practica
ralis l(Agricultura)
metaphysica natural,

quoad corpus : philos, naturalis
specialis Facultas Medicinae
quoad animam : philo- f Canonici
sophia mor. specialis :

Facultas Juris (Civilis
quoad fatigationem : Musica

communication!

servientes

Metaphysica
sive

Theologia
superna-
turalis

Grammatica
Rhetorica
Logica

2. Connexio et ordo scientiarum

Dem inneren Zusammenhang und der Rangordnung der
Wissenschaften galt das Hauptinteresse unseres Predigers. Nur deswegen hat
er sich mit dem genetischen Werden der Disziplinen beschäftigt, um
von einer genügend breiten Basis aus das Verhältnis der Fakultäten
zueinander würdigen zu können. Er stellt drei Sätze auf (153 ff.)

1. Wenn man die Wissenschaften nach ihrer historisch-chronologischen

Entstehung oder nach ihrer Bedeutung oder nach den

Anforderungen eines methodischen Lehr- und Lernganges anordnet, so

muß der artistischen Fakultät die erste Stelle eingeräumt werden.

Diese Fakultät wurde zuerst ausgebildet ; von ihr wurden erst im
Laufe der Zeit durch Spezialisierung der Aufgaben die anderen Fakultäten

abgetrennt : Die Medizin erwuchs aus der Naturphilosophie, die
beiden juristischen Fakultäten zweigten sich von der Moralphilosophie
ab ; die Theologie aber ruht zu einem bedeutenden Teil auf der natür-



74 Die Universität als geistiger Organismus

liehen Metaphysik auf. Das will Heinrich nicht im rationalistischen
Sinne verstanden wissen. Die geoffenbarten Wahrheiten (aliqua prin-
eipia) können nicht aus den philosophischen Erkenntnissen abgeleitet
werden. Aber ihr tieferes Verständnis ist ohne die Zuhilfenahme der
sachhchen Erkenntnisse der Metaphysik und der formellen Schulung
durch die artes liberales nicht zu erreichen. Zu einem unbedeutenderen
Teil ist die Theologie der Moralphilosophie verpflichtet, zu einem anderen
der Naturphilosophie 1. Die artistische Fakultät ist also die
Mutterfakultät, die Grundlage und die Voraussetzung für alle übrigen. Sie

bietet das Wissen von den allgemeinen, allen gemeinsamen Gattungen,
während die anderen Fakultäten ein spezielles Fachwissen vermitteln.
Die anderen Fakultäten setzen dort ein, wo die artistische aufhört. Wer
sich deshalb mit Nutzen dem Studium der übrigen Fakultäten zuwenden

will, muß erst durch die Schulung der artistischen Fakultät gegangen
sein, besonders muß er die sieben freien Künste beherrschen.
Insbesondere gilt das für alle jene, die in den anderen Fakultäten die

akademischen Grade erwerben wollen. Heinrich will es zwar nicht als

eine unerläßliche und unbedingte Voraussetzung bezeichnen, er findet
es aber durchaus angebracht, daß jeder, der in den übrigen Fakultäten
promovieren will, den Magistertitel der Philosophie besitze.

Das historisch-genetische und das methodische Abhängigkeitsverhältnis

der Fakultäten von der philosophischen Fakultät stellt sich

also folgendermaßen dar :

Iphilosophia
naturalis »- facultas Medicinae

philosophia moralis -,, y v-—facultas Iuris
metaphysica naturalis facultas Theologica

2. Im zweiten Satz behauptet Heinrich die organische Verbundenheit
auch der anderen Fakultäten untereinander. Alle Fakultäten bedingen,
fordern und fördern einander. Die Notwendigkeit der philosophischen
Fakultät für die anderen sei bereits (im l.Satz) genügend nachgewiesen,

1 Wenn der Prediger hier die Wendung gebraucht, daß die Theologie der
Metaphysik und teilweise der Moralphilosophie und Naturwissenschaft « subalter-
niert » sei, so ist dieser Ausdruck nicht in dem technischen, präzisen Sinn gemeint,
den er in der Hochscholastik angenommen hatte. Das ergibt sich nicht bloß
aus der überragenden Würde, die Heinrich der Theologie zuschreibt und die sich
nicht mit einer Subalternation im eigentlichen Sinne vertrüge, an anderen Stellen
hat er sich ausdrücklich im gegenteiligen Sinne geäußert. Die Theologie macht
sich die Erkenntnisse der Philosophie dienstbar, verwendet ihre Ergebnisse, baut
darauf teilweise auf, das ist es, was Heinrich sagen will.



nach Heinrich von Langenstein 75

auch von der Notwendigkeit der Theologie habe er schon gehandelt h Die

Notwendigkeit der medizinischen und der juristischen Fakultät für die
anderen sieht er dadurch gegeben, daß jede wissenschaftliche Tätigkeit
sowohl die leibliche Gesundheit zur Voraussetzung habe, als auch eine

gesicherte Rechtsordnung in der Gemeinschaft erfordere. Heinrich
arbeitet hier mit einem für das damalige Denken bezeichnenden
Kurzschluß. Er setzt die Notwendigkeit der Sache sofort gleich mit der

Notwendigkeit der wissenschaftlichen Bearbeitung der betreffenden
Sache. Daraus, daß jede Wissenschaft (oder besser jeder Wissenschaftler)

der Gesundheit und einer gesicherten Rechtslage bedarf, folgt noch

nicht, daß jede Wissenschaft auch der Wissenschaft von der Gesundheit
und vom Recht bedarf. Nur indirekt könnte vielleicht ein solcher

Zusammenhang statuiert werden 2.

.3. In seiner dritten Proposition ordnet Heinrich die Fakultäten
nach ihrer Dignität. Vom Gesichtspunkt der Dignität aus gewertet, muß
die Theologie die erste Stelle eingeräumt werden, der juristischen
Fakultät kommt der zweite Platz, der medizinischen der dritte Platz
zu, während die artistische Fakultät an die vierte Stelle zu setzen ist.

Der Vorrang der übrigen Fakultäten vor der philosophischen ergibt
sich einmal daraus, daß ihre magistri meist auch die philosophische
Magisterwürde besitzen, und ihr Studium das philosophische zur Voraussetzung

und Grundlage hat. So dann kann man darauf verweisen,
daß die übrigen Fakultäten spezielles Fachwissen vermitteln, die facultas
artium aber nur das generelle, allgemeine Grundwissen. Das Wissen
de specie sei vollkommener als das Wissen de genere 3. Unter den drei

übrigen Fakultäten gebührt der theologischen Fakultät die erste Stelle,
während die Rechtsfakultät den Vorrang vor der medizinischen
beanspruchen kann. Diese Reihenfolge ergibt sich aus der Bedeutung der

1 Vgl. oben S. 70 f.
2 Der Beweis schließt nur, wenn feststeht, daß ein Gut oder Wert nur

festgehalten oder errungen werden kann, wenn eine Wissenschaft die Vorbedingungen,
die fördernden und hemmenden Momente eingehend untersucht. Diesen Beweis
hat Heinrich im ersten Teil ja teilweise geführt, wo er dartut, daß im Zustand
der erbsündlichen Belastung der Mensch seine Stellung nur behaupten kann, wenn
er alle seine intellektuellen Kräfte systematisch dafür in den Dienst stellt, d. h.
wissenschaftlich arbeitet.

3 Sonst wird im Anschluß an Aristoteles die Würde der Philosophie und
Metaphysik gerade damit begründet, daß ihr die drei charakteristischen
Eigenschaften der Weisheit zukommen : das höhere, allgemeine Objekt, die größere
Gewißheit und das Zurückgeben auf die letzten Gründe (Arist. Nikom. Eth. VI,
7, 114 la, 17 ff. ; Metaph. IV, 1, 1003 a, 21 ; vgl. Gundissalinus nach BauR, 35 ff.).



76 Die Universität als geistiger Organismus

Gegenstände, mit denen sich die Fakultäten beschäftigen, nach dem

allgemein anerkannten aristotelischen Prinzip : « Scientiae secantur quem-
admodum et res h Da die Theologie Gott zum zentralen Gegenstand

hat, muß ihr die erste Stelle zukommen. Ja sie übertrifft an innerer
Würde unendlich weit die anderen Fakultäten, so daß sie die der

scientia genannt werden darf. Heinrich ist sich allerdings bewußt, daß

das alles zunächst nur gilt für die perfecta theologia, quam solus Deus

habet. Das gleiche Prinzip führt dazu, die Rechtswissenschaft der
Medizin vorauszusetzen. Jene beschäftigt sich mit der Seele und ihren
Leidenschaften, diese mit dem Körper, seinen Funktionen und Krankheiten.

Nun steht aber fest : « Homo iustificabilis ut sie melior est

homine sanabili ut sie. » Aus dem Vorrang des Gegenstandes ergibt
sich der Vorrang der ihm zugeordneten Wissenschaft. Daß die
juristische Fakultät vor der medizinischen rangiere, folgert Heinrich auch

daraus, daß sie die höheren Anforderungen stelle. Hier wird also ein

subjektives, psychologisches Moment in die Wagschale geworfen. Als
Grundlage für seine Beweisführung dient ihm wieder ein allgemein
anerkanntes Prinzip : « Ars difficilior est melior ». Nun stellt er dazu als

Untersatz fest : « difficilius est esse iustum quam bonum medicum »2

und schließt daraus auf den Vorrang der Rechtswissenschaft. Wieder
ist die Beweisführung nicht ganz einwandfrei. Der Untersatz müßte
lauten : « Difficilius est esse bonum iuristam quam esse bonum medici-

um.» Aus der Schwierigkeit, die Gerechtigkeit zu üben, folgt noch nicht,
daß es auch schwierig sei, das Recht zu lehren. Aber für Heinrich und
seine Zeit war es selbstverständlich, daß der Lehrer des Rechts auch
selbst ein Vorbild des Rechts und der Gerechtigkeit sei, und daß die

Rangordnung der Werte und die Schwierigkeit, sie zu verwirklichen,
ohne weiteres auch für die wissenschaftlichen Bemühungen gelte, sie

theoretisch zu erfassen und zu sichern.
Die Ausführungen Heinrichs sind nicht ganz neu. Ähnliche

Gedanken, wie sie vor allem im ersten Satze niedergelegt sind, finden sich

schon bei Boethius und in Abhängigkeit von ihm bei Hugo von St. Viktor,
dort wo sie die Logik als unentbehrliche Voraussetzung für alle
wissenschaftlichen Studien bezeichnen 3. Vor allem aber hat Johannes von
Salisbury ausgeführt, daß alle Disziplinen zur vollen Entfaltung ihrer
wissenschaftlichen Aufgaben zusammenarbeiten müßten, daß vor allem

1 De an. III, 8, 431 b, 24.
2 Nie. Eth. V, 13, 1137 a, 13.
3 Überweg-Geyer, a. a. O. 263.



nach Heinrich von Langenstein 77

eine gründliche Durchbildung in den artes liberales und in der Logik
notwendig sei, um sich das nötige Rüstzeug und eine genügende methodische

Schulung für die wissenschaftliche Arbeit auch auf anderen

Gebieten zu verschaffen 1. Aber Heinrich von Langenstein bringt diese

Gedanken nun in einer geschlossenen Zusammenschau und er hat sie

wesentlich erweitert, dadurch daß er nun auch die anderen Fakultäten
einbezieht und prinzipiell die Frage nach ihrem organischen Zusammenhang

und ihrer Rangordnung stellt.
Der Prediger beschließt seine Darlegungen mit einer von religiösem

und wissenschaftsbegeistertem Pathos erfüllten, rhetorisch schwungvollen

Paraenese, in der er alle Mitglieder der Universität zu
gegenseitiger Achtung und Liebe, zu kollegialer Eintracht und helfender Brüderlichkeit

aufruft. Dabei läßt er tiefe religiöse Motive anklingen. Es ist
die christliche Weltanschauung, die der Universität ihre geistige Einheit
und innere Verbundenheit gibt, es sind die christlichen Lebensziele,
denen alle letztlich dienen. Im Reich der religiösen und geistigen Werte
darf es keine neidvolle Konkurrenz geben, da kann man neidlos und
rückhaltlos von diesen Werten an andere verschenken und weitergeben,
ohne sich selbst dadurch zu beeinträchtigen. Denn hier gilt das wunderbare

Gesetz : Wer viel gibt, gewinnt selbst am meisten ; wer neidlos

gibt, bereichert immer zuerst sich selbst : « Quanto plus laboro pro
promotione tui, tanto propinquior sum promotioni propriae, quanto
fidelius laboro pro gratia aliéna, tanto propinquior est salus propria. »

Selbstsüchtiger Egoismus aber würde nur sich selber schaden : « Videa-

mus, ne quis dona sua propria impediat per invidiam, quia non
alterius, sed propria bona retardât. »

Wenn man auch von diesem pathetischen Dithyrambus abzieht,
was auf Kosten einer von der Festfeier geforderten Rhetorik zu setzen

ist, und wenn man davon abstreicht, was den religiösen Absichten der

1 Es seien ein paar bezeichnende Texte angeführt : « Nam disciplinarum
omnium connexae sunt rationes, et quaelibet sui perfectionem ab aliis mutuatur.
Vix est, quae sine alterius adminiculo, si tarnen omnino aliqua est, quae ad summum
possit ascendere » (Metalog. IV, 1 : PL 199, 916).

Besonders ist die Logik für alle Wissenschaften notwendige Voraussetzung :

« Nemo eorum (physicorum et ethicorum) recta définit aut dividit, nisi eis artis
suae logicus gratiam faciat ; aliquin successus eorum non scientia, sed casus pro-
movet» (Metalog. II, 5 PL 199; 861 A). Ebenso unterstreicht Johannes von
Salisbury die Bedeutung und Wichtigkeit der artes liberales. Sie haben die Aufgabe,
« ut omnem aperirent lectionem, ad omnia intellectum erigerent et omnium quaestio-
num, quae probari possunt, difficultatem sufficerent enodare » (Metalog. I, 12:
PL 199, 839 C).



78 Die Universität als geistiger Organismus

Predigt dienen will, so bleibt doch noch der erhebende Eindruck, daß
die einzelnen Fakultäten und Disziplinen der Universität von damals

zusammengehalten waren durch das Band einer geschlossenen geistigen
und weltanschaulichen Einheit, in der sie alle sich beheimatet und
geborgen fühlten. Und letztlich war es die gleiche religiöse Ausrichtung,
die gleiche gläubige Gewißheit, die alle Wissenschaften band und
verpflichtete, die aber auch allen den Glanz einer weihevollen Berufung
gab, im Dienst der höchsten Menschheitswerte und Menschheitsziele
mitzuarbeiten.

3. Die subjektiven Erfordernisse
einer wahren und echten wissenschaftlichen Einstellung

Nachdem Heinrich von Langenstein anscheinend seine Ausführungen
über das Verhältnis der Fakultäten beendet hat, kommt er in einer
äußerlich nur lose angefügten, innerlich aber enge verbundenen quaesti-
uncula, gleichsam in einem Nachtrag, auf die Erfordernisse zu sprechen,
die an die subjektive Haltung des wahren und echten Philosophen zu
stellen seien : « Quid requiritur ad hoc quod aliquis sit verus et lauda-
bilis philosophus? » Diese subjektive Seite des Wissenschaftsproblems
hatten die philosophischen Einleitungen nicht behandelt oder nur kurz
gestreift L Dagegen hat man außerhalb der Einleitungsliteratur dem

Problem oder vielmehr den verschiedenen Seiten des Problems Beachtung
geschenkt. Unter den Quaestiones quodlibetales z. B. begegnen immer
wieder Fragen; in denen es um das Gewissen und die Gewissenhaftigkeit
des Gelehrten gehts.

1 Das inhaltliche Schema, nach dem Gundissalvi die einzelnen Disziplinen
behandelt, enthält auch die Frage : Quis artifex. Aber die Ausführungen darüber
sind sehr knapp gehalten.

2 Das Problem wird namentlich dort berührt, wo nach den ethischen Grundsätzen

gefragt wird, die für den Lehrer und seine Lehrtätigkeit maßgebend sein
sollen. Dabei wird die Frage meist in der Form eines Moralcasus gestellt. Ich
führe einige Quodlibeta an, die für unser Thema einschlägig sind (nach P. Glorieux,
La Littérature quodlibétique de 1260 à 1320, I, Paris 1925, II, Paris 1935) :

Heinrich von Gent, Quodl. XII, 16 : Utrum scholastice docens falsum,
ex sinistra afïectione, peccet mortaliter (Glorieux, I, 196).

Heinrich von Gent, Quodl. I, 34 : Utrum doctor intendens principaliter
honorem suum in docendo, peccet mortaliter (Glorieux, I, 179).

Thomas von Aquin, Quodl. V, 24 : Utrum doctor ille qui semper propter
inanem gloriam docuit, per poenitentiam aureolam recuperet (Glorieux, I, 282).

Hervaeus Natalis, Quodl. II, 16 : Utrum magistri tractantes quaestiones
curiosas, dimittentes utiles ad salutem, peccent mortaliter (Glorieux, I, 202).

Richard von Middleton, Quodl. III, 23 : Utrum magister teneatur recipere



nach Heinrich von Langenstein 79

Diese im scholastischen Traditionsgut verstreuten Gedanken hat
Heinrich zusammengefaßt, wenn er nun prinzipiell und allgemein nach
den Voraussetzungen fragt, die an einen guten Philosophen gestellt
werden müssen. Er nennt ihrer sieben ; drei davon liegen auf ethischem
Gebiet und richten sich an die freie sittliche Entscheidung des Gewissens,

vier gehören der intellektuellen Sphäre zu und fordern Objektivität,
Gewissenhaftigkeit und methodische Korrektheit (158 f.).

Seiner ethischen Haltung nach (« ex parte affectus et voluntatis »)

muß der Vertreter einer wahren Wissenschaftlichkeit 1. die Weisheit in
echter reiner Liebe anstreben ohne jede unlautere Nebenabsicht. Bei
der hohen Einschätzung, welche die scholastische Geisteshaltung der
Wahrheit und dem Wissen gezollt hat, empfand sie es als eine

Entehrung und Entwürdigung der Philosophie, wenn sie nur aus Ehrgeiz
oder zum Gelderwerb getrieben wurde und nicht zunächst aus Begeisterung

für das Wissen.
2. Muß der Philosoph darauf bedacht sein, seine theoretischen

Erkenntnisse auf die Praxis auszurichten und in einem sittlich-ethischen
Leben nutzbar zu machen. Auch das ist ein traditioneller Gedanke.
Die Theorie wird nicht zum Selbstzweck gemacht, nicht zum letzten
in sich ruhenden Ziel. Sie soll auf die Praxis, auf die Bewährung und das

Fruchtbarwerden im Leben abzielen und dafür Wegweisungen und
Motive liefern 1.

3. Endlich muß der wahre Philosoph Leben und Lehre in Einklang
bringen. Je mehr er an Wissen und Weisheit zunimmt, desto mehr
muß er auch in seinem persönlichen Lebenswandel sich vervollkommnen.
Es ist das stoische Ideal des Weisen, das hier nachwirkt, und das später

quaestionem per quam incurreret malevolentiam, quam tarnen quaestionem est
utile scire (Glorieux, I, 270).

Johannes Peckham, Quodl. III, 44 : Utrum docens vera qui intentione
lucrandi principaliter docet utilia et bona, quod sie lucratur, teneatur restituere
(Glorieux, II, 178).

1 Die Wissenschaft soll nicht getrieben werden aus Gewinnsucht, und nicht
aus Ehrgeiz, ja auch nicht aus bloßem Wissensdrang, sondern um andere und
um sich selbst zu erbauen, so formuliert die Frühscholastik gerne im Anschluß
an ein Wort des hl. Bernhards (Sermo 36 in Cant. n. 3 ; PL 183, 968 D) das Ziel
der Wissenschaft ; vgl. B. Geyer, Sententiae divinitatis, ein Sentenzenbuch der
Gilbertschen Schule: BB VII, 2/3, Münster 1909, 6*.

Dem Leben zu dienen ist nicht eine, sondern die Aufgabe der Wissenschaft.
« De moribus vero, », so sagt Johannes von Salisbury, « nonnulla scienter inserui :

ratus omnia, quae leguntur aut scribuntur, inutilia esse, nisi quatenus afferunt
aliquid adminiculum vitae » (Metalog. Pro!.: PL 199, 825 B).



80 Die Universität als geistiger Organismus

in der Aufklärung neu belebt worden ist. Man kennt keinen abstrakten
Intellektualismus, der sich Selbstzweck wäre, und man anerkennt kein
lebensfremdes, praktisch nutzloses oder ethisch nicht verwertbares
Wissen. Nach Heinrich muß und kann alles Wissen der ethischen

Vervollkommnung der Persönlichkeit dienstbar gemacht werden. Er
beruft sich selbst für diese Einschätzung auf Sokrates und Seneka.

Bezüglich der intellektuellen Eignung (« ex parte intellectus ») stellt
Heinrich vier Forderungen an den wahren Philosophen.

1. Jede wissenschaftliche Stellungnahme muß sachgemäß begründet
sein. Der Gelehrte kann eine Sache nur vertreten, wenn er sichere

Gründe dafür hat. Der Grad seiner Überzeugung muß sich nach dem

Grad der objektiven Gewißheit richten. Heinrich verlangt vom
Wissenschaftler das Ethos der vollen Seinsgerechtigkeit, das sich ganz allein

an der Wahrheit orientiert.
2. Diese Seinsgerechtigkeit verlangt aber auch, daß das

Beweisverfahren in jeder Wissenschaft sich ganz nach den Erfordernissen des

Gegenstandes richte. Die Verschiedenheit der Objekte und Gegenstandsbezirke

bedinge eine Verschiedenheit in der Behandlung und der Art
der Vergewisserung. Es sind Gedanken, die von Aristoteles angeregt,
durch Boethius weitergeleitet, besonders in der Frühscholastik, bei

Gilbert de la Porée, Johannes von Salisbury, Alanus de Insulis ein
lebhaftes Echo gefunden hatten h Schon in seiner Skizze der
Glaubensbegründung hat Heinrich diese Anregungen, wie wir gesehen haben,

ausgewertet. Hier erhebt er sie zu einem grundsätzlichen Gesetz : Die
wissenschaftliche Denkart muß die Tyrannei der Einseitigkeit und jeden
Methodenmonismus ablehnen. Es ist letztlich das Recht der
geisteswissenschaftlichen gegenüber der mathematisch-naturwissenschaftlichen
Methode, die sich hier zu Wort meldet, es ist die Berechtigung der

moralisch-historischen Gewißheit gegenüber der auf zwingender mathe-

1 Jede Disziplin, so betont Gilbert de la Porée immer wieder, hat rationes
propriae und muß sich darnach richten. « Quisquis hanc rationum diflerentiam
vel omnino nescit vel attendere negligit, saepe praeter officium causam casui
commitit» (Comm. de trin. PL 64, 1255 C). Bei Clarenbaldus heißt es: « Post-
quam admonuit dispiciendas esse facultates, ut in singulis earum ita versandum
esse doceret, ut earum proprietas et ratio expostulat ...» (Comm. de trinitate :

W. Jansen, Der Kommentar des Clarenbaldus von Arras zu Boethius De Trinitate,
Breslau 1926, 54*). Johann von Salisbury drückt den gleichen Gedanken also
aus : « Omnis enim régula et universitas omnis alicui generi accomodata est,
cuius ambitum si lasciviendo excersserit, illico vitiatur » (Metalog. III, 3 : PL
199, 898 B).



nach Heinrich von Langenstein 81

matischer Stringenz oder physischer Gesetzmäßigkeit beruhenden Gewißheit,

für die Heinrich eintritt1.
3. Der Philosoph muß alle Möglichkeiten, die sich zur Auffindung

der Wahrheit bieten, ausnützen. Heinrich hat vor allem die Erkenntnis
der höchsten Wahrheit Gottes im Auge 2 und verweist besonders auf
drei Wege, die dahin führen. Man muß einmal von der Erfahrung
ausgehen und schlußfolgernd zur Kenntnis des Schöpfers aufsteigen
(« per experientiam et discursum ex creaturis »). Man muß sodann die
Geschichte und Schriften der Völker studieren. Man muß endlich
darüber hinaus die mündliche Tradition zu Rate ziehen.

4. Der Philosoph darf endlich, das ist die vierte Forderung Heinrichs,

sich nicht starr und hartnäckig auf seine Meinung versteifen,
sondern muß sich die bewegliche Bereitschaft bewahren, sich jederzeit
vor stärkeren und besseren Gründen zu beugen.

Der Jünger der Wahrheit, so lautet kurz die Devise Heinrichs von
Langenstein, muß in heiligem Verantwortungsbewußtsein, ernster
Gewissenhaftigkeit und lauterer Gesinnung der Wahrheit -und ihr allein
dienen und alle unsachlichen Einflüsse von seinen Entscheidungen
fernhalten. Es ist eine hohe Wertschätzung der Wissenschaft und ein
tiefes Wahrheitsethos, das darin zu Tage tritt. Man kann die Universität

Wien nur beglückwünschen, daß ein so hochgestecktes Wahrheitsideal

und ein so erhabenes Wissenschaftsethos bereits über ihren ersten

Anfängen geleuchtet hat.

1 Diesen Gedanken hat Heinrich besonders für die Glaubensbegründung
energisch betont, vgl. A. Lang, Die ersten Ansätze zu systematischer
Glaubensbegründung : DivThom(Fr) 26 (1948) 369 ff. Wiederum soll zum Vergleich ein
moderner Text angeführt werden, der in die gleiche Richtung weist. F. Neef,
Der Geist der Wissenschaft : Wissen und Wirken, Karlsruhe 1925, schreibt S. 113 :

« Es kommt uns darauf an, gegenüber monistischen Übergriffen und
Beschränktheiten auf die Mannigfaltigkeit und den Reichtum geistiger Arbeitsweisen

hinzuweisen So kommen wir zu dem entscheidenden Ergebnis, daß
eine voreilige und vorurteilsvolle Beschränkung theoretischen Gestaltungswillens
auf ein einziges Arbeitsfeld, etwa der 'exakten', d. h. mathematisierenden
Gesetzeswissenschaft nicht der erstrebten Universalität, sondern eher einer Beschränktheit
des Theoretikers entsprechen würde. » Der Drang zur Einheit, der alle Wissenschaft

beseelt, birgt die Gefahr zu einem methodischen Imperialismus und einer
tyrannischen Intoleranz in sich.

2 Das ergibt sich auch aus den dubia, die Heinrich anschließend behandelt.
Sie beschäftigen sich fast ausschließlich mit der Gotteserkenntnis.

OiVus Thomas 6



82 Die Universität als geistiger Organismus

III. Zur Beurteilung der Wissenschaftstheorie
Heinrichs von Langenstein

Es bleibt uns noch die Aufgabe, die Wissenschaftstheorie des

Begründers der Universität Wien zu charakterisieren und in die Linie der

philosophischen Einleitungen der Scholastik einzureihen.
Man wird da zunächst zu der Frage gedrängt, ob denn die

programmatischen Ausführungen der Katharinenpredigt als ein Glied der

Einleitungsliteratur betrachtet werden dürfen. Sie ist mit Ja zu
beantworten. Obwohl diese Theorie viele neue und eigenartige Züge aufweist,
die sie von den bisherigen Versuchen deutlich abhebt, so hat sie doch

so viel des Gemeinsamen mit ihnen nach Inhalt und Einstellung, daß

sie unbedingt in den Traditionsstrom hineingehört, der die

philosophischen Einleitungen gespeist hat.
Heinrich von Langenstein ist der Tradition verpflichtet. Die

überlieferte Wissenschaftsauffassung und Wissenschaftseinteilung geben

seinem System das Gepräge. Auch dort, wo Heinrich neue und eigene

Wege geht, setzt er die Kenntnis und die Vertrautheit mit den herkömmlichen

Einteilungen und Auffassungen voraus. So setzt er die Scheidung
der Philosophie in die theoretischen und praktischen Wissenschaften als

bekannt voraus und operiert damit, obwohl er sich nirgends näher
darüber äußert. Ebenso hat er die dreigliedrige Unterteilung der
theoretischen Wissenschaften nirgends ausdrücklich angeführt. Er weiß
aber um diese Gliederung und ihre Grundlage. Besonders setzt der
Ausdruck « scientiae mediae » voraus, daß die hergebrachte Einteilung
der theoretischen Fächer mit ihrer Nebeneinanderreihung von Physik
und Mathematik anerkannt wird.

Heinrich ist der Tradition verbunden, vor allem dem frühscholastischen

Erbe. Das ist nicht bloß durch das Thema bedingt, das in der
Frühscholastik eingehende Behandlung gefunden hatte. Heinrich teilt
die Vorliebe seiner Zeit für die frühscholastischen Autoren. Vor allem
ist er Hugo von St. Viktor verpflichtet und dem von ihm ausgebildeten

Typ der Einleitung. Dieser Typ ist vor allem durch seine theologische
Ausrichtung und sein starkes Interesse für die genetisch-psychologische

Entwicklung der Wissenschaften gekennzeichnet. Genau wie Hugo hat
Heinrich das Ziel der Wissenschaften darin gesehen, die ursprüngliche
Bestimmung des Menschen wieder herzustellen und die erbsündliche

Unordnung möglichst wettzumachen. Ja Heinrich hat diese theolo-



nach Heinrich von Langenstein 83

gische Betrachtungsweise 1 noch viel klarer und konsequenter
durchgeführt als Hugo und hat viel neues Material dafür aus der Bibel,
besonders der Genesis beigebracht. Heinrich hat auch wie Hugo von
St. Viktor und noch mehr als er namentlich die genetisch-psychologischen
Faktoren hervorgehoben, die für die Ausbildung der Wissenschaften
besonders wirksam wurden. Bei Hugo war die zeitliche Aufeinanderfolge

zum erstenmal als ein ganz neuer Gesichtspunkt in die Einleitung
der Wissenschaften eingeführt worden 2. Dieses Problem der

historischgenetischen Entwicklung und ihrer psychologischen Erklärung hatte
sich dann, besonders bei Kilwardby und Aegidius von Rom, immer mehr
Raum geschaffen gegenüber der ganz vom Gegenstand her beherrschten

Klassifikation. Bei Heinrich von Langenstein ist dieser Gesichtspunkt,
so darf man sagen, bereits zum vorherrschenden geworden. Es ist
deshalb recht bezeichnend, daß Heinrich in dem von ihm nahegelegten
Titel « De ortu et origine scientiarum »3 nur mehr diesen Gesichtspunkt

der genetischen Entwicklung, aber nicht mehr den der
systematischen Gliederung betont. Freilich zeigt auch Heinrich zunächst

nur die typischen Entwicklungslinien und Entwicklungsgründe auf,
nicht die historischen und chronologischen Einzelheiten und Besonderheiten

dieser Entwicklung.
Heinrich von Langenstein steht aber nicht einseitig in der Gefolgschaft

Hugos von St. Viktor. Auch die arabische Tradition hat auf ihn
eingewirkt, wenn sie auch weniger deutlich in die Erscheinung tritt.
Mit Kilwardby und Aegidius von Rom hat Heinrich vor allem das

deutliche Bestreben gemein, überall auf die primären Quellen, d. h.

auf die Schriften des Aristoteles zurückzugreifen. Aristoteles ist neben

Hugo von St. Viktor die einzige Autorität, die unser Prediger zitiert ;

und zwar als absolut entscheidende Autorität zitiert.
Trotz seiner theologischen Ausrichtung hat Heinrich aus einem

gesunden Empfinden heraus die praktischen Bedürfnisse des Menschen

als die wichtigste Wurzel für die Entstehung der Wissenschaften betrach-

1 Diese theologische Betrachtungsweise ist nicht identisch mit mythologisierendem

Denken, das dem wissenschaftlichen vorausgeht und immer vorschnell
höhere, unbekannte Kräfte zu Erklärung außergewöhnlicher Vorkommnisse
heranzieht.

2 Baur, 361.
3 Dieser Titel findet sich in der Handschrift am Rande verzeichnet. Aber

auch wenn diese Notiz nicht auf den Autor selbst zurückgeht, sondern vom
Abschreiber beigefügt wurde, so ist sie doch vom Text selbst und zwar gerade in
dieser Formulierung nahegelegt. Siehe dazu oben S. 55 Anm. 4,.



84 Die Universität als geistiger Organismus

tet. Die theoretische spekulative Forschung stand anfangs im Dienst
dieser praktischen Bedürfnisse und trat erst später als eigenständiger
Zweck auf. In Fragestellung und Antwort ist damit das Problem, mit
dem sich die Wissenschaftstheorie beschäftigt, viel stärker der modernen

Auffassung angenähert. In der grundsätzlichen Auffassung vertritt die

neuere Forschung über das Werden der Wissenschaften ähnliche
Ansichten, wie sie Heinrich ausgesprochen hat L

Heinrich von Langenstein hat aber die in der Einleitungswissen-
schaft, besonders bei Hugo von St. Viktor und Kilwardby schon
vorhandenen Züge nicht bloß zusammengefaßt, sondern weiter aasgebildet.
Bei ihm hat das Problem der Einleitung eine neue Wendung und
Ausrichtung gefunden. Ihr Interessengebiet ist neu umgrenzt. Nicht
um die einzelnen Disziplinen geht es unserem Autor, sondern um die

historisch gewordenen Fakultäten, um ihr Entstehen, ihre Berechtigung,
ihr Verhältnis zueinander. Die Organisation der Universität und ihre
Zweckmäßigkeit steht zur Diskussion. Deshalb legt Heinrich gar nicht
mehr das ganze Material über die einzelnen Wissenschaften vor, das bis

dahin in den Einleitungen behandelt worden war. Er zieht auch nicht
sämtliche Fächer heran. Die Politik und Ökonomik z. B. werden von
ihm nicht einmal erwähnt. Auch äußert er sich nicht zu allen sonst

in der Einführimg behandelten Gesichtspunkten. Die einzelnen

Disziplinen werden nur so weit herangezogen, als sie beitragen, die Aufgaben
und Beziehungen der Fakultäten zu klären. Deshalb werden Medizin

1 Dazu einige Stimmen : R. Eisler, Handwörterbuch der Philosophie,
Berlin 1913, S. 777 : « Entstanden sind die Wissenschaften, die sich zum Teil
aus dem Mythus und der Philosophie differenziert haben, meist aus praktischen
Bedürfnissen, als Mittel zur besseren Gestaltung des Lebens. Später wurde die
Befriedigung des Erkenntnistriebes vielfach Selbstzweck ; man forscht um des

Wissens willen, will einheitlichen Zusammenhang in das Erfahrungsmaterial
bringen, interessiert sich auch für Dinge, die nicht dem praktischen Leben
unmittelbar dienen, aber doch dem Geistesleben. »

E. Rothacker meint, wir hätten heute gelernt, « die konkrete Entwicklung
der Naturwissenschaften weit unbefangener auf den Anteil praktischer, kultureller,
ja politischer und sozialer Impulse in ihrer Entstehung und Entwicklung hin
zu betrachten» (Logik und Systematik der Geistes-Wissenschaften, Bonn 1947,
S. 3). « Man hat immer gesehen, daß die Anfänge der Wissenschaft tief in der
Praxis des Lebens wurzelten : im Dienst der Schiffahrt, des Vermessungswesens,
der Technik, des Gewerbes, zumal des Baugewerbes, des Befestigungswesens, der
Zeiteinteilung, der religiösen und kosmologischen Vorstellungen, nicht zuletzt
der praktischen Heilkunde » (E. Rothacker, Wissenschaftsgeschichte und
Universitätsgeschichte : Kriegsvorträge der Rhein.-Friedrich-Wilhelms-Univ. Bonn a. Rh.
Ht 83, Bonn 1943, S. 12 f.).



nach Heinrich von Langenstein 85

und Rechtswissenschaft, die bisher nur als Unterglieder der theoretischen
bzw. praktischen Philosophie Gastrecht genossen, viel stärker betont.
Wenn sie auch noch immer als species der Naturwissenschaft bzw. der

Moralphilosophie in den Organismus der Wissenschaften eingereiht werden,

so wird doch ausdrücklich hervorgehoben und begründet, daß und

warum sie zu eigenen Fakultäten ausgebaut wurden. Dem Gründer
der Universität Wien ist der äußere, den ganzen Unterricht tragende

Aufhau des Hochschulstudiums mehr angelegen, als das innere theoretische

System der Wissenschaften. Diese praktische Ausrichtung mag
teilweise durch die Predigt und die Stellung des Predigers veranlaßt
sein ; sie hat aber auch ihren tieferen Grund. Die Männer, die in Wien
eine neue Universität nach dem Muster von Paris schaffen wollten
und die voll Jubel über die neue Gründung waren, « quo sie elevamur

quo taliter sedentibus in tenebris efulsit lumen sapientiae »1, diesen

Männern ging es darum, daß der Lehrkörper der neuen Pflanzung zu
tatkräftiger, harmonischer Tätigkeit angeregt werde. Die Keimzellen
hiefür aber waren die Fakultäten. Ihr Selbstgefühl und ihre
Selbstachtung will Heinrich steigern. Darum hebt er ihre eigenständige
Bedeutung und ihre Notwendigkeit hervor. Er will auch ihren
Korporationsgeist und ihr Chorgefühl wecken und aufrütteln und ihre Anhänglichkeit

an die eine Alma mater fördern. Darum betont er so

nachdrücklich ihre Verbundenheit, die ihren letzten und tiefsten Grund in
der Einheit der alle bergenden und alle verpflichtenden Weltanschauung
und Glaubensgemeinschaft hat.

Heinrich von Langenstein hat versucht, die herkömmliche
Rangordnung der Fakultäten zu begründen. Er weiß, daß der Genese nach
die Philosophie vor den anderen Fakultäten und die praktischen
Disziplinen vor den spekulativen entstanden sind. Er weiß auch um die

Bedeutung der formalen geistbildenden Fächer vor den speziellen
Fachwissenschaften. Aber letztlich maßgebend für die Rangordnung ist ihm
doch die innere Dignität der Sachgebiete, mit denen sich die Fakultäten
beschäftigen. Die Ordnung des Erkennens wird der Ordnung des Seins

angepaßt und die Rangordnung der Fakultäten wird nach der
Werthierarchie ihrer Aufgabenbereiche vorgenommen. Wir unterscheiden
heute stärker zwischen dem Gegenstand und dem wissenschaftlichen
Bemühen um ihn. Wir wissen, daß dabei die objektive Ordnung nicht

1 Aus einem Schreiben Heinrichs von Langenstein an Friedrich von Brixen
(ed. G. Sommerfeld, Mitteilungen d. österr. Instr. f. Gesch., Erg.-Bd. 7, 469).



86 Die Universität als geistiger Organismus

ohne weiteres der subjektiven parallel läuft. Darauf hat man damals
kein Gewicht gelegt. Das Ethos der Seinsgerechtigkeit forderte das

volle Zurücktreten und die dienende Einordnung der subjektiven
Faktoren. Ein stark ausgebildetes Realitätsgefühl und eine stark
idealistische Lebensauffassung mögen dabei mitgespielt haben. Die Reihenfolge

der Fakultäten entspricht der objektiven Wichtigkeit ihrer Objekte.
Die Medizin rangiert hinter der Rechtswissenschaft, weil die Seele über
dem Leibe steht, und die Theologie steht über allen anderen
Wissenschaften, weil die religiösen Wahrheiten und Werte höher als alle
irdischen und zeitlichen Werte geschätzt werden müssen 1.

Die vielgestaltige Wirklichkeit ist für die christliche Auffassung des

Mittelalters ein großer Kosmos, in dem alle Seinsbereiche stufenförmig
zu einem hierarchisch geordneten Ganzen gefügt und alle Wertbezirke
auf ein letztes, gemeinsames Ziel ausgerichtet sind. Die Wissenschaften
sind nur das vom Menschen ausgebildete Hilfsmittel, diese von Gott
gewollte Ordnung zu sichern und zu verwirklichen. Sie müssen sich

darum in den Dienst der übergreifenden, alle verpflichtenden und alle
befruchtenden Zielsetzung stellen. Sie können ihrer Aufgabe am besten

gerecht werden, wenn sie sich einordnen, als gebende und empfangende
Glieder, in den geistigen Organismus der Universität.

1 In den Grundzügen tritt Heinrich von Langenstein für die gleiche
Rangordnung ein, für die sich Kant eingesetzt hat, der den « Streit der Fakultäten »

also zum Abschluß bringt : « In Streitigkeiten, welche bloß die reine, aber
praktische Vernunft angehen, hat die philosophische Fakultät ohne Widerrede das
Vorrecht, den Vortrag zu tun und, was das Formale betrifft, den Prozeß zu
instruieren ; was aber das Materiale anlangt, so ist die theologische im Besitz,
den Lehrstuhl, der den Vorrang bezeichnet, einzunehmen, nicht weil sie etwa
in Sachen der Vernunft auf mehr Einsicht Anspruch machen kann als die übrigen,
sondern weil es die wichtigste menschliche Angelegenheit betrißt, und führt daher
den Titel der obersten Fakultät (doch nur als prima inter pares) ». (Sämtliche
Werke, Leipzig [Inselverlag] 1921, S. 612).


	Die Universität als geistiger Organismus nach Heinrich von Langenstein

