Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Die Universitat als geistiger Organismus nach Heinrich von Langenstein
Autor: Lang, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762346

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Universitat als geistiger Organismus
nach Heinrich von Langenstein

Von Universitatsprofessor Dr. Albert LANG

Die akademische Predigt, die Heinrich von Langenstein 1396 am
Feste der hl. Katharina vor der Wiener Universitit gehalten hat 1,
bringt in einem langen Exkurs programmatische Ausfithrungen, die
sich mit dem Aufbau des Wissenschaftsganzen und seiner Gestaltung
im Organismus der universitas litterarum ? beschiftigen. Dieser Ex-
kurs bildet nicht bloB seinem Umfang nach den Kern der ganzen
Predigt, er darf auch seiner Bedeutung nach als das eigentliche An-
liegen des Predigers betrachtet werden 3. Der angesehene Gelehrte
sucht einen Einblick zu vermitteln, wie es zur Aufteilung der Wissen-
schaft in einzelne Zweige gekommen ist und wie sich die einzelnen
Disziplinen und die historisch gewordenen Fakultiten an- und inein-
ander fiigen, sich gegenseitig bedingen, erginzen und foérdern. Hein-
rich greift damit ein Thema auf, an dem alle Mitglieder der Univer-
sitit interessiert waren, und das sich deshalb fiir das Patronatsfest
der Artistenfakultit besonders eignete. Er will eine reflexe Besinnung
anstellen iiber den Sinn und die Aufgabe der Wissenschaften, iiber
die Griinde sowohl, die zu einer spezialisierten Bearbeitung der einzelnen
Ficher gefithrt haben, wie auch iiber jene, die ihrer vollen Abspaltung
entgegenwirkten und zum befruchtenden Austausch ihrer geistigen
Schitze dringten. Diese Ausfithrungen Heinrichs diirfen als ein neues
Glied in der Kette der philosophischen Einleitungsliteratur betrachtet
werden und zwar als ein bedeutsamer und wichtiger Beitrag, den man
freilich in einer Predigt nicht leicht gesucht hitte.

! Der Text der Katharinenpredigt, dessen Kenntnis dieser Aufsatz voraus-
setzt, ist verodffentlicht im DivThom(Fr) 26 (1948) 132-159 ; die Ausfithrungen zur
Wissenschaftstheorie finden sich dort S. 144-157.

? Dieser Ausdruck war zwar damals noch nicht gebriuchlich, die Sache
aber, die er zum Ausdruck bringt, war gegeben. Auch die mittelalterliche Uni-
versitit, die « universitas magistrorum et scholarium », wie sie sich nannte, wollte
¢in studium generale sein, eine Pflege- und Heimstitte fiir alle Wissenschaften.

¥ Der Aufbau und Charakter der ganzen Predigt wurde in einem fritheren
Artikel [DivThom(Fr) 26 (1948) 233-250] gezeichnet und ihre Bedeutung auf dem
Hintergrund der mittelalterlichen Universititspredigt gewiirdigt.



42 ' Die Universitit als geistiger Organismus

Aus dem 14. Jahrhundert sind uns nur wenige AuBerungen zu
diesem Thema erhalten ; aus dem Ende des Jahrhunderts und aus dem
15. Jahrhundert waren bisher gar keine bekannt. Wir haben aber ein
erhohtes Interesse daran, zu erfahren, wie gerade diese Zeit das Wissen-
schaftsproblem gesehen hat, weil sie die Griindungszeit unserer ersten
deutschen Universititen ist und weil ihre Wissenschaftsidee und ihr
Bildungsideal das Antlitz der deutschen Universitit geformt und grund—
legend beeinfluBt hat.

Heinrich von Langenstein entwickelt seine Gedanken in einem Vor-
trag und zwar in einer Predigt, die an die ganze Universitit gerichtet
war. Das bedingt die Eigenart und die Grenzen seines Beitrages, gibt
ihm aber auch einen eigentiimlichen Reiz. Ein besonderes Gewicht
erhilt aber diese Stellungnahme durch die Personlichkeit des Predigers.
Heinrich war der erste Rektor der neuerstandenen Universitit Wien.
Er war maBgebend an der Berufung und Gewinnung geeigneter Lehrer
fiir die neue Universitit beteiligt und hat durch sein iiberragendes
Ansehen und seine Fiihrereigenschaften das Geprige und den Ausbau
der Statuten entscheidend beeinfluBt. Er gilt deshalb mit Recht als
der eigentliche Griinder und Organisator der Wiener Universitit 1. Es
ist ebenso reizvoll wie wertvoll, von dem Manne, der praktisch die
Universitit Wien organisiert hat, zu erfahren, wie er theoretisch iiber
den Zusammenhang und die Zusammenarbeit der Fakultiten und ihrer
Disziplinen gedacht hat. Niemand ist zustindiger zur Ercrterung dieses
Themas als er.

Von der Entwicklungsgeschichte der philosophischen Einleitung hat
L. Baur in seinem Buch, « Dominikus Gundissalinus, De divisione philo-
sophiae » 2 ein umfassendes und kenntnisreiches Bild gezeichnet und zwar
von den ersten Anfingen in der griechischen Zeit bis in die Zeit des
Humanismus hinein. Unsere Aufgabe kann es nur sein, den Beitrag
Heinrichs in dieses Bild einzureihen. Wir werden erst die Hauptlinien
und wichtigsten Gesichtspunkte der Literatur- und Problemgeschichte
unseres Themas in neuer Zusammenstellung und Beleuchtung darlegen ;
wir werden sodann eine Analyse der Wissenschaftslehre des Wiener
Theologen geben und schlieBlich zu bestimmen versuchen, inwieweit sie
sich in die scholastischen Entwicklungslinie einfiigt und inwieweit sie
sich davon abhebt.

1 Vgl. A. LaNG, Heinrich Totting von Oyta, Miinster 1937, S. 37 ff.
? L. Baur, Dominicus Gundissalinus, De divisione philosophiae : BB 1V, 2-3,
Miinster 1903.



nach Heinrich von Langenstein 43

I. Die scholastische Wissenschaftslehre
1. Die literargeschichtliche Entwicklung

Die ersten Anfinge zu einer philosophischen Einleitung ! sind schon
bei den Griechen gegeben. Das wichtigste Material, das spiter darin
dargeboten wird, findet sich bereits in den Werken des Platon und
Aristoteles, allerdings noch zerstreut in mehr gelegentlichen Bemer-
kungen. Zu einer zusammenfassenden Behandlung des Problems kam
es zuerst bei den alexandrinischen Kommentatoren neuplatonisch-aristo-
telischer Richtung. Der Proclusschiiller Ammonius Hermeiu vor allem
ist hier zu nennen. Er hat die philosophische Einleitung «dauernd der
philosophischen Literatur einverleibt »; er hat den Typus entwickelt,
der «auf Jahrhunderte hinein seine unangefochtene Geltung behielt » 2.

Auf den bekannten zwei Wegen, durch die enzyklopiddische Litera-
tur der Lateiner in der Zeit des Ubergangs von der Antike zum Mittel-
alter auf der einen Seite und durch die philosophischen Schriften der
Araber auf der anderen Seite, gelangte die Scholastik auch in den Besitz
dieses geistigen Erbes der Griechen. Die Lateiner haben keine form-
lichen Einleitungen in die Philosophie verfaBt, sie haben aber sehr
viel Prolegomenastoff in ihre Werke aufgenommen und dadurch an
die Scholastik weitergeleitet, so besonders Boethius, Cassiodor und Isidor
von Sevilla 3. Die Araber hingegen haben die Einleitungsliteratur syste-
matisch gepflegt, ja ihren Problemkreis noch bedeutend erweitert und
vertieft. Die umfangreichen FEinleitungsschriften eines Alfarabi und
Avicenna ¢, die rasch durch lateinische Ubersetzungen der Scholastik

! Baur gibt folgende Begriffsbestimmung : « Unter ‘Einleitung in die Philo-
sophie’ sind solche Schriften oder Schrifttteile zu verstehen, die einen kurzen,
klaren Einblick in den Begriff, die Teile und Untereinteilung der Gesamtphilosophie,
m. a. W. eine systematische Gliederung des philosophischen Wissensganzen und
seiner Teile geben und zwar zu dem Zweck, den angehenden Schiiler in die Philo-
sophie einzufithren, ihm Inhalt und Umfang der philosophischen Gesamtwissen-
schaft klarzumachen, die einzelnen Zweige philosophischen Wissens nach Begriffs-
bestimmung, Gliederung, Methode, Stellung usw. darzulegen » (BAUR, 317).

2 BAUR, 329 und 331.

¥ In Betracht kommen vor allem : BoeTHius, Kommentar zur Isagoge des
Porphyrius (nach der Ubersetzung des Marius Victorinus, PL 64, 9 ff.) und seine
Opuscula theologica, bes. De trinitate (PL 64, 1247 ff.) ; CassiopoR, Institutiones
divinarum et saecularium litterarum (PL 70, 1149 ff.), und ISIDOR VON SEVILLA,
Etymologiae (PL 82, 73 ff.).

4 ALFARABI, Buch der Aufzihlung der Wissenschaften ; in der lateinischen
TUbersetzung von Gerhard von Cremona und Gundissalinus ‘De scientiis’ betitelt
(Baur, 342 fi.)., ALFARABI hat zu dem gleichen Thema noch eine kleinere Schrift



44 Die Universitit als geistiger Organismus

zuginglich gemacht wurden, boten ein reich gegliedertes Wissenschafts-
system und haben den gréBten EinfluB auf die Organisation der Wissen-
schaften in der Scholastik, ihre praktische Gestaltung wie ihre theo-
retische Auffassung, ausgeiibt.

In der Scholastik wurden die Probleme der philosophischen Ein-
leitung erstmals im 12. Jahrhundert aufgegriffen und zwar gleich mit
regem Interesse. In jener bildungsbegeisterten Zeit, die eine Renaissance
der Wissenschaften heraufgefithrt hat, waren eben besonders viele
Motive wirksam, die zur Behandlung der Einleitungsfragen dringten :
Der ungeheuere Zuwachs an Wissensstoff und die stindige Erweiterung
der Wissensgebiete verlangten nach einer iibersichtlichen Gliederung und
zusammenfassenden Orientierung. Ebenso war es fiir den zweckmiBigen
Ausbau der Disziplinen und Fakultiten und fiir eine sachgemiBe Orga-
nisation der Studien und Studienanstalten von gréSter Wichtigkeit zu
wissen, wie die verschiedenen Wissenschaften voneinander zu scheiden
und wie sie aufeinander abzustimmen seien. Nicht zu vergessen ist das
rein theoretische Interesse, das jene wahrheitshungrige, gerade fiir die
methodischen Fragen aufgeschlossene Zeit solchen Untersuchungen ent-
gegenbrachte 1.

So kam es, daB die Friihscholastik eine Reihe von bedeutenden
Versuchen zeitigte, den Sinn und die Aufgabe, die Einteilung und
Gliederung der Wissenschaften zu bestimmen und ihr vielgestaltiges
und hierarchisches Gefiige sichtbar zu machen. Sie scheiden sich in
zwei typische Gruppen. Die eine davon, die namentlich durch Hugo
und Richard von St. Viktor vertreten ist, hat ihr Material vor allem

verfaBt : De ortu scientiarum, die mehr die Genese der Wissenschaften aufzeigt ;
vgl. CL. BAEUMKER, Alfarabi, Uber den Ursprung der Wissenschaften (De ortu
scientiarum) : BB 19, 3, Miinster 1916.

Die Einleitungsschrift Avicennas fithrt den Titel: Die Einteilungen der
Weisheit und der Wissenschaften ; in der lateinischen Ubersetzung des ANDREAS
BeELLUNENSIS lautet der Titel : Tractatus Avicennae de divisione scientiarum
(Venetiis 1546). Die Schrift ist eine niichterne, bis ins Einzelne durchgefiihrte
Aufgliederung der philosophischen Wissenschaften nach diairesis, epidiaireses urid
hypodiairesis ; namentlich hat sie dem Problem der Subalternierung groe Beach-
tung geschenkt.

Alfarabi ist besonders durch die Ubersetzung und Neubearbeitung seiner
Einleitung durch Gundissalvi in der Scholastik bekannt geworden und zu groBem
Einflu@ gelangt.

1 Vgl. M. GRaABMANN, Die Geschichte der scholastischen Methode 11, Freiburg
1909, S. 28 ff. G. Parf, A. BRUNET, R. TREMBLAY, La renaissance du XIIe siécle.
Les écoles et 1’enseignement : Publications de Iinstitut d’études médiévales
d’Ottawa III, Paris 1933, S. 94 ff.



nach Heinrich von Langenstein | 45

dem durch die lateinische enzyklopddische Literatur gespeisten Tradi-
tionsstrom entnommen und ist stark theologisch orientiert. Die andere
Gruppe, die in Dominikus Gundissalvi ihren Hauptreprisentanten hat,
schopfte direkt aus den Arabern und erhielt ihr Geprige durch die
Kenntnis des ganzen aristotelischen Wissenschaftssystems.

Huco von St. VIKTOR hat in seinem Didascalion ! durch die klare
Gliederung des von Augustin, Boethius, Cassiodor und Isidor iiber-
nommenen Prolegomenamaterials eine Einfithrung in das philosophische
und theologische Studium von starker Geschlossenheit geschaffen. Er
hat die Wissenschaften in vier groBe Gruppen geteilt, indem er die
theoretischen und praktischen Wissenschaften, die mechanischen Kiinste
und die logischen Disziplinen unterschied. Charakteristisch ist das
theologische Geprige, das sein Einteilungsschema beherrscht und seine
ganze Einstellung kennzeichnet. Die Philosophie wird der Theologie
ein- und untergeordnet und als deren naturgemiBe Vorbereitung be-
trachtet 2. Das Versagen der natiirlichen Erkenntnisfihigkeiten des
Menschen, die Mingel seiner Gotteserkenntnis sind nur die Folge der
Siinde 8. Aufgabe der Wissenschaften ist, die verlorengegangene Inte-
gritit der menschlichen Natur wiederherzustellen. In dem « Liber ex-
cerptionis » seines Schiilers RICHARD vOoN ST. VIKTOR, der einen Aus-
zug aus den ersten drei Kapiteln des Didascalion darstellt, tritt diese
theologisierende Tendenz noch klarer hervor. Ganz von Hugo von
St. Viktor abhingig und in seinem Geiste gehalten ist auch die Wissen-
schaftslehre, die Radulfus Ardens im ersten Buch seines Speculum
universale bietet ¢.

! PL 176, 739-838. In dem ersten Teil gibt Hugo eine Einfihrung in die
profanen Wissenschaften, die folgenden drei Biicher sind der Theologie geweiht.
Eine Uberarbeitung des ersten Teils stellt die von B. HAUREAU herausgegebene
Epitome in philosophiam dar (Huges des St-Victor, Paris 1859, 161-175).

? BAUR, 363. Theologie darf dabei aber nicht in dem priazisen Sinn von
libernatiirlicher Theologie genommen werden. Hugo kennt die scharfe Trennung
von natiirlichen und iibernatiirlichen Erkenntnissen, von natiirlicher und iiber-
Datiirlicher Offenbarung nicht in unserem Sinne. Natur nimmt er immer in ihrer
historisch-faktischen Verbindung mit der Ubernatur. Vgl. H. K6sTER, Die Heils-
1SEhre des Hugo von St. Viktor. Grundgedanken und Grundziige. Emsdetten 1940,

- 42 ff,

* PL 177, 191. Vgl. BaAur, 362 {.

* Eine Skizze der Darlegungen Radulfs zu unserem Thema bietet M. GRAB-
MANN, Die Geschichte der scholastischen Methode I, Freiburg 1909, S. 251 f. Das
Ré'.tsel, das die Wissenschaftstheorie des Radulfus Ardens darbot, hat sich geldst,
Seit Geyer nachgewiesen hat, daB er nicht dem 11. Jahrhundert, sondern dem
Ende des 12. Jahrhunderts (nach 1179) zugehort.



46 Die Universitit als geistiger Organismus

Viel Beachtung fanden die wissenschaftstheoretischen Probleme,
wie itberhaupt alle mit der Pflege und dem Ausbau des Studiums zu-
sammenhingenden Fragen, in der Schule von Chartres. Dabei werden
auch die Fragen der philosophischen Einleitung oft eingehend erértert,
so in den Kommentaren des Thierry von Chartres und des Clarenbaldus
von Arras zu Boethius De Trinitate !, so in der Summa Philosophiac
des Wilhelm von Conches 2. Auch Gilbert de la Porée und Johann
von Salisbury vermitteln interessante Einblicke in das Ringen' jener
Zeit, diese Fragen zu bewiltigen 3.

Die von den Arabern beeinfluBten Einleitungen — neben der Schrift
des GUNDISSALVI ist namentlich die Arbeit des MICHAEL ScoTUs « Divisio
philosophiae » zu erwihnen ¢ — legen bereits den erweiterten Wissen-
schaftsbegriff zugrunde, der durch das ganze aristotelische Schrifttum
geprigt ist. In der Klassifikation der Wissenschaften folgen sie dem
aristotelischen Grundschema, das theoretische und praktische Wissen-
schaften unterscheidet und jede Gruppe in drei Abteilungen gliedert :
Physik, Mathematik und Theologie (Metaphysik) bilden die Gruppe der
theoretischen, Politik, Okonomik und Ethik die Gruppe der prak-
tischen Ficher. Die linguistischen und logischen Disziplinen werden
mehr als vorbereitende Hilfsmittel gewertet und als propadeutische
Ficher der Einfithrung in die Wissenschaft zugerechnet. Fiir diesen
Typ ist die Einordnung der Theologie unter die Metaphysik kenn-
zeichnend ; die Wissenschaften haben rein natiirliche Aufgaben, sie
dienen der perfectio animae .

1 W. JanseN, Der Kommentar des Clarenbaldus von Arras zu Boethius
De Trinitate, Breslauer Studien z. hist. Theol. 8, Breslau 1926, S. 33 ff., 8* f., 26* ff.

? M. GraBMANN, Handschriftliche Forschungen und Mitteilungen zum Schrift-
tum des Wilhelm von Conches und zu Bearbeitungen seiner naturwissenschaft-
lichen Werke : Sitzungsberichte d. bay. Ak. d. Wissenschaften, Phil.-hist. Abt.
Jahrgang 1935, Ht 10, Miinchen 1935, S. 8 f. Die Einteilung der Wissenschaften,
wie sie Wilhelm von Conches bietet, wird von Radulfus de Longo Campo iiber-
nommen (M. GRABMANN, Die Geschichte der scholastischen Methode II, Freiburg
1911, S. 48-52).

3 A. MaxseiN, Die Philosophie des Gilbertus Porretanus unter besonderer
Beriicksichtigung seiner Wissenschaftslehre, Miinster i. W. 1929 ; H. DANIELS, Die
Wissenschaftslehr¢ des Johannes von Salisbury, Kaldenkirchen 1932.

% BAURr, 364 ff. Die Arbeit des Michael Scotus ist uns nur in Fragmenten
des Speculum doctrinale des Vincens von Beauvais erhalten, die Baur in einem
Anhang S. 398 ff. abgedruckt hat.

5 Unter Theologie verstand man damals in diesem Zusammenhang im An-
schlufl an Aristoteles die Metaphysik. « Le vrai nom de la philosophie premiére
est — fiir Aristoteles — théologie » (O. HAMELIN, Le systéme d’Aristote 2, Paris 1931,
S. 34 und 82).



nach Heinrich von Langenstein 47

Ihren Hohepunkt erreichte die scholastische Einleitungsliteratur im
13. Jahrhundert mit dem Werk des RoBERT KILWARDBY, « De ortu et
divisione philosophiae ». Diese Schrift iibertrifft die bisherigen Einleitun-
gen nicht blo§ an Ausdehnung und Umfang, sondern vor allem durch
die straffe, konsequente und inhaltsreiche Behandlung des Themas .
Die genannten beiden Traditionsstrome vereinigend und beiden Typen
verpflichtet, hat Kilwardby mit groBer Sorgfalt Gegenstand und Auf-
gabe der einzelnen Wissenschaften erdrtert und namentlich die gene-
tischen und systematischen Zusammenhinge zwischen den Disziplinen
dargelegt. Charakteristisch fiir seine Einleitung ist das Bestreben, iiber
die unmittelbaren Quellen hinaus auf die primédren Quellen zuriickzu-
greifen und — der damaligen Aristotelesbegeisterung entsprechend —
alle bei Aristoteles gegebenen Gedanken und Ansitze fiir die Wissen-
schaftslehre heranzuziehen 2. Das gleiche Bestreben zeigen zwei kleinere
Arbeiten des AEcIDIUS VON RoM, die sich mit dem Thema befassen
und durch ihre Selbstindigkeit und innere Klarheit sich iiber den Durch-
schnitt erheben 3.

Der hl. Thomas hat am eingehendsten zu unserem Thema Stellung
genommen in seinem Opusculum In Boethium De trinitate, das Grab-
mann als « die klassische Darstellung der Wissenschaftslehre » bezeich-
net 4 und das nach Wyser «trotz seines fragmentarischen Charakters
einen ersten Platz innerhalb des thomistischen Schrifttums beanspruchen
darf » 5. Den Einleitungsfragen sind die quaestio 5 und 6 gewidmet.
« Hier finden wir eine zwar an Boethius anschlieBende, im {iibrigen
aber wiederum selbstindig entwickelte Abhandlung, in der Thomas die
aristotelische Wissenschaftseinteilung in die theoretische und praktische

! Die Schrift des Robert Kilwardby ist leider noch ungedruckt. BAUR ver-
offentlicht die Titel der 67 Kapitel und gibt damit einen dankenswerten Einblick
in den reichen Inhalt dieser Einleitung (Baur, 369-375).

? Nach Baur wird Aristoteles von Kilwardby in der Schrift mehr als 100mal,
Averroes 13mal zitiert.

3 In der Schrift De partibus philosophiae essentialibus legt Aegidius den
Nachdruck auf die Inhaltsangabe der einzelnen Wissenschaften und ihre erkennt-
nistheoretischen Wurzeln. Sie ist in mehreren Drucken des 15. Jahrhunderts vor-
handen. Eine Erginzung dazu bildet der daran sich anschlieBende Traktat De
differentia rhetoricae, ethicae et politicae, der sich mit dem Verhiltnis von
Rhetorik, Ethik und Politik beschaftigt (BAUr, 380).

4 M. GraBMANN, Die theologische Erkenntnis- und Einleitungslehre des
hl. Thomas von Aquin : Thom. Stud. IV, Freiburg i. d. Schw. 1948, S. 27.

5 P. WyskgRr, Die wissenschaftstheoretischen Quaest. V u. VI in Boethium De
Trinitate des hl. Thomas von Aquin: Div. Thom. 25 (1947) 435 ff. Wyser bietet
eine kritische Neuausgabe der beiden Quaestionen auf Grund des Autographs.



48 Die Universitit als geistiger Organismus

Wissenschaft, hauptsichlich aber Objekt und Methode der drei theo-
retischen Wissenschaften des aristotelischen Einteilungstypus eingehend
darlegt. » 1 Im allgemeinen aber tritt in der zweiten Hilfte des 13. Jahr-
hunderts das Interesse an den Fragen der philosophischen Einleitung
zuriick gegeniiber der Frage nach dem Wissenschaftscharakter der
Theologie; die nunmehr den Mittelpunkt der wissenschaftstheoretischen
Erorterungen bildet.

Diese Feststellung gilt noch mehr fiir das 14. Jahrhundert. Die
Frage, ob und inwiefern die Theologie eine Wissenschaft genannt
werden konne, wird in allen Einzelheiten nach dem Pro und Contra
der verschiedenen Losungsversuche behandelt, so z. B. in der Defensa
doctrinae D. Thomae des Herveus Natalis und in den Prologen der Sen-
tenzenkommentare eines Gerhard von Siena, Alphons von Toledo u.a.,
auf die Probleme einer allgemeinen Wissenschaftstheorie aber geht man
nicht mehr niher ein. Nur ein paar Arbeiten zu diesem Thema konnte
Baur fiir den Anfang des 14. Jahrhunderts noch feststellen ; sie sind
aber ohne Bedeutung, diirftig, niichtern und schematisch gehalten. Das
Interesse fiir die Probleme der philosophischen Einleitung hat ganz
bedeutend nachgelassen. Die ungedruckte Einleitungsschrift des Pari-
ser Magister Arnulfus Provincialis, die Baur verzeichnet 2, ist ganz
darauf eingestellt, den Studenten eine rasche Einfithrung in die philo-
sophischen Ficher zu vermitteln. Die Einteilung wird ganz detailliert,
das verwendete Material aber nicht einheitlich verarbeitet. Nicht giin-
stiger ist das Urteil iiber zwei anonyme Einleitungen, die Baur aus-
findig machen konnte: «Sie erheben sich ... nicht mehr iiber das
Niveau einer mageren Disposition, eines starren Fachwerks philosophi-
scher und unphilosophischer Disziplinen. » 3

Das 14. Jahrhundert brachte also fiir die philosophische Einleitung
ein Absinken gegeniiber der im 12. und 13. Jahrhundert erreichten
Hohe. Das erste Werk iiber das Wissenschaftsproblem, das Baur fiir
die Folgezeit namhaft machen konnte, ist das « Opus perutile de divi-
sione, ordine ac utilitate omnium scientiarum » von SAVONAROLA aus
dem Ende des 15. Jahrhunderts ¢. Baur meint deshalb, daBl mit den
diirftigen und schematischen Einleitungen, die er fiir das 14. Jahrhundert
angefithrt hat, « die Entwicklung der mittelalterlichen Einleitungslite-

1 P, WYSER, L. c. S. 445. 2 BAUR, 385 ff. 3 BAUR, 388.
4 Zusammen mit dem Compendium totius philosophiae gedruckt, Venetiis 1534
(Baur, 391 ff.).



nach Heinrich von Langenstein 49

ratur fiir abgeschlossen betrachtet werden kann»!. Das ist nicht
richtig. Die Katharinenpredigt des HEINRICH VON' LANGENSTEIN beweist,
daB die Erértervngen zu diesem Thema nicht zum Schweigen kamen,
sondern Ende des 14. Jahrhunderts neu auflebten und in vieler Be-
ziehung gefordert wurden. Es wiire auch unbegreiflich, wenn die Griin-
dung und der Ausbau der Universititen auf deutschem Boden nicht
auch theoretische Untersuchungen zur Wissenschaftslehre veranlaBt
hitte. Ehe wir uns den Ausfithrungen Heinrichs zuwenden, mége eine
kurze Ubersicht iiber die wichtigsten Probleme gegeben werden, welche
die damaligen Einleitungen beschiftigten.

2. Die problemgeschichtliche Entwicklung

Wir haben uns bisher darauf beschrinkt, die wichtigsten Daten aus
der Literargeschichte der philosophischen Einleitungen zu verzeichnen.
Schwieriger ist es, den Entwicklungsweg aufzuzeigen, den die tnhaltliche
Gestaltung des Themas im Lauf der Jahrhunderte bei den verschiedenen
Autoren genommen bhat. Bei aller Bestindigkeit in den Grundziigen
haben sich dabei so viele Verschiedenheiten in der Stoffabgrenzung, den
Einteilungsprinzipien und Einteilungsschematen herausgebildet, da die
problemgeschichtlichen Linien oft nach verschiedenen Richtungen diver-
gieren und oft sich wirr ineinander verschlingen.

Nur fiir die wichtigsten Gesichtspunkte, die sich dabei bald mehr
bald weniger in den Vordergrund schieben, sollen einige orientierende
Bemerkungen gemacht werden.

A. Der erfafite Wissensbereich

Der Bereich des Wissens, der von der reflektierenden Besinnung
in den Einleitungen erfaBt wurde, deckte sich zunichst mit dem in den
aristotelischen Schriften behandelten Wissensgebiet.

In der lateinischen Tradition wurde dieser Bereich noch enger ab-
gesteckt und das Schwergewicht immer einseitiger auf die aries liberales
verlagert, die als Triviom mit den artes sermocinales (Grammatik,
Dialektik und Rhetorik) und als Quadrivium mit den artes reales
(Arithmetik, Geometrie, Astronomie und Musik) geschieden wurden 2.

1 Baur, 391.

* Der Ausdruck ‘Quadrivium’ findet sich schon bei BoETHIUS, De institutione
arithmetica I, 1. Von Trivium und Quadrivium redet auch Isidor von Sevilla.
Aber allgemein gebriuchlich wurden die beiden Ausdriicke erst seit dem 9. Jahr-

Divus Thomas 4



50 Die Universitit als geistiger Organismus

Sie beherrschen bis ins 12. Jahrhundert hinein fast ausschlieBlich das
Feld der profanen Wissenschaften und geben den Studien und den
Wissenschaftseinteilungen dieser Zeit das Geprige !. Selbst noch bei
Hugo von St. Viktor ist diese beherrschende Stellung der artes fiir das
System der profanen Wissenschaften zu merken, obwohl sie bei Hugo
bereits viel von ihrer traditionelilen Bedeutung und einseitigen Hoch-
schitzung eingebiiBt haben. «Le trivium et le quadrivium », so urteilt
Paré 2, « ne sont plus que des matériaux d'une synthése qui les dépasse ».
Mit dem wachsenden EinfluB des Aristotelismus hat sich immer mehr
auch die weitere Sicht des aristotelischen Wissenschaftsbereiches durch-
gesetzt. Der Rahmen der septem artes war zu enge geworden und wird
allméhlich ganzlich aufgegeben. Man versucht nicht mehr fiir die neuen
Wissenschaften einen Unterschlupf bei den artes zu finden, sondern
gliedert umgekehrt die Facher des Trivium und Quadrivium nunmehr
in das Gefiige des aristotelischen Wissenschaftssystems ein 3. Der
hl. Thomas hat nur die klare Folgerung aus’dieser Entwicklung gezogen,
wenn er feststellt, daB die artes liberales nicht zureichen, das ganze
Gebiet der Wissenschaften aufzugliedern : « Septem liberales artes non
sufficienter dividunt philosophiam theoricam. » ¢

Die Araber machten diese Verengerung des Wissensbereiches nicht
mit ; in ihren Einleitungen blieb immer das weite aristotelische Wissens-
gebiet maBgebend. Auch von ihnen wurden die trivialen Ficher in das
Wissensganze miteinbezogen, sie multen sich aber, wie meist auch die
Logik, mit einer propiddeutischen Einschitzung und Einreihung be-
gniigen 5.

Schwankend ist die Stellungnahme, die man zur Einbeziehung und
Eingliederung der mechanischen Kiinste, der artes mechanicae oder illi-

hundert durch Alcuin. Vgl. M. ManiTius, Geschichte der lateinischen Literatur
des M. A, I, 1911, S. 285; P. RajNa, Le denominazioni Trivium e Quadrivium :
Studi medievali I (1928) 4-36 ; PARE, a. a. O. 99.

! Bei Cassiodor z. B. machen die 7 artes liberales den ganzen Bereich der
profanen Wissenschaften aus, dem die gottliche Wissenschaft gegeniibersteht.
Auch bei Isidor von Sevilla ist von den eigentlich philosophischen Disziplinen
kaum noch etwas iibrig gebliecben. In der Frithscholastik werden die septem
viae trivii et quadrivii von Johannes von Salisbury gepriesen, daB sie den Tempel
der Wissenschaft aufschlieBen.

* PArf;, a.a. O. 100.

3 Die Ficher des Triviums werden meist der philosophia rationalis oder
logica zugeteilt, die Facher des Quadriviums aber bei der philosophia theorica
und zwar als mathematische Disziplinen eingereiht.

t In Boethium De trinitate, q. 5 a. 1 ad 3.

5 BAUR, 190.



nach Heinrich von Langenstein ' 51

berales, einnimmt. Von Aristoteles hatten sie keine besondere Beach-
tung erfahren. In den Einleitungen der Griechen und Araber werden
sie meist nur kurz gestreift und als eine Untergruppe der prakti-
schen Philosophie zugeteilt. Gundissalvi ordnet sie der Okonomik ein
wadhrend Kilwardby sie als eine eigene Untergruppe der praktischen
Philosophie zihlt, weil sie der Verwirklichung der praktischen Giiter
dienten, wie die Ethik die Verwirklichung der geistigen Werte erstrebe 2.
Eine eingehendere Wiirdigung und eine eigenstindige Einreihung er-
fahren die artes mechanicae durch Hugo von St. Viktor. Von ihm
werden sie als eine der vier Hauptgruppen der Philosophie, neben
Theorie, Praxis und Logik, eingefithrt und entsprechend den 7 artes
liberales in 7 Unterabteilungen gegliedert.

Die philosophische Einleitung hat sich bewuBt auf das Gebiet der
philosophischen Disziplinen beschrinkt. Die Mechanik wurde zur Philo-
sophie gerechnet, weil sie ihre Prinzipien von der Philosophie erhalte
und von ihr gelenkt werde 3. Andere Wissenschaften muBten, um
Beriicksichtigung zu finden, bei philosophischen Fichern Unterschlupf
suchen. An solchen hatte bereits Isidor von Sevilla in seiner Enzyklo-
pidie die Jurisprudenz, die Medizin, die Kirchen- und Sprachengeschichte
genannt und dem Traditionsstrom zugefithrt 4. Die Medizin wurde
meist bei der philosophia naturalis eingereiht, z.B. von Alfarabi 3 ;
auch bei Gundissalvi erscheint sie als die « prima species scientiae
naturalis » 8. Die Jurisprudenz wird meist der praktischen Philosophie
zugerechnet und bei der Politik eingefiigt. Nach Aegidius von Rom
hat die Politik die Gesetze « per modum artis» zu behandeln, d.h.
theoretisch, wissenschaftlich zu begriinden, wihrend die Legisten sie
rein dogmatisch « per modum narratium » aus- und darzuiegen und die
actus humani darnach zu beurteilen haben 7. Auch die Theologie wird

! Er bleibt sich allerdings nicht konsequent ; denn an anderer Stelle ordnet
er die mechanischen Ficher (die Tatigkeit des carpentarius, ferrarius, cemen-
tarius) der Geometrie als « praktische Geometrie» zu (BAUR, 109).

* Baur, 876f. Der gleiche Gedanke liegt zugrunde, wenn Thomas von

Aquin im Komm. in IT Met. lect. 2 die praktische Philosophie unterteilt in die
Scientia activa, d. h. die Moral und die scientia factiva, d. h. die mechanischen
Kiinste. Auch die Scheidung in agibilia und factibilia bei Aegidius von Rom
beruht auf dem gleichen Einteilungsprinzip (BAur, S. 376 und 382).
.. ® Hugo von St.Viktor betont, daB die mechanischen Ficher durch die
Theorie gelenkt werden und von ihr ihre rationes empfangen. Agriculturae ratio
philosc>phi est, administratio rustici (Didascalion I c. 5: PL 176, 745 A).

* BAUR, 356, Anm. 1. 5 BAUR, 344. :

¢ BAur, 83 und 20. 7" BAUR, 384, Anm. 2.



52 Die Universitit als geistiger Organismus

deshalb in das System der Philosophie eingegliedert und zwar fast
immer ! bei den theoretischen Wissenschaften als ein Teil der Meta-
physik oder aristotelischen Ocoloyix. Als die eigentliche Aufgabe der
Theologie betrachtete man ja nicht die positive Darstellung der Offen-
barungswahrheiten, die mit «exemplis sive auctoritatibus extrinsecus
quaesitis » arbeitet, sondern das reine Philosophieren iiber das gottliche
Wesen 2, das den iibersinnlichen Gegenstand und das « procedere intel-
lectualiter » mit der Metapbysik gemein hat. Auch als man sich spiter
im Laufe des 13. Jahrhunderts des wesentlichen Unterschieds zwischen
Philosophie und Theologie bewuBt wird, ist man in Verlegenheit, der
Theologie einen gesonderten Platz im Aufbau der Wissenschaften anzu-
weisen. Auch bei Kilwardby, Albertus Magnus, Thomas von Aquin,
Aegidius von Rom erhilt die Theologie ihre Stelle bei und neben der
Metaphysik angewiesen 2.

B. Die behandelten Probleme

Die Entwicklung und der Fortschritt in der Einleitungsproblematik
ist aber nicht allein und nicht zuvorderst daran zu ermessen, wie weit
sie extensiv den Wissensbereich auszudehnen vermochte, sondern mehr
noch daran, wie weit sie #nfensiv die ganze Problematik der Wissen-
schaftslehre zu erfassen und zu behandeln wubBte.

Die ersten Versuche der philosophischen Einleitung beschrianken
sich darauf, da3 sie die einzelnen Wissenschaften aufzihlen, ihre Auf-
gabe und ihren Gegenstand nennen und ihren Wert und Nutzen preisen.
Sie begniigen sich mit kuizen knappen Andeutungen, die weder die
innere Einheit und das Verhiltnis der Wissenschaften untereinander
deutlich machen, noch auch den eigentlichen Sinn und Inhalt der ein-
zelnen Disziplinen enthiillen . Man hilt sich an bestimmte Gesichts-
punkte, xepdrowx, die stereotyp wiederkehren. Thre Zahl vergroBert sich
im Lauf der Zeit, ihre Erérterung wird eingehender, besonders einige
dieser Gesichtspunkte gewinnen allmihlich ein beherrschendes Uber-
gewicht.

1 Nur ganz ausnahmsweise wird der Theologie ein anderer Platz angewiesen ;
so hat Petrus de Hibernia, einer der Jugendlehrer des hl. Thomas, die Theologic
zu den scientiae morales gerechnet, deren Objekt das bonum ist (M. GRABMANN,
Kaiser Friedrich II. und sein Verhiltnis zur aristotelischen und arabischen Philo-
sophie : Mittelalterliches Geistesleben II, Miinchen 1936, S. 122).

? So Clarenbaldus, siehe JANSEN, a.a. O. S. 29*,

3 BAUR, 376, 377, 382.

4 Baur, 331.



nach Heinrich von Langenstein 53

Ammonius sah die Probleme der Einleitung in folgenden sieben
Gesichtspunkten umschlossen : 6 oxomdg, T ypNouov, yvhioloy, 1 TaELg
TG avayvdaswg, 1) attlo T Emypagic, 7 el T& xegadara Sxipeotc,
Omo motov pépog dvdyeTtar TO mapdv abyypappa 1. Bei ISIDOR lauten die
Fragepunkte, die er schematisch bei den einzelnen Wissenschaften abwan-
delt : definitio, ordo, genus, divisio, partes, inventores 2. GUNDISSALINUS
zdhlt elf Fragen auf, die er jeweils bei den einzelnen Wissenschaften
beantworten will : 1. Quid sit ipsa, 2. quod genus, 3. quae materia,
4. quae species, . quae partes, 6. quod officium, 7. quis finis, 8. quod
instrumentum, 9. quis artifex, 10. quare sic vocetur, 11. quo ordine
legendum 3. Spiter, so von KIiLWARDBY, ist die Zahl dieser Gesichts-
punkte nicht vermehrt, sondern vermindert worden. Dagegen treten
nun manche Gesichtspunkte bei den verschiedenen Autoren und Rich-
tungen beherrschend in den Vordergrund und gerade dadurch bekommen
die Einleitungen der scholastischen Periode ihre charakteristische Note.

Bei den Arabern und den von ihnen beeinfluBten Einleitungen ist
die Haupttendenz darauf gerichtet, das System der Wissenschaften nach
sachgemdifen Gesichtspunkten herauszuarbeiten. Sie betonen die sach-
lichen Zusammenhinge und Verhiltnisse. Avicenna namentlich hat sich
bestrebt, den Aufbau der Wissenschaften nach ihren Gegenstinden
durchsichtig zu machen und schematisch darzustellen. Er lit darum
die Einteilung, auch die Untergliederungen, vor allem die Subordinations-
verhiltnisse klar hervortreten 4.

Neben der theoretischen, rein sachlichen Systematik interessierte
aber allmihlich auch das gemetische Werden, die Reihenfolge im Ent-
stehen der einzelnen Wissenschaften. Damit war nun als zweiter Frage-
punkt ein subjektives und psychologisches Moment aufgetaucht, nimlich
die Frage, wie weit von dem subjektiven Bediirfnis und den seelischen
Anlagen des Menschen her die Ausbildung der einzelnen Wissenschaften
bedingt und gefordert war. So hat z. B. ALFARABI in seinem kleineren
Beitrag zur philosophischen Einleitung, De ortu scientiarum, diese psy-
chologischen Fragen stirker zur Geltung gebracht. Er bietet darin
«keine Geschichte der Wissenschaften, sondern eine genetische Syste-
matik derselben » 8. Solche Gedanken klingen aber auch bei GUNDISSALVI
an, wenn er sie auch nicht weiter ausgebaut hat. In der Lebensnot-
durft, bzw. dem Vergniigen und der Neugierde, sieht er die Wurzeln

1 BAUR, 331. 2 BAUR, 355.
3 BAUR, 204 f. 4 BAUR, 846 f. 5 BAEUMKER, a.a. 0. 11.



514 Die Universitit als geistiger Organismus

fiir die verschiedenen Wissensbestrebungen auf dem sinnlichen Gebiet,
wiithrend er auf dem Gebiete des Geistes mehr vom Nutzen und Schaden
die Anregung zu den einzelnen Disziplinen ausgehen 148t. Gundissalvi
war aber weit davon entfernt, die in diesen Andeutungen verborgen
liegenden Fragen weiter zu verfolgen 1. Dagegen hat HuGo voN St. VIik-
TOR der Frage nach dem genetisch-psychologischen Entstehen der
Wissenschaften volles Interesse entgegengebracht und die vorhandenen
Ansitze ausgewertet 2. Die Ausbildung der Wissenschaften war fiir den
durch die Erbsiinde in seinen geistigen Féhigkeiten geschidigten Men-
schen eine psychologische Notwendigkeit. Die Wissenschaften dienen
ihm dazu, die driickende Not, in die ihn die Folgen der Erbsiinde
gebracht haben, zu beheben oder zu mildern und seine Herrscherstellung
innerhalb der Welt und seine verlorengegangene Gottihnlichkeit wieder-
herzustellen 3. Auch KiLwARDBY hat diese Gedanken iibernommen und
neben dem sachlichen Gesichtspunkt (dem «subjectum de quo ») auch
den subjektiv-psychologischen Gesichtspunkt (das « subjectum in quo »)
zur Klassifikation der Wissenschaften nutzbar zu machen gesucht 4.

Wenn die mittelalterlichen Autoren nach der Genese der Wissen-
schaften fragen, so tun sie das nicht zuvorderst aus historischem Inter-
esse. Es ist ihnen nicht um chronologische Daten zu tun. Es geht
nicht um die einzelnen individuellen Geschehnisse, sondern um die
allgemeinen Gesetze, die sich darin kundtun, um die typischen Formen
der Entwicklung. Andererseits war aber, seitdem nach der Genese,
dem Werden, der Entfaltung gefragt wurde, das Problem in die Nihe

1 BAUR, 167 {.

? Solche Ansitze boten einige von den herkémmlichen immer wieder ver-
wendeten Definitionen der Philosophie, besonders die beiden: Philosophia est
« assimilatio hominis operibus creatoris secundum virtutem humanitatis» und
philosophia est « tedium et cura et studium et sollicitudo mortis ». Schon Cassiodor,
«dem wahrscheinlich in erster Linie die Verbreitung dieser beiden Definitionen
innerhalb der Vorscholastik zufallt » (BAUR, 171), gab ihnen eine theologisierende
Richtung, wenn er von der letzteren meint: « quod magis convenit Christianis»
(De artibus et discipl. liberal. c. 3, De dialectia, PL. 70, 1167 D).

3 BAUR, 360.

4 Bei fast allen Wissenschaften, die Kilwardby behandelt, fiigt er ein Kapitel
itber ihre Entstehung ein: so c. 11 : ortus geometriae, c. 12 : ortus astronomiae,
c. 13 : ortus perspectivae, c. 18 : ortus musciae, c¢. 19 : ortus arithmeticae, c. 37 :
ortus mechanicae, c. 46 : ortus sermocinalis scientiae. Dabei ist es Kilwardby
weniger um den duBeren Entstehungsverlauf zu tun, er will vielmehr die Trieb-
krifte aufdecken, die zur Ausbildung der einzelnen Disziplinen gefiihrt haben,
mogen sie durch den subjektiven Erkenntnisdrang und die subjektiven Bediirf-
nisse im Menschen (subjectum in quo) oder durch sachlich im Gegenstand gele-
genen Griinde (subjectum de quo) ausgelést worden sein.



nach Heinrich von Langenstein ab

der Chronologie geriickt. Die historische Betrachtung konnte nicht mehr
ganz ausgeschaltet werden. Und das ist ein drittes Problem, das allmih-
lich sich zu Wort meldete, besonders bei den Autoren, die der Genese
der Wissenschaften ihr Augenmerk zuwandten.

Die ersten Ansitze, die die chronologische Entstehung der Wissenschaf-
ten verfolgen, waren in den Heuremata gegeben. Sie finden eine Fort-
setzung und weitere Ausgestaltung in dem Kephalaion : inventores 1. Am
© stiarksten wird der historische Gesichtspunkt von Huco von St. VIKTOR
beachtet, eine naturgemiBe Folge davon, daB er sich fiir die psycholo-
gisch-genetischen Ursachen der Wissenschaften stirker interessierte. Er
zéhlt, wenn auch ganz niichtern, die auctores artium auf ? und setzt
die Logik an den SchluB seines Einteilungsschemas, weil sie « zuletzt »
erfunden wurde 3.

Die Entwicklung ging also dahin, die Alleinherrschaft der nur am
Gegenstindlichen orientierten, rein systematischen Anordnung und Wer-
tung der Wissenschaften zu durchbrechen und auch den psychologischen
Faktoren und der historischen Betrachtung Beachtung zu verschaffen 4.

Noch ein viertes Problem ist in den Einleitungen wenigstens gestreift
und in spiterer Zeit etwas ausfiihrlicher behandelt worden : die didak-
tisch-pidagogische Frage, in welcher Reihenfolge die Wissenschaften nach
den Anforderungen eines methodischen Lern- und Studienganges doziert
bzw. studiert werden sollen. Dieses Moment lag schon dem Kepha-
laion zugrunde : %) tdfig THg dvayvioeog und lebte spiter in der Frage
fort : Quo ordine legenda sit. Der piadagogisch-didaktische Gesichts-
punkt wird auch meist stark hervorgehoben, wenn es gilt, die Logik
und die sermocinalen Ficher dem ganzen System einzuordnen.

1 Einen inventores-Katalog gab bereits Plinius, Hist. nat. VII, 196. Isidor
von Sevilla kommt darauf in seinen Etymologien immer wieder zuriick. Er behan-
delt die Entstehung der Disziplin z. B. bei der Geometrie (III, 10, 3) bei der Musik
(I11, 18, 1), bei der Astrologie (ITI, 25, 1), bei der Medizin (IV, 3, 1). Auch bei
Gundissalvi taucht dieser Gesichtspunkt gerade bei diesen vier Disziplinen auf.

? Didascalion III, c.2: PL 176, 765 C sqq.

3 BAUR, 360 f.

4 Diese Wandlung kommt schon allein in den Titeln zu Ausdruck, welche
die Autoren ihren Werken geben. Die Araber und Gundissalvi betonen ihr Inter-
esse fiir die theoretische, sachliche Systematik, wenn sie als Titel wihlen : Buch
der Aufzihlung der Wissenschaften ; Die Einteilung der Weisheit und der Wissen-
schaften ; De divisione philosophiae. Alfarabi hat seine kleinere Schrift, die mehr
Interesse fiir die Genesis der Wissenschaften zeigt, mit Recht De ortu scientiarum
8enannt., Kilwardby, der beide Momente beachtet hat, bringt auch beide in dem
Titel zur Geltung : De ortu et divisione philosophiae.



56 Die Universitit als geistiger Organismus

C. Die Klassifikation der Wissenschaften : Einteilungsgriinde und Ein-
tetlungsschemata

Das Hauptziel der philosophischen Einleitungen war und blieb
immer darauf gerichtet, die Wissenschaften in ein mdglichst geschlos-
senes, harmonisches System einzuordnen. Von spekulativem Interesse
beherrscht, wollte man die Wesensmomente der Dinge erfassen, um sie
genau nach species und genera ordnen zu koénnen.

Es ist klar, daB bei solcher Einstellung die Klassifikation der
Wissenschaften zunichst auf rein sachlicher Grundlage versucht wurde :
man wollte die Disziplinen nach ihren Gegenstinden ordnen und syste-
matisieren.

Das war schon der Grundsatz des ARISTOTELES : Tocabto pépnm
pLhocogiag £6Tlv Goa mep ai odatoar 1. HUGO voN ST. VIKTOR bekennt
sich zu dem gleichen Prinzip, wenn er sagt: Tot esse philosophiae
partes, quot sunt rerum diversitates, ad quas ipsam pertinere con-
stiterit 2. Eindeutig hat THoMAS voN AQuUIN zu wiederholten Malen
diesen Standpunkt vertreten. Diversa ratio cognoscibilis diversitatem
scientiarum inducit, sagt er S. Th. I q. 1 a. 1 ad 2. Secundum diversa
rerum genera diversae partes philosophiae inveniuntur, heift es C. Gent.
II, 4. Und im Sentenzenkommentar fordert er : Secantur scientiae
quemadmodum et res, ut dicitur 3 De anima 3. Der letzte Text wird
in gleicher Weise von KILWARDBY verwendet *.

Auf dieser objektiven Einteilungsgrundlage beruhen sowohl das
arictotelische wie auch das platonische Einteilungsschema, welche die
Wissenschaftssysteme der mittelalterlichen Einleitungen vorherrschend
bestimmten.

Das aristotelische Schema, das Boethius, Isidor, Gundissalvi, Hugo
von St. Viktor, Kilwardby, Thomas von Aquin u.a. iibernahmen %,
gliedert die Philosophie in zwei Hauptgruppen : die theoretische und
die praktische Philosophie 8. Die theoretische Philosophie hat es mit den

! Metaph. III, 2, 1004 a, 3.

? Didascalion I, 5: PL 176, 745 B.

3 De an. III 8, 431 b, 24. H. MEvYER, Die Wissenschaftslehre des Thomas
von Aquin, Fulda 1934, bemerkt, daB die Stelle bei Aristoteles in einem anderen
Sinn gemeint sei (S. 5, Anm. 1).

4 BAUR, 375.

5 Baur, 201 f.

¢ DaB Aristoteles eine Zweiteilung des Wissenschaftsganzen vertreten habe,
wird von den meisten Kommentatoren behauptet, so von Ammonius, Simplicius,
Philopon, Alexander, Andronicus aus Rhodus. Die Zweiteilung wird von den



nach Heinrich von Langenstein a7

objektiven, von menschlichem Zutun unabhingigen Dingen zu tun und
wird wieder in drei Unterabteilungen geschieden : Physik, Mathematik
und Theologie. Dabei wird als Einteilungsprinzip genommen das Ver-
hiltnis der Wissenschaften zu Materie und Bewegung, bzw. die groBere
oder geringere Abstraktion davon. Die scientia naturalis handelt von
den materiellen und bewegten Dirgen, die Mathematik von den von
der Bewegung, aber nicht von der Materie abstrahierenden GréBen-
verhiltnissen und Zahlen, die Theologie oder prima philosophia endlich
von den rein geistigen Dingen 1. Die zweite Hauptgruppe, die philo-
sophia practica, beschiftigt sich mit den vom Menschen geschaffenen
oder durch seine Mitwirkung geformten Giitern und Werten. Sie gliedert
sich, weil der Mensch Pflichten sowohl im staatlich-politischen, als auch
im familidr-wirtschaftlichen, als auch im personlich-individuellen Be-
reich hat, in Politik, Okonomik und Ethik 2. Am schwersten waren im
aristotelischen Schema die Logik und die sermocinalen Féicher unterzu-
bringen. Thre Einreihung muBte wesentlich davon abhingen, ob man
diese Facher als Teile der Philosophie oder nur als technische Hilfs-
mittel (pars oder instrumentum philosophiae) ansah, eine Streitfrage,
die nie ganz zur Ruhe kam 3. Wurde, wie z. B. von den Arabern und
Gundissalvi, mehr der formale Charakter der logischen Disziplinen
betont, so muBten sie als propideutische Ficher der Philosophie vor-
gereiht werden ¢ Wo man aber die sachliche Bedeutung der Logik

Arabern festgehalten. Aristoteles kennt daneben aber auch eine Dreigliederung
des Gesamtsystems ; er stellt der theoretischen Wissenschaft, die auf das Wissen
(ﬂewpe?v), die praktische Wissenschaft, die auf das Handeln (mpatrewv), und die
Poietische Philosophie, die auf das duBere Werk (woteiv) gerichtet ist, gegeniiber.
Fiir diese D'eutung setzt sich O. HAMELIN, Le systéme d’Aristote %, Paris 1931,
S. 80 ff. ein und sucht die Bedenken von Zeller zu entkriften. Aristoteles
habe zwar die poietischen Kiinste nicht ausgebildet, er habe sie aber als ein
Hauptgebiet des Systems betrachtet, so bes. Top. VI, 6, 145a, 15 f.; Top. VIII,
1, 157 a, 10 ; Nik. Eth. VI, 2, 1139 a, 27 ; und bes. Metaph. V, 1, 1025 b, 25 und
1064 b, 1. Fiir diese Auffassung tritt auch UBERWEG-PRAECHTER, Die Philo-
Sophie des Altertums 12, Berlin 1926, 375, ein, ebenso H. MEYER, a. a. O. 37.

-1 Metaph. V, 1, 1026a, 13 ff. DaB die dreigegliederte Unterteilung der
theoretischen und praktischen Philosophie sich auf Aristoteles selbst berufen
konne, vertritt HaMELIN, a.a. O. 84 ff.

2 Nik. Eth. I, 1, 1094a, 18 ff.

3 Uber die Streitfrage und ihre Geschichte siehe BAURr, 285 ff. Uber die
eigentliche Meinung des Aristoteles wird auch heute noch diskutiert.

% Gundissalvi sucht zwar einen mittleren Weg zu beschreiten, indem er
die Logik als pars et instrumentum philosophiae bezeichnet (BAUR, 69 f., 287 ff.),
fiir sein System hat er sie aber mit der Grammatik und Poetik und Rhetorik als
Vorbereitende Ficher eingereiht.



58 - Die Universitit als geistiger Organismus

anerkannt hat, wurde sie entweder unter die praktischen Wissenschaften
gezahlt 1, z. B. von Kilwardby und Aegidius, oder sie wurde als eine
eigene Hauptgruppe, als scientia rationalis, der Gesamtheit der iibrigen
Wissenschaften als der scientia realis gegeniibergestellt, so z. B. von
Thomas von Aquin 2.

- Das platonische Einteilungsschema ® kennt drei groBe Hauptgruppen
im Wissenschaftsorganismus : Physik, Ethik und Logik. Diese Gliederung
mit ihrer mehr praktischen Ausrichtung wurde von der Stoa iiber-
nommen und hat auf Augustin eingewirkt ¢. Sie ist vor allem dadurch
gekennzeichnet, daB sie die logisch-rationalen Ficher als gleichgestellte
dritte Gruppe neben die naturphilosophischen und die ethischen Diszi-
plinen setzt °. _

- Auf die Einteilungsschemata, in denen die Frithscholastiker die
Vielfalt der Wissenschaften zu erfassen suchten, haben die beiden in
der Tradition fortlebenden Systeme, das aristotelische und das plato-
nische, eingewirkt und zwar so, dafl zunéchst keines der beiden Systeme
die beherrschende oder gar ausschlieBliche Geltung erlangen konnte. In
der ersten Zeit tiberlagern und iiberschneiden sich die beiden Gliede-
rungen. Dort wo der platonische Gesichtspunkt fiir die Hauptein-

1 Cassiodor «rechnet sie in seiner zweiten (stoischen) Einteilungsweise zu-
sammen mit der Ethik unter die wpaxTixi], ohne jedoch diese Einteilung beizu-
behalten und durchzufithren» (BAUR, 376, Anm. 5). Sogar Gundissalinus kennt
diese Eingliederung, wenn er sagt, wer die Logik als pars philosophiae betrachte,
miisse sie zu den praktischen Wissenschaften rechnen, die von den Dingen
handeln, « quae sunt ex opere nostro». Die damit angedeutete Gliederung haben
sich dann Kilwardby und Aegidius von Rom zu eigen gemacht. Sie stellen den
Wissenschaften, die sich mit den «res divinae», bzw. den «entia non causata a
nobis » beschéftigen, die « Wissenschaften» von den «res humanae», bzw. den
«entia causata a nobis» gegeniiber und rechnen zur letzten Gruppe die Wissen-
schaft von den intellektuellen Formen (Logik), von den ethischen Werten (Ethik)
und von den mechanischen Giitern (Mechanik) ; vgl. BAur, 377, 382,

? In den Anal. post. lect. 1 scheidet Thomas die Philosophie in zwei Haupt-
gruppen : die « philosophia realis», welche die theoretica und practica in sich
schlieBt, und die « philosophia rationalis», die durch die Logik dargestellt wird.

3 Beim sogenannten platonischen Schema ist es schwerer zu entscheiden, ob
und inwieweit es auf Plato selber zuriickgeht. Nach UBERWEG-PRAECHTER (Die
Philosophie des Altertums 12, Berlin 1926, 332 u. 375) wurde diese Einteilung
erst durch die dltere Akademie, besonders durch Xenokrates begriindet.

4 De Civ. Dei VIII, 4, 6-8; XI, 25.

5 Die platonische Einteilung ist sogar dem Aristoteles bekannt, so wenn
er in Top. I, c. 14, 105 b, 19-29 die Probleme in moralische, physische und logische
Probleme gliedert (vgl. HAMELIN, a.a. O. S. 80; UBERWEG-PRAECHTER, a.a. O..
S. 375). Auch Gundissalvi unterscheidet in der Logik : « tria genera quaestionum :
morale videlicet, naturale et rationale» (BAUR, 75 u. 296).



nach Heinrich von Langenstein 59

teilung der Wissenschaften zugrunde gelegt wird, wird das aristotelische
Schema fiir die Untergliederungen verwertet, und umgekehrt, dort wo
das aristotelische Schema die Grundgliederung bestimmt, findet das
platonische fiir die weitere Aufteilung Verwendung. So hat z. B. die
dreigliedrige Gruppierung der Wissenschaften bei Thierry von Chartres
und Clarenbaldus in theoretische, ethische und logische Disziplinen !
sicherlich in der platonischen Dreiteilung der Wissenschaft in Physik,
Ehtik und Logik ihr Vorbild. Aber die beiden ersten Gruppen sind,
wie besonders ihre Untergliederung zeigt, bereits auf die groBere Weite
und Reichhaltigkeit des aristotelischen Wissenschaftsbereiches ausge-
richtet. Die theoretische Gruppe umfaBt, wie bei Aristoteles, die scientia
physica, mathematica und theologica und der ethischen Gruppe wird,
wie bei Aristoteles, auBler dem Bereich der eigentlichen Moral auch das
Gebiet der Wirtschaft und Politik zugeteilt. Umgekehrt geht Gilbert
de la Porée von der aristotelischen Zweiteilung in theoretische und
praktische Wissenschaften aus. Er gliedert aber nach platonischem
Muster die theoretischen Wissenschaften in scientiae naturales, ethicae
und logicae auf 2. Seitdem aber die Scholastik das aristotelische Schema
in der klaren Aufgliederung der Araber durch Gundissalvi kennengelernt
hatte, gewann es immer mehr an Ubergewicht und beherrschte im
13. Jahrhundert fast ausschlieBlich die scholastischen Einteilungen der
Wissenschaft 8.

Das Einteilungsprinzip, nach dem die genannten Schemata der
Scholastik gestaltet waren, war von sachlich-objektiven Gesichtspunkten

1 JansEN, a.a.O. S. 34f., 8* 26* Starken EinfluB {ibt das platonische
Schema auch aus in der Auffassung des Johann von Salisbury (DANIELS, a.a. O.
S. 81 ff. ; MEVYER, a.a.O. S. 37).

? Comm. in librum Boethii De Trinitate: PL 64, 1265 B f.; vgl. MAXSEIN,
a.a.0, S, 74 ff.

3 Gelegentlich findet auch in der Hochscholastik die platonische Dreiteilung
noch Erwiahnung, z. B. bei ALBERTUS MAGNUS, De praedic. I, 2 ; bei BONAVENTURA;
De reduct. art. ad theol. c. 4 Besonders ist die Einteilung, die der hl. Thomas
in seinem Ethikkommentar (In I Eth. Nic. lect. 1) vom Bereich der Wissenschaft
gibt, vom platonischen Schema inspiriert. Er unterscheidet eine vierfache Ord-
nung : 1. die Ordnung, die der Verstand nicht schafft, sondern betrachtet, als
das Gebiet der Naturphilosophie, wozu er hier auch die Metaphysik rechnet ;
2. die Ordnung, die der Verstand durch seine geistige Titigkeit erzeugt, als das
Gebiet der philosophia rationalis (Logik und Rhetorik) ; 8. die Ordnung, die der
Verstand durch die Akte des Willens schafft, als das Gebiet der Moralphilosophie ,
4. die Ordnung, die der Mensch durch die Bearbeitung der duBeren Dingwelt hee-
T‘fOl'bringt, als das Gebiet der mechanischen Kiinste. Hier ist das platonisch-stoischr
Schema nur um die mechanischen Kiinste erweitert.



60 Die Universitiat als geistiger Organismus

genommen. Es darf jedoch nicht iibersehen werden, daB dabei das
Verhiltnis des Wissenschaftsgegenstandes zum Menschen eine bedeu-
tende Rolle spielte. Und hier war die Moglichkeit gegeben, daB auch
die subjektive Seite, der intendierte Zweck, ja gelegentlich sogar schon
psychologische Erwigungen bei den Einteilungsversuchen zur Geltung
kamen. Schon bei der aristotelischen Gruppierung in theoretische und
praktische Wissenschaften spielen solche Momente mit herein. Der zu-
grunde liegende Gedankengang wird von Gundissalvi folgendermafen
zum Ausdruck gebracht : « Quia ... philosophia ad hoc inventa est, ut
per eam anima perficiatur, duo autem sunt, quibus anima perficitur,
scilicet scientia et operatio, idcirco philosophia, quae est ordo animae,
necessario dividitur in sensum et rationem.»! Die Riicksicht auf das
erkennende Subjekt wirkt vor allem auch mit, wenn die theoretische
Philosophie in die scientia naturalis, die scientia mathematica und die
theologia gegliedert wird. Es ist der verschiedene Grad von Abstraktion
und die dadurch bedingte verschiedene Methode, welche die natur-
wissenschaftlichen, mathematischen und metaphysischen Disziplinen von
einander abhebt. Seit Boethius diese Unterscheidung mit starker An-
lehnung an neuplatonisch-augustinische Konzeptionen unterstrichen und
an die Scholastik iibermittelt hat, hat sie ein unbestrittenes Heimat-
recht in den scholastischen Wissenschaftseinteilungen erlangt und wurde
stets herangezogen, um die Dreigliederung der theoretischen Wissenschaft
zu rechtfertigen 2.

Eine gewisse, in steigendem MaB zur Geltung kommende Bedeutung
hat fiir die, Klassifikation der Wissenschaften auch der didaktisch-
padagogische Gesichispunkt gehabt. Besonders wurde die Reihenfolge,
die Einreihung der einzelnen Disziplinen vielfach von didaktischen Er-
wigungen diktiert. Dadurch ergab sich dann eine zweite neben der

1 BAUR, 11 u. 169.

2 Gerne wurde die Abgrenzung der Hauptgruppen der Wissenschaften da-
mit begriindet, daB jeder ein spezifisches Betatigungsfeld der menschlichen Potenzen
zugewiesen wurde. Die bei Aristoteles schon genannte Einteilung in theoretische,
praktische und poietische Philosophie (Metaph. V, 1 ; vgl. oben S. 57, Anm. 2) hat
zur Grundlage die Unterscheidung der betrachtenden, handelnden und hervor-
bringenden Betitigung des Menschen. Nach Clarenbaldus entsprechen den drei
Hauptgruppen der spekulativen, ethischen und logischen Wissenschaften die drei
Hauptbetitigungsfelder des Menschen, die cogitatio, operatio und locutio (JANSEN,
a.a. 0. S. 26*%). In dhnlicher Weise hat Aegidius von Rom der Logik die inten-
tionalia, der Ethik die agibilia, der Mechanik die factibilia, der spekulativen
Wissenschaft die realia zugeteilt (BAUR, 389).



nach Heinrich von Langenstein 61

Hauptgliederung nebenherlaufende und sie kreuzende Anordnung der
Wissenschaften. Am stirksten kommt das didaktische Moment zum
Durchbruch, wenn es gilt, die Logik in das Wissenschaftsganze einzu-
reihen. Man ist sich einig dariiber, da die Logik nach sachlichem
Gesichtspunkt durchaus nicht an erster Stelle rangieren konne, sondern
hinter die theoretischen Wissenschaften gehére, daB sie aber aus didak-
tisch-methodischen Griinden an die Spitze des Wissenschaftsorganismus
zu setzen seil. Aus diesem Grund hat ALFARABI die scientia linguae
und logicae als propddeutische Disziplinen eingereiht und hat in De
ortu scientiarum ausdriicklich betont, daB8 das aus piddagogisch-didak-
tischen Erwigungen : « ratione docendi et discendi » geschehe 2. Didak-
tische Griinde sind es auch, die bei GunDpIssALVI den Ort und die Reihen-
folge der logischen und sermocinalen Ficher regeln : « Inter scientias
autem eloquentiae et sapientiae logica media est: cum enim gram-
matica necessitate loquendi prima ponatur, post grammaticam vero
causa delectandi poetica sequatur, profecto sicut post poeticam studio
persuadendi rhetorica, sic post rhetoricam necessitate cogendi sequitur
logica. » 3 Auch fiir Huco voN St. VIKTOR ist die Logik zwar nach
der historisch-genetischen Entwicklung zuletzt, nach der didaktischen
Reihenfolge aber zuerst anzusetzen : « Haec tempore quidem postrema
est, sed ordine prima. » ¢+ Auch sonst bestimmt der didaktische Gesichts-
punkt manchmal Reihenfolge und Klassifikation. So betont GuNDISs-
saLvi, daB die Naturwissenschaft nach der lLogik zu lesen und zu
studieren («legenda et discenda ») sei und daB die Metaphysik nach
der Naturwissenschaft ibren Platz habe: «non quantum in se, sed
quantum ad nos » °.

Man kann die Klassifikation und Reihenfolge der Wissenschaft noch
nach einem vierten Gesichtspunkt vornehmen, nidmlich nach ihrem
Wert und ihrer Rangordnung. Solange die Scholastik die Wertung der
Wissenschaften nach dem aristotelischen Grundsatz vollzog : Die wert-

1 So schon Ammeonius, BAur, 300 ff.

* Baur, 345, Anm. 1.

3 BAUR, 81. Im Prolog duBert sich Gundissalvi also: « Logica naturaliter
Praecedit omnes partes philosophiae theoricae et est necessaria illis ad acquiren-
dum verum ... grammatica logicam et omnes alias scientias tempore praecedit . . .
Grammatica ... instrumentum est philosophiae quantum ad docendum non
quantum ad discendum (BAUR, 18).

1 Didascalion lib. I, ¢. 12, PL 170, 749 D.

5 BAUR, 27 u. 38.



62 Die Universitat als geistiger Organismus

vollste Wissenschaft mull das wertvollste Objekt haben 1, ergaben sich
von hier aus keine neuen Perspektiven. Da man aber die' Dignitit
der Wissenschaften doch auch von ihrem subjektiven Nutzen, ihrer
Brauchbarkeit ableitete 2, war der Ansatz zu einem neuen Einleitungs-
prinzip gegeben.

Schon KiLwArDBY, dessen Werk als eine abschlieBende Zusammen-
fassung der Probleme der scholastischen Einleitungen betrachtet wer-
den darf, war sich der verschiedenen Einteilungsfundamente fiir die
Klassifikation der Wissenschaften bewuBt. Im 63. Kap. spricht er von
einem « ordo triplex, scilicet secundum inventionem, secundum naturam
et doctrinam » und im 64. Kap. nennt er noch einen vierter Einteilungs-
grund : die «separatio partium philosophiae ad invicem penes utili-
tatem quam habet una ad aliam»3. Als Grundlage fiir sein eigenes
System hiit er aber an der von den Arabern und Gundissalvi iiber-
kommenen rein sachlichen Klassifikation fest.

II. Der Aufbau der Wissenschaften und Fakultiten
- nach Heinrich von Langenstein

Wir haben nunmehr eine geniigend breite Basis gewonnen, um
die Wissenschaftstheorie unseres Autors wiirdigen und in die problem-
geschichtliche Entwicklung einreihen zu kénnen. Wir haben erst in
einer kurzen Analyse ihre wichtigsten Gedanken herauszustellen.

Es war fiir den Prediger am Patronatsfest der philosophischen
Fakultit nicht schwer, auf das Wissenschaftsproblem iiberzulenken.
Die hl. Katharina war, so fithrte er aus, in allen menschlichen und
gottlichen Wissenschaften griindlich vunterrichtet und konnte infolge
dieser tiefgreifenden und allseitigen Bildung die Gegner mit ihren eigenen
Waffen schlagen. |

Diese Feststellung war fiir Heinrich von Langenstein ein geniigen-
der AnlaB, sogleich drei programmatische Thesen aufzustellen (144)4:

1 Metaph. V, 1, 1026 a, 21.

? So schon bei dem Kephalaion: 7o ypnatpov und bei der Frage: quae
eius utilitas, die Gundissalvi z. B. bei der Metaphysik, der Musik, der Logik aus-
driicklich behandelt (Baur, 42, 80, 101, 246, 299).

' 3 BAUR, 374.

* Die in Klammern beigesetzten Zahlen geben die Seiten des edierten Textes

an : DivThom(Fr) 26 (1948) 144-159.



nach Heinrich von Langenstein 63

1. Alles menschliche Wissen ist letztlich auf die Theologie hin-
geordnet.

2. Alle Fakultiten fordern und stiitzen sich gegenseitig.

3. Die Wissenschaften hingen so eng miteinander zusammen, dal3
eine vollkommene Kenntnis der einen Wissenschaft nie ohne die Kennt-
nis der andern erlangt werden kann. Die Wissenschaften, das ist der
Sinn dieser Thesen, sind alle zu einer organischen, sachbedingten Ein-
heit verkniipft, die ihren krénenden AbschluB und ihre letzte Ziel-
setzung in der Theologie hat, ohne daB dadurch die einzelnen Wissen-
schaften ihre eigenstindige Bedeutung und Notwendigkeit verlieren.

Fiir die Begriindung und nidhere Erliuterung dieser Thesen hilt
es Heinrich fiir notwendig, erst nach den Griinden und psycholo-
gischen Wurzeln zu suchen, die zur Ausbildung der verschiedenen Dis-
ziplinen und Fakultiten gedringt und ihre Entwicklung und Gestal-
tung bestimmt haben.

1. De ortu et origine scientiarum

Die Ausfithrungen Heinrichs sind beherrscht von einem fheolo-
gischen Grundgedanken, den er als «supposito» an die Spitze stellt :
Die unverniinftige Kreatur ist auf den Menschen, der Mensch aber
ist letztlich auf Gott hingeordnet. Diese von Gott gewollte und im
Paradies verwirklichte Ordnung wurde durch die Ursiinde zerstért. Der
Mensch hat Gott den Gehorsam verweigert und als Folge davon ver-
weigert nunmehr auch die Natur den willigen Dienst gegen den Men-
schen. Durch die Siinde ist Unordnung und Verwirrung in die Welt
eingezogen. Im Verhiltnis zwischen der anorganischen und der orga-
nischen Natur, ja im Inneren des Menschen selbst herrscht der Zwie-
spalt : « omnia facta sunt inoboedientia et contraria vivo et homo sibi
ipsi ». Die gestorte Ordnung wieder herzustellen ist das Bestreben, das
den Menschen seitdem beherrscht. Die restitutio muf in zwei Stufen
erfolgen ; Zunichst muB die Kreatur dem Menschen wieder botmiBig
gemacht werden, sodann muf3 der Mensch sich selbst wieder gehorsam
dem gottlichen Willen unterordnen. Diese beiden Sitze, die, wie Hein-
rich selbst angibt, sich weitgehend mit der Ausfithrungen Hugos von
St. Viktor im Didascalion decken, werden von ihm ausfiihrlich begriindet
und zwar rein theologisch aus dem biblischen Genesisbericht. Die
Genesis wird von Heinrich auch fiir seine weiteren Darlegungen und
BEWeiSfﬁhrungen immer wieder herangezogen. Man merkt iiberall den



64 Die Universitit als geistiger Organismus

vertrauten Kenner dieses Buches, dessen Erklirung ihm jahrelang als
Grundlage fiir seine magistralen Vorlesungen gedient hat 1.

Dadurch, daB die Wiederherstellung der urspriinglichen Harmonie
zwei Stufen durchlaufen muB, ist die Gliederung der Wissenschaften in
zwer oberste Gruppen bedingt. Die Ordnung zwischen dem Menschen
und der iibrigen Kreatur wieder aufzurichten, ist Sache der « scientiae
humanae » : den Menschen aber wieder ins rechte Verhiltnis zu Gott
zu bringen ist Sache der «scientiae divinae » (145 f.).

Die Scheidung der Wissenschafter in die « scientiae humanae » und
«divinae », die Heinrich hiermit zur Grundlage seiner Klassifikation
macht, ist eine uralte, immer wiederkehrende Gliederung 2. Aber der

1 Heinrich von Langenstein hat die Genesis zur Grundlage seiner magistralen
Vorlesungen in Wien gewdhlt, kam aber iiber die ersten drei Kapitel nicht hinaus.
Das Werk ist sehr umfangreich und ist noch im Autograph erhalten in den
Cod. 4651, 4652, 4677 und 4678 der Wiener Staatsbibliothek ; auBlerdem nach
Heilig in etwa 15 Exemplaren. Ob und inwieweit Heinrich sich in dem Genesis-
kommentar bereits mit den Fragen der Wissenschaftstheorie beschiftigte, konnte
ich nicht nachpriifen.

? Die triebkriftige Wurzel fiir die Scheidung der Philosophie in die «scien-
tiae divinae » und « humanae » diirften in der traditionellen, immer wiederkehren-
den Definition gelegen sein : « philosophia est rerum humanarum divinarumque
cognitio cum studio bene vivendi coniuncta », die aus der stoischen Schule stammt
und durch Cassiodor und Isidor in die christliche Tradition eingefithrt wurde. Sie
blieb der ganzen Scholastik geliufig. Die in dieser Definition gegebene Scheidung
von scientiae divinae und humanae wurde aber in verschiedenem Sinn gefaft :

1. Zunichst stellte man den heiligen Wissenschaften, die sich mit Gott
und den goéttlichen Dingen beschaftigen, die profanen Disziplinen gegeniiber,
welche die weltlichen Dinge zum Gegenstand haben. Diese Auffassung iibernahmen
jedenfalls Cassiopor und IsiDoOR, die der Wissenschaft von Gott als der « scientia
divina », deren Kern die iibernatiirliche Offenbarungstheologie bildet, die pro-
fanen Ficher mit den sieben artes liberales als Kern gegeniiber stellten.

2. In anderem Sinn und mit anderer Grenzziehung verwenden diese Gliede-
rung die Araber. Sie verstehen unter den « res divinae » alle von Gott geschaffenen,
dem Menschen vorgegebenen Dinge. Sie werden vom Menschen spekulativ er-
faBt und bilden das Objekt der theoretischen Wissenschaften. Unter den «res
humanae » verstehen sie die vom Menschen gesetzten Handlungen und die von
ihm hervorgebrachten Giiter und Werte. Sie sind dem Menschen aufgegeben,
damit er sie gestalte und forme. Sie bilden den Gegenstand der praktischen
Wissenschaften. Unter die «scientiae divinae» gehoren nach dieser Auffassung
folgerichtig alle spekulativen, dem Wissen dienenden Disziplinen, auch die Natur-
wissenschaft, wihrend die auf die Praxis abgestellten Facher, welche die Kenntnis
von den ethischen und 6konomischen Aufgaben, ja auch die von dem kiinstle-
rischen und handwerklichen Schaffen des Menschen zu vermitteln haben, « scientiae
humanae » heien.

GUNDISSALVI kennt beide bisher genannten Auffassungen. Der engeren
theologischen Auffassung der lateinischen Tradition ist er dort verpflichtet, wo er
nach Art der Vorscholastik der iibernatiirlichen Theologie die profanen artes



nach Heinrich von Langenstein 65

Sinn, den man mit den beiden Gliedern verband und die Art, wie man
ihre Abgrenzung gegeneinander vornahm, weisen einen starken Bedeu-
tungswandel auf. Nach der Auffassung Heinrichs sollen die « scientiae
humanae » dem Menschen dazu dienen, seine Oberherrschaft iiber die
Natur wieder zu erlangen, wiahrend die « scientiae divinae» ihm dazu
verhelfen miissen, wieder in das rechte Verhéltnis zu Gott zu kommen.
Diese Abgrenzung geht auf den EinfluB des HuGo voN ST. VIKTOR
zuriick, der diese Scheidung allerdings noch nicht voll zur Durchfithrung
gebracht hat. Neu ist jedenfalls die klare und konsequente Art, in
der Heinrich nun diese Einteilung anwendet, und die einprigsame
Begriindung, die er dieser Auffassung gibt.

Zunichst also muB der Mensch seine urspriingliche Herrscher-
stellung zuriickerobern. Zu diesem Ziel kann er nur in miihseliger
Arbeit durch Ausniitzung der ihm gebliebenen geistigen Krifte gelangen.
Das fithrt notwendig zur Ausbildung der ersten Gruppe von Wissen-
Schaften, der « scientiae humanae ». Durch sie mull der Mensch die sich
ihm entgegenstellenden Schwierigkeiten meistern. Solche Schwierig-
keiten kommen von auBen, von den Dingen, und von innen, vom
Menschen selbst : «ex parte rerum homini necessariarum und ex parte
hominis secundum se ». Dementsprechend miissen auch die wissenschaft-
lichen Bemiihungen, ihrer Herr zu werden, doppelter Art sein.

liberales gegeniiberstellt : « Divina scientia dicitur, quae deo autore hominibus
tradita esse cognoscitur, ut vetus testamentum et novum ... Humana vero
Scientia appellatur, quae humanis rationibus adinventa esse probatur, ut omnes
artes liberales » (BAUR, 5). Diese Auffassung wird aber bei seiner Klassifikation
der Wissenschaften nicht weiter beriicksichtigt. Mit der arabischen Tradition
aber geht er einig, wenn er scheidet zwischen den Wissenschaften von den
Dingen, « quae sunt ex opere nostro et nostra voluntate, ut nostra humana opera
sicut leges, constitutiones, dei cultus, exercitia, bella et alia huiusmodi» und den
Wissenschaften von den Dingen, « quae non sunt ex opere nostro, ut deus, angeli,
Coelum, terra, vegetabilia, animalia, metalla, spiritus et omnia naturalia » (BAUR,
10). Die Bezeichnung «scientia humana» und «scientia divina» wird fiir diese
Scheidung von ihm allerdings nicht gebraucht; dagegen findet sie sich wieder
bei Kilwardby.

3. Den dritten Bedeutungswechsel in der Auffassung der « scientiae divinae »
und « humanae » hat Hugo von St. Viktor gebracht. Nach ihm muB die Philo-
Sophie als « moderatrix omnium humanarum actionum» (Didascalion I, c. 8)
durch die «actio divina» zunichst die verlorene Gottihnlichkeit des Menschen
Wieder anstreben. Damit hat es die erste Gruppe der Wissenschaften zu tun,
die sowohl theoretisch auf die « speculatio veritatis» als auch praktisch auf das
“ exercitium virtutis » gerichtet sind (Didascalion I, c. 9: PL 176, 747. Die zweite
Gruppe von Wissenschaften begegnet durch die « actio humana » den necessitates
defectuum, durch die der Mensch seit der Ur- und Erbsiinde behindert ist (1, ¢. 40).

Divus Thomas 5



66 Die Universitit als geistiger Organismus

Dem aufriithrerisch und siindig gewordenen Menschen gegeniiber ist
auch die Natur widerspenstig geworden ; sie liefert nicht mehr von
selbst das zum Leben Notwendige. Dieses Versagen der Natur wett-
zumachen, hat der Mensch die mechanischen Kiinste erfunden. Durch
sie sucht er teils die Naturgiiter sich anzueignen und die natiirliche
Produktion zu steigern, teils sie durch nutzbringende Verarbeitung fiir
die menschlichen Bediirfnisse brauchbar zu machen. « Artes mechanicas
voco omnes istas quae docent res productas homini necessarias acqui-
rere et humano usui adaptare.» Der Auffindung und Forderung der
Naturerzeugnisse dienen nach Heinrich z. B. die Jagd und die Schiff-
fahrt. Der Verarbeitung der Naturprodukte dienen z. B. Gerberei und
Weberei. Zu den mechanischen Kiinsten, die Heinrich mit Vorliebe
« artes adulterinae » oder « fornicariae » nennt !, rechnen manche auch
den Ackerbau, wihrend Heinrich ihr lieber als « physica practica » bei
den Naturwissenschaften einreihen maochte 2 (146).

Neben den mechanischen Kiinsten muBten aber sehr bald auch
die spekulativen Wissenschaften ausgebildet werden. Zwei Griinde waren
es vor allem, so meint unser Autor, die den Menschen auf die Speku-
lation hindringten. Einmal war es das Verwundern, das admirari, das
durch die Unkenntnis der Dinge und ihrer Ursachen geweckt wird,
und der Wissensdrang, der bis zu den Ursachen und Quellen vordringen
mochte, sodann war es aber auch der praktische Nutzen, den die
theoretische Kenntnis der Dinge fiir ihre praktische Beherrschung und

1 Die artes mechanicae, die sich schon bei den Griechen als ﬁ&vauo‘m Téxvat
keiner besonderen Schidtzung erfreuten, werden bereits bei den Arabern, z. B.
bei Alfarabi als « artes adulterinae » bezeichnet. Da man die artes liberales auch
« artes ingenuae» nannte, wurden die mechanischen Kiinste als die unechten,
die artes adulterinae angesehen. Heinrich von Langenstein unterstreicht diese
Charakterisierung, wenn er sie auch als « artes fornicariae » bezeichnet. Er gibt
dafiir eine rein theologische Erklirung : « quia sicut Adam fornicabatur abs Deo,
ita et ipsum fornicari oportuit abs natura». Der siindige Mensch, der sich an
die legitimen Schranken der von Gott gesetzten Ordnung nicht gehalten hat, ist
nun gezwungen « totaliter a natura adulterari transferendo se ad similia opera
et imitando eam in suis operibus, ubi natura defecit». Diese Erklirung hatte
bereits Hugo von St. Viktor gegeben : « Convenienter opus humanum, quod natura
non est, sed imitatur naturam, mechanicum est, id est adulterinum nominatur »
(Didascalion, I, c. 10 : PL. 176, 747D ; vgl. I,c. 9: 176, 747 C; I1, c. 2: 176, 752 C).

? Als « praktische Naturwissenschaft » rangiert die agricultura bei den Ara-
bern. Alfarabi (De ortu scientiarum) und von ihm abhingig Gundissalvi haben
den Ackerbau als eine der acht species der scientia naturalis gezihlt (BAUR, 208
und 20). Von Hugo von St. Viktor hingegen wird der Ackerbau unter die sieben
Abteilungen der mechanischen Kiinste eingereiht.



nach' Heinrich von Langenstein 67

Auswertung bietet. «Ideo necessaria fuit generi humano aliqualis
speculatio et sic post practicas inventae sunt speculativae » (scientiae).
Erst beschiftigten den Menschen die kleineren Probleme, die das tig-
liche Leben stellt. Allmdhlich aber wagte er sich auch an die groBen
Fragen, die durch die geheimnisvollen Vorginge am gestirnten Himmel
und durch das stindige Werden und Vergehen im All aufgegeben werden.
Nach der Meinung unseres Autors wurden von den spekulativen Wissen-
schaften die mathematischen Ficher und die Astronomie zuerst erfunden.
Er glaubt hiefiir Aristoteles zum Gewidhrsmann zu haben. Spiter kam
es dann zur Ausbildung der Naturwissenschaft, die es mit den der
Bewegung unterliegenden Dingen zu tun hat und besonders das Werden
und Vergehen zu ergriinden sucht (146 ff.).

Der Prediger 1iBt es bei diesen kurzen Andeutungen bewenden.
Er kiimmert sich nicht weiter um die einzelnen Unterabteilungen und
Facher der spekulativen Philosophie.

Aber auBler diesen duBeren Schwierigkeiten « ex parte rerum homini
necessariarum » stéBt der Mensch davernd auch auf Widerstinde, die in
seiner eigenen Natur sich auftun, « ex parte hominis secundum se ». Die
menschliche Natur ist durch die Erbsiinde innerlich geschwicht und
geschiddigt, und zwar, seiner leibseelischen Doppelnatur entsprechend,
sowohl an seinen leiblichen wie auch an seinen seelischen Kriften und
Anlagen. Dadurch ist die harmonische Verbundenheit von Leib und
Seele gestort, so daB sie sich gegenseitig hemmen und behindern. Die
kérperlichen Krankheiten auf der einen und die siindigen Neigungen
auf der anderen Seite sind die Folge dieser erbsiindlichen Belastung.

Um den kirperlichen Gebrechen wirksam zu begegnen, muBte von
der Naturwissenschaft eine spezielle Disziplin abgezweigt werden, die
nach Wegen und Mitteln zu ihrer Heilung zu sinnen hat. Diese Aufgabe
obliegt der Medizin, quae per diversa remedia corporalibus passionibus
habet obviare (149).

Der schuldig gewordene Mensch hat aber besonders an seinen
ethischen Kriften schwere EinbuBle erlitten. Die erste Siinde lieB im
Menschen die siindigen Neigungen der Habsucht, des Hochmutes und
der sexuellen Begierlichkeit zuriick. Diese Triebe finden ihre folgen-
schwerste und letzte Auswirkung in den Akten der Ungerechtigkeit,
zu denen sie verfithren. Gegen diese moralischen Defekte arbeitet die
Moralphilosophie und sie geniigt auch gegen die meisten von ihnen,
zumal sie im Kampf gegen die Begierlichkeit von der Medizin unter-
stiitzt wird. Zur wirksamen Bekdmpfung der unter den Menschen



68 Die Universitit als geistiger Organismus

wuchernden Ungerechtigkeit reicht aber die Ethik allein nicht mehr
aus. Gegen dieses tiefgreitende und weitverbreitete Ubel muB wiederum
eine spezielle Abwehr aufgeboten werden : die wissenschaftliche Siche-
rung des Rechts durch die juristische Fakultdt. Diese mul wiederum
sich scheiden in eine Fakultit fiir kanonisches Recht und eine Fakultit
fir ziwles Recht. Denn die Ungerechtigkeit findet sich bei Welt-
menschen und bei Geistlichen. Es wire aber ungeziemend, fiir beide
den gleichen Richter zu bestellen * (149 {£.).

Zur Uberwindung anderer Schwierigkeiten, die im Menschen auf-
treten, hat man noch einen speziellen Zweig der Philosophie eingesetzt,
die Musik. Sie soll den von Triibsal gequilten und von der Arbeit
ermiideten Menschen Erholung bringen und Freude in das sorgenvolle
Dasein mischen : «ut curis interpollantur gaudia ». AuBerdem hat sie
die besondere Aufgabe, den katholischen Kult und Gottesdienst zu
verschonern.

Etwas unmotiviert kommt dann Heinrich nochmals auf die Mathe-
matik zu sprechen, die er doch schon den spekulativen Disziplinen zu-
gezihlt hat, die gegen die duBeren Schwierigkeiten aufgeboten werden.
Hier erwibhrt er sie nochmals wegen ihrer Bedeutung fiir viele andere
Wissenschaften, wohl auch wegen ihres formalen Bildungswertes, und
vielleicht auch aus dem Gefithl heraus, daB er sie bisher zu wenig

! Die Gedankenginge Heinrichs sind nicht so fernliegend und wirklichkeits-
fremd, als sie vielleicht erscheinen mochten. Sie diirfen nicht als leere, aprio-
ristische Konstruktionen abgetan werden. Ich fithre zum Vergleiche an, wie FriTz
BLATTNER (Ein Wort an die akademische Jugend, Hamburg 1946) sich die Zu-
sammenhinge denkt. '

Er unterscheidet zwei Klassen urspriinglicher und drei Klassen abgeleiteter
Berufe. Die Urberufe, bzw. die Funktionen, die sich zu Urberufen auskristalli-
sieren, sind :

1. Das Arbeiten : Ackerbau, Tierzucht, Handwerk, Industrie.
2. Das Schaffen : Forschen, Dichten, Malen, Musikschaffen ; mit dem Nach-
schaffen : Sprechen, Spielen, Interpretieren usw.

Die abgeleiteten Berufe griinden auf den Funktionen :

1. Des Verteilens, z. B. Handel.
2. Des Helfens :

a) dem physischen Menschen hilft der Arzt, der Pfleger, die Hausfrau ;

b) dem Menschen als verniinftigem Wesen hilft in seinem Tun: der Lehrer,
der ihnen die rationalen Kenntnisse vermittelt, die er fiir seine Tatigkeit
braucht ;

¢) bei Streitigkeiten hilft der Rechispfleger.

Die helfenden Funktionen wurden zu akademischen Berufen ausgestaltet und
ihnen dienen die drei Berufsfakultiten: die medizinische, die theologische und
die juristische Fakultit (BLATTNER, S. 12 u. 54).



nach Heinrich von Langenstein _ 69

beriicksichtigt habe. Die Naturphilosophie, so sagt er, kann ohne die
mathematischen Wissenschaften nicht mit Erfolg betrieben werden.
Das begriindet er damit, daB3 alle Erkenntnisse von Sinneserfahrungen
ihren Anfang nehmen, daB3 aber zur Beurteilung und Auswertung aller
sinnlichen Erfahrung, der Gegebenheiten des Gesichtssinnes, des Gehor-
sinnes, des Tastsinnes, mathematische Kenntnisse nétig seien. So
bediirfe die Astronomie, die Perspektive, die Wissenschaft von Gewicht
und Form der Geometrie und der Arithmetik. Auf die Arithmetik sei’
besonders auch die Musikwissenschaft angewiesen. Aber auch durch
ihren eigenen, in sich ruhenden Bildungswert werde die Mathematik
empfohlen (150).

Bemerkenswert ist, da Heinrich die Astronomie, Perspektive,
Stereometrie und Musik als « scientiae mediae » bezeichnet, d. h. als
Disziplinen, die zwischen der Naturwissenschaft und der reinen Mathe-
matik liegen. Diese Bezeichnung ist zwar schon bei Aristoteles grund-.
gelegt und vom hl. Thomas gebraucht 1, sie wird aber nunmehr stirker
in den Vordergrund geriickt.

Zu den «scientiae humanae » rechnet Heinrich schlieBlich noch die
Logik. Sie gilt ihm vor allem als das notwendige Instrument fiir den
geistigen Austausch zur gegenseitigen Befruchtung. Die letzte Ursache
ihrer Entstehung ist in der sozialen Anlage des Menschen zu suchen.
Der Mensch ist zur Férderung seines geistigen Lebens auf die Gemein-
schaft angewiesen. Er mul} das geistige Erbe von anderen iibernehmen
und muB es an andere weitergeben. Nur so kann er sich wissenschaftlich
fortbilden. «Nullam scientiam potest homo perfecte discere per se
ipsum et multa a doctoribus. » Dazu aber ist die Sprache nétig. Threr
Pflege dienen die Grammatik, die Rhetorik und die Logik, kurz die
sermocinalen Ficher des Triviums (151).

Alle Wissenschaften, die unser Autor bisher genannt hat, stehen
im Dienst des Menschen und gehéren zu den scientiae humanae. Er
nennt sie auch die « scientiae minores », und die Fakultiten, in denen
sie gepflegt werden, «facultates minus principales ». Wenn durch sie
eine tragbare Ordnung im Verhiltnis des Menschen zur Natur wieder

1 Thomas unterscheidet mit Aristoteles zwischen reiner und angewandter
Mathematik. Zu ersterer gehtren Arithmetik und Geometrie, zur zweiten Gruppe :
Optik, Astronomie und Musik. Diese drei Disziplinen hat Aristoteles die « physika-
lischeren » genannt (Phys. II, 2, 194 a, 7). Thomas bestimmt ihren Platz in der
Mitte zwischen Mathematik und Naturwissenschaft (In II Phys. 1, 3). Niheres
bei MEYER, a.a. O. S. 88 ff.



70 Die Universitit als geistiger Organismus

geschaffen ist und wenn in dem Bereich von Leib und Secle die stérende
Unruhe und die driickenden Belastungen beseitigt sind, dann ist der
Mensch disponiert zu hoheren Aufgaben. Dann kann er sich an den
hochsten und vornehmsten Gegenstand wagen und sich betrachtend
Gott zuwenden. Zu dieser ehrenvollen Aufgabe ist die « facultas princi-
palissima » berufen, die « prima philosophia ». Heinrich nennt sie auch
«nostra metaphysica sive theologia », ja im AnschluB an Aristoteles
die «scientia deorum » oder die « dea scientia » und iiberhduft sie mit
panegyrischem Lob. Ihr haben die anderen Wissenschaften dienend den
Weg zu bereiten ; dafiir sichert sie diesen Wissenschaften ihre Prinzipien
und gibt ihnen die letzte Ausrichtung und Korrektur (151 ff.).

Die « prima philosophia », wie sie Heinrich im Auge hat, hat den
Bereich der Metaphysik, der aristotelischen « Theologie », d. h. das aus
natiirlichen Quellen geschépfte Wissen um Gott und géttliche Dinge und
um die letzten Seins- und Lebensfragen zur Grundlage und Voraus-
setzung, die aus der Offenbarung flieBenden, vom Glauben getragenen
Kenntnisse der christlichen Theologie zum eigentlichen Gegenstand.
« Metaphysica partim inchoata est ab hominibus a certis principiis et
conclusionibus sibi naturaliter possibilibus, sed per revelationem super-
naturalem est perfecta. » Die Scheidung von Natur und Ubernatur, die
von Hugo von St. Viktor kaum beachtet wurde, ist hier klar gegeben.
Heinrich betont es ausdriicklich, da3 in der theologischen Fakultit zwei
wesentlich getrennte Erkenntnisquellen und zwei wesentlich verschie-
dene Erkenntnismethoden sich begegren. Nur die Verwertung beider
Wahrheitsgebiete, der Glaubenswahrheiten und der natiirlich zuging-
lichen Wahrheiten, und nur das Zusammenwirken von Offenbarung und
natiirlichem Wissen ergibt die wahre Metaphysik : « Haec igitur meta-
physica supernaturalis connumerata cum metaphysica ab hominibus
robis diminute tradita veram, perfectam et proprie dictam constituit
metaphysicam. » Der gefallene Mensch ist nimlich nur zu einer konfusen,
ritselhaften, mit vielen Unvollkommenheiten und Unsicherheiten bela-
steten Erkenntnis Gottes fihig. Hier greift nun die iibernatiirliche
Offenbarung helfend ein, indem sie dem Menschen iiber die natiirlichen
Méglichkeiten hinaus gottgeschenkte Wahrheiten vermittelt. Von diesen
ibernatiirlich gebotenen und gesicherten Wahrheiten strémt den natiir-
lich erkannten Wahrheiten lichte Klarheit zu, erfahren sie ihre Reinigung
und Festigung, ihre Vollendung und letzte Sinngebung.

Bei Heinrich von Langenstein sind also philosophisches Wissen und
tibernatiirliches Glauben klar voneinander geschieden. Wenn er die



nach Heinrich von Langenstein 71

Bedeutung der natiirlichen Metaphysik fiir die Offenbarungstheologie
so stark hervorhebt, so steckt dahinter nicht eine methodisch unklare
Vermischung von Wissen und Glauben. Methodisch hat er sie eindeutig
geschieden. Aber sachlich gehoren sie zusammen. Der Theologe mul3
immer wieder die natiirlichen Erkenntnisse zur Begriindung und speku-
lativen Verarbeitung der Offenbarungswahrheiten zu Hilfe nehmen und
umgekehrt wird der Philosoph die Liicken, Dunkelheiten und Unsicher-
heiten seiner natiirlichen Loésungsversuche durch die Offenbarung zu
beseitigen suchen. Es mochte deshalb scheinen, als ob Heinrich von
Langenstein die natiirliche Metaphysik als eine der theologischen Fakul-
tit zugehdrende Aufgabe betrachtet hat, da er also, wie die Hoch-
scholastik, die sachliche Zusammengehdrigkeit von Metaphysik und
Theologie iiber ihre methodische Geschiedenheit gestellt und sie zu
einer {ibergeordneten Einheit als Wissenschaft vom Goéttlichen zu-
sammengefaft hat. Dann wiirde sein Einteilungsschema von denen
der Hochscholastiker nur dadurch sich unterscheiden, daB es diese
Wissenschaft vom Goéttlichen nicht mehr bei der theoretischen Philo-
sophie eingereiht, sondern sie als eine Sondergruppe den iibrigen Wissen-
schaften gegeniibergestellt und von ibnen abgetrennt hat. Auch das
wire schon ein ganz bedeutender und wichtiger Unterschied. Heinrich
hat diese Frage nicht ausdriicklich behandelt. Aus verschiedenen Bemer-
kungen ergibt sich aber ganz eindeutig, daB er die natiirliche Metaphysik
zum Bereich der facultas artium rechnet. Die theologische Fakultit
ist der philosophischen dadurch verpflichtet, daB diese die Probleme
der Moralphilosophie und der Naturphilosophie behandelt, hauptsich-
lich aber dadurch, daB diese die metaphysischen Grundprobleme er-
ortert : « Ex metaphysica naturaliter habita principaliter manat ipsa
theologia ... Et dixi principaliter, quia aliqua pars minus principalis
theologiae subordinatur morali philosophiae, aliqua etiam naturali. »
Wie die Physik und die Ethik, so hetrachtet somit Heinrich auch die
natiirliche Metaphysik als eine philosophische Avfgabe, die den Artisten
zufillt. Und wenn Heinrich dann fortfihrt : « Sic ubi dimittit artista
quoad communia principia metaphysicalia, moralia et naturalia, theo-
logus incipit », so kann kein Zweifel mehr bestehen, daB er die Meta-
physik als eine Zweigdisziplin der artistischen Fakultit zdhlt. Von ihr
tibernimmt der Theologe die communia principia metapbysicalia, um
sie von den Glaubensprinzipien her zu erkliren, zu korrigieren, zu
vertiefen und zu vollenden. Hatte man schon in der Hochscholastik,
besonders seit Thomas von Aquin, klar erkannt, daB Philosophie und



72 Die Universitit als geistiger Organismus

Theologie durch ihre Grundlagen und ihre Methode wesentlich ver-
schieden sind, so bat nunmehr Heinrich von Langenstein daraus die
notwendige Konsequenz gezogen und der Theologie auch innerhalb des
Gebidudes der Wissenschaft einen gesonderten, selbstindigen Platz zu-
gewiesen.

Damit beendet Heinrich seine Ausfithrungen iiber die Entstehung
und die Einteilung der Wissenschaften. Er geht nun daran, praktische
Folgerungen daraus fiir die versammelte universitas magistrorum et
scholarium zu ziehen. Darauf hat er von Anfang ar abgezielt. Es war
ihm nicht um eine vollstindige Behandlung der Probleme der philo-
sophischen Einleitung zu tun, auch nicht um eine vollstindige und ab-
gewogene Klassifikation der Wissenschaften. Er gibt nur Grundstiicke
davon, vor allem eine kurze Skizze ihrer genetischen Entwicklung und
ihrer psychologischen Fundierung, um daraus praktische Folgerungen
fiir das Verhdltnis und die Zusammenarbeit der Fakultiten zu gewinnen.
Ihm geht es darum, die innere Berechtigung und Notwendigkeit der
vier den wissenschaftlichen Organismus der Universitit tragenden Fakul-
titen aufzuzeigen und ihre gegenseitige Abhingigkeit und Verpflichten-
heit zum reflexen BewuBtsein zu bringen. Deshalb bemiiht er sich
nicht, alle Wissenschaften zu erfassen oder sie klar voneinander abzu-
sondern. Die Musik z. B. wird an zwei verschiedenen Stellen in das
System eingereiht, einmal unter die Disziplinen, die die Schwierigkeiten
«ex parte hominis» betreffen, sodann unter jene, die sich gegen die
Hemmnisse « ex parte rerum » wenden, als eine der « scientiae mediae ».
Noch weniger klar bestimmt ist der Platz, den die Logik und die sermo-
cinalen Féicher im System Heinrichs einnehmen sollen. Fiir seine eigent-
liche Zielsetzung war das ohne Bedeutung.

Das muB3 beachtet werden, wenn wir nun das Einteilungsschema
des Wiener Theologen skizzenhaft darstellen. Heinrich hatte nicht die
Absicht, einen solchen Plan vorzulegen ; er selbst wiirde wohl dieses
Schema als unvollstindig bezeichnen. Manche Untergliederungen stiitzen
sich nur auf Bemerkungen, die er gelegentlich macht. Trotzdem diirfte
die folgende Ubersicht mit geniigender Sicherheit und fast liickenloser
Geschlossenheit das Fachwerk darstellen, in das Heinrich von Langen-
stein das Wissenschaftsgebdude eingefiigt sah, und sie diirfte am besten
geeignet sein, die Eigenart seiner Klassifikation zum BewuBtsein zu
bringen.



nach Heinrich von Langenstein

73

. acquirentes
(Fr:'laccgg.ae res productas
echani-
cae) adaptantes
r : res productas
ex parte mathematicae
rerum .
i (Astronomia
.. ) Perspectiva
mediae Stereometria
:pecula.- i Musica)
r A3 . \tivae .
f‘:s:ﬁ?:gz_ philos. [theoretica
ventes natu- 4 practica
ralis | (Agricultura)
reducentes 4 | metaphysica natural.
gfggizalfti:m quoad corpus : philos. naturalis
hominis (s specialis Facultas Medicinae
h ta- ex parte | 40ad animam : philo-(Canonici
umanae) (fa haniinis { Ok
cultates minus sophia mor. specialis :{
principales) Facultas Juris Civilis
quoad fatigationem : Musica
Scien-) « commu- [Grammatica
tiae nicationi { Rhetorica
| servientes Logica
reducentes ho- ~
minemad obce- i\id:atapslilge
diendum Deo Theologi
(sc. divinae) j eologia
(facultas prin- supelljna.-
{cz’palz'ssima) (turalis

2. Connexio et ordo scientiarum

Dem inneren Zusammenhang und der Rangordnung der Wissen-
schaften galt das Hauptinteresse unseres Predigers. Nur deswegen hat
er sich mit dem genetischen Werden der Disziplinen beschiftigt, um
von einer geniigend breiten Basis aus das Verhaltnis der Fakultiten zu-
cinander wiirdigen zu konnen. Er stellt drei Sdtze auf (153 ff.) '

1. Wenn man die Wissenschaften nach ihrer historisch-chronolo-
gischen Entstehung oder nach ihrer Bedeutung oder nach den An-
forderungen eines methodischen Lehr- und Lernganges anordnet, so
muB der artistischen Fakultit die erste Stelle eingerdumt werden.

Diese Fakultit wurde zuerst ausgebildet ; von ibr wurden erst im
Laufe der Zeit durch Spezialisierung der Aufgaben die anderen Fakul-
titen abgetrennt : Die Medizin erwuchs aus der Naturphilosophie, die
beiden juristischen Fakultiten zweigten sich von der Moralphilosophie
ab ; die Theologie aber ruht zu einem bedeutenden Teil auf der natiir-



74 Die Universitit als geistiger Organismus

lichen Metaphysik auf. Das will Heinrich nicht im rationalistischen
Sinne verstanden wissen. Die geoffenbarten Wahrheiten (aliqua prin-
cipia) kénnen nicht aus den philosophischen Erkenntnissen abgeleitet
werden. Aber ihr tieferes Verstindnis ist ohne die Zuhilfenahme der
sachlichen Erkenntnisse der Metaphysik und der formellen Schulung
durch die artes liberales nicht zu erreichen. Zu einem unbedeutenderen
Teil ist die Theologie der Moralphilosophie verpflichtet, zu einem anderen
der Naturphilosophie 1. Die artistische Fakultit ist also die Mutter-
fakultit, die Grundlage und die Voraussetzung fiir alle {ibrigen. Sie
bietet das Wissen von den allgemeinen, allen gemeinsamen Gattungen,
wihrend die anderen Fakultiten ein spezielles Fachwissen vermitteln.
Die anderen Fakultiten setzen dort ein, wo die artistische aufhoért. Wer
sich deshalb mit Nutzen dem Studium der iibrigen Fakultiten zuwenden
will, muB erst durch die Schulung der artistischen Fakultit gegangen
sein, besonders mufl er die sieben freien Kiinste beherrschen. Ins-
besondere gilt das fiir alle jene, die in den anderen Fakultdten die
akademischen Grade erwerben wollen. Heinrich will es zwar nicht als
eine unerlidBliche und unbedingte Voraussetzung bezeichnen, er findet
es aber durchaus angebracht, daB jeder, der in den iibrigen Fakultiten
promovieren will, den Magistertitel der Philosophie besitze.

Das historisch-genetische und das methodische Abhingigkeitsver-
hiltnis der Fakultiten von der philosophischen Fakultidt stellt sich
also folgendermafen dar :

philosophia naturalis «~——— facultas Medicinae
Facultas artium/ philosophia moralis <=—=~— facultas Iuris
metaphysica naturalis —————==» facultas Theologica

2. Im zweiten Satz behauptet Heinrich die organische Verbundenheit
auch der anderen Fakultiten untereinander. Alle Fakultiten bedingen,
fordern und fordern einander. Die Notwendigkeit der philosophischen
Fakultit fiir die anderen sei bereits (im 1.Satz) geniigend nachgewiesen,

1 Wenn der Prediger hier die Wendung gebraucht, daB die Theologie der
Metaphysik und teilweise der Moralphilosophie und Naturwissenschaft « subalter-
niert » sei, so ist dieser Ausdruck nicht in dem technischen, prizisen Sinn gemeint,
den er in der Hochscholastik angenommen hatte. Das ergibt sich nicht bloB
aus der iiberragenden Wiirde, die Heinrich der Theologie zuschreibt und die sich
nicht mit einer Subalternation im eigentlichen Sinne vertriige, an anderen Stellen
hat er sich ausdriicklich im gegenteiligen Sinne geduBert. Die Theologie macht
sich die Erkenntnisse der Philosophie dienstbar, verwendet ihre Ergebnisse, baut
darauf teilweise auf, das ist es, was Heinrich sagen will.



nach Heinrich von Langenstein L)

auch von der Notwendigkeit der Theologie habe er schon gehandelt!. Die
Notwendigkeit der medizinischen und der juristischen Fakultit fiir die
anderen sieht er dadurch gegeben, daB jede wissenschaftliche Tatigkeit
sowohl die leibliche Gesundheit zur Voraussetzung habe, als auch eine
gesicherte Rechtsordnung in der Gemeinschaft erfordere. Heinrich
arbeitet hier mit einem fiir das damalige Denken bezeichnenden Kurz-
schluB. Er setzt die Notwendigkeit der Sache sofort gleich mit der
Notwendigkeit der wissenschaftlichen Bearbeitung der betreffenden
Sache. Daraus, daB jede Wissenschaft (oder besser jeder Wissenschalft-
ler) der Gesundheit und einer gesicherten Rechtslage bedarf, folgt noch
nicht, daB jede Wissenschaft auch der Wissenschaft von der Gesurdheit
und vom Recht bedarf. Nur indirekt konnte vielleicht ein solcher
Zusammenhang statuiert werden 2.

.3. In seiner dritten Proposition ordnet Heinrich die Fakultiten
nach ihrer Dignitit. Vom Gesichtspunkt der Dignitidt aus gewertet, mul3
die Theologie die erste Stelle eingeriumt werden, der juristischen
Fakultit kommt der zweite Platz, der medizinischen der dritte Platz
zu, wihrend die artistische Fakultit an die vierte Stelle zu setzen ist.

Der Vorrang der iibrigen Fakultiten vor der philosophischen ergibt
sich einmal daraus, daB ihre magistri meist auch die philosophische
Magisterwiirde besitzen, und ihr Studium das philosophische zur Voraus-
setzung und Grundlage hat. So dann kann man darauf verweisen,
daB die iibrigen Fakultiten spezielles Fachwissen vermitteln, die facultas
artium aber nur das generelle, allgemeine Grundwissen. Das Wissen
de specie sei vollkommener als das Wissen de genere . Unter den drei
ibrigen Fakultiten gebiihrt der theologischen Fakuitit die erste Stelle,
wihrend die Rechtsfakultit den Vorrang vor der medizinischen bean-
spruchen kann. Diese Reihenfolge ergibt sich aus der Bedeutung der

1 Vgl. oben S. 70 1.

2 Der Beweis schlieBt nur, wenn feststeht, daB ein Gut oder Wert nur fest-
gehalten oder errungen werden kann, wenn eine Wissenschaft die Vorbedingungen,
die féordernden und hemmenden Momente eingehend untersucht. Diesen Beweis
hat Heinrich im ersten Teil ja teilweise gefithrt, wo er dartut, daB im Zustand
der erbsiindlichen Belastung der Mensch seine Stellung nur behaupten kann, wenn
er alle seine intellektuellen Kréifte systematisch dafiir in den Dienst stellt, d. h.
wissenschaftlich arbeitet.

3 Sonst wird im AnschluB an Aristoteles die Wiirde der Philosophie und
Metaphysik gerade damit begriindet, daB ihr die drei charakteristischen Eigen-
schaften der Weisheit zukommen : das hohere, allgemeine Objekt, die groBSere
GewiBheit und das Zuriickgeben auf die letzten Griinde (Arist. Nikom. Eth. VI,
7, 114 1a, 17 ff. ; Metaph. IV, 1, 1003 a, 21 ; vgl. Gundissalinus nach Baur, 35 ff.).



76 Die Universitit als geistiger Organismus

Gegenstinde, mit denen sich die Fakultiten beschiftigen, nach dem all-
gemein anerkannten aristotelischen Prinzip : « Scientiae secantur quem-
admodum et res!. Da die Theologie Gott zum zentralen Gegenstand
hat, muB} ihr die erste Stelle zukommen. Ja sie iibertrifft an innerer
Wiirde unendlich weit die anderen Fakultiten, so daB sie die der
scientia genannt werden darf. Heinrich ist sich allerdings bewuBt, daB
das alles zunichst nur gilt firr die perfecta theologia, quam solus Deus
habet. Das gleiche Prinzip fithrt dazu, die Rechiswissenschaft der
Medizin vorauszusetzen. Jene beschiftigt sich mit der Seele und ihren
Leidenschaften, diese mit dem Korper, seinen Funktionen und Krank-
heiten. Nun steht aber fest: « Homo iustificabilis ut sic melior est
homine sanabili ut sic.» Aus dem Vorrang des Gegenstandes ergibt
sich der Vorrang der ihm zugeordneten Wissenschaft. Dal} die juri-
stische Fakultit vor der medizinischen rangiere, folgert Heinrich auch
daraus, daB sie die hoheren Anforderungen stelle. Hier wird also ein
subjektives, psychologisches Moment in die Wagschale geworfen. Als
Grundlage fiir seine Beweisfithrung dient ihm wieder ein allgemein an-
erkanntes Prinzip : « Ars difficilior est melior ». Nun stellt er dazu als
Untersatz fest : « difficilius est esse iustum quam bonum medicum » 2
und schlieBt daraus auf den Vorrang der Rechtswissenschaft. Wieder
ist die Beweisfithrung nicht ganz einwandfrei. Der Untersatz miillte
lauten : « Difficilius est esse bonum iuristam quam esse bonum medici-
um.» Aus der Schwierigkeit, die Gerechtigkeit zu iiben, folgt noch nicht,
daB es auch schwierig sei, das Recht zu lehren. Aber fiir Heinrich und
seine Zeit war es selbstverstindlich, daB der Lehrer des Rechts auch
selbst ein Vorbild des Rechts und der Gerechtigkeit sei, und daB die
Rangordnung der Werte und die Schwierigkeit, sie zu verwirklichen,
ohne weiteres auch fiir die wissenschaftlichen Bemiihungen gelte, sie
theoretisch zu erfassen und zu sichern.

Die Ausfithrungen Heinrichs sind nicht ganz neu. Ahnliche Ge-
danken, wie sie vor allem im ersten Satze niedergelegt sind, finden sich
schon bei Boethius und in Abhingigkeit von ihm bei Hugo von St. Viktor,
dort wo sie die Logik als unentbehrliche Voraussetzung fiir alle wissen-
schaftlichen Studien bezeichnen ®. Vor allem aber hat Johannes von
Salisbury ausgefiihrt, daB alle Disziplinen zur vollen Entfaltung ihrer
wissenschaftlichen Aufgaben zusammenarbeiten miiten, daBl vor allem

1 De an. III, 8, 431 b, 24.
2 Nic. Eth. V, 13, 1137 a, 13.
3 UBERWEG-GEYER, a. a. O. 263.



nach Heinrich von Langenstein 77

eine griindliche Durchbildung in den artes liberales und in der Logik
notwendig sei, um sich das notige Riistzeug und eine geniigende metho-
dische Schulung fiir die wissenschaftliche Arbeit auch auf anderen
Gebieten zu verschaffen 1. Aber Heinrich von Langenstein bringt diese
Gedanken nun in einer geschlossenen Zusammenschau und er hat sie
wesentlich erweitert, dadurch dafB3 er nun auch die anderen Fakultiten
einbezieht und prinzipiell die Frage nach ihrem organischen Zusammen-
hang und ihrer Rangordnung stellt.

Der Prediger beschlieBt seine Darlegungen mit einer von religiGsem
und wissenschaftsbegeistertem Pathos erfiillten, rhetorisch schwung-
vollen Paraenese, in der er alle Mitglieder der Universitit zu gegen-
sestiger Achtung und Liebe, zu kollegialer Eintracht und helfender Briider-
lichkeit aufruft. Dabei liBt er tiefe religiose Motive anklingen. Es ist
die christliche Weltanschauung, die der Universitit ihre geistige Einheit
und innere Verbundenheit gibt, es sind die christlichen Lebensziele,
denen alle letztlich dienen. Im Reich der religiésen und geistigen Werte
darf es keine neidvolle Konkurrenz geben, da kann man neidlos und
riickhaltlos von diesen Werten an andere verschenken und weitergeben,
ohne sich selbst dadurch zu beeintrichtigen. Denn hier gilt das wunder-
bare Gesetz : Wer viel gibt, gewinnt selbst am meisten ; wer neidlos
gibt, bereichert immer zuerst sich selbst : « Quanto plus laboro pro
promotione tui, tanto propinquior sum promotioni propriae, quanto
fidelius laboro pro gratia aliena, tanto propinquior est salus propria. »
Selbstsiichtiger Egoismus aber wiirde nur sich selber schaden : « Videa-
mus, ne quis ... dona sua propria impediat per invidiam, quia non
alterius, sed propria bona retardat. »

Wenn man auch von diesem pathetischen Dithyrambus abzieht,
was auf Kosten einer von der Festfeier geforderten Rhetorik zu setzen
ist, und wenn man davon abstreicht, was den religiosen Absichten der

1 Es seien ein paar bezeichnende Texte angefithrt: « Nam disciplinarum
omnium connexae sunt rationes, et quaelibet sui perfectionem ab aliis mutuatur.
Vix est, quae sine alterius adminiculo, si tamen omnino aliqua est, quae ad summum
possit ascendere » (Metalog. IV, 1: PL 199, 916).

Besonders ist die Logik fiir alle Wissenschaften notwendige Voraussetzung :
« Nemo eorum (physicorum et ethicorum) recta definit aut dividit, nisi eis artis
suae logicus gratiam faciat ; aliquin successus eorum non scientia, sed casus pro-
movet » (Metalog. II, 5 PL 199; 861 A). Ebenso unterstreicht Johannes von
Salisbury die Bedeutung und Wichtigkeit der artes liberales. Sie haben die Aufgabe,
« ut omnem aperirent lectionem, ad omnia intellectum erigerent et omnium quaestio-
num, quae probari possunt, difficultatem sufficerent enodare» (Metalog. I, 12:
PL 199, 839 C).



78 Die Universitit als geistiger Organismus

Predigt dienen will, so bleibt doch noch der erhebende Eindruck, daB
die einzelnen Fakultiten und Disziplinen der Universitit von damals
zusammengehalten waren durch das Band einer geschlossenen geistigen
und weltanschaulichen Einheit, in der sie alle sich beheimatet und
geborgen fithlten. Und letztlich war es die gleiche religiose Ausrichtung,
die gleiche gliubige GewiBheit, die alle Wissenschaften band und ver-
pflichtete, die aber auch allen den Glanz einer weihevollen Berufung
gab, im Dienst der hoéchsten Menschheitswerte und Menschheitsziele
mitzuarbeiten.

3. Die subjektiven Erfordernisse
einer wahren und echten wissenschaftlichen Einstellung

Nachdem Heinrich von Langenstein anscheinend seine Ausfiithrungen
itber das Verhiltnis der Fakultiten beendet hat, kommt er in einer
duBerlich nur lose angefiigten, innerlich aber enge verbundenen quaesti-
uncula, gleichsam in einem Nachtrag, auf die Erfordernisse zu sprechen,
die an die subjektive Haltung des wahren und- echten Philosophen zu
stellen seien : « Quid requiritur ad hoc quod aliquis sit verus et lauda-
bilis philosophus? » Diese subjektive Seite des Wissenschaftsproblems
hatten die philosophischen Einleitungen nicht behandelt oder nur kurz
gestreift 1. Dagegen hat man aufBlerhalb der Einleitungsliteratur dem
Problem oder vielmehr den verschiedenen Seiten des Problems Beachtung
geschenkt. Unter den Quaestiones quodlibetales z. B. begegnen immer
wieder Fragen; in denen es um das Gewissen und die Gewissenhaftigkeit
des Gelehrten geht 2.

! Das inhaltliche Schema, nach dem Gundissalvi die einzelnen Disziplinen
behandelt, enthdlt auch die Frage: Quis artifex. Aber die Ausfithrungen dariiber
sind sehr knapp gehalten.

2 Das Problem wird namentlich dort beriihrt, wo nach den ethischen Grund-
sitzen gefragt wird, die fiir den Lehrer und seine Lehrtatigkeit maBgebend sein
sollen. Dabei wird die Frage meist in der Form eines Moralcasus’ gestellt. Ich
fithre einige Quodlibeta an, die fiir unser Thema einschligig sind (nach P. GLoRIEUX,
La Littérature quodlibétique de 1260 a 1320, I, Paris 1925, II, Paris 1935) :

HeinricH voN GENT, Quodl. XII, 16: Utrum scholastice docens falsum,
ex sinistra affectione, peccet mortaliter (GLoRrRIEUX, I, 196).

HeiNricH voN GENT, Quodl. I, 34: Utrum doctor intendens principaliter
honorem suum in docendo, peccet mortaliter (GLORIEUX, I, 179).

THOMAS VON AQUIN, Quodl. V, 24: Utrum doctor ille qui semper propter
inanem gloriam docuit, per poenitentiam aureolam recuperet (GLORIEUX, I, 282).

HERrRVAEUs NaTaLis, Quodl. II, 16 : Utrum magistri tractantes quaestiones
curiosas, dimittentes utiles ad salutem, peccent mortaliter (GLoRrIEUX, I, 202).

RicHArRD voN MipDLETON, Quodl. III, 23 : Utrum magister teneatur recipere



nach Heinrich von Langenstein 79

Diese im scholastischen Traditionsgut verstreuten Gedanken hat
Heinrich zusammengefat, wenn er nun prinzipiell und allgemein nach
den Voraussetzungen fragt, die an einen guten Philosophen gestellt
werden miissen. Er nennt ihrer sieben ; drei davon liegen auf ethischem
Gebiet und richten sich an die freie sittliche Entscheidung des Gewissens,
vier gehéren der intellektuellen Sphidre zu und fordern Objektivitit,
Gewissenhaftigkeit und methodische Korrektheit (158 f.).

Sciner ethischen Haltung nach («<ex parte affectus et voluntatis »)
muB der Vertreter einer wahren Wissenschaftlichkeit 1. die Weisheit in
echter reiner Liebe anstreben ohne jede unlautere Nebenabsicht. Bei
der hohen Einschitzung, welche die scholastische Geisteshaltung der
Wabhrheit und dem Wissen gezollt hat, empfand sie es als eine Ent-
ehrung und Entwiirdigung der Philosophie, wenn sie nur aus Ehrgeiz
oder zum Gelderwerb getrieben wurde und nicht zunichst aus Begeiste-
rung fiir das Wissen.

2. MuB der Philosoph darauf bedacht sein, seine theoretischen
Erkenntnisse auf die Praxis auszurichten und in einem sittlich-ethischen
Leben nutzbar zu machen. Auch das ist ein traditioneller Gedanke.
Die Theorie wird nicht zum Selbstzweck gemacht, nicht zum letzten
in sich ruhenden Ziel. Sie soll auf die Praxis, auf die Bewihrung und das
Fruchtbarwerder im Leben abzielen und dafiir Wegweisungen und
Motive liefern 1.

3. Endlich muB der wahre Philosoph Leben und Lehre in Einklang
bringen. Je mehr er an Wissen und Weisheit zunimmt, desto mehr
muB er auch in seinem personlichen Lebenswandel sich vervollkommnen.
Es ist das stoische Ideal des Weisen, das hier nachwirkt, und das spiter

quaestionem per quam incurreret malevolentiam, quam tamen quaestionem est
utile scire (GLorIEUX, I, 270).

JouanNEs PeEckHAM, Quodl. III, 44: Utrum docens vera qui intentione
lucrandi principaliter docet utilia et bona, quod sic lucratur, teneatur restituere
(GroriEUX, II, 178).

1 Die Wissenschaft soll nicht getrieben werden aus Gewinnsucht, und nicht
aus Ehrgeiz, ja auch nicht aus bloBem Wissensdrang, sondern um andere und
um sich selbst zu erbauen, so formuliert die Friihscholastik gerne im Anschluf3
an ein Wort des hl. Bernhards (Sermo 36 in Cant. n. 3; PL 183, 968 D) das Ziel
der Wissenschaft ; vgl. B. GEYER, Sententiae divinitatis, ein Sentenzenbuch der
Gilbertschen Schule: BB VII, 2/3, Miinster 1909, 6*.

Dem Leben zu dienen ist nicht eine, sondern die Aufgabe der Wissenschaft.
« De moribus vero, », so sagt Johannes von Salisbury, « nonnulla scienter inserui :
ratus omnia, quae leguntur aut scribuntur, inutilia esse, nisi quatenus afferunt
aliquid adminiculum vitae » (Metalog. Prol.: PL 199, 825 B).



80 Die Universitit als geistiger Organismus

in der Aufklirung neu belebt worden ist. Man kennt keinen abstrakten
Intellektualismus, der sich Selbstzweck wiire, und man anerkennt kein
lebensfremdes, praktisch nutzloses oder ethisch nicht verwertbares
Wissen. Nach Heinrich muB und kann alles Wissen der ethischen
Vervollkommnung der Personlichkeit dienstbar gemacht werden. Er
beruft sich selbst fiir diese Einschitzung auf Sokrates und Seneka.

Beziiglich der ¢ntellektuellen Eignung («ex parte intellectus ») stellt
Heinrich vier Forderungen an den wahren Philosophen.

1. Jede wissenschaftliche Stellungnahme muB sachgemi8 begriindet
sein. Der Gelehrte kann eine Sache nur vertreten, wenn er sichere
Griinde dafiir hat. Der Grad seiner Uberzeugung muB sich nach dem
Grad der objektiven GewiBheit richten. Heinrich verlangt vom Wissen-
schaftler das Ethos der vollen Seinsgerechtigkeit, das sich ganz allein
an der Wahrheit orientiert.

2. Diese Seinsgerechtigkeit verlangt aber auch, daB das Beweis-
verfahren in jeder Wissenschaft sich ganz nach den Erfordernissen des
Gegenstandes richte. Die Verschiedenheit der Objekte und Gegenstands-
bezirke bedinge eine Verschiedenheit in der Behandlung und der Art
der Vergewisserung. Es sind Gedanken, die von Aristoteles angeregt,
durch Boethius weitergeleitet, besonders in der Friihscholastik, bei
Gilbert de la Porée, Johannes von Salisbury, Alanus de Insulis ein
lebhaftes Echo gefunden hatten . Schon in seiner Skizze der Glaubens-
begriindung hat Heinrich diese Anregungen, wie wir gesehen haben,
ausgewertet. Hier erhebt er sie zu einem grundsitzlichen Gesetz : Die
wissenschaftliche Denkart muB die Tyrannei der Einseitigkeit und jeden
Methodenmonismus ablehnen. Es ist letztlich das Recht der geistes-
wissenschaftlichen gegeniiber der mathematisch-naturwissenschaftlichen
Methode, die sich hier zu Wort meldet, es ist die Berechtigung der
moralisch-historischen GewiBheit gegeniiber der auf zwingender mathe-

1 Jede Disziplin, so betont Gilbert de la Porée immer wieder, hat rationes
propriae und muB sich darnach richten. « Quisquis ... hanc rationum differentiam
vel omnino nescit vel attendere negligit, saepe praeter officium causam casui
commitit» (Comm. de trin. PL 64, 1255 C). Bei Clarenbaldus heillt es: « Post-
quam admonuit dispiciendas esse facultates, ut in singulis earum ita versandum
esse doceret, ut earum proprietas et ratio expostulat ...» (Comm. de trinitate :
W. JanseN, Der Kommentar des Clarenbaldus von Arras zu Boethius De Trinitate,
Breslau 1926, 54*). Johann von Salisbury driickt den gleichen Gedanken also
aus : « Omnis enim regula et universitas omnis alicui generi accomodata est,
cuius ambitum si lasciviendo excersserit, illico vitiatur» (Metalog. III, 3: PL
199, 898 B).



nach Heinrich von Langenstein 81

matischer Stringenz oder physischer GesetzmiBigkeit beruhenden GewiB-
heit, fiir die Heinrich eintritt 1.

3. Der Philosoph muf alle Moglichkeiten, die sich zur Auffindung
der Wahrheit bieten, ausniitzen. Heinrich hat vor allem die Erkenntnis
der hiéchsten Wahrheit Gottes im Auge 2 und verweist besonders auf
drei Wege, die dahin fithren. Man muf} einmal von der Erfahrung
ausgehen und schluBfolgernd zur Kenntnis des Schépfers aufsteigen
(« per experientiam et discursum ex creaturis »). Man muf sodann die
Geschichte und Schriften der Vélker studieren. Man muB endlich dar-
iber hinaus die miindliche Tradition zu Rate ziehen.

4. Der Philosoph darf endlich, das ist die vierte Forderung Hein-
richs, sich nicht starr und hartnickig auf seine Meinung versteifen,
sondern mufB sich die bewegliche Bereitschaft bewahren, sich jederzeit
vor stdrkeren und besseren Griinden zu beugen. |

Der Jiinger der Wahrheit, so lautet kurz die Devise Heinrichs von
Langenstein, mufl in heiligem VerantwortungsbewuBtsein, ernster Ge-
wissenhaftigkeit und lauterer Gesinnung der Wahrheit und ihr allein
dienen und alle unsachlichen Einfliisse von seinen Entscheidungen fern-
balten. Es ist eine hohe Wertschitzung der Wissenschaft und ein
tiefes Wahrheitsethos, das darin zu Tage tritt. Man kann die Univer-
sitit Wien nur begliickwiinschen, daB ein so hochgestecktes Wahrheits-
ideal und ein so erhabenes Wissehschaftsethos bereits iiber ihren ersten
Anfingen geleuchtet hat.

! Diesen Gedanken hat Heinrich besonders fiir die Glaubensbegriindung
energisch betont, vgl. A. LANG, Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubens-
begriindung : DivThom(Fr) 26 (1948) 369 ff. Wiederum soll zum Vergleich ein
moderner Text angefilhrt werden, der in die gleiche Richtung weist. F. NEEF,
Der Geist der Wissenschaft : Wissen und Wirken, Karlsruhe 1925, schreibt S. 113 :

« Es kommt uns ... darauf an, gegeniiber monistischen Ubergriffen und Be-
schrinktheiten auf die Mannigfaltigkeit und den Reichtum geistiger Arbeits-
weisen hinzuweisen ... So kommen wir zu dem entscheidenden Ergebnis, daB

eine voreilige und vorurteilsvolle Beschrinkung theoretischen Gestaltungswillens
auf ein einziges Arbeitsfeld, etwa der ‘exakten’, d. h. mathematisierenden Gesetzes-
wissenschaft nicht der erstrebten Universalitit, sondern eher einer Beschrinktheit
des Theoretikers entsprechen wiirde.» Der Drang zur Einheit, der alle Wissen-
schaft beseelt, birgt die Gefahr zu einem methodischen Imperialismus und einer
tyrannischen Intoleranz in sich.

? Das ergibt sich auch aus den dubia, die Heinrich anschlieBend behandelt.
Sie beschaftigen sich fast ausschlieBlich mit der Gotteserkenntnis.

Divus Thomas y 6



82 Die Universitit als geistiger Organismus

III. Zur Beurteilung der Wissenschaftstheorie
Heinrichs von Langenstein

Es bleibt uns noch die Aufgabe, die Wissenschaftstheorie des Be-
griinders der Universitit Wien zu chaiakterisieren und in die Linie der
philosophischen Einleitungen der Scholastik einzureihen.

Man wird da zunichst zu der Frage gedringt, ob denn die pro-
grammatischen Ausfithrungen der Katharinenpredigt als ein Glied der
Einleitungsliteratur betrachtet werden diirfen. Sie ist mit Ja zu beant-
worten. Obwohl diese Theorie viele neue und eigenartige Ziige aufweist,
die sie von den bisherigen Versuchen deutlich abhebt, so hat sie doch
so viel des Gemeinsamen mit ihnen nach Inhalt und Einstellung, daB
sie unbedingt in den Traditionsstrom hineingehort, der die philoso-
phischen Einleitungen gespeist hat.

Heinrich von Langenstein ist der Tradition verpflichtet. Die {iber-
lieferte Wissenschaftsauffassung und Wissenschaftseinteilung geben sei-
nem System das Geprige. Auch dort, wo Heinrich neue und eigene
Wege geht, setzt er die Kenntnis und die Vertrautheit mit den herkémm-
lichen Einteilungen und Auffassungen voraus. So setzt er die Scheidung
der Philosophie in die theoretischen und praktischen Wissenschaften als
bekannt voraus und operiert damit, obwohl er sich nirgends niher
daritber duBert. Ebenso hat er die dreigliedrige Unterteilung der
theoretischen Wissenschaften nirgends ausdriicklich angefithrt. Er weiB
aber um diese Gliederung und ihre Grundlage. Besonders setzt der
Ausdruck «scientiae mediae » voraus, dal die hergebrachte Einteilung
der theoretischen Ficher mit ihrer Nebeneinanderreihung von Physik
und Mathematik anerkannt wird.

Heinrich ist der Tradition verbunden, vor allem dem friihscholasti-
schen Erbe. Das ist nicht bloB durch das Thema bedingt, das in der
Frithscholastik eingehende Behandlung gefunden hatte. Heinrich teilt
die Vorliebe seiner Zeit fiir die friithscholastischen Autoren. Vor allem
ist er Hugo von St. Viktor verpflichtet und dem von ihm ausgebildeten
Typ der Einleitung. Dieser Typ ist vor allem durch seine theologische
Ausrichtung und sein starkes Interesse fiir die genetisch-psychologische
Entwicklung der Wissenschaften gekennzeichnet. Genau wie Hugo hat
Heinrich das Ziel der Wissenschaften darin gesehen, die urspriingliche
Bestimmung des Menschen wieder herzustellen und die erbsiindliche
Unordnung moglichst wettzumachen. Ja Heinrich hat diese theolo-



nach Heinrich von Langenstein 83

gische Betrachtungsweise ! noch viel klarer und konsequenter durch-
gefithrt als Hugo und hat viel neues Material dafiir aus der Bibel,
besonders der Genesis beigebracht. Heinrich hat auch wie Hugo von
St. Viktor und noch mehr als er namentlich die genetisch-psychologischen
Faktoren hervorgehoben, die fiir die Ausbildung der Wissenschaften
besonders wirksam wurden. Bei Hugo war die zeitliche Aufeinander-
folge zum erstenmal als ein ganz neuer Gesichtspunkt in die Einleitung
der Wissenschaften eingefithrt worden 2. Dieses Problem der historisch-
genetischen Entwicklung und ihrer psychologischen Erklirung hatte
sich dann, besonders bei Kilwardby und-Aegidius von Rom, immer mehr
Raum geschaffen gegeniiber der ganz vom Gegenstand her beherrschten
Klassifikation. Bei Heinrich von Langenstein ist dieser Gesichtspunkt,
so darf man sagen, bereits zum vorherrschenden geworden. Es ist des-
halb recht bezeichnend, daB8 Heinrich in dem von ihm nahegelegten
Titel «De ortu et origine scientiarum»3 nur mehr diesen Gesichts-
punkt der genetischen Entwicklung, aber nicht mehr den der syste-
matischen Gliederung betont. Freilich zeigt auch Heinrich zunichst
nur die typischen Entwicklungslinien und Entwicklungsgriinde auf,
nicht die historischen und chronologischen Einzelheiten und Besonder-
heiten dieser Entwicklung.

Heinrich von Langenstein steht aber nicht einseitig in der Gefolg-
schaft Hugos von St. Viktor. Auch die arabische Tradition hat auf ihn
eingewirkt, wenn sie auch weniger deutlich in die Erscheinung tritt.
Mit Kilwardby und Aegidius von Rom hat Heinrich vor allem das
deutliche Bestreben gemein, tiberall auf die primdren Quellen, d. h.
auf die Schriften des Aristoteles zuriickzugreifen. Aristoteles ist neben
Hugo von St. Viktor die einzige Autoritit, die unser Prediger zitiert ;
und zwar als absolut entscheidende Autoritit zitiert.

Trotz seiner theologischen Ausrichtung hat Heinrich aus einem
gesunden Empfinden heraus die praktischen Bediirfnisse des Menschen
als die wichtigste Wurzel fiir die Entstehung der Wissenschaften betrach-

1 Diese theologische Betrachtungsweise ist nicht identisch mit mythologi-
sierendem Denken, das dem wissenschaftlichen vorausgeht und immer vorschnell
hohere, unbekannte Krifte zu Erklirung aufBlergewohnlicher Vorkommnisse her-
anzicht.

2 BAUR, 361.

3 Dieser Titel findet sich in der Handschrift am Rande verzeichnet. Aber
auch wenn diese Notiz nicht auf den Autor selbst zuriickgeht, sondern vom Ab-
schreiber beigefiigt wurde, so ist sie doch vom Text selbst und zwar gerade in
dieser Formulierung nahegelegt. Siehe dazu oben S. 55 Anm. 4,.



84 Die Universitit als geistiger Organismus

tet. Die theoretische spekulative Forschung stand anfangs im Dienst
dieser praktischen Bediirfnisse und trat erst spiter als eigenstindiger
Zweck auf. In Fragestellung und Antwort ist damit das Problem, mit
dem sich die Wissenschaftstheorie beschiftigt, viel stirker der modernen
Auffassung angenihert. In der grundsitzlichen Auffassung vertritt die
neuere Forschung iiber das Werden der Wissenschaften dhnliche An-
sichten, wie sie Heinrich ausgesprochen hat 1.

Heinrich von Langenstein hat aber die in der Einleitungswissen-
schaft, besonders bei Hugo von St. Viktor und Kilwardby schon vor-
handenen Ziige nicht bloB zusammengefalBt, sondern weiter aasgebildet.
Bei ihm hat das Problem der Einleitung eine neue Wendung und
Ausrichtung gefunden. Ihr Interessengebiet ist neu umgrenzt. Nicht
um die einzelnen Disziplinen geht es unserem Autor, sondern um die
historisch gewordenen Fakultiten, um ihr Entstehen, ihre Berechtigung,
ihr Verhiltnis zueinander. Die Organisation der Universitit und ihre
ZweckmiBigkeit steht zur Diskussion. Deshalb legt Heinrich gar nicht
mehr das ganze Material iiber die einzelnen Wissenschaften vor, das bis
dahin in den Einleitungen behandelt worden war. Er zieht auch nicht
simtliche Facher heran. Die Politik und Okonomik z. B. werden von
ihm nicht einmal erwidhnt. Auch duBert er sich nicht zu allen sonst
in der Einfithrung behandelten Gesichtspunkten. Die einzelnen Diszi-
plinen werden nur so weit herangezogen, als sie beitragen, die Aufgaben
und Beziehungen der Fakultiten zu kliren. Deshalb werden Medizin

! Dazu einige Stimmen : R. EisLer, Handwoérterbuch der Philosophie,
Berlin 1913, S. 777 : « Entstanden sind die Wissenschaften, die sich zum Teil
aus dem Mythus und der Philosophie differenziert haben, meist aus praktischen
Bediirfnissen, als Mittel zur besseren Gestaltung des Lebens. Spiter wurde die
Befriedigung des Erkenntnistriebes vielfach Selbstzweck ; man forscht um des
Wissens willen, will einheitlichen Zusammenhang in das Erfahrungsmaterial
bringen, interessiert sich auch fiir Dinge, die nicht dem praktischen Leben un-
mittelbar dienen, aber doch dem Geistesleben, »

E. ROTHACKER meint, wir hitten heute gelernt, « die konkrete Entwicklung
der Naturwissenschaften weit unbefangener auf den Anteil praktischer, kultureller,
ja politischer und sozialer Impulse in ihrer Entstehung und Entwicklung hin
zu betrachten» (Logik und Systematik der Geistes-Wissenschaften, Bonn 1947,
S. 8). «Man hat immer gesehen, daB die Anfinge der Wissenschaft tief in der
Praxis des Lebens wurzelten : im Dienst der Schiffahrt, des Vermessungswesens,
der Technik, des Gewerbes, zumal des Baugewerbes, des Befestigungswesens, der
Zeiteinteilung, der religitsen und kosmologischen Vorstellungen, nicht zuletzt
der praktischen Heilkunde » (E. RoTHACKER, Wissenschaftsgeschichte und Univer-
sitdtsgeschichte : Kriegsvortrage der Rhein.-Friedrich-Wilhelms-Univ. Bonn a. Rh.
Ht 83, Bonn 1943, S.121.).



nach Heinrich von Langenstein 85

und Rechtswissenschaft, die bisher nur als Unterglieder der theoretischen
bzw. praktischen Philosophie Gastrecht genossen, viel stirker betont.
Wenn sie auch noch immer als species der Naturwissenschaft bzw. der
Moralphilosophie in den Organismus der Wissenschaften eingereiht wer-
den, so wird doch ausdriicklich hervorgehoben und begriindet, daB und
warum sie zu eigenen IFakultiten ausgebaut wurden. Dem Griinder
der Universitit Wien ist der dufere, den ganzen Unterricht tragende
Aufbau des Hochschulstudiums mehr angelegen, als das innere theore-
tische System der Wissenschaften. Diese praktische Ausrichtung mag
teilweise durch die Predigt und die Stellung des Predigers veranlaBt
sein ; sie hat aber auch ihren tieferen Grund. Die Minner, die in Wien
eine neue Universitit nach dem Muster von Paris schaffen wollten
und die voll Jubel iiber die neue Griitndung waren, « quo sic elevamur . ..
quo taliter sedentibus in tenebris efulsit lumen sapientiae »!, diesen
Minnern ging es darum, daBl der Lehrkorper der neuen Pflanzung zu
tatkriftiger, harmonischer Titigkeit angeregt werde. Die Keimzellen
hiefiir aber waren die Fakultiten. Ihr Selbstgefiihl und ihre Selbst-
achtung will Heinrich steigern. Darum hebt er ihre eigenstdndige
Bedeutung und ihre Notwendigkeit hervor. Er will auch ihren Korpo-
rationsgeist und ihr Chorgefithl wecken und aufriitteln und ihre Anhing-
lichkeit an die eine Alma mater férdern. Darum betont er so nach-
driicklich ihre Verbundenheit, die ihren letzten und tiefsten Grund in
der Einheit der alle bergenden und alle verpflichtenden Weltanschauung
und Glaubensgemeinschaft hat.

Heinrich von Langenstein hat versucht, die herkommliche Rang-
ordnung der Fakultiten zu begriinden. Er weiB}, daB der Genese nach
die Philosophie vor den anderen Fakultiten und die praktischen Dis-
ziplinen vor den spekulativen entstanden sind. Er weiBl auch um die
Bedeutung der formalen geistbildenden Ficher vor den speziellen Fach-
wissenschaften. Aber letztlich maBgebend fiir die Rangordnung ist ihm
doch die innere Dignitit der Sachgebiete, mit denen sich die Fakultiten
beschiftigen. Die Ordnung des Erkennens wird der Ordnung des Seins
angepaBt und die Rangordnung der Fakultiten wird nach der Wert-
hierarchie ihrer Aufgabenbereiche vorgenommen. Wir unterscheiden
heute stirker zwischen dem Gegenstand und dem wissenschaftlichen
Bemiihen um ihn. Wir wissen, daB dabei die objektive Ordnung nicht

1 Aus einem Schreiben Heinrichs von Langenstein an Friedrich von Brixen
(ed. G. Sommerfeld, Mitteilungen d. &sterr. Instr. f. Gesch., Erg.-Bd. 7, 469).



86 Die Universitit als geistiger Organismus

ohne weiteres der subjektiven parallel lduft. Darauf hat man damals
kein Gewicht gelegt. Das Ethos der Seinsgerechtigkeit forderte das
volle Zuriicktreten und die dienende Einordnung der subjektiven
Faktoren. Ein stark ausgebildetes Realititsgefiithl und eine stark idea-
listische Lebensauffassung mogen dabei mitgespielt haben. Die Reihen-
folge der Fakultiten entspricht der objektiven Wichtigkeit ihrer Objekte.
Die Medizin rangiert hinter der Rechtswissenschaft, weil die Seele iiber
dem Leibe steht, und die Theologie steht iiber allen anderen Wissen-
schaften, weil die religicsen Wahrheiten und Werte héher als alle
irdischen und zeitlichen Werte geschitzt werden miissen 1.

Die vielgestaltige Wirklichkeit ist fiir die christliche Auffassung des
Mittelalters ein groBer Kosmos, in dem alle Seinsbereiche stufenférmig
zu einem hierarchisch geordneten Ganzen gefiigt und alle Wertbezirke
auf ein letztes, gemeinsames Ziel ausgerichtet sind. Die Wissenschaften
sind nur das vom Menschen ausgebildete Hilfsmittel, diese von Gott
gewollte Ordnung zu sichern und zu verwirklichen. Sie miissen sich
darum in den Dienst der iibergreifenden, alle verpflichtenden und alle
befruchtenden Zielsetzung stellen. Sie kénnen ihrer Aufgabe am besten
gerecht werden, wenn sie sich einordnen, als gebende und empfangende
Glieder, in den geistigen Organismus der Universitit.

! In den Grundziigen tritt Heinrich von Langenstein fiir die gleiche Rang-
ordnung ein, fiir-die sich KANT eingesetzt hat, der den « Streit der Fakultiten »
also zum AbschluB bringt: « In Streitigkeiten, welche bloB die reine, aber prak-
tische Vernunft angehen, hat die philosophische Fakultit ohne Widerrede das
Vorrecht, den Vortrag zu tun und, was das Formale betrifft, den ProzeB zu
instruieren ; was aber das Materiale anlangt, so ist die theologische im Besitz,
den Lehrstuhl, der den Vorrang bezeichnet, einzunehmen, nicht weil sie etwa
in Sachen der Vernunft auf mehr Einsicht Anspruch machen kann als die iibrigen,
sondern weil es die wichtigste menschliche Angelegenheit betrifft, und fithrt daher
den Titel der obersten’ Fakultit (doch nur als prima inter pares)». (Simtliche
Werke, Leipzig [Inselverlag] 1921, S. 612).



	Die Universität als geistiger Organismus nach Heinrich von Langenstein

