Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung
Autor: Kalin, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762344

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

' Evolutionstheorie
und katholische Weltanschauung

Von Dr. Jos. KALIN, Universititsprofessor

Die Deszendenztheorie (Evolutionstheorie) gehért wenigstens in
ihrer allgemeinen Form zum festen Bestand unserer wissenschaftlichen
Anschauungen. Sie hat in ihrer Anwendung auf bestimmte Sachver-
halte zu Deutungen gefiihrt, die zwar vielfach Hypothesen, zum Teil
aber von so hoher Wahrscheinlichkeit sind, daBl man von pragmatischer
(praktischer) Sicherheit sprechen kann.

Die kulturellen Auswirkungen der Entwicklungslehre lassen sich
zum Teil nur verstehen aus jener geistesgeschichtlichen Situation heraus,
wie sie durch den herrschenden philosophischen Empirismus und die
monistisch-materialistische Weltanschauung bedingt waren. So ist die
biologische Lehre miBbraucht und auf die verschiedensten Belange des
menschlichen Geistes iibertragen worden : auf Kunst, Literatur, Sozio-
logie, Psychologie, Ethnologie, ja sogar auf die Religionswissenschaften.
So schuf man in volliger Verkennung ihres wirklichen Gehaltes aus der
biologischen Theorie im Verein mit der Lehre vom « Kampf ums Dasein »
(« struggle for life ») als Urgrund alles Seienden ein Allerweltsprinzip,
das die abendlindische Kultur mit einem Strom von Blut und Trinen
bezahlt hat. Nicht die biologische Lehre als solche, sondern ihre unhalt-
bare philosophische Interpretation und Auswertung ist also letztlich
die Ursache, aus welcher heute noch viele katholische Intellektuelle zu
einer traditionell gewordenen Abwehrstellung gegen den Evolutions-
gedanken des Biologen bestimmt werden. Durch die im Rahmen biolo-
gischer Kompetenz bleibende Evolutionstheorie wird also die religids-
weltanschauliche Position des Katholiken in keiner Weise bedroht,
sondern nur durch jene falsche Philosophie, die alles Seiende wirk-
ursidchlich auf « Urklétzchen » der Materie zuriickfithren wollte, und im
Geistigen bloB eine Manifestation des Physischen sah. Es handelt sich
hier um eine jener schleichenden Begriffsfilschungen, welche immer
wieder die groBen Irrwege des menschlichen Geistes erdffnet haben : die
Umdeutung eines biologischen Prinzips auf die Sphire des Geistigen



6 . Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung

selbst ! DaB ihr in der Hdickelschen Aera die Mehrzahl der Lebens-
forscher erlagen, ist nur aus psychologischen Voraussetzungen verstind-
lich, welche der geistesgeschichtlichen Situation des vorigen Jahrhunderts
entstammen. Auch heute noch wird, namentlich in tendenziés-populiren
Darstellungen, die philosophische Tragweite der Deszendenztheorie iiber-
trieben, der wahre Kern des Entwicklungsgedankens gefilscht und miB-
deutet, ja sogar zur Propaganda antireligiéser Bestrebungen verwertet.
Infolgedessen begegnen die berufenen Hiiter und Vermittler des Glaubens-
gutes dem Evolutionsgedanken nicht selten mit MiBtrauen und lehnen
insbesondere hiufig jede hypothetische Anwendung desselben auf das
menschliche Bion in vollem Umfange ab. Oft geschieht dies unter
Berufung auf Autoren, die fachlich nicht kompetent sind oder doch von
der Fachwelt mindestens als « Outsider » betrachtet werden. So wird
eine falsche Apologetik getrieben, die auf den naturwissenschaftlich
geschulten Leser niemals Eindruck machen wird, wohl aber geeignet
erscheint, das Ansehen von kirchlichen Lehrpersonen und damit indirekt
auch von Philosophie und Theologie in den Augen vieler zu erschiittern.
Das gilt namentlich fiir die in der Diaspora aufwachsende, im Biologie-
unterricht fortgeschrittene akademische Jugend, in welcher auf solche
Weise nachgewiesenermallen besonderer Anlal zu ernsten Glaubens-
zweifeln geboten wird.

Vollig verfehlt ist es, zum voraus gegen die Deszendenztheorie
metaphysische Begriffe ausspielen zu wollen. Es handelt sich hier um
eine Einstellung, welche auch der thomistischen Auffassung iiber das
Verhiltnis von Metaphysik und Naturwissenschaften widerspricht. Der-
artige apriorische Anlehnungen von naturwissenschaftlich begriindeten
Anschauungen durch bloBe Begriffsanalyse sind, wie J. SEILER S. M. B. 1
gegeniiber UDE ? mit Recht bemerkt, heute nicht mehr ernst zu nehmen.
In diesem Zusammenhang ist auch hervorzuheben, daB die Evolutions-
theorie als solche nur den materialursichlichen Zusammenhang ver-
schiedener Organismen im Sinne einer Kontinuitdt der lebenden Sub-
stanz von Art zu Art behauptet ; iiber die Wirkursachen des stammes-
geschichtlichen Werdens sagt die Evolutionstheorie als solche nichts
aus. Das « Stammbaumproblem » darf also nicht mit den Fragen nach

1 SEILER ]., Die Stellung der Philosophie zur Lehre von der tierischen Her-
kunft des Menschen. Annalen der Philosophischen Gesellschaft Innerschweiz
1 (1944) 23.

? UpE ]J., Der metaphysische Beweis fiir die Unmoglichkeit der Tierab-
stammung des Menschenleibes (Miinchen 1917) 36.



Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung 7

den causae efficientes im Evolutionsgeschehen (dem sog. « Faktoren-
problem ») verwechselt werden. ,

Die Frage, ob und wie weit man in der stammesgeschichtlichen Ent-
wicklung der Organismen einen Wandel substantieller Wesensformen
annehmen darf, soll hier nicht diskutiert werden. Auch wenn man mit
SERTILLANGES ! einen fortlaufenden Wechsel der Wesensformen in der
Phylogenese (Stammesgeschichte) annehmen wollte, ginge der Einwurf,
die substantielle Form sei als solche unverinderlich, an der Sache vorbei.
Denn gerade der hl. THOMAS ? erklirt, die Arten seien wie Zahlen : jede
Verdnderung, die sich durch Hinzufiigen eines Unterschiedes ergibt,
filhrt zu einer neuen Zahl. So glaubt SERTILLANGES 3, es gebe in der
Kontinuitit des Lebens einen fortlaufenden Ubergang der Materie unter
unteilbaren Wesensformen, « wie es in dem ewigen FluB der Zeit ein
zusammenhidngendes Wachstum der Zahl geben kann». Wie indessen
die Ergebnisse der Biologie zeigen, fliet das Evolutionsgeschehen hin-
sichtlich seiner wesentlichen Wirkursache aus dem konstitutionellen
Sein des Organismus; die Evolutionspotenz gehort ebenso zu den
immanenten Wesenseigenschaften des Organismus wie die Gestaltungs-
potenz, welche der Individualentwicklung des Keimes zugrunde liegt,
nur ist die Richtung der phylogenetischen Entwicklung im Laufe ent-
sprechend groBer Zeitriume der Erdgeschichte viel mehr als die Onto-
genese durch Umweltfaktoren beeinfluBbar. Die Evolutionspotenz ist
jene Qualitas der Lebewesen, durch welche die berithmte Definition des
Aquinaten 4 : « Illa proprie sunt viventia, quae seipsa secundum aliquam
speciem motus movent » besondere Tragweite erhilt. Eine Tragweite,
die allerdings weit iiber ihren urspriinglichen Sinn hinausgeht und die
Thomas und seine Zeit nicht einmal ahnen konnten !

Wenn also die Arten und hohere Kategorien der Systematiker micht
unmattelbar erschaffen, sondern mnamentlich hohere Kategorien haupt-
sichlich aus der Konstitution einer oder mehrerer Stammformen, aus
ihrer evolutiven potentia naturalis activa gestaltet wurden, so ist Gott
doch ebenso umfassender Seinsgrund der Schépfung, wie wenn die durch
Evolution entstandenen Lebensformen unmittelbar ex nihilo erschaffen
oder durch Sekundirursachen erzeugt wiren. Denn die in den Stamm-

! SErRTILLANGES A. D., La philosophie de S. Thomas d’Aquin II (Paris
21940) 23.

? Summa theol. I q. 47 a. 2. Vgl. AristoTELES, Metaph. H, c. 3, 1043 b 32 s.

3 SERTILLANGES A. D., a.a.O.

¢ Summa theol. I q. 18 a. 1.



8 Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung

formen zum Ausdruck kommende Wirkfiille des Schépfungsaktes ist
umso groBer, seine Weisheit fiir unsere Erkenntnis umso tiberwiltigender
geworden. Gott hat dann im Schopfungsakt den Organismen konstitu-
tionell (in ihrer Wesensart) die Grundlage einer grandiosen, planmiBig-
bestimmungsmichtigen Dynamik mitgeteilt. Diese duBert sich als ein
Ordnungsgeschehen, dessen Phasen in immer neuartigen Gestaltungs-
typen iiber die Jahrmillionen der Erdgeschichte abrollen wie die Akkorde
einer Symphonie. Ob iibrigens, wie wir annehmen miissen, die causa
efficiens principalis wenigstens fiir die tiefergreifenden Umgestaltungen
der Phylogenese bei Pflanze und Tier im konstitutionellen Sein einer
Stammform liegt, ob eine neue Lebensform durch ein hoéheres ge-
schopfliches Sein erzeugt oder ob sie einem unmittelbaren Schépfungs-
akt ihr Dasein verdanken wiirde — immer liegt ja die erste Ursache,
die Prima Causa des ganzen geschopflichen Sein in jenem Sein, das
weder in ordine essendi noch in ordine operandi eine Abhingigkeit
kennt : Gott.

Die experimentelle Genetik sowie die Analyse der Sippenbildung
an Tieren und Pflanzen in der freien Natur ergeben, daB hier fiir die
« Mikroevolution » (die Differenzierung von Rassen und systematischen
Arten) hauptsichlich vier Evolutionsfaktoren in ‘Betracht kommen :
Genmutation, Selektion, Isolation und Populationswellen. Die Genmu-
tation liefert das eigentliche Material der « Mikroevolution ». Sie besteht
in sprunghaften Anderungen der Gene (d. h. jener Erbanlagen, welche
in den Zellen der Organismen an das Substrat der Chromosomen gebun-
den sind). Die Genmutationen konnen namentlich durch kurzwellige
Strahlen (Réntgenstrahlen, korpuskulire o- und B-Strahlen des Radium
sowie ultraviolettes Licht) provoziert werden. Aber fiir die tiefergreifen-
den Umgestaltungen der « Makroevolution » tritt ihre Bedeutung gegen-
tiber der inneren, in ganzheitlichen Regulationen und Neubildung von
Organen sich auswirkenden evolutiven Bestimmungsmichtigkeit des
Organismus in den Hintergrund.

Der Schopfungsakt ist als gottlicher Willensakt ebenso wie die
gottlichen Ideen als Exemplarursachen der Welt zeitlos. Alles kreatiir-
liche Sein ist daher getragen durch die Relation zur jenseits aller Zeit
liegenden Prima Causa, eine Beziehung, die gleichsam wie Gottes Arme
die Welt zusammenhilt. Daher hat auch die Schopfung nicht statt-
gefunden, sondern sie findet statt. In erster Linie als Erhaltung (con-
servatio) die selbst fortdauernder Schépfungsakt ist : « Conservatio rerum
a Deo non est per aliquam novam actionem, sed per continuationem



Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung 9

actionts quae dat esse, quae quidem actio est sine motu et tempore. » 1
Soweit und wenn die Evolution in der hylomorphen Substanz begriindet
ist (deren Begriff namentlich von philosophierenden Physikern vielfach
total miBverstanden wird), erscheint die creatio continua in der Welt
der Lebewesen in gewissem Sinne, d. h. in ihren physischen Wirkungen,
im geschépflichen Habitus, geradezu als Neuschopfung. So wird das
Evolutionsgeschehen durch seine immanente GroBe, die iiber eine
aktuelle Reihe ontogenetischer Formzustinde hinausweisende, ziel-
strebig sich auswirkende Bestimmungsmichtigkeit des Organismus, zu
einem wertvollen Stiick des kosmologischen Gottesbeweises. Und weil
sich in der Evolution in besonderem MaBe eine planmiBige Kausalitit
der Schopfung enthiillt, wird die Stammesgeschichte der Organismen
fiir den denkenden Menschengeist nicht nur zum Abglanz der Semsfulle
sondern auch zum Symbol der Giite Gottes.

Da die Evolutionspotenz (ebenso wie der Umfang der Gestaltungs-
moglichkeiten in der individuellen Entwicklung) mit fortschreitender
Evolution entsprechend dem « Irreversibilitdtsgesetz » von DoLLo 2 und
dem Gesetz der progressiven Spezialisierung wenigstens im allgemeinen
abnimmt, erscheinen die gestalthaft und in der Verhaltensweise « primi-
tiveren » Stammformen hinsichtlich ihrer pofentia evolutionis activa im
Vergleich zu den aus ihnen evoluierten Organismen als die hoheren,
d. h. bestimmungsmichtigeren Lebensformen. Der hl. THoMAS erklirt
in anderem Zusammenhang : « Inferiora gubernat (divina providentia)
per superiova non propter defectum suae virtutis, sed propter abundantiam
suae bonitalis, ut dignitatem causalitatis etiam creaturis communicet. »
Wenn wir an Stelle des Terminus « inferiora » den Begriff der « potentia
evolutionis minor », an Stelle von «superiora » aber « potentia evolu-
tionis maior » setzen, so gilt der Satz im Besonderen fiir das Evolutions-
geschehen.

Durch das Licht der Vernunft erkennt der Mensch die eigene
Geistigkeit. Und die Lebensforschung zeigt immer deutlicher, dal3 auch
unser biologisches Verhalten in eigentiimlicher Weise hingeordnet ist
auf denBereich des Geistigen. Anderseits aber ist die leibliche Seite
der Menschennatur so weitgehend den allgemeinen biologischen Gesetz-
lichkeiten in Bau und Leistung bestimmter Lebensformen des regnum

1 Summa theol. I q. 104 a. 1 ad 4.

2 Dorro L., Les lois de I'évolution. Bulletin de la Société de Géol. Paléont.
et. Hydrol. 7 (1893).

3 Summa theol. I q. 22 a. 3.



10 Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung

animale verhaftet, daB eine objektive Wissenschaft vom Menschen eine
umfassende Lehre iiber Sein und Werden des Menschen in seiner Ganz-
heit nur moglich erscheint bei einer Betrachtungsweise, welche erlaubt,
die Ergebnisse biologischer und geisteswissenschaftlicher Forschung in
Einklang zu bringen. Die Vernachlissigung der einen wie der anderen
Sphire muB unser Bild vom Menschen verzerren, sei es in der Richtung
eines extremen Spiritualismus, sei es in derjenigen des materialistischen
Monismus. Die Biologie hat also beim Problem der Anthropogenese
matzureden. Dieses Mitspracherecht ist von Pius XII.! in seiner An-
sprache zur Eréffnung der Pipstlichen Akademie der Wissenschaften
vom 30. November 1941 ausdriicklich bestitigt worden : « In cima alla
scala dei viventi l'womo, dotato di un’anima spirituale, fu da Dio collo-
cato principe et sovrano del regno amimale. Le moltiplici ricerche sia
della paleontologia che della biologia e della morfologia su altri problems
riguardanti le origini dell’'womo non hanno fin ora apportato nulla di
positivamente chiaro e certo. Non rimane quindi che lasciare all’ avvenive
la visposta al quesito, se un giorno la scienza, tlluminata dalla rivelazione,
potra dare sicuri et definitivi risultati sopra un argumento cosi importante. »

Da die Naturwissenschaft fiir die letzten Seinsgriinde der in der
Natur liegenden Wesenheiten nicht zustindig ist, steht der Anwendung
des Evolutionsgedankens auf das menschliche Bion auch von Kkirch-
licher Seite nichts im Wege. Vorausgesetzt bleibt dabei nur die Abstrak-
tion von der substantiellen Wesenform als jenem Prinzip, welches den
Menschen zum Menschen macht, der anima rationalis, welche als sub-
sistentes Sein die menschliche Natur ihrem ewigen und personlichen Ziel
verpflichtet.

Hiiten wir uns also, gewisse, einst zeitbedingte, aber heute unhalt-
bar gewordene Anwendungen metaphysischer Begriffe mit dem funda-
mentalen Gedankengut unserer Weltanschauung zu verwechseln, hiiten
wir uns, Vorstellungen, welche uns lieb geworden oder als traditionell
gelten, als Verpflichtungen hinzustellen, wenn die pépstliche Autoritit
selber, wie z. B. Pius XII. ? in der Enzyklika « Divino afflante Spiritu »
(30. Sept. 1943), vom katholischen Exegeten erwartet, dal er schwierige,
bisher ungeldste Fragen nicht nur in Ubereinstimmung mit der Kirchen-
lehre beantworte, sondern dabei auch die gesicherten Ergebnisse der

1 Acta Apost. Sedis 33 (1941) 506. -

2 Acta Apost. Sedis 35 (1943) 319: « ... catholicus interpres ... solidam
etiam explicationem reperire entitatur, quae ... certis quoque profanarum disci-
plinarum conclusionibus debito modo satisfaciat. »



Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung 11

profanen Wissenschaft geniigend beriicksichtige. Eine voéllige Ablehnung
des Evolutionsgedankens fiir das menschliche Bion wire bei philoso-
phischer Klarheit und Wissen um Ernst und Tragweite der wissen-
schaftlichen Forschung nicht moglich. Das MiBtrauen vieler Katholiken
gegeniiber dem Evolutionsgedanken beruht zwar in erster Linie darauf,
daB er als Waffe gegen das Dogma miBbraucht wurde. Es wird aber
gestiitzt durch den Mangel an metaphysischer Einsicht sowie durch den
bequemen Hang zu traditionellen Positionen nicht zuletzt auch in
Fragen der Exegese, wenn diese durch den Stand der textkritischen
Untersuchungen selbst iiberholt wurden. Es handelt sich hier um jenes
« attachement routinier », welches auch P. M. PERIER ! in seiner Studie
« Le transformisme » so sehr bedauert.

Die groBen Fortschritte, welche die Exegese, namentlich die Er-
klirung der Schopfungsberichte, seit dem Rundschreiben « Providen-
tissimus Deus » LEos XIII. 2 (18. Nov. 1893) gewonnen hat, diirfen hier
nicht iibersehen werden. Aus der Verschiedenheit des jahwistischen
und des elohistischen Schopfungsberichtes und aus ihrer «lange ver-
kannten Eigenart » ergibt sich, daB an ihnen, wie P. THEODOR
SCHWEGLER * in verschiedenen Publikationen lichtvoll gezeigt hat, reli-
gioser Inhalt und Redeweise als « methodische und didaktische Ein-
kleidung » des logos embiblos wohl zu unterscheiden sind. Eine allzu
wortliche Auslegung des jahwistischen Schopfungsberichtes verrit wohl
meistens auch einen unzulinglichen Gottesbegriff. Schon der hl. AuGu-
STINUS spricht in diesem Zusammenhang bekanntlich von einer « nimi-
um puerilis cogitatio»*. Es ergibt sich, «daBl wir aus den biblischen
Schopfungsberichten wohl wertvollste Mitteilungen iiber das Wesen des
Menschen, aber nichts Greifbares iiber das Werden des Menschen er-
halten ; denn das Wissen iiber das Wesen und die Bestimmung des
Menschen gehort zu den heilsnotwendigen Dingen, das Wissen aber
iiber das Werden des Menschen zu den Dingen, die fiir das Heil belang-
los sind, und iiber diese hat nach einem Wort des hl. Augustinus, das
die Pipste Lo XIII und P1us XII. anfiithren, Gott durch die biblischen

1 Ptrier P. M., Le transformisme (Paris 1938) 91.

2 Acta S. Sedis 26 (1893-94) 278 ss. ; DENzZINGER, Enchir. n. 1941-1953.

3 ScHwEGLER TH., Werden und Wesen des Menschen nach den biblischen
Schépfungsberichten. Annalen der Philosophischen Gesellschaft Innerschweiz
1 (1944-45) 81-94 ; Um die Herkunft des Menschenleibes. Schweizer Rundschau
44 (1944-45) 624-637.

4 S. Aucustinus, De genesi ad litteram, VI, 12 (Corpus Script. eccl. lat.
28/1, 185).



12 Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung

Verfasser nicht belehren wollen. »* Von theologischer Seite beruft man
sich nicht selten darauf, daB die Papstliche Bibelkommission (Abschnitt 3
des Responsum VI vom 30. Juli 1909) 2 unter denjenigen Punkten deren
Literalsinn nicht angezweifelt werden diirfe auch die « peculiaris creatio
hominis » anfithrt. Mit Recht erinnert aber P. SCHWEGLER daran, daB
«diese Dekrete grundsitzlich nur Grenznormen sein wollen, innerhalb
derer die Lehrmeinungen der Katholiken sich frei bewegen diirfen. Da
nun selbst in der Zeit des hitzigsten Kampfes gegen den Modernismus
in der Schrifterklirung die Bibelkommission es nicht fiir nétig fand,
den Sinn der Worte ‘peculiaris creatio hominis’ (besondere Erschaffung
des Menschen) niher zu umschreiben, so darf die Annahme der Mog-
lichkeit, Gott habe sich bei der Erschaffung des Menschenleibes statt
einer materia inanimata, einer materia animata bedient, nicht als im
Gegensatz zu diesen Normen ‘stehend hingestellt werden, denn auch
so liegt eine ‘peculiaris creatio hominis’ vor » 3. '
Durchaus irrig ist die Meinung, daB das Problem der Mensch-
werdung nicht aktuell sei. Wer die Fiille der neuesten Fachliteratur
iiberblickt und die zahlreichen palaeontologischen Funde kennt, welche
fiir die menschliche Stammesgeschichte von Interesse sind, wer endlich
den Niederschlag dieser Entdeckungen vor allem in der angelsichsischen
Presse, in Zeitung und Zeitschrift beobachtet und die neuen Gesichts-
punkte einer auf die leib-seelische Ganzheit des Menschen gerichtete
Anthropologie vermerkt hat, der wird eines anderen belehrt.

Die Biologie hat lange Zeit von der Geist-bedingten Eigenart
menschlichen Seins und Verhaltens abgesehen. Infolgedessen muBte sie
auch alle jene biologischen Sonderheiten des Menschen in ihrem Wesen
verkennen, welche ein Korrelat bilden zur objektivierenden Umwelt-
bezogenheit. Diese duBert sich in einer Verhaltensweise, deren Sinn weit
itber der Ebene eines nur biologisch-sinnvollen Geschehens liegt. Es
ist ein Verhalten, durch welches der Mensch eine weitgehende innere
Gelostheit seiner Wahrnehmungen, geistigen Erkenntnisakte und echten
Handlungen vom Bereich triebhaft-instinktmiBig festgelegter biologisch-
zweckmiBiger Normen zeigt. Hieraus ergibt sich jene « Umweltoffen-
heit » des Menschen, jene innere Absetzung der Seele gegeniiber der

1 ScHWEGLER TH., Um die Herkunft des Menschenleibes. Schweizer Rund-
schau 44 (1944-45) 634,

? Pipstliche Bibelkommission, Resp. 30. Jun. 1909, dub. III. Acta Apost.
Sedis 1 (1909) 568 ; DENzZINGER, Enchir. n. 2123.

3 A.a. 0. 635.



Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung 13

Welt und «last but not least » gegeniiber dem eigenen Ich, welche
PrLEssNER 1 als die « exzentrische Position » des Menschen bezeichnet hat'.
Es ist eine in stetem Gegendruck zum Druck der Gefiihlssphire ver-
wirklichte innere Distanzierung von den Dingen der Welt, aus welcher
der Mensch sie in geistiger Freiheit wihlen und ausschalten, d. h. nach
MaBgabe von unbiologischen Werturteilen zu Objekten seiner Erkenntnis
machen und objektiv, d. h. als Gegen-Stinde, als Aspekte der Wirklich-
keit, erfassen kann. Und das geschieht durch jene «unselbstsiichtige,
d. h. unbiologische Neigung » 2, die im menschlichen Intellekt begriindet
ist. So kann der Mensch aus seiner geistigen  Haltung heraus die Fak-
toten seiner Umwelt mitbestimmen und in verniinftigen, d. h. begriffs-
bedingt-eigentitigen Handlungen umgestalten.  So baut er sich aus den
Faktoren der selbstgewihlten Umwelt die der Wesensart seines Geistes
gemiBe Fiille seiner Kulturwelten. Er allein ist' das « umweltoffene »
und «umweltfreie » Lebewesen. Und daher kann auch die von UEXKULL B
begriindete Umweltlehre der Tiere, wie BUYTENDIJK 4 gezeigt hat
nicht auf den Menschen iibertragen werden. :

Fiir das Tier dagegen gibt es keine Objekte, d. h. die Faktoren
der Umwelt existieren in der sinnlichen Erkenntnis des Tieres ent-
sprechend seiner vis aestimativa nur als selbstbezogene Bedeutungs-
trager mit bestimmter biologischer Ténung : Nahrungston, Beuteton,
Feindton usw. - So lernt ein Affe eine Banane als seine Nahrung schitzen,
aber daB der Apfel Nahrung sein kénnte, wenn es keinen Affen gibe,
kann ‘man einem Affen nie begreiflich machen! Die vom Tier wahr-
genommenen Merkmale seiner Umwelt sind fiir dasselbe im Prinzip
ebenso selbstbezogen wie die eigenen Korperteile. Die Versuche von
KG6HLER 5, YERKES 8, KELLOG 7 und anderen zeigen, daB die sog. « Hand-
lungen » der Tiere auch bei den anthropoiden Affen triebhaft-affekt-
miBig bestimmt sind. — Sie werden zwangsliufig realisiert unter dem

! PLEssNER H., Die Stufen des Organischen und der Mensch (Berlin 1928).

® Buvrenpiyk F. J.J., Zur Untersuchung des Wesensunterschiedes von
Mensch und Tier. Blatter fiir Deutsche Philosophie 3 (1929/30).

3 UexkUrL J. v., Theoretische Biologie (Berlin 1928).

¢ Buyrenoyx F. J. ], a.a.0.; Das Umweltproblem. Schweizer Rund-
schau 46 (1946-47) 554-563.

5§ KOurLeEr W.,, Intelligenzpriifungen an Anthropoiden. Abhandlg. Berl. Akad.
d. Wissensch., Physikalisch -mathemat. Klasse, 1917-18.

% YeErkEs R. M., The mental life of monkeys and apes. Behavior Mono-
graphs, 1916.

" KerrLoc W. N. und KeLroG L. A., The ape and the child (New-York 1933).



14 Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung

Druck des Gefithlswertes bestimmter Situationen der sinnlichen Er-
kenntnis, welche in der allgemeinen Triebrichtung des Tieres liegen.
So kommen zwar gelegentlich erstaunliche Lernleistungen zustande,
welche, fiir sich besehen, oft auf Urteilsbildung beruhendes einsichtiges
Verhalten vortduschen. Aber von einem nicht auf ein aktuelles Ziel
der Umwelt gerichteten selbstindigen Aufbau tierischer Handlungen,
der zur Annahme verstandesmiBiger Einsicht in kausale Zusammen-
hinge zwingen wiirde, kann keine Rede sein. Auch die sogenannten
« guten Fehler » und die « Einfille » der Schimpansen kénnen, wie nament-
lich KARL BiiHLER! zeigte und sich auch aus den psychologischen
Arbeiten von SELz ? ergibt, durch anschauliche Komplexerginzung so-
wie « Ubergangserlebnisse » und Instinkt erklirt werden. Das Tier er-
scheint in seinem ganzen Verhalten instinktgebunden und triebgefesselt.
Das tierische Dasein ist einer einseitigen, spezifischen Umwelt auf
Gedeih und Verderb verhaftet | Der Mensch dagegen fiihrt sein Leben,
muf es fithren — so oder anders — aus der koéniglichen Freiheit seines
Willens !

Aber trotz ihrer sinnvollen Hinordnung auf den Primat des Geistes
ist die leibliche Seite der menschlichen Natur nicht nur gleichzeitig in
die Sphire des Biologischen gestellt, sondern hier weitgehend in die
gestalthaften und physiologischen sowie morphogenetischen Gesetzlich-
keiten der hoheren Primaten (Herrentiere) eingeordnet. Das ist ja das
Einzigartige der leibseelischen Einheit im Menschendasein : ein in seinem
Sosein, seiner substantiellen Wesensform autonomes, in seiner ganzheit-
lichen Substanz aber im Biologischen aufruhendes und dieses um-
fassendes Sein ! Deshalb und im Hinblick auf die allgemeinen Ergebnisse
der stammesgeschichtlichen Forschung sowie die heute vorliegenden
Dokumente der Palaeontologie ist die Annahme einer materialursich-
lichen Verkniipfung des Menschenleibes mit einer praehominiden, tier-
haften Vorstufe wohl begriindet. Es ist eine Deutung, welche dem
heutigen Stande der Forschung entspricht. Wir haben es hier mit einer
jener Hypothesen zu tun, welche der Fachmann unter den Biologen
meistens als «sicher » annimmt, wobei dahingestellt bleiben soll, wie
weit dieses «Sichersein » von psychologischen Aprioris mitbestimmt
wird. Es handelt sich um eine Hypothese, die in jener weiten Zone

1 BUHLER K., Die geistige Entwicklung des Kindes (Jena 1928).
2 Sgrz O., Uber die Gesetze des geordneten Denkverlaufs (Stuttgart 1913) ;
Zur Psychologie des produktiven Denkens und des Irrtums (Bonn 1922).



Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung 15

der Urteilsbildung liegt, in welcher ein hoher Grad von Wahrscheinlich-
keit ohne bestimmbare Grenze in die pragmatische (praktische) Sicher-
heit iibergeht. Aber die &lteren Anschauungen einer Herkunft des
Menschenleibes von jenen weitgehend spezialisierten hoheren Affen, die
man als Anthropoiden bezeichnet und die durch das Trio Schimpanse-
Gorilla-Orang bekannt wurden, begegnen so groBen Schwierigkeiten,
daB sie nicht mehr berechtigt sind. Das zeigt sich namentlich in der
Differenzierung des Gebisses ! sowie der Extremititen ? und ist erfreu-
licherweise seit 1946 auch von dem vor kurzem verstorbenen fithrenden
Paleanthropologen WEIDENREICH zugegeben worden.

Die stirkste Angleichung an menschliche Verhiltnisse zeigt sich
heute bei den seit 1938 immer umfangreicher gewordenen Dokumenten
der « Australopithecus-Gruppe », in welcher z. B. an Schidel und Gebi
von Paranthropus robustus BROOM eine weitgehende Kombination von
Sonderheiten des menschlichen Gestalttypus mit morphologischen Typus-
eigenschaften hoherer Primaten vorliegt.

Im Hinblick auf die allgemeinen Ergebnisse der phylogenetischen
Forschung und der Genetik miissen wir annehmen, daB die generel-
len Faktoren der Mikroevolution auch bei der stammesgeschichtlichen
Auspriigung von verschiedenen Menschheitsformen (Anthropus-Gruppe,
Neanderthaler-Gruppe und Gruppe des « modernen » Typus mit ihren
weiteren rassenmiBigen Differenzierungen) in weitem Umfang den
Ablauf des Geschehens beeinflussen, wobei aber kulturelle, also letzt-
lich geistige Faktoren als treibende und Richtung gebende Elemente
in eminentem MalBe mitspielen.

Die evolutive Deutung des menschlichen Bion setzt voraus, daB
die prachominiden Vorstufen typenhaft auf die Anthropogenese prae-
orientierte hohere Primaten waren. Da aber der menschliche Geist in
seiner Eigenstindigkeit einer Seinsstufe angehoért, die iiber der Ordnung
des nur Biologischen liegt und infolgedessen niemals aus tierhaftem
Sein abgeleitet werden kann, da ferner der Menschenleib in seinem ganz-

1 Vgl. ApLorF P., Die siidafrikanischen Menschenaffen und der Ursprung
des menschlichen Gebisses. Anthropologischer Anzeiger 16 (1939) ; KALIN J., Zum
Problem der menschlichen Stammesgeschichte. Experientia 2 (1946) ; Uber Par-
anthropus robustus Broom, erscheint in: Archiv der Julius Klaus-Stiftung fiir
Vererbungsforschung, Festschrift Schlaginhaufen (1949).

? OsBorN H. F., Recent discoveries relating to the origin and antiquity
of man. American Philos. Soc. 65 (1927) ; KALIN J., Zum Vergleich von Menschen-
fuB und AnthropoidenfuB, insbesondere des Berggorilla (Gorilla beringei Matschie),
erscheint in : Comptes rendus du 13¢ congrés international de zoologie (Juli 1948).



16 Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung

heitlichen Bau- und Leistungsplan deutlich den Stempel der Hinord-
nung auf den Primat des Geistigen trigt und es unmdoglich ist, diese
Hinordnung auf nur biologische Prinzipien zuriickzufithren, darf auch’
der Erklirungswert der deszendenztheoretischen Deutung des mensch-
lichen Bion nicht iiberschitzt werden. Sie bietet eine Teilerklirung
unseres Daseins, indem sie an Stelle toter Materie (im Sinne einer
allzu wortlichen Auslegung des jahwistischen Schépfungsberichtes) eine
hohere Seinsstufe, ein im gottlichen RatschluB dahin vorbestimmtes
geeignetes Lebewesen (vom Typus der hoheren Primaten) zur mate-
rialen Teilursache der Anthropogenese werden liBt. Eine wirk- und
hauptursichliche Erklirung des anthropogenetischen” Aktes ist damit
nicht gegeben, und kann — im Gegensatz zum Evolutionsgeschehen
bei Pflanze und Tier — nach dem Gesagten durch die Biologie nie-.
mals erbracht werden. Denn am Rubicon des Geistes versagen die
Begriffe und Methoden der Lebensforschung. Hier sind wir an einer
jener Grenzen angelangt, wo das Reden des Biologen aufhért und sein:
Schweigen anhebt. Ein Schweigen das sich in Ehrfurcht auflost. Es
ist jene' Ehrfurcht, die dem denkenden Forscher immer wieder das Tor
6ffnet zu den groBen Deutungen der Metaphysik. Und wenn wir auf
eine der leibseelischen Ganzheit des Menschen gerechte Deutung unseres
eigenen Daseins nicht verzichten wollen, dann miissen wir annehmen,
daB Menschenleib und Geistseele in jener realen Ganzheit stehen, welche
die thomistische Philosophie kennzeichnet durch die Begriffe von
Materie und Form. Die Seele als subsistentes Geistwesen vertritt eine
Seinsstufe, deren zureichender Grund nur in einem autonomen Schop-
fungsakt liegen kann. Und es darf angenommen werden, dal durch
diesen nicht tote Materie, sondern die materia secunda einer prae-
hominiden Lebensform im philosophischen Sinne des Wortes in eine
hohere Seinsstufe « umgeformt », d. h. zur materialen Teilursache einer
neuen Wesenheit wurde. DaB Gottes Wille des Menschen Seele schuf,
ist und bleibt das groBe Geheimnis der Menschwerdung. Es ist das
Schopfungswunder von Gottes Giite, durch das er uns zu seiner An-
schauung berief.



	Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung

