
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 27 (1949)

Artikel: Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung

Autor: Kälin, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762344

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Evolutionstheorie
und katholische Weltanschauung

Von Dr. Jos. KÄLIN, Universitätsprofessor

Die Deszendenztheorie (Evolutionstheorie) gehört wenigstens in
ihrer allgemeinen Form zum festen Bestand unserer wissenschaftlichen

Anschauungen. Sie hat in ihrer Anwendung auf bestimmte Sachverhalte

zu Deutungen geführt, die zwar vielfach Hypothesen, zum Teil
aber von so hoher Wahrscheinlichkeit sind, daß man von pragmatischer
(praktischer) Sicherheit sprechen kann.

Die kulturellen Auswirkungen der Entwicklungslehre lassen sich

zum Teil nur verstehen aus jener geistesgeschichtlichen Situation heraus,
wie sie durch den herrschenden philosophischen Empirismus und die

monistisch-materialistische Weltanschauung bedingt waren. So ist die

biologische Lehre mißbraucht und auf die verschiedensten Belange des

menschlichen Geistes übertragen worden : auf Kunst, Literatur, Soziologie,

Psychologie, Ethnologie, ja sogar auf die Religionswissenschaften.
So schuf man in völliger Verkennung ihres wirklichen Gehaltes aus der

biologischen Theorie im Verein mit der Lehre vom « Kampf ums Dasein »

(« struggle for life ») als Urgrund alles Seienden ein Allerweltsprinzip,
das die abendländische Kultur mit einem Strom von Blut und Tränen
bezahlt hat. Nicht die biologische Lehre als solche, sondern ihre unhaltbare

philosophische Interpretation und Auswertung ist also letztlich
die Ursache, aus welcher heute noch viele katholische Intellektuelle zu
einer traditionell gewordenen Abwehrstellung gegen den Evolutionsgedanken

des Biologen bestimmt werden. Durch die im Rahmen
biologischer Kompetenz bleibende Evolutionstheorie wird also die religiös-
weltanschauliche Position des Katholiken in keiner Weise bedroht,
sondern nur durch jene falsche Philosophie, die alles Seiende
wirkursächlich auf « Urklötzchen » der Materie zurückführen wollte, und im
Geistigen bloß eine Manifestation des Physischen sah. Es handelt sich
hier um eine jener schleichenden Begriffsfälschungen, welche immer
wieder die großen Irrwege des menschlichen Geistes eröffnet haben : die

Umdeutung eines biologischen Prinzips auf die Sphäre des Geistigen



6 Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung

selbst Daß ihr in der Häckelschen Aera die Mehrzahl der
Lebensforscher erlagen, ist nur aus psychologischen Voraussetzungen verständlich,

welche der geistesgeschichtlichen Situation des vorigen Jahrhunderts
entstammen. Auch heute noch wird, namentlich in tendenziös-populären
Darstellungen, die philosophische Tragweite der Deszendenztheorie
übertrieben, der wahre Kern des Entwicklungsgedankens gefälscht und miß
deutet, ja sogar zur Propaganda antireligiöser Bestrebungen verwertet.
Infolgedessen begegnen die berufenen Hüter und Vermittler des Glaubensgutes

dem Evolutionsgedanken nicht selten mit Mißtrauen und lehnen
insbesondere häufig jede hypothetische Anwendung desselben auf das

menschliche Bion in vollem Umfange ab. Oft geschieht dies unter
Berufung auf Autoren, die fachlich nicht kompetent sind oder doch von
der Fachwelt mindestens als « Outsider » betrachtet werden. So wird
eine falsche Apologetik getrieben, die auf den naturwissenschaftlich

geschulten Leser niemals Eindruck machen wird, wohl aber geeignet
erscheint, das Ansehen von kirchlichen Lehrpersonen und damit indirekt
auch von Philosophie und Theologie in den Augen vieler zu erschüttern.
Das gilt namentlich für die in der Diaspora aufwachsende, im
Biologieunterricht fortgeschrittene akademische Jugend, in welcher auf solche

Weise nachgewiesenermaßen besonderer Anlaß zu ernsten Glaubenszweifeln

geboten wird.
Völlig verfehlt ist es, zum voraus gegen die Deszendenztheorie

metaphysische Begriffe ausspielen zu wollen. Es handelt sich hier um
eine Einstellung, welche auch der thomistischen Auffassung über das

Verhältnis von Metaphysik und Naturwissenschaften widerspricht.
Derartige apriorische Anlehnungen von naturwissenschaftlich begründeten
Anschauungen durch bloße Begriffsanalyse sind, wie J. Seiler S. M. B.1
gegenüber Ude 2 mit Recht bemerkt, heute nicht mehr ernst zu nehmen.

In diesem Zusammenhang ist auch hervorzuheben, daß die Evolutionstheorie

als solche nur den materialursächlichen Zusammenhang
verschiedener Organismen im Sinne einer Kontinuität der lebenden
Substanz von Art zu Art behauptet ; über die Wirkursachen des

stammesgeschichtlichen Werdens sagt die Evolutionstheorie als solche nichts
aus. Das «Stammbaumproblem» darf also nicht mit den Fragen nach

1 Seiler J., Die Stellung der Philosophie zur Lehre von der tierischen
Herkunft des Menschen. Annalen der Philosophischen Gesellschaft Innerschweiz
•1 (1944) 23.

2 Ude J., Der metaphysische Beweis für die Unmöglichkeit der
Tierabstammung des Menschenleibes (München 1917) 36.



Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung 7

den causae efficientes im Evolutionsgeschehen (dem sog. « Faktorenproblem

») verwechselt werden.

Die Frage, ob und wie weit man in der stammesgeschichtlichen
Entwicklung der Organismen einen Wandel substantieller Wesensformen

annehmen darf, soll hier nicht diskutiert werden. Auch wenn man mit
Sertillanges 1 einen fortlaufenden Wechsel der Wesensformen in der

Phylogenese (Stammesgeschichte) annehmen wollte, ginge der Einwurf,
die substantielle Form sei als solche unveränderlich, an der Sache vorbei.
Denn gerade der hl. Thomas 2 erklärt, die Arten seien wie Zahlen : jede
Veränderung, die sich durch Hinzufügen eines Unterschiedes ergibt,
führt zu einer neuen Zahl. So glaubt Sertillanges 3, es gebe in der

Kontinuität des Lebens einen fortlaufenden Übergang der Materie unter
unteilbaren Wesensformen, «wie es in dem ewigen Fluß der Zeit ein

zusammenhängendes Wachstum der Zahl geben kann ». Wie indessen
die Ergebnisse der Biologie zeigen, fließt das Evolutionsgeschehen
hinsichtlich seiner wesentlichen Wirkursache aus dem konstitutionellen
Sein des Organismus ; die Evolutionspotenz gehört ebenso zu den

immanenten Wesenseigenschaften des Organismus wie die Gestaltungspotenz,

welche der Individualentwicklung des Keimes zugrunde liegt,
nur ist die Richtung der phylogenetischen Entwicklung im Laufe
entsprechend großer Zeiträume der Erdgeschichte viel mehr als die

Ontogenese durch Umweltfaktoren beeinflußbar. Die Evolutionspotenz ist
jene Qualitas der Lebewesen, durch welche die berühmte Definition des

Aquinaten 4 : « lila proprie sunt viventia, quae seipsa secundum aliquam
speciem motus movent » besondere Tragweite erhält. Eine Tragweite,
die allerdings weit über ihren ursprünglichen Sinn hinausgeht und die
Thomas und seine Zeit nicht einmal ahnen konnten

Wenn also die Arten und höhere Kategorien der Systematiker nicht
unmittelbar erschaffen, sondern namentlich höhere Kategorien
hauptsächlich aus der Konstitution einer oder mehrerer Stammformen, aus
ihrer evolutiven potentia naturalis activa gestaltet wurden, so ist Gott
doch ebenso umfassender Seinsgrund der Schöpfung, wie wenn die durch
Evolution entstandenen Lebensformen unmittelbar ex nihilo erschaffen
oder durch Sekundärursachen erzeugt wären. Denn die in den Stamm-

1 Sertillanges A. D., La philosophie de S. Thomas d'Aquin II (Paris
2

1940) 23.
2 Summa theol. I q. 47 a. 2. Vgl. Aristoteles, Metaph. H, c. 3, 1043 b 32 s.
3 Sertillanges A. D., a. a. O.
4 Summa theol. I q. 18 a. 1.



8 Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung

formen zum Ausdruck kommende Wirkfülle des Schöpfungsaktes ist
umso größer, seine Weisheit für unsere Erkenntnis umso überwältigender
geworden. Gott hat dann im Schöpfungsakt den Organismen konstitutionell

(in ihrer Wesensart) die Grundlage einer grandiosen, planmäßig-
bestimmungsmächtigen Dynamik mitgeteilt. Diese äußert sich als ein
Ordnungsgeschehen, dessen Phasen in immer neuartigen Gestaltungstypen

über die Jahrmillionen der Erdgeschichte abrollen wie die Akkorde
einer Symphonie. Ob übrigens, wie wir annehmen müssen, die causa
efficiens principalis wenigstens für die tiefergreifenden Umgestaltungen
der Phylogenese bei Pflanze und Tier im konstitutionellen Sein einer
Stammform liegt, ob eine neue Lebensform durch ein höheres

geschöpfliches Sein erzeugt oder ob sie einem unmittelbaren Schöpfungsakt

ihr Dasein verdanken würde — immer hegt ja die erste Ursache,
die Prima Causa des ganzen geschöpflichen Sein in jenem Sein, das

weder in ordine essendi noch in ordine operandi eine Abhängigkeit
kennt : Gott.

Die experimentelle Genetik sowie die Analyse der Sippenbildung
an Tieren und Pflanzen in der freien Natur ergeben, daß hier für die
« Mikroevolution » (die Differenzierung von Rassen und systematischen
Arten) hauptsächlich vier Evolutionsfaktoren in Betracht kommen :

Genmutation, Selektion, Isolation und Populationswellen. Die Genmutation

liefert das eigentliche Material der « Mikroevolution ». Sie besteht
in sprunghaften Änderungen der Gene (d. h. jener Erbanlagen, welche

in den Zellen der Organismen an das Substrat der Chromosomen gebunden

sind). Die Genmutationen können namentlich durch kurzwellige
Strahlen (Röntgenstrahlen, korpuskulare a- und ß-Strahlen des Radium
sowie ultraviolettes Licht) provoziert werden. Aber für die tiefergreifenden

Umgestaltungen der « Makroevolution » tritt ihre Bedeutung gegenüber

der inneren, in ganzheitlichen Regulationen und Neubildung von
Organen sich auswirkenden evolutiven Bestimmungsmächtigkeit des

Organismus in den Hintergrund.
Der Schöpfungsakt ist als göttlicher Willensakt ebenso wie die

göttlichen Ideen als Exemplarursachen der Welt zeitlos. Alles kreatür-
liche Sein ist daher getragen durch die Relation zur jenseits aller Zeit
liegenden Prima Causa, eine Beziehung, die gleichsam wie Gottes Arme
die Welt zusammenhält. Daher hat auch die Schöpfung nicht
stattgefunden, sondern sie findet statt. In erster Linie als Erhaltung (con-

servatio) die selbst fortdauernder Schöpfungsakt ist : « Conservatio rerum
a Deo non est per aliquam novam actionem, sed per continuationem



Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung 9

actionis quae dat esse, quae quidem actio est sine motu et tempore. »1

Soweit und wenn die Evolution in der hylomorphen Substanz begründet
ist (deren Begriff namentlich von philosophierenden Physikern vielfach
total mißverstanden wird), erscheint die creatio continua in der Welt
der Lebewesen in gewissem Sinne, d. h. in ihren physischen Wirkungen,
im geschöpflichen Habitus, geradezu als Neuschöpfung. So wird das

Evolutionsgeschehen durch seine immanente Größe, die über eine

aktuelle Reihe ontogenetischer Formzustände hinausweisende,
zielstrebig sich auswirkende Bestimmungsmächtigkeit des Organismus, zu
einem wertvollen Stück des kosmologischen Gottesbeweises. Und weil
sich in der Evolution in besonderem Maße eine planmäßige Kausalität
der Schöpfung enthüllt, wird die Stammesgeschichte der Organismen
für den denkenden Menschengeist nicht nur zum Abglanz der Seinsfülle,
sondern auch zum Symbol der Güte Gottes.

Da die Evolutionspotenz (ebenso wie der Umfang der Gestaltungs-

möglichkeiten in der individuellen Entwicklung) mit fortschreitender
Evolution entsprechend dem « Irreversibilitätsgesetz » von Dollo 2 und
dem Gesetz der progressiven Spezialisierung wenigstens im allgemeinen

abnimmt, erscheinen die gestalthaft und in der Verhaltensweise «

primitiveren » Stammformen hinsichtlich ihrer potentia evolutionis activa im
Vergleich zu den aus ihnen evoluierten Organismen als die höheren,
d. h. bestimmungsmächtigeren Lebensformen. Der hl. Thomas erklärt
in anderem Zusammenhang : « Inferiora gubernat (divina Providentia)
per superiora non propter defectum suae virtutis, sed propter abundantiam

suae bonitalis, ut dignitatem causalitatis etiam creaturis communicet. »3

Wenn wir an Stelle des Terminus « inferiora » den Begriff der « potentia
evolutionis minor », an Stelle von « superiora » aber « potentia evolutionis

maior » setzen, so gilt der Satz im Besonderen für das Evolutionsgeschehen.

Durch das Licht der Vernunft erkennt der Mensch die eigene

Geistigkeit. Und die Lebensforschung zeigt immer deutlicher, daß auch

unser biologisches Verhalten in eigentümlicher Weise hingeordnet ist
auf den Bereich des Geistigen. Anderseits aber ist die leibliche Seite
der Menschennatur so weitgehend den allgemeinen biologischen
Gesetzlichkeiten in Bau und Leistung bestimmter Lebensformen des regnum

1 Summa theol. I q. 104 a. 1 ad 4.
2 Dollo L., Les lois de l'évolution. Bulletin de la Société de Géol. Paléont.

et Hydrol. 7 (1893).
3 Summa theol. X q. 22 a. 3.



10 Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung

animale verhaftet, daß eine objektive Wissenschaft vom Menschen eine

umfassende Lehre über Sein und Werden des Menschen in seiner Ganzheit

nur möglich erscheint bei einer Betrachtungsweise, welche erlaubt,
die Ergebnisse biologischer und geisteswissenschaftlicher Forschung in
Einklang zu bringen. Die Vernachlässigung der einen wie der anderen

Sphäre muß unser Bild vom Menschen verzerren, sei es in der Richtung
eines extremen Spiritualismus, sei es in derjenigen des materialistischen
Monismus. Die Biologie hat also beim Problem der Anthropogenese
mitzureden. Dieses Mitspracherecht ist von Pius XII.1 in seiner
Ansprache zur Eröffnung der Päpstlichen Akademie der Wissenschaften

vom 30. November 1941 ausdrücklich bestätigt worden : « In cima alla
scala dei viventi l'uomo, dotato di un'anima spirituale, fu da Dio collo-

cato principe et sovrano del regno animale. Le moltiplici ricerche sia
délia paleontologia che délia hiologia e délia morfologia su altri problemi
riguardanti le origini dell'uomo non hanno fin ora apportato nulla di
positivamente chiaro e certo. Non rimane quindi che lasciare all'avvenire
la risposta al quesito, se un giorno la scienza, illuminata dalla rivelaziorie,

potrà dare sicuri et definitivi risultati sopra un argumento cosi importante. »

Da die Naturwissenschaft für die letzten Seinsgründe der in der

Natur liegenden Wesenheiten nicht zuständig ist, steht der Anwendung
des Evolutionsgedankens auf das menschliche Bion auch von kirchlicher

Seite nichts im Wege. Vorausgesetzt bleibt dabei nur die Abstraktion

von der substantiellen Wesenform als jenem Prinzip, welches den

Menschen zum Menschen macht, der anima rationalis, welche als sub-
sistentes Sein die menschliche Natur ihrem ewigen und persönlichen Ziel
verpflichtet.

Hüten wir uns also, gewisse, einst zeitbedingte, aber heute unhaltbar

gewordene Anwendungen metaphysischer Begriffe mit dem
fundamentalen Gedankengut unserer Weltanschauung zu verwechseln, hüten
wir uns, Vorstellungen, welche uns lieb geworden oder als traditionell
gelten, als Verpflichtungen hinzustellen, wenn die päpstliche Autorität
selber, wie z. B. Pius XII.2 in der Enzyklika « Divino afflante Spiritu »

(30. Sept. 1943), vom katholischen Exegeten erwartet, daß er schwierige,
bisher ungelöste Fragen nicht nur in Übereinstimmung mit der Kirchenlehre

beantworte, sondern dabei auch die gesicherten Ergebnisse der

1 Acta Apost. Sedis 33 (1941) 506.
2 Acta Apost. Sedis 35 (1943) 319 : «... catholicus interpres solidam

etiam explicationera reperire entitatur, quae certis quoque profanarum disci-
plinarum conclusionibus debito modo satisfaciat. »



Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung 11

profanen Wissenschaft genügend berücksichtige. Eine völlige Ablehnung
des Evolutionsgedankens für das menschliche Bion wäre bei

philosophischer Klarheit und Wissen um Ernst und Tragweite der
wissenschaftlichen Forschung nicht möglich. Das Mißtrauen vieler Katholiken
gegenüber dem Evolutionsgedanken beruht zwar in erster Linie darauf,
daß er als Waffe gegen das Dogma mißbraucht wurde. Es wird aber

gestützt durch den Mangel an metaphysischer Einsicht sowie durch den

bequemen Hang zu traditionellen Positionen nicht zuletzt auch in
Fragen der Exegese, wenn diese durch den Stand der textkritischen
Untersuchungen selbst überholt wurden. Es handelt sich hier um jenes
« attachement routinier », welches auch P. M. Périer 1 in seiner Studie
« Le transformisme » so sehr bedauert.

Die großen Fortschritte, welche die Exegese, namentlich die

Erklärung der Schöpfungsberichte, seit dem Rundschreiben « Providen-

tissimus Dens » Leos XIII.2 (18. Nov. 1893) gewonnen hat, dürfen hier
nicht übersehen werden. Aus der Verschiedenheit des jahwistischen
und des elohistischen Schöpfungsberichtes und aus ihrer «lange
verkannten Eigenart » ergibt sich, daß an ihnen, wie P. Theodor
Schwegler 3 in verschiedenen Publikationen lichtvoll gezeigt hat,
religiöser Inhalt und Redeweise als «methodische und didaktische
Einkleidung » des logos embiblos wohl zu unterscheiden sind. Eine allzu
wörtliche Auslegung des jahwistischen Schöpfungsberichtes verrät wohl
meistens auch einen unzulänglichen Gottesbegriff. Schon der hl.
Augustinus spricht in diesem Zusammenhang bekanntlich von einer « nimi-
um puerilis cogitatio »4. Es ergibt sich, « daß wir aus den biblischen

Schöpfungsberichten wohl wertvollste Mitteilungen über das Wesen des

Menschen, aber nichts Greifbares über das Werden des Menschen
erhalten ; denn das Wissen über das Wesen und die Bestimmung des

Menschen gehört zu den heilsnotwendigen Dingen, das Wissen aber

über das Werden des Menschen zu den Dingen, die für das Heil belanglos

sind, und über diese hat nach einem Wort des hl. Augustinus, das

die Päpste Leo XIII und Pius XII. anführen, Gott durch die biblischen

1 Périer P. M., Le transformisme (Paris 1938) 91.
2 Acta S, Sedis 26 (1893-94) 278 ss. ; Denzinger, Enchir. n. 1941-1953.
3 Schwegler Th., Werden und Wesen des Menschen nach den biblischen

Schöpfungsberichten. Annalen der Philosophischen Gesellschaft Innerschweiz
1 (1944-45) 81-94 ; Um die Herkunft des Menschenleibes. Schweizer Rundschau
44 (1944-45) 624-637.

4 S. Augustinus, De genesi ad litteram, VI, 12 (Corpus Script, eccl. lat.
28/1, 185).



12 Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung

Verfasser nicht belehren wollen. »1 Von theologischer Seite beruft man
sich nicht selten darauf, daß die Päpstliche Bibelkommission (Abschnitt 3

des Responsum VI vom 30. Juli 1909) 2 unter denjenigen Punkten deren

Literalsinn nicht angezweifelt werden dürfe auch die « peculiaris creatio
hominis » anführt. Mit Recht erinnert aber P. Schwegler daran, daß

« diese Dekrete grundsätzlich nur Grenznormen sein wollen, innerhalb
derer die Lehrmeinüngen der Katholiken sich frei bewegen dürfen. Da
nun selbst in der Zeit des hitzigsten Kampfes gegen den Modernismus
in der Schrifterklärung die Bibelkommission es nicht für nötig fand,
den Sinn der Worte 'peculiaris creatio hominis' (besondere Erschaffimg
des Menschen) näher zu umschreiben, so darf die Annahme der
Möglichkeit, Gott habe sich bei der Erschaffung des Menschenleibes statt
einer materia inanimata, einer materia animata bedient, nicht als im
Gegensatz zu diesen Normen stehend hingestellt werden, denn auch
so liegt eine 'peculiaris creatio hominis' vor »3.

Durchaus irrig ist die Meinung, daß das Problem der
Menschwerdung nicht aktuell sei. Wer die Fülle der neuesten Fachliteratur
überblickt und die zahlreichen palaeontologischen Funde kennt, welche

für die menschliche Stammesgeschichte von Interesse sind, wer endlich
den Niederschlag dieser Entdeckungen vor allem in der angelsächsischen
Presse, in Zeitung und Zeitschrift beobachtet und die neuen Gesichtspunkte

einer auf die leib-seelische Ganzheit des Menschen gerichtete
Anthropologie vermerkt hat, der wird eines anderen belehrt.

Die Biologie hat lange Zeit von der Geist-bedingten Eigenart
menschlichen Seins und Verhaltens abgesehen. Infolgedessen mußte sie

auch alle jene biologischen Sonderheiten des Menschen in ihrem Wesen

verkennen, welche ein Korrelat bilden zur objektivierenden Umwelt-
bezogenheit. Diese äußert sich in einer Verhaltensweise, deren Sinn weit
über der Ebene eines nur biologisch-sinnvollen Geschehens liegt. Es

ist ein Verhalten, durch welches der Mensch eine weitgehende innere
Gelöstheit seiner Wahrnehmungen, geistigen Erkenntnisakte und echten

Handlungen vom Bereich triebhaft-instinktmäßig festgelegter
biologischzweckmäßiger Normen zeigt. Hieraus ergibt sich jene « Umweltoffenheit

» des Menschen, jene innere Absetzung der Seele gegenüber der

1 Schwegler Th., Um die Herkunft des Menschenleibes. Schweizer Rundschau

44 (1944-45) 634.
2 Päpstliche Bibelkommission, Resp. 30. Jun. 1909, dub. III. Acta Apost.

Sedis 1 (1909) 568 ; Denzinger, Enchir. n. 2123.
3 A. a. O. 635.



Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung 13

Welt und « last but not least » gegenüber dem eigenen Ich, welche

Plessner 1 als die « exzentrische Position » des Menschen bezeichnet hat.
Es ist eine in stetem Gegendruck zum Druck der Gefühlssphäre
verwirklichte innere Distanzierung von den Dingen der Welt, aus welcher

der Mensch sie in geistiger Freiheit wählen und ausschalten, d. h. nach

Maßgabe von unbiologischen Werturteilen zu Objekten seiner Erkenntnis
machen und objektiv, d. h. als Gegen-Stände, als Aspekte der Wirklichkeit,

erfassen kann. Und das geschieht durch jene «unselbstsüchtige,
d. h. unbiologische Neigung »2, die im menschlichen Intellekt begründet
ist. So kann der Mensch aus seiner geistigen Haltung heraus die
Faktoren seiner Umwelt mitbestimmen und in vernünftigen, d. h.

begriffsbedingt-eigentätigen Handlungen umgestalten. So baut er sich aus den

Faktoren der selbstgewählten Umwelt die dér Wesensart seines Geistes

gemäße Fülle seiner Kulturwelten. Er allein ist das «umweltoffene»
und « umweltfreie » Lebewesen. Und daher kann auch die von Uexküll b

begründete Umweltlehre der Tiere, wie Buytendijk 4 gezeigt hat,
nicht auf den Menschen übertragen werden.

Für das Tier dagegen gibt es keine Objekte, d. h. die Faktoren
der Umwelt existieren in der sinnlichen Erkenntnis des Tieres

entsprechend seiner vis aestimativa nur als selbstbezogene Bedeutüngs-

träger mit bestimmter biologischer Tönung: Nahrungston, Beutetons,

Feindtön usw. So lernt ein Affe eine Banane als seine Nahrung schätzen,
aber daß der Apfel Nahrung sein könnte, wenn es keinen Affen gäbe,
kann man einem Affen nie begreiflich machen Die vom Tier

wahrgenommenen Merkmale seiner Umwelt sind für dasselbe im Prinzip
ebenso selbstbezogen wie die eigenen Körperteile. Die Versuche von
KöhlEr 6, Yerkes 6, Kellog 7 und anderen zeigen, daß die sog. «

Handlungen » der Tiere auch bei den anthropoiden Affen triebhaft-affektmäßig

bestimmt sind. — Sie werden zwangsläufig realisiert unter dem

1 Plessner H., Die Stufen des Organischen und der Mensch (Berlin 1928).
8 Buytendijk F. J. J., Zur Untersuchung des Wesensunterschiedes von

Mensch und Tier. Blätter für Deutsche Philosophie 3 (1929/30).
3 Uexküll J. v., Theoretische Biologie (Berlin 1928).
4 Buytendijk F. J. J., a. a. O. ; Das Umweltproblem. Schweizer Rundschau

46 (1946-47) 554-563.
6 Köhler W., Intelligenzprüfungen an Anthropoiden. Abhandig. Berl. Akad.

d. Wissensch., Physikalisch-mathemat. Klasse, 1917-18.
' Yerkes R. M., The mental life of monkeys and apes. Behavior

Monographs, 1916.
' Kellog W. N. und Kellog L. A., The ape and the child (New-York 1933).



14 Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung

Druck des Gefühlswertes bestimmter Situationen der sinnlichen
Erkenntnis, welche in der allgemeinen Triebrichtung des Tieres liegen.
So kommen zwar gelegentlich erstaunliche Lernleistungen zustande,
welche, für sich besehen, oft auf Urteilsbildung beruhendes einsichtiges
Verhalten vortäuschen. Aber von einem nicht auf ein aktuelles Ziel
der Umwelt gerichteten selbständigen Aufbau tierischer Handlungen,
der zur Annahme verstandesmäßiger Einsicht in kausale Zusammenhänge

zwingen würde, kann keine Rede sein. Auch die sogenannten
« guten Fehler » und die « Einfälle » der Schimpansen können, wie namentlich

Karl Bühler 1 zeigte und sich auch aus den psychologischen
Arbeiten von Selz 2 ergibt, durch anschauliche Komplexergänzung
sowie « Übergangserlebnisse » und Instinkt erklärt werden. Das Tier
erscheint in seinem ganzen Verhalten instinktgebunden und triebgefesselt.
Das tierische Dasein ist einer einseitigen, spezifischen Umwelt auf
Gedeih und Verderb verhaftet Der Mensch dagegen führt sein Leben,
muß es führen — so oder anders — aus der königlichen Freiheit seines

Willens
Aber trotz ihrer sinnvollen Hinordnung auf den Primat des Geistes

ist die leibliche Seite der menschlichen Natur nicht nur gleichzeitig in
die Sphäre des Biologischen gestellt, sondern hier weitgehend in die

gestalthaften und physiologischen sowie morphogenetischen Gesetzlichkeiten

der höheren Primaten (Herrentiere) eingeordnet. Das ist ja das

Einzigartige der leibseelischen Einheit im Menschendasein : ein in seinem *

Sosein, seiner substantiellen Wesensform autonomes, in seiner ganzheitlichen

Substanz aber im Biologischen aufruhendes und dieses

umfassendes Sein Deshalb und im Hinblick auf die allgemeinen Ergebnisse
der stammesgeschichtlichen Forschung sowie die heute vorliegenden
Dokumente der Palaeontologie ist die Annahme einer materialursächlichen

Verknüpfung des Menschenleibes mit einer praehominiden,
tierhaften Vorstufe wohl begründet. Es ist eine Deutung, welche dem

heutigen Stande der Forschung entspricht. Wir haben es hier mit einer

jener Hypothesen zu tun, welche der Fachmann unter den Biologen
meistens als « sicher » annimmt, wobei dahingestellt bleiben soll, wie

weit dieses « Sichersein » von psychologischen Aprioris mitbestimmt
wird. Es handelt sich um eine Hypothese, die in jener weiten Zone

1 Bühler K., Die geistige Entwicklung des Kindes (Jena 1928).
2 Selz O., Über die Gesetze des geordneten Denkverlaufs (Stuttgart 1913) ;

Zur Psychologie des produktiven Denkens und des Irrtums (Bonn 1922).



Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung 15

der Urteilsbildung liegt, in welcher ein hoher Grad von Wahrscheinlichkeit

ohne bestimmbare Grenze in die pragmatische (praktische) Sicherheit

übergeht. Aber die älteren Anschauungen einer Herkunft des

Menschenleibes von jenen weitgehend spezialisierten höheren Affen, die

man als Anthropoiden bezeichnet und die durch das Trio Schimpanse-
Gorilla-Orang bekannt wurden, begegnen so großen Schwierigkeiten,
daß sie nicht mehr berechtigt sind. Das zeigt sich namentlich in der

Differenzierung des Gebisses 1 sowie der Extremitäten 2 und ist
erfreulicherweise seit 1946 auch von dem vor kurzem verstorbenen führenden

Paleanthropologen Weidenreich zugegeben worden.

Die stärkste Angleichung an menschliche Verhältnisse zeigt sich
heute bei den seit 1938 immer umfangreicher gewordenen Dokumenten
der « Australopithecus-Gruppe », in welcher z. B. an Schädel und Gebiß

von Paranthropus robustus Broom eine weitgehende Kombination von
Sonderheiten des menschlichen Gestalttypus mit morphologischen
Typuseigenschaften höherer Primaten vorliegt.

Im Hinblick auf die allgemeinen Ergebnisse der phylogenetischen
Forschung und der Genetik müssen wir annehmen, daß die generellen

Faktoren der Mikroevolution auch bei der stammesgeschichtlichen
Ausprägung von verschiedenen Menschheitsformen (Anthropus-Gruppe,
Neanderthaler-Gruppe und Gruppe des « modernen » Typus mit ihren
weiteren rassenmäßigen Differenzierungen) in weitem Umfang den

Ablauf des Geschehens beeinflussen, wobei aber kulturelle, also letztlich

geistige Faktoren als treibende und Richtung gebende Elemente
in eminentem Maße mitspielen.

Die evolutive Deutung des menschlichen Bion setzt voraus, daß

die praehominiden Vorstufen typenhaft auf die Anthropogenese prae-
orientierte höhere Primaten waren. Da aber der menschliche Geist in
seiner Eigenständigkeit einer Seinsstufe angehört, die über der Ordnung
des nur Biologischen liegt und infolgedessen niemals aus tierhaftem
Sein abgeleitet werden kann, da ferner der Menschenleib in seinem ganz-

1 Vgl. Adloff P., Die südafrikanischen Menschenaffen und der Ursprung
des menschlichen Gebisses. Anthropologischer Anzeiger 16 (1939) ; Kälin J., Zum
Problem der menschlichen Stammesgeschichte. Experientia 2 (1946) ; Über
Paranthropus robustus Broom, erscheint in : Archiv der Julius Klaus-Stiftung für
Vererbungsforschung, Festschrift Schlaginhaufen (1949).

2 Osborn H. F., Recent discoveries relating to the origin and antiquity
of man. American Philos. Soc. 65 (1927) ; Kälin J., Zum Vergleich von Menschenfuß

und Anthropoidenfuß, insbesondere des Berggorilla (Gorilla beringei Matschie),
erscheint in : Comptes rendus du 13e congrès international de zoologie (Juli 1948).



16 Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung

heitlichen Bau- und Leistungsplan deutlich den Stempel der Hinordnung

auf den Primat des Geistigen trägt und es unmöglich ist, diese

Hinordnung auf nur biologische Prinzipien zurückzuführen, darf auch

der Erklärungswert der deszendenztheoretischen Deutung des menschlichen

Bion nicht überschätzt werden. Sie bietet eine Teilerklärung
unseres Daseins, indem sie an Stelle toter Materie (im Sinne einer
allzu wörtlichen Auslegung des jahwistischen Schöpfungsberichtes) eine

höhere Seinsstufe, ein im göttlichen Ratschluß dahin vorbestimmtes
geeignetes Lebewesen (vom Typus der höheren Primaten) zur mate-
rialen Teilursache der Anthropogenese werden läßt. Eine wirk- und

hauptursächliche Erklärung des anthropogenetischen Aktes ist damit
nicht gegeben, und kann — im Gegensatz zum Evolutionsgeschehen
bei Pflanze und Tier — nach dem Gesagten durch die Biologie
niemals erbracht werden. Denn am Rubicon des Geistes versagen die

Begriffe und Methoden der Lebensforschung. Hier sind wir an einer

jener Grenzen angelangt, wo das Reden des Biologen aufhört und sein

Schweigen anhebt. Ein Schweigen das sich in Ehrfurcht auflöst. Es

ist jene Ehrfurcht, die dem denkenden Forscher immer wieder das Tor
öffnet zu den großen Deutungen der Metaphysik. Und wenn wir auf
eine der leibseelischen Ganzheit des Menschen gerechte Deutung unseres

eigenen Daseins nicht verzichten wollen, dann müssen wir annehmen,
daß Menschenleib und Geistseele in jener realen Ganzheit stehen, welche

die thomistische Philosophie kennzeichnet durch die Begriffe von
Materie und Form. Die Seele als subsistentes Geistwesen vertritt eine

Seinsstufe, deren zureichender Grund nur in einem autonomen
Schöpfungsakt liegen kann. Und es darf angenommen werden, daß durch
diesen nicht tote Materie, sondern die materia secunda einer prae-
hominiden Lebensform im philosophischen Sinne des Wortes in eine

höhere Seinsstufe « umgeformt », d. h. zur materialen Teilursache einer

neuen Wesenheit wurde. Daß Gottes Wille des Menschen Seele schuf,
ist und bleibt das große Geheimnis der Menschwerdung. Es ist das

Schöpfungswunder von Gottes Güte, durch das er uns zu seiner

Anschauung berief.


	Evolutionstheorie und katholische Weltanschauung

