
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Fundamentaltheologie.

M. Grabmann : Die theologische Erkenntnis- und Einleitungslehre des

hl. Thomas von Aquin auf Grund seiner Schrift « In Boethium de Trinitate »

im Zusammenhang der Scholastik des 13. und beginnenden 14. Jahrhundert
dargestellt. (Thomistische Studien IV.) — Freiburg, Paulusverlag. 1948.

xvi-392 SS.

Jedes neue Buch von Prof. Mgr. Grabmann ist ein Fest für alle Forscher
und Freunde der Scholastik. Bietet der hochverehrte Altmeister der Scholastik

doch jedesmal ein so reiches inediertes Textmaterial, das er im Lauf
von nahezu fünfzig Jahren unermüdlicher Forschertätigkeit aus ungezählten
Handschriften in Bibliotheken aller Länder gesammelt hat. Das gilt in
ganz hervorragendem Maße von dem vorliegenden Werk, das eines der

grundlegendsten Probleme des 13. Jahrhunderts und der Scholastik

überhaupt behandelt.
Das Buch verfolgt einen doppelten Zweck. Erstens, einen systematischen

: die theologische Wissenschaftslehre des hl. Thomas von Aquin an

Hand seines Opuskels In Boethium de Trinitate darzustellen ; zweitens,
einen historischen : dieselbe Lehre des hl. Thomas in ihren geschichtlichen
Zusammenhängen vom Beginn des 13. bis zum Beginn des 14. Jahrhunderts
zu beleuchten.

Die systematische Darstellung der Theologie als Wissenschaft, die G. im
ersten Teil des Werkes in gewohnter, meisterhafter Weise bietet, hat heute

mehr denn je Gegenwartsbedeutung. Wohl nie waren die Themata des

Theologiebegriffes, des theologischen Wissenschaftscharakters usw. so aktuell
wie gerade in unseren Tagen. Es sei bloß hingewiesen auf die einschlägigen
Referate mit anschließender, oft sehr belebter Diskussion, die in der

römischen Thomasakademie in den Jahren 1944-45 vorgetragen wurden.

G. lehnt seine Darstellung an die beiden ersten Quästionen des Öpusculum

In Boethium de Trinitate an, das Thomas während seiner ersten Pariser

Magistertätigkeit (1256-59) verfaßte, und in dem er bekanntlich diese

Probleme am ausführlichsten und unter erstmaliger konsequenter Verwertung

der aristotelischen Philosophie erörterte. Dazu werden Paralleltexte
aus anderen Thomas - Schriften, besonders aus den beiden Summen,

ausgiebig herangezogen. Auch kommen die heutigen Thomasausleger, besonders

Chenu, Congar, Deman, Gagnebet, Gilson u. a. ausführlich zu Wort. Besonderes

Interesse bieten die Gedankengänge des Bernard von Trilia (f 1292),

der in zwei seiner Quästionen De cognitione animae corpori coniunctae,
wie G. feststellen konnte, sich so eng an Thomas anlehnt, daß diese als

Kommentar der thomistischen Erkenntnispsychologie angesehen werden



454 Literarische Besprechungen

dürfen. G. bietet uns hier eine ergebnisreiche Interpretation und Würdigung
der thomistischen Lehre, wie sie nur in jahrzehntelangem, eingehendem
Studium des Textes des heiligen Lehrers herausgearbeitet werden konnte.

Im zweiten Teil, der mehr als die Hälfte des Buches umfaßt (186-384),
bietet G. den imposanten Rahmen, in welchem die thomistische Lehre
auflebte. Zuerst spricht er von den Magistern, die die « vorwiegend augusti-
nisch gerichtete Auffassung » vertreten, unter gleichzeitiger gelegentlicher
und mehr eklektisch gehaltener Aristotelesverwertung. Es sind dies nicht
bloß die Vorgänger des hl. Thomas im Weltklerus, im Franziskaner- und
Dominikanerorden, sondern auch Zeitgenossen, wie Bonaventura, Robert
Kilwardby, Albert der Große und Ulrich von Straßburg. Dann folgt eine
Reihe von Dominikanertheologen aus der unmittelbaren Nähe des heiligen
Thomas, die seine Gedankengänge, hie und da sogar unter wörtlicher
Anlehnung an seinen Text, benützt haben. Schließlich kommt die Stellungnahme

zur Lehre des hl. Thomas zu Wort : von gegnerischer Seite die
hervorragendsten Theologen aus dem Franziskanerorden bis auf Skotus, aus
dem Weltklerus vor allem Heinrich von Gent und Gottfried von Fontaine ;

auf thomistischer Seite die unmittelbaren Thomasschüler und die von diesen

ausgebildeten Theologen des beginnenden 14. Jahrhunderts. Dieser ältesten
Thomistenschule kommt eine ganz besondere Bedeutung zu, nicht bloß der
zeitlichen Nähe wegen, in der ihre Vertreter zu Thomas standen, sondern
vor allem, weil wir bei diesen Autoren genau dieselbe Fragestellung finden
wie bei Thomas, die sich bei späteren Kommentatoren oft etwas verschoben
hat. Im Kampf um die Lehre des hl. Thomas spontan entstanden,
vereinigte die ehrliche Überzeugung der in vielfacher Hinsicht neuen Lehre
diese Schule, und, durch die gegnerischen Angriffe angespornt, mußte sie
dieselbe vertiefen und gelegentlich auf neue Beziehungen weiterführen.

Das ganze Buch ist mit neuem handschriftlichem Material
durchschossen, das für weitere Verwendung in dankenswerter Weise hier geboten
wird. Erstaunlich ist es, wie G. auch die allerneueste Literatur genau kennt
und überall angibt und verwertet.

Diesem Band soll ein zweiter folgen, der die philosophische
Wissenschaftslehre im Anschluß an die beiden letzten Quästionen des Opuskels
In Boethium de Trinitate, von denen eben P. Wyser O. P. eine mustergültige

Ausgabe veranstaltet hat, darstellen soll. Die beiden Bände
zusammen werden eine vorzügliche Ergänzung bilden zu G.s Geschichte der
scholastischen Methode. Möge inzwischen der vorliegende Band einer weiten
Verbreitung sich erfreuen.

Rom, S. Anselmo. J. Müller O. S. B.

G. K. Chesterton : Das Abenteuer des Glaubens. Orthodoxie. Übersetzt
von P. Rüf, mit einer Einführung von P. Schifferli. — Ölten. O. Walter

o. J. 266 SS.

Das vorliegende Buch wird als das reichste und originellste Werk des

englischen Autors gerühmt. Das Buch ist im Inhalt tief, in der Darstellung



Literarische Besprechungen 455

strotzend von Witz und Geist. Mancher Leser mag sich vielleicht ärgern,
wenn Chesterton ins Heiligste einen sarkastischen Witz einflicht. Aber
gerade das beabsichtigt Chesterton, er will buchstäblich aufhetzen, und er

ist sich bewußt, daß er nur jene Geister empfindlich sticht, die nicht hören
wollen, während er des guten Erfolges sicher ist bei denen, die guten Willens
sind. Denen, welche die Erbsünde, d. h. die vom ersten Menschen her
ererbte Spaltung der menschlichen Natur leugnen wollen, hält er entgegen,
daß ihnen die Sünde doch auf allen Straßen in die Augen springe. Um
dies zu demonstrieren, sucht er ein Beispiel, das durch seinen Witz reizt :

« Wenn es wahr ist — und es ist unleugbar wahr — daß ein Mensch ein

ausgesuchtes Vergnügen daran finden kann, eine Katze zu schinden, so

bleibt dem Religionsphilosophen von zwei Schlußfolgerungen nur die eine :

Entweder muß er das Dasein Gottes leugnen, wie alle Atheisten es tun,
oder er muß die gegenwärtige Einung zwischen Gott und Mensch leugnen,
wie alle Christen es tun. Den neueren Theologen scheint es vernünftiger,
die Katze zu leugnen» (25). Chesterton scheucht alle auf, die, in Skeptizismus

und Menschlichkeit verstrickt, den lebendigen, ja revolutionären
Sinn des Glaubens nicht begreifen wollen. Die Orthodoxie ist ein Abenteuer
des Lebens, in das man sich hineinstürzen muß, um es zu begreifen. Nicht
schulmäßige theologische Gedankengänge beherrschen Chestertons
Gedankenfluß. Und doch ist es die tiefe Weisheit des Glaubens, die jedem
ernsten und auch dreist witzigen Satz den Geist einhaucht.

Die Übersetzung ist übrigens treffend und vollendet. Die Aufmachung
des Buches entspricht dem inneren Gehalt.

Freiburg. A. F. Utz O. P.

E. Bieri : Gotteswerk und menschliche Verantwortung im Glauben-
Ein Beitrag zum Problem des Verhältnisses von Freiheit und Gnade, untersucht

hauptsächlich an den Dogmatiken von Richard Rothe, Albrecht
Ritsehl und August Friedrich Christian Vilmar. — Zürich, Zwingli-Verlag-
1947. 211 SS.

Wie lassen sich die beiden Feststellungen vereinen : der Glaube ist eine

geforderte, daher frei erfüllbare menschliche Betätigung und doch zugleich
reines göttliches Gnadengeschenk Das ist die Frage, die sich diese von der
Zürcher Theologischen Fakultät angenommene, ganz im Sinne Emil Brunners
verfaßte Dissertation stellt. Die unverrückbare Grundlage aller theologischen
Besinnung bietet in dieser Frage Paulus an die Phil. 2, 12-13. Nach dieser
« prägnanten Stelle » muß immer beides gesagt werden : « Daß das Handeln
Gottes absolut und allein entscheidend ist », daß man deshalb aber nicht
dem Menschen die Betätigung seines Willens absprechen darf. Wer « aus
monistischem Drang » die Allmacht Gottes oder den Kampf des Menschen
ausschaltet oder abschwächt, geht wie jeder der zahlreichen Vermittlungsversuche

in die Irre (9). Wie erklärt nun der Verfasser diese grundlegende
These im einzelnen

Das Wirken Gottes wird von vornherein falsch gedeutet, wenn Gott



456 Literarische Besprechungen

nicht « im Glauben » zum persönlichen Du, zum lebendigen Gegenüber
geworden, sondern ein philosophisches Absolutum, ein rational beschreibbarer

Gegenstand des natürlichen Wissens oder eines intellektuellen Glaubens
bleibt (36-37). Aber der eigentliche Irrtum ist hier die Prädestinationslehre.
Bieri klagt vor allem die Reformation an, die im heftigen Kampf gegen die
katholische Werkgerechtigkeit das « Sola gratia » auf die Spitze trieb :

« Die Reformation ging bis zum äußersten Punkt der Prädestinationslehre.
Die Unwürdigkeit des Menschen vor Gott implizierte seine totale Unfähigkeit,

sich selber zu bekehren. Die Ambivalenz [des göttlichen und menschlichen

Tuns] war zugunsten der absoluten Gnadenwirksamkeit aufgelöst »

(10). Das Prinzip des «sola gratia muß daher neu bestimmt werden, wenn
es der Weiterentwicklung des Denkens Rechnung tragen soll, und zwar
so, daß es keineswegs den Schatten der Prädestinationslehre wirft » (11,

vgl. hiezu auch 21-22). Gottes Wirken darf nicht zur All- oder
Alleinwirksamkeit werden. Sobald « die bestimmende Einwirkung Gottes auf den
gesamten Bereich des menschlichen Lebens ausgedehnt wird, ist nicht
einzusehen, wie die Konsequenz umgangen werden soll, daß Gott auch der
Urheber des Bösen ist ». Aber nicht nur die Ausdehnung, sondern auch das
Wie des göttlichen Wirkens muß recht verstanden werden. Es gibt hier
keinen « mechanisch-gesetzlichen » Ablauf des Geschehens, keinen « magisch-
wunderhaften » Eingriff in das menschliche Leben oder eine « realistisch-
physische Auffassung vom Heiligen Geist ». Gott handelt am Menschen
« nicht physisch, sondern geistig », nicht nach dem Schema der Kausalität,
sondern durch personhaft in Anspruch nehmenden Anruf (besonders 39-40).

Was tut nun der Mensch im Glauben Er ist nicht nur passiv. Zweifel
an sich, Reue, Buße, die ganze Umkehr des Menschen zu Gott, was alles
zum Wesen des Glaubens gehört, ist « geboten ». « Der Mensch wird von
Gott auch als natürlicher und sündiger ethisch in Anspruch genommen,
nicht nur in der Forderung des Gesetzes, in der Moral, sondern auch im
Imperativ der Bekehrung und der Buße. Im Protestantismus entzog man
sich durch das 'sola gratia' leider diesem Imperativ ...» (41). Die der
ethischen Pflicht entsprechende menschliche Aktivität betätigt sich in
voller Freiheit, der Freiheitsakt aber in der entscheidungsgeladenen
Verantwortlichkeit. Diese Verantwortlichkeit ist getragen von der Liebe, die als
reines Gottesgeschenk im Glauben dargeboten und eröffnet wird. — Ethische
Pflicht, Freiheit, Verantwortlichkeit, Liebe scheinen hier deutlich die
reiche Wirksamkeit des Menschen im Glauben gleichsam analytisch
aufzuzeigen.

Die ethische Pflicht ist eine Tatsache. Diese Pflicht setzt aber eine
wirkliche Freiheit voraus. Bieri liegt viel daran, sie richtig zu verstehen
und zu verteidigen, auch gegen die Reformatoren. « Seitdem Luther das
Stichwort vom 'servum arbitrium' in die Diskussion warf, wollte der Streit
zwischen den Verteidigern und den Verächtern der Freiheit gegenüber
Gott nicht mehr verstummen, und nicht mit Unrecht bezeichnete die
Pariser Fakultät 1527/28 die Leugnung des freien Willens als Kern des

Gegensatzes und als Sitz der 'neuen Häresie'. Die katholische Auflösung
des menschlichen Tuns in Werkgerechtigkeit machte die Behauptung der



Literarische Besprechungen 457

'sola gratia' zur Notwendigkeit ; ihre Vertreter wurden leider dazu verleitet,
die 'sola gratia' zum Kausalnexus des allmächtigen Gottes auszubauen und
in maiorem Dei gloriam den Menschen in geistlichen Dingen als truncus,
lapis statua vita carens, als durus lapis, rudus truncus, fera indomita
darzustellen » [Formula Concordiae II, 2, 19-20] (23).

Selbstverständlich geht es hier nicht nur um die « Freiheit als

Verpflichtung », sondern vor allem um die « Freiheit als Verantwortung ». Erst
in der Verantwortlichkeit offenbart sich das Wesen unserer eigentlichen
Freiheit. « Im christlichen Glauben erreicht die Freiheit ihre tiefste Bedeutung,

vielmehr wird diese Bedeutung erst in ihm erschlossen : Daß Freiheit

gleich Verantwortlichkeit ist, Verantwortlichkeit gegenüber dem lebendigen
Gott, Ausdruck und Inhalt des Ich-Du-Verhältnisses » (34). Das aber wird
im Vollzug des Glaubens verwirklicht, der « das ganze menschliche Tun
unter die agape, die Liebe stellt» (49-50).

Aus dem Gesagten läßt sich ersehen, daß in déni Problem « Gotteswerk

und menschliche Verantwortung im Glauben » dem dritten Begriff,
dem Glauben, grundlegende Bedeutung zukommt. Mit dem Glaubensbegriff
setzt denn auch die Untersuchung Bieris ein, aus ihm heraus entwickelt
er das vorliegende Problem. Es liegt ja geradezu im Wesen des Glaubens,
das Wirken der « beiden Pole » : Gott und Mensch zu vereinen Glaube

ist nämlich personhafte Antwort, also die freie, alle sich auf Gott beziehenden

Akte einschließende, vollmenschliche Tat. Diese Antwort steht aber in
Wesensbeziehung und innerer Abhängigkeit zu einem ersten personhaften
Wort, der Anrede Gottes. « Wir verstehen hier unter Glaube den Zentralakt

des Menschen, dessen Inhalt die persönliche Begegnung des Menschen

mit Gott, wie er sich in Jesus Christus kundmacht, ist » (16). Bieris Glaubensbegriff

deckt sich ganz mit dem Glaubensverständnis Emil Brunners.
Vom Standpunkt dieser Lehren aus unternimmt der Verf. in einem

zweiten Teil eine « dogmenhistorische Untersuchung » bei typischen
Vertretern einiger wichtigen Richtungen im Protestantismus des 19.

Jahrhunderts (Rothe, A. Ritsehl, Vilmar, nebenbei auch der Erlanger Frank,
Dorner, Diekman und Troeltsch). Keiner hat eine « ausreichende Lösung »

gefunden. « Weil keiner die Ebene des ethischen Tuns übersteigt, sehen

sie nur die beiden Möglichkeiten 'Verdienstlichkeit' und 'Zwangshandlung'
im Glauben. Erst der Begriff der Verantwortung als der persönlichen

Begegnung ist imstande, die vollste psychische Aktivität des Menschen

zu behaupten, ohne die Gefahr der meritorischen Leistung
heraufzubeschwören, weil das Antworten des Menschen sachlich den Verzicht auf

schöpferisches oder verdienstliches Tun bedeutet » (208). Was Bieri
grundsätzlich und nachdrücklich betont, nämlich : die « Ambivalenz » des

allmächtig wirkenden Gottes und des freien Kampfes des Menschen, das

erscheint vielen Protestanten, auch heute noch, nicht selbstverständlich.
Diese seine grundlegende These gründet unmittelbar auf der Bibel und
weist auf einen erfreulichen Fortschritt der protestantischen Theologie
hin. Leider gibt es aber in der Deutung dieser These Elemente, die, wie
mir scheint, die These selbst — so wie sie Bieri nach Paulus formuliert
— in Frage stellen.

Divus Thomas 31



458 Literarische Besprechungen

Was das Wirken Gottes anbetrifft, lautet die These : Gottes Handeln
ist « absolut und allein entscheidend » (9) und « von höchster entscheidender
Wirksamkeit » (208). In der Deutung der These wird aber nicht zugegeben,
daß das ganze menschliche Leben in das Gnadenhandeln Gottes
eingebettet werde (25). Offenbar ist hier das Handeln Gottes nicht mehr
« absolut und allein entscheidend ». Warum schränkt Bieri hier die «

Ausdehnung » des bestimmenden göttlichen Handelns ein (38-39) Weil er
die Konsequenz fürchtet, Gott zum Urheber des Bösen zu machen und
unbedingt wissen will, warum im gegebenen Falle die « gratia universalis »

bei dem einen zum Ziele führt und beim andern nicht. Erliegt hier Bieri
nicht selbst « einem monistischen Drange », wenn er wegen den «

unbegreiflichen » Konsequenzen, zu denen notwendig ein Glied seiner These
führt, schließlich den in diesem Gliede ausgesprochenen, als biblisch
anerkannten Offenbarungsgehalt hintendrein teilweise aufgibt Wenn man
bedenkt, daß der Einfluß Gottes, sogar ein bestimmender Einfluß, doch nicht
alles tut — sonst wäre er mehr als nur Einfluß —, daß es also ein diesen
Einfluß empfangendes Tatzentrum gibt und daß hierin irgendein Versagen
genügt, um das Jawort des Glaubens zu vereiteln, so mag die Unbegreiflichkeit

der Konsequenz weniger hart erscheinen. « Bonum ex intégra
causa, malum ex quocumque defectu », sagt die Schule. Und wenn etwas
Unbegreifliches bleibt, so wissen wir warum : Da wir das Handeln Gottes
nicht innerlich erkennen, wie wollen wir da den Anspruch erheben, sein
Verhältnis zum menschlichen Tun allseitig begreiflich zu deuten

Daß Bieris Lösung unserer Frage auch inbezug auf die menschliche

Betätigung im Glauben nicht «ausreichend » ist, ergibt sich schon daraus,
daß der Glaube immer auch ein Akt der vollen Entscheidung ist. Wenn
man die Offenbarung nicht in ihrem geheimnisvollen Dunkel annehmen
will, so erkläre man, wie trotz des « absolut und allein entscheidenden »

Handeln Gottes das menschliche Ja des Glaubens nicht zur Scheinentscheidung

wird. Das erklärt uns auch der Begriff der Verantwortung nicht,
der vom Verf. in die Mitte unseres Problems gerückt wird.

Dieser Begriff erweist sich in mancher Hinsicht als fruchtbar. Hier
macht er im besondern verständlich, wie unsere Freiheit, obwohl sie echt
und die einzig wahre für uns ist, sich doch nicht unbedingt selbst setzt,
sondern als Gottes Gabe auf Gott bezogen bleibt. Freiheit ruht und lebt
hier in der Verantwortung. Das heißt aber nicht, « daß Freiheit gleich
Verantwortlichkeit ist » (34). Die Freiheit findet sich freilich anders im
Gläubigen als im Philosophen oder Psychologen, und man mag insofern
von einem « neuen » Freiheitsbegriff reden ; aber diese Freiheit hat immer
noch etwas Wesenhaftes mit jeder andern Freiheit gemein, z. B. die
Abwesenheit von Zwang. Wenn das Neue Testament von Freiheit spricht,
so spricht es nicht von Verantwortung und auch nicht zweideutig. Die
Behauptung : « Der Begriff der Freiheit muß durch denjenigen der
Verantwortung ersetzt werden » (28) und das spezifisch Neue seines von
E. Brunner übernommenen Glaubensbegriffes ist nicht in der Bibel
begründet, sondern in den Postulaten einer « Ich-Du Philosophie », nach
der alles wirkliche Sein gleich der im «Wort» verwirklichten Beziehung



Literarische Besprechungen 459

oder Person ist, die also in ihrer Existenz von einem personhaften Gegenüber,

einem Du abhängt. Eine ausführliche Darstellung und Kritik dieser

Gedankengänge bietet : L. Volken, Der Glaube bei Emil Brunner (Freiburg

1947).
Zum Schluß ein Wort über Bieris Beurteilung der katholischen Lehre.

Es fehlt im vorliegenden Buche nicht an Beweisen für den Willen einer

gerechten Beurteilung. Aber tatsächlich stößt man fast jedesmal, wo das

Wort : Katholisch oder Katholizismus erscheint, auf ein Mißverständnis,
auf eine Verzeichnung der katholischen Lehre. Woher das Bieri zeichnet

mit Vorliebe in gewaltsamen Verkürzungen, und auch von ihm gilt, was
einst Karl Barth von E. Brunner (in : Zwischen den Zeiten, 1924, S. 54)

sagte, daß er seiner Darlegung « den Charakter der Rede eines scharfsinnigen,

alles genau wissenden und alles bestimmt sagenkönnenden
Staatsanwaltes » gebe. Wichtiger ist der folgende Grund : Bieri hat nicht die
katholische Lehre in Bezug auf sein Problem im Zusammenhang eingehender
studiert, sondern bietet im großen und ganzen die katholische Auffassung,
wie sie durchwegs von den führenden protestantischen Theologen gelehrt
wird. Die gleichen einseitigen Belegstellen kehren denn auch fast überall
wieder.

Es sei auf ein unscheinbares Beispiel dieser unkritischen und (gewiß

unbewußt) tendenziösen Darstellung hingewiesen. Das einzige Mal, wo bei

Bieri Thomas angeführt wird, lesen wir : « ,Vgl. Thomas von Aquin, Summa

q. 112, art. 2 und q. 113, art. 4 : Der Akt des freien Willens, durch den

man sich das Gnadengeschenk aneignet — der Glaube —, kann selbst

nur auf die Bewegung durch Gott zurückgeführt werden » (38). An der
entscheidenden Stelle des Thomas-Textes steht folgendes : ipse bonus motus
liberi arbitrii, quo quis pmeparatur ad donum gratiae suscipiendum, est

actus liberi arbitrii moti a Deo. « Praeparatur » wird mit dem Wort «

aneignen » wiedergegeben, das protestantische Theologen in der Darstellung
der katholischen Lehre über die Gnade mit Vorliebe gebrauchen Bieri
vergißt hier auch, den Teil der Summa th. anzugeben, in dem diese Fragen
stehen. Es handelt sich um die erste Hälfte des zweiten Teiles : I-II.
Der protestantische Theologe, der sich hier zufällig nicht auskennt, wird
vergeblich die betreffenden Thomasstellen suchen.

Bieri unterscheidet nicht zwischen der nicht allzu umfangreich verbindlichen

Lehre der Kirche und der Fülle der freien theologischen Meinungen.
Nicht jedes theologische Handbuch trägt auf jeder Seite die katholische

Auffassung vor. Überhaupt ist in der katholischen Kirche nicht alles so

starr und dogmatisch bestimmt, wie es sich Außenstehende oft vorstellen.
Sie hat Schulen mit bedeutenden Gegensätzen, die sich z.B. auch in Bezug
auf die wichtige vorliegende Frage von Gnade und Freiheit auf dem weiten

Felde, das zwischen dem Semirationalismus und dem strengen Prädesti-
natianismus liegt, frei bewegen.

Die Kirche hat schon Jahrhunderte vor der Reformation an den « beiden

Polen », des frei schenkenden allmächtigen Gottes einerseits und des

frei sich entscheidenden Menschen anderseits, festgehalten. Wie man das

Wirken Gottes und des Menschen aufeinander abstimmen kann, das zu



460 Literarische Besprechungen

erklären überläßt sie den Theologen 1. Und hierauf bezieht sich auch
hauptsächlich Bieris Kritik der katholischen Auffassung. In dieser Kritik
fallen zwei Beschwerden vor allem auf : das Abgleiten vom Personhaften
ins Abstrakte, Sächliche, Dingliche und das Festhalten an der Werkgerechtigkeit,

an der verdienstlichen Leistung. Zur ersten Beschwerde vgl. Divus
Thomas 24 (1946) 447-451. Die abstrakten, neutrumhaften Ausdrücke —
auch Wörter wie : Natur, physisch, Ursache — sind, auf Gott angewandt,
ganz analog zu verstehen, auf alle Fälle nicht in dem Sinne, wie sie heute
in Wissenschaft und gewissen Philosophien und erst recht nicht von einem
theologischen Personalismus verstanden werden. Dieser scheint in seinem
« monistischen Drange » ganz zu übersehen, daß auch das Neue Testament
und die Reformatoren grundsätzlich ab und zu, wenn auch weniger häufig,
neutrumhaft und in abstrakten Ausdrücken von Gott reden.

In Bezug auf die Verdienstlichkeit schreibt Bieri : « Heute nach einem
nicht zu übersehenden Regenerationsprozeß oder wenigstens Akkomodationsprozeß

innerhalb des Katholizismus, ist die Behauptung, man könne
sich durch verdienstliche Werke die Zuneigung und Liebe Gottes erwerben,
nicht mehr der einzige, vielleicht nicht einmal mehr der Hauptgegner der
christlichen Lehre » (10). Auch in diesem sichtlichen Versuch eines bessern
Verständnisses liegt ein Mißverständnis. Es gab sehr bedauernswerte
Mißstände bezüglich der « Verdienstlichkeit » in der Lebensführung einzelner
Glieder und Gliedergruppen der Kirche und viele — Nichtkatholiken in
ihrer Weise ebensogut wie Katholiken — werden immer wieder der so

naheliegenden Gefahr der falschen Verdienstlichkeit unterliegen. Aber
mit der allgemein verbindlichen Lehre der katholischen Kirche steht es

wirklich anders als Bieri annimmt. Was die Kirche schon 1000 Jahre
vor der Reformation z. B. im Konzil von Karthago (418) und besonders im
zweiten Konzil von Orange (529) feierlich und ausdrücklich erklärt und nie
widerrufen hat, steht im Gegensatz zur vermeintlich katholischen Lehre,
man könne sich Gottes Zuneigung durch verdienstliche Werke « erwerben ».

(Vgl. H. Denzinger, Enchiridion Symbolorum [1937], nn. 104-105 ; 175-199,
200 : « Credimus, quod in omni opere bono nos non incipimus, et postea
per Dei misericordiam adjuvamur, sed ipse nobis nullis praecedentibus
bonis meritis et fidem et amorem prius inspirât » ; siehe auch 131, 134, 141.)

Dem von Gott begnadeten Menschen aber jedes wahre Verdienst wenigstens

in einem weitern Sinne des Wortes abzusprechen, ist ein aus Reaktionshaltung

und monistischem Drange entstandenes, noch nicht überwundenes
protestantisches Vorurteil. Wenn Bieri Luthers Leugnung der Freiheit —
in De servo arbitrio — als Irrtum ablehnt und zugibt, daß Katholiken
diese Leugnung « nicht mit Unrecht » als den Sitz der protestantischen
« neuen Häresie » bezeichneten (23), so ist nicht einzusehen, warum mit der
als biblisch anerkannten Lehre der Freiheit nicht auch die ihr entsprechende

1 Vgl. R. Garrigou-Lagrange, « La Prédestination des saints et la grâce »

(1931). Für einen Umriß und die Bibliographie des Problems vgl. z. B. H. Rondet,
« PRÉdestination, grâce et liberté » in : Nouvelle Revue théologique (Louvain 1947),
S. 449-474.



Literarische Besprechungen 461

andere biblische Lehre vom « Lohne » (p-iaGd?) und der Vergeltung der

gottgefälligen Taten wiederum als solche anerkannt werde. (Vgl. gegenüber
Lk. 17, 7-10 und manchen ähnlichen Stellen z. B. Lk. 6, 23 u. 35 u. 38 ;

12, 33 ; Mt. 16, 27 ; 5, 12 ; 19, 27-29 ; Mk. 10, 21 ; Rom. 2, 5-8 ; I Kor. 3,

8 u. 14 ; Apkl. 11, 18.) Der Lohn ist in der Freiheit und die Freiheit mit
dem Lohn in der Gabe des souverän schenkenden Gottes begründet.

Tournai (Belgien). L. Volken M. S.

Ethik

A. Vonlanthen : Die völkerrechtliche Selbstbehauptung des Staates. —
Freiburg i. d. Schweiz. Paulusverlag. 1944. xxiv-255 SS.

Die Unmasse flagranter Völkerrechtsverletzungen, die die Menschheit
im vergangenen Jahrzehnt über sich ergehen lassen mußte, verleihen dem
Buche eine sehr aktuelle Bedeutung und einen ganz besonderen Reiz.

Der Behandlung des eigentlichen Themas schickt V. in einer kurzen
Einleitung und im ganzen ersten Kapitel ein Exposé über die staatlichen
Grundrechte im Völkerrecht voraus. Eines dieser Grundrechte ist das

Recht der Selbstbehauptung oder -erhaltung. Begründung, Wesen und
Eigenart dieses Selbsterhaltungsrechtes bringt das zweite Kapitel, dem wir
folgende Definition entnehmen (83) : « Das Selbsterhaltungsrecht des Staates

ist jenes völkerrechtliche Grundrecht, das den Staat zur Bewahrung,
Entwicklung und Vervollkommnung seines eigenen Bestandes im Rahmen des

Völkerrechtes legimitiert. » Daß es ein solches Recht gibt, nimmt V. nicht
wie soviele andere Völkerrechtler als eine reine Selbstverständlichkeit hin.
Er liefert im Gegenteil eine doppelte naturrechtliche Begründung : der
Selbsterhaltungstrieb ist die natürlichste Neigung jedes Seins ; nun ist aber
der Staat keine bloße Fiktion, sondern er hat ein extramentales, tatsächliches

Sein. Infolgedessen ist er auch berechtigt, sich zu erhalten, denn auch
hier folgt das Recht den natürlichen Neigungen. Außerdem ergibt sich das

Selbsterhaltungsrecht auch aus der naturrechtlichen Verpflichtung der
Menschheit zum Staat. Wenn der Mensch naturrechtlich zum Leben im
Staat verpflichtet ist, so muß er auch im Rahmen des bonum commune

befugt sein, diese Institution zu erhalten. Könnte nun aber ein zu Recht
bestehender Staat jederzeit zerstört werden, so hinge jene naturrechtliche
Verpflichtung in der Luft, und der Anarchismus hielte jeder Dialektik
stand. In den folgenden Kapiteln handelt V. von der mit dem
Selbsterhaltungsrecht in nahem Zusammenhang stehenden Intervention und von
der staatlichen Notwehr, die ihrerseits nicht ganz unabhängig ist vom
Expansionsbedürfnis. In einem letzten Kapitel wird die Klausel « rebus sie

stantibus » im Lichte des Selbsterhaltungsrechtes geprüft.
In einem kurzen Schlußwort hebt V. als Hauptergebnisse seiner Arbeit

folgendes hervor : Wie auf allen Gebieten, so hat auch im Völkerrecht der
Positivismus versagt. Es ist deshalb zur Lösung der brennenden Fragen
des Völkerrechtes eine Rückkehr zu einem naturrechtlich orientierten Völker-



462 Literarische Besprechungen

recht unumgänglich notwendig. Dieses Völkernaturrecht wird zu manchem
Entscheidendes beisteuern können, und vor allem zur richtigen Klärung
einiger Grundbegriffe. Zu diesen gehört einmal der Begriff der
Völkergemeinschaft, die V. definiert als «jene im staatlichen Wesen begründete
natürliche Vereinigung der Staaten der Welt unter gemeinsamer Autorität
zur Wahrung des Völkergemeinschaftswohles» (253). Letzteres wird
umschrieben als « die Gesamtheit der zwischenstaatlichen Beziehungen, durch
die der Staat seinen Bürgern die sufficientia vitae schaffen kann» (250).
Von der politischen Autorität innerhalb der Völkergemeinschaft handelnd,
glaubt V., das Papsttum dürfte wohl berufen sein, diese Autorität auszuüben,

und daß die Völker sie nicht erwählt haben, sei ihnen zum Verhängnis
geworden (265). Soll diese Auffassung vom Papsttum nicht dessen wahre
Sendung verkennen Die politische Autorität hat ihrer Natur nach nur
die beatitudo naturalis im Auge zu behalten, wohingegen das Papsttum
wesentlich der beatitudo supernaturalis zu dienen hat.

Die ganze Arbeit verrät viel Kompetenz und Scharfsinnn. Obschon
der hl. Thomas nur wenig zitiert wird, ist sie durch und durch thomistisch.
Sie zeugt ebenfalls von größter Belesenheit ; es wirkt darum etwas
überraschend, daß im Literaturverzeichnis der Code de morale internationale,
herausgegeben von der Union internationale d'études sociales, nicht vermerkt
ist, obschon er den Grundrechten im allgemeinen und ganz besonders dem
Selbsterhaltungsrecht ein langes Kapitel widmet. Wohltuend wie Schweizer

Alpenluft wirkt die Aufrichtigkeit und Objektivität, mit denen internationale

Ereignisse der näheren und entfernteren Vergangenheit im Lichte der
Völkerrechtsnormen geprüft und beurteilt werden. V. hat nicht nur die
sich gestellte Aufgabe gelöst, er hat eine förmliche Grundlegung des Völkerrechts

geliefert.

Rom, S. Anselmo. L. Thiry O. S. B.

A. Truyol-Serra : Die Grundsätze des Staats- und Völkerrechts bei
Francisco de Vitoria. Auswahl der Texte, Einführung und Anmerkungen.
— Zürich, Thomasverlag. 1947. 115 SS.

Das vorliegende Buch ist eine von Carl J. Keller-Senn besorgte
Übersetzung aus dem Spanischen (Les principios Del Derecho Publico En Francisco

de Vitoria, Madrid 1946). Die Übersetzung ist sorgfältig gearbeitet.
Der Zweck des Buches ist verwirklicht, nämlich eine kurze Zusammenfassung

von Vitorias Rechtsphilosophie durch eine Auswahl von Texten
zu geben, denen jeweils gut brauchbare Erklärungen beigefügt sind.

In Anlehnung an die Forschungen von Beiträn de Heredia wird
ebenfalls eine kurze, gute und sowohl den Fachmann wie auch den
Laien interessierende Biographie geboten. Die Anthologie hat gegenüber
den andern, bisher erschienenen auch noch Kapitel über die politische
Gewalt und die Beziehungen zwischen Kirche und Staat. Die Texte sind
so ausgewählt, daß der eigentliche Vitoria in seinen eigenen Meinungen
zu Wort kommt.



Literarische Besprechungen 463

Die Anthologie hat natürlich wie jede andere ihre inneren Schwierigkeiten.

Es wird z. B. manchmal unvermeidlich sein, daß der Leser nicht
in den Zusammenhang der vom Autor vertretenen Ansicht hineinkommt.
Diese Schwierigkeit stellt sich auch hier ein. Z. B. heißt es auf S. 80 in
Nr. 85 « Erstens » (als Übersetzung für den Ausdruck bei Vitoria « prima
propositio »). Umsonst sucht man das « zweitens », also die Übersetzung
der « secunda propositio ». Es wäre hier eine kleine Anmerkung
angebracht, welche den sinngemäßen Zusammenhang irgendwie herstellt und
erklärt. Außerdem beweist Vitoria in seiner prima propositio durch mehrere,

aneinander gereihte Argumente seine aufgestellte These. Der
Ausdruck « probatur » gilt dabei als Einleitung zu den verschiedenen
Beweisen. Jedes weitere Argument, das sich bei ihm anreiht, beginnt wie
ähnlich bei Thomas in der Summa contra Gentiles mit « item ». In der
Übersetzung (wohl auch in der spanischen) ist aber diese von Vitoria
ausdrücklich gewollte Unterscheidung der einzelnen Argumente nicht sichtbar.

Es wird vielmehr der Eindruck erweckt, als ob alle Argumente einen

einzigen Beweis darstellen würden.
Doch diese Ausstellung sei nur am Rande bemerkt. Die Auswahl

der Texte bietet immerhin dem eilig studierenden Leser einen gewissen
Einblick in den Ideenreichtum Vitorias. Sie vermitteln ihm eine ganz
leise Ahnung von der wahren Größe Vitorias, seinem Einfluß auf das

internationale Recht. In dem Rechtsphilosophen, der sich bis heute noch
nicht mit Vitoria beschäftigt hat, wird vielleicht der Wunsch aufsteigen,
einmal nach dem gesamten Text auszulangen. Er wird in der gut
geglückten Einführung und Bibliographie einen Fingerzeig finden auf der
Suche nach den Werken Vitorias. •

Freiburg. A. F. Utz O. P.

L.-J. Lebret, H. Paissac, M. Labourdette, E. Marmy, M. J. Gerlaud,
J. Macqueron, R. Aubenas, J. Dauvillier, A. Murat : Propriété et
Communautés. — Paris, Economie et Humanisme. 1947 (2. Aufl.). 205 SS.

Das vorliegende Buch ist eine Sammlung von Referaten, welche auf
einer Studienwoche der Economie et Humanisme 1942 gehalten wurden.
In einer geistvollen Einleitung versucht Lebrex den Sinn des Werkes
und die einheitliche Tendenz aller Beiträge klarzustellen. Lebret wiederholt

zu öfteren Malen — und zwar mit Recht —, daß jegliches Eigentum
Verpflichtung gegenüber der Gemeinschaft mit sich bringt. Vielleicht ist
aber die Ausdrucksweise (S. 5), daß das Eigentumsrecht (ob der einzelnen
Person oder auch einer Gemeinschaft) immer nur auszuüben sei « im
Dienste der menschlichen Gemeinschaft », etwas ungenau. Das « Eigentum »

steht zunächst im Dienste des Eigentümers, selbstredend mit Verpflichtungen

gegenüber der menschlichen Gemeinschaft, und zwar dies letztere
deswegen, weil die « Güter » bereits vor ihrer Aneignung durch einen
einzelnen im Dienste der Menschen überhaupt stehen. Der Unterschied
zwischen den materiellen Gütern an sich (vor der Aneignung) und den zum



464 Literarische Besprechungen

Eigentum gewordenen Gütern wird offenbar nicht beachtet. Ein Mangel,
der übrigens auch in dem Artikel von Paissac auftaucht. Lebret entwickelt
auf den wenigen, aber inhaltsvollen Seiten seiner Einleitung mit viel
Geschick das Programm der « Economie et Humanisme » : Rückkehr zum
Boden, Dezentralisation der Industrie, Gliederung des Eigentums in
privatrechtliches, gemeinrechtliches und öffentlichrechtliches (übrigens
entsprechend der berufsständischen Gesellschaftsordnung und dem Subsi-
diaritätsprinzip).

Im ersten Artikel « Person und Eigentum » versucht Paissac den

privaten Charakter des Eigentums aufzuzeigen. Der Autor beruft sich
ausdrücklich auf Thomas von Aquin. Doch scheint uns Paissac's
Darlegung weder dem Sinn des hl. Thomas noch vor allem der Lehre von
Rerum Nov. und Quadr. Anno zu entsprechen. Ist es denn wirklich wahr,
daß Thomas das Recht auf Privateigentum von der Sünde herleitet Wenn
ja, dann müssen wir heute sagen, daß die Lehre des hl. Thomas mit der
der beiden genannten Enzykliken nicht mehr in Einklang gebracht werden
kann. Wir beabsichtigen durchaus nicht, eine nachträgliche Korrektur nach
der Lehre der Päpste an den Texten des hl. Thomas zu machen. Wir leugnen
aber, daß Thomas das Recht auf Privateigentum als eine Folge der Sünde

angesehen hat. Im Bulletin Thomiste 1946 (Besprechung zu dem Buch
von E. Welty « Entscheidung in die Zukunft ») haben wir einen Hinweis
zur Erklärung von II-II 62, 1 u. 2 gegeben mit Beziehung auf die Enzykliken
Rerum Nov. und Quadr. Anno. Thomas hat auf jeden Fall das Recht auf
Privateigentum und die Notwendigkeit der privaten Eigentumsordnung
nicht durcheinander geworfen. Sachlich aber leugnen wir (im Einklang
mit der Lehr« der Päpste) rundweg das, was Paissac auf S. 19 sagt, das

Recht, die Güter privat zu verwalten, sei streng gesprochen kein Naturrecht.

Wenn Paissac auf S. 21 f. aus der Tatsache, daß alle Menschen zum
einen Ziel, nämlich dem Gott der Offenbarung, berufen seien, schließen
will, daß wir alle die Güter dieser Erde gemeinsam « gebrauchen » müssen,
dann ist das (wenngleich sachlich in der Consequentia richtig) ein etwas
voreiliger theologischer Schluß. Hier hat die natura rei, nicht die theologische

Finalität das Wort
So verwirrend der Artikel von H. Paissac ist, so beruhigend wirkt

der folgende von M. Labourdette : « Das Eigentum und die Gemeinschaft
im göttlichen Plan. » Es ist ein Genuß, die tief metaphysischen Darlegungen
Labourdettes über die soziale Natur des Menschen zu lesen (vgl. bes. S. 44).
Als einzige kleine Ausstellung möchten wir den Wunsch äußern, Labourdette
möge die menschliche Arbeit mit ihrem personalen Anspruch auf Eigentum
mehr hervor heben.

In seinem interessanten Artikel « Skizze einer Synthese des Eigentums »

bietet E. Marmy die Stufenleiter der verschiedenen Güter (des Geistes),
des menschlichen Leibes der (äußeren materiellen Güter) unter dem Gesichtspunkt

ihres privaten oder gemeinschaftlichen Charakters. Marmy
unterstreicht für die äußeren Güter die Gemeinsamkeit. Und zwar mit Recht.
Allerdings übersieht er auch etwas den Unterschied zwischen dem Recht
auf Privateigentum und der Notwendigkeit der privaten Eigentumsordnung.



Literarische Besprechungen 465

Es entspricht der Lehre der Päpste nicht, was Marmy (S. 70) sagt : « Le
travail ne fonde pas la propriété privée individuelle, mais l'appropriation
en général, qu'elle soit collective ou individuelle. » Im selben Sinne unrichtig
ist (S. 75) : « En soi, le travail est indifférent à une propriété collective ou
à une propriété privée. » Sollte etwa das Privateigentum als Recht einzig
ein minus malum als Folge der Sünde sein (vgl. S. 75 f.). Selbstredend
möchten wir damit die soziale Verpflichtung des Privateigentums, also die
rechtliche Bindung an die Gemeinschaft keineswegs unterdrücken oder
abschwächen.

Reiches Textmaterial aus den Schreiben der Päpste bringt M. Gerlaud
in seinem Artikel : « Christliche Stellungnahme zum Eigentum. » Gerlaud
hebt (S. 94) im Sinne der Päpste hervor, daß auch die Arbeit zu den
ursprünglichen Titeln des Eigentumserwerbes gehört. Und wir fügen hinzu,
daß damit nur das Privateigentum gemeint sein kann. Dieser und auch
der andere Gedanke Gerlauds, daß das (Privat-)Eigentum zur Sicherung
der Familie notwendig gehört, hätte eigentlich die Gedanken von Paissac
beeinflussen und ihm sagen müssen, daß seine Auffassung vom Eigentumserwerb

durch die Arbeit eine den Päpsten fern liegende Ideologie sei. Für
den Text von Papst Pius' XII. auf S. 95 hätte Gerlaud dem unkundigen
Leser genauere Angaben machen dürfen. Überhaupt wäre wünschenswert

gewesen, wenn der Autor stets, wie er es einige Male getan hat, die Seitenzahl

aus den Acta Ap. Sed. beigefügt und nicht nur ganz allgemein das
Rundschreiben angegeben hätte.

Aus reichem Wissen stammt der mit willkommenen Literaturhinweisen
versehene geschichtliche Artikel von J. Macqueron : « Die Entwicklung
des Eigentums in Rom. »

Im selben Sinne verdient hohe Anerkennung der interessante Artikel
von R. Aubenas : « Die Auffassung vom Eigentum seit der german. Invasion
bis zur Revolution» (10.-17. Jahrh.).

A. Murat weist in seinem Beitrag « Die modernen Formen des Eigentums

in und seit dem Code civil » auf die verschiedenen Abwandlungen
hin, die der Eigentumsbegriff durchgemacht hat durch die Entwicklung des

Kapitalismus. Er beschäftigt sich eingehend mit der Anwendung des

Eigentumsbegriffes auf das Unternehmen, wobei er sich auf die Arbeit
von Roubier stützt. Bedeutende Anregungen hat Murat, wie er sagt, von
Gabolde (Prof. in Toulouse) empfangen. Es ist gewiß etwas Wahres daran,
daß — historisch gesehen — der ursprüngliche Sinn des Eigentums vom
Eigentum auf Grund und Boden gilt. Anderseits scheint es uns etwas weit
zu gehen, wenn z. B. Gerlaud (S. 91), sich dabei auf Murat - Gabolde berufend,

den Rechtsanspruch auf Kapital nur noch analog (im Sinne von
nneigentlich als Eigentum bezeichnen will. Es besteht zwischen
kapitalistischem Eigentum und Eigentum an Boden keine analogia attributionis in
dem Sinne, als ob dem kapitalistischen Eigentum das Wesen des Eigentums
innerlich abginge. Es mag zwar sein, daß aller Besitz im Grunde vom Bodenbesitz

abhängt. Dennoch ist auch in dem kapitalistischen Eigentum das
Wesen des Eigentums verwirklicht, nämlich ein Rechtsanspruch auf
lebengestaltende materielle Werte zu sein. Eine metaphysische Sicht sollte das



466 Literarische Besprechungen

Analogon des Eigentumsbegriffes herausfinden müssen und nicht in die
historische Entwicklung abgleiten. Übrigens hat bereits Mounier, den
Paissac zitiert, darauf hingewiesen, daß man « Eigentum » nicht verwechsle
mit irgend einem materiell greifbaren Ding.

Den Abschluß des Werkes bildet eine von einem unbekannten Autor
(A. R.) aus tüchtiger Kenntnis des serbischen Rechtes verfaßte Darstellung
der Zadruga, der Familiengemeinschaft in Serbien.

Ohne Zweifel geht durch alle Beiträge ein einheitlicher Gedanke, der
im Titel ausgesprochen ist. Lebret hat darum nicht ganz Unrecht, wenn
er (S. 4) meint, daß eine Einheit der Lehre sich in allen Beiträgen kundtue,

obwohl die Autoren sich vorher gegenseitig nicht besprochen haben.
Anderseits mag aus dem bereits Gesagten ebenfalls hervorgehen, daß die
Einheit nicht absolut ist Gerade vom Philosophen, der hier durch Paissac
vertreten ist, hätte man z. B. auch erwarten müssen, daß er sich mit den
von Murat vorgetragenen Ideen auseinandersetzte, um die alten Begriffe
auf die neuen Verhältnisse anzupassen.

Drucktechnisch sind verschiedene Fehler unterlaufen (z. B. SS. 13, 72,
83, 117, 159, 204).

Die verschiedenen Ausstellungen, die wir an einzelnen Artikeln gemacht
haben, sollen aber durchaus nicht den Wert dieses überaus brauchbaren
und hochwertigen Werkes herabsetzen. Trotz aller Kritik rechnen wir das

vorliegende Buch zu den reichhaltigsten modernen Veröffentlichungen über
die problemschwangere Frage des Eigentums.

Freiburg (Schweiz). A. F. Utz O. P.

J. Leclercq : Les grandes lignes de la Philosophie Morale. Bibliothèque
philosophique de Louvain IV. — Louvain. Institut Supérieur de
Philosophie. 1947. 456 SS.

Der durch verschiedene moraltheologische Arbeiten, besonders aber
durch seine « Leçons de droit naturel » bekannte Autor bietet hier einen
kurzen Abriß der Moralphilosophie.

Im ersten Teil behandelt er das Phänomen des Sittlichen, worunter
er zugleich auch das des Religiösen begreift. Der Autor hebt besonders
den Einfluß des Religiösen auf das sittliche Verhalten hervor. In einem
eigenen Kapitel wird das Verhältnis zwischen Moralphilosophie und christlicher

Theologie besprochen. Hier zeigt sich ganz besonders, wie stark
der Autor sein Werk unter den Einfluß des christlichen Glaubens gestellt
hat, so daß man versucht ist, das Buch einen Abriß der « christlichen »

Moralphilosophie zu nennen.
Der zweite Teil bietet einen geschichtlichen Überblick über die

verschiedenen Moralphilosophien : Relativismus, Utilitarismus, altrustische,
Ethik (Smith, Bourgois), Ethik nach Art einer Lebensphilosophie (Diderot,
Guyau, Nietzsche), Pflichtethik Kants, monistische Ethik Spinozas, Hegels,
des Buddhismus, Schopenhauers, stoische Ethik, Neuplatonismus. Am
Schluß des historischen Teiles steht die Darstellung der christlichen Ethik



Literarische Besprechungen 467

mit ihren kennzeichnenden Merkmalen. Die Beschäftigung mit den verr
schiedenen geschichtlich feststellbaren Systemen der Ethik drängt dem

Autor die Frage auf, welchen Sinn und welchen Wert eine Philosophie
des Sittlichen haben könne. In der Rückbesinnung auf die Synderesis der
griechischen Philosophie findet er den richtigen Ansatzpunkt einer gesunden
Moralphilosophie.

Mit dem dritten Teil, der den Grundlagen der Ethik gewidmet ist,
beginnt die spekulative Behandlung des Stoffes : Begriff und Realität des

Guten, das Gute und die Eudaimonie, Freiheit und Moral, Moral und Pflicht,
inhaltliche Bestimmung des höchsten Gutes, Sanktion der sittlichen Pflicht.
Der Autor erklärt sich mit dem System der Ethik, wie es die christliche
Tradition, vor allem Thomas von Aquin herausgearbeitet hat, einig. Darum
auch verteidigt er die Eudaimonie als einen wahren ethischen Wert.

Der vierte Teil beschäftigt sich mit er Entfaltung des ethischen
Lebens im persönlichen Bereich und, allerdings nur andeutungsweise
besprochen, im Zusammensein mit dem Mitmenschen. In diesem Teil kommt
unter anderem die schwerwiegende Frage der Entsagung und Abtötung
zur Sprache. Der Autor verteidigt die Aszese als natürliche Notwendigkeit

zur Erreichung des Gleichgewichts der Leidenschaften und Kräfte
im Menschen.

Zum Ganzen des Buches ist zu sagen, daß der Inhalt voll und ganz
dem entspricht, was der Autor mit dem Titel ankündigt : Die Grundzüge'
der Moralphilosophie, wenngleich man vielleicht entsprechend der
Darstellungsweise und der ganzen Sicht, wie gesagt, von einer christlichen
Moralphilosophie sprechen müßte. Die Überfülle des Stoffes ist vortrefflich
geordnet und leicht verständlich gemacht für den Leser, der sich mit den

Fragen der Ethik zu befassen beginnt. Wie stark die christliche Schauweise

durchdringt, kann vielleicht folgendes Beispiel erläutern. Unter Hinweis
auf das doppelte Gebot Christi, daß wir zunächst Gott lieben sollen und dann
den Nächsten, daß diese aber zusammen ein festgefügtes Gebot ergeben,

gibt Leclercq eine Erklärung des Materialismus des 17. und 18. Jahrhunderts.
Nach der Negation des ersten Teiles des Gebotes Christi sei nur noch der
zweite zurückgeblieben, dem sich dann die altruistischen Moralphilosophien
gewidmet haben, wobei sie die Pflicht nicht mehr aus einem Gesetz Gottes,
sondern aus irgendeinem höchsten Gesetz entnommen hätten. Diese Sicht
der Geistesentwicklung ist ohne Zweifel geistreich. Und es mag auch wahr
sein, was der Autor (S. 113) sagt : « Il faut avoir ce texte à l'esprit pour
comprendre les morales altruistes. Ce sont des morales modernes, nées

en terre chrétienne et nées du christianisme ; mais ce sont des bâtards du
christianisme. » Dennoch ist der Standpunkt solcher Schau von vornherein
nur christlich begreiflich, während es in einer rein philosophischen
Darstellung darauf ankommt, den Boden einer rein rationalen Auseinandersetzung

zu gewinnen. Damit wollen wir allerdings nicht leugnen, daß de facto
der Materialismus in der Ethik einen Abfall vom Christentum bedeutet.
Aber der Philosoph hat, streng genommen, nicht vom Abfall vom Christentum,

als vielmehr vom Abfall von der menschlichen Vernunft zu sprechen.
Doch hat anderseits die Darstellungsweise unseres Autors jenen gewaltigen



468 Literarische Besprechungen

Vorteil, daß sie dem christlichen Leser einen Einblick in die Vernünftigkeit
der christlichen Moral gewährt. Gerade darum ist das Buch von Leclercq
den christlichen Studenten zu empfehlen, die sich mit den ethischen Fragen
philosophisch beschäftigen wollen. Einem nicht-christlichen Leser würde
das eine oder andere allerdings zu stark als Apologetik vorkommen. Im
übrigen sei dem Verfasser volle Anerkennung gezollt, daß er ein Werk
geschaffen hat, das man jedem christlichen Philosophiestudenten in die
Hand geben kann als Wegführer durch die Geschichte der Ethik und auch
als Einführung in eine vom christlichen Geiste geleitete Moralphilosophie.

Freiburg (Schweiz). A. F. TJtz O. P.

O. Weinberger : Die Wirtschaftsphilosophie des Alten Testamentes. —
Wien, Springer-Verlag. 1948. xvin-141 SS.

Weinberger unternimmt es, in der vorliegenden Schrift eine
Gesamtübersicht der alttestamentlichen Wirtschaftslehre zu geben. Nach den
vielen Vorarbeiten der letzten Jahrzehnte ist ein solcher Versuch möglich
und begrüßenswert. W. geht an die Probleme -mit Recht nicht nur als

Wirtschaftstheoretiker, sondern als Theologe heran. Er zeigt eine große
Ehrfurcht vor dem geoffenbarten Gotteswort der Bibel und beruft sich
immer wieder auf die göttliche Autorität des biblischen Wortes. So wird
die Absicht des Buches zu einem theologischen Anliegen und man kann
mit Recht bezweifeln, ob man bei dieser Methode von einer Wirtschaftsphilosophie

sprechen darf.
Im ersten Teil (S. 1-35) weist die Schrift die Berechtigung einer

Wirtschaftsphilosophie im allgemeinen nach und setzt sich vor allem mit den
Wirtschaftsauffassungen Paretos auseinander. Der zweite Teil ist der
Wirtschaftslehre des Alten Testamentes gewidmet (S. 36-135). Zuerst wird die
Berechtigung aufgezeigt, die Wirtschaftslehre des A. T. getrennt zu behandeln

(S. 36-62). Dabei untersucht W. das Verhältnis von Altem und Neuem
Testament nach der Lehre des hl. Thomas und des Suarez und setzt sich
mit der Idee einer israelitischen Eidgenossenschaft auseinander, wie sie

vor allem von Max Weber vertreten wurde. Danach kommt W. zum
eigentlichen Thema seiner Arbeit und gibt eine Übersicht über die alt-
testamentliche Wirtschaftslehre (S. 62-117). Im einzelnen behandelt er das
Boden- und Besitzproblem, Kapitalproblem, Arbeitsproblem, Ehe- und
Familienproblem, Erbprobleme, Armenfürsorge und das Verbot der gewerblichen

Unzucht. Den Schlußteil seines Buches verwendet W. dazu, die
modernen Angriffe gegen das Alte Testament im allgemeinen abzuwehren.

Diese Inhaltsübersicht zeigt schon die stark apologetische Tendenz,
die diese Schrift beherrscht. Nur so versteht man die Auseinandersetzungen
mit Pareto und Weber, sowie die Widerlegung der allgemeinen Angriffe
gegen das Alte Testament, wie sie von Harnack, Nietzsche, Chamberlain,
Rosenberg, Sombart usw. ausgingen. Ihre Behandlung steht nicht in
unmittelbarem Zusammenhang mit dem gestellten Thema und nimmt diesem
viel Raum fort. Anderseits fehlt in einer Studie über die Wirtschaftslehre



Literarische Besprechungen 469

des Alten Testamentes die Möglichkeit, sich eingehender mit diesen Fragen
auseinanderzusetzen. Doch gibt W. auch der Behandlung des eigentlich
biblischen Themas eine stark apologetische Note, wodurch die positive
Durchdringung und Darlegung des Stoffes weiter beeinträchtigt wird.
Bedauerlicherweise gestattet sich der Verf. häufige Diskussionen, die mit dem
biblischen Stoff keine direkte Beziehung haben. So setzt er sich mit dem

österreichischen Eigentumsrecht auseinander (78-80), erörtert das

Spannungsverhältnis von Kommunismus und Kapitalismus (84-86), die Frage
des Familienlohnes (101-103), das Recht auf Arbeit (103-104), die Behandlung

der gewerblichen Unzucht im modernen Staatswesen (114-115) usw.
Dadurch schränkt der Verf. die Darstellung seines biblischen Themas noch
weiter ein, da er die aufgeworfenen Fragen losgelöst vom Alten Testament
behandelt.

So wird dem eigentlichen Anliegen des Buches ein zu kurzer Raum
gewährt. Die eigentlich biblischen Wirtschaftsfragen werden zudem öfter
sachlich ungenügend besprochen. Im allgemeinen begnügt sich der Verf.
mit der Anführung biblischer Stellen, ohne die textlichen und sachlichen
Schwierigkeiten zu behandeln. Vor allem die biblische Gesetzgebung und
ihre wirtschaftlich-soziale Bedeutung wird nicht genügend ausgeschöpft,
noch auch die den einzelnen Gesetzen zugrunde liegende sittliche Haltung
herausgearbeitet. Die einzelnen Gesetzesbestimmungen werden einfach

aufgezählt (S. 76-78, 88-91, 105-109). — Der soziale Kampf der Propheten
wird fast ganz übergangen (S. 80-83). Statt dessen wird ihr Kampf gegen
den Baalskult erwähnt, ohne freilich die sozialpolitische Seite des Ringens
im Rahmen des gestellten Themas darzulegen. — Noch stärker vermißt
man die Darstellung der besondern geographischen, kulturellen und
wirtschaftlichen Verhältnisse, aus denen die alttestamentlichen Gesetze

hervorgegangen sind, und die die sozialen Spannungen bedingten. Dadurch hätten
die Ausführungen des Verf. eine Vertiefung erfahren können. — So begreift
man es auch, daß die Verknüpfung der wirtschaftlichen Forderungen mit
den religiösen Ideen des Alten Testamentes sehr stark zurücktritt. Dadurch
verschließt sich der Verf. selbst das rechte Verständnis der alttestamentlichen

Wirtschaftslehre. So fehlt die theologische Schau von Armut und
Reichtum, ihre Verknüpfung mit der Idee des allwirkenden Gottes und der
alttestamentlichen Vergeltungslehre. Damit hätte sich der Verf. eine

theologische Basis geschaffen zum Aufbau einer alttestamentlichen Wirtschaftslehre.

Denn den alttestamentlichen Gesetzen und den Mahnungen der

Propheten geht es um das rechte Verhältnis und Verständnis von Armut
und Reichtum im Volke Israel.

Die Anlage der Arbeit macht es schwer, in eine Diskussion der Einzelheiten

einzutreten, da sie zu wenig untersucht werden. Es geht sicher zu
weit, wenn der Verf. im Anschluß an Gn. 2, 15 folgert, die menschliche
Arbeit sei Pflicht und Recht des Menschen und deshalb verdienstlich, wenn
sie im Stand der Gnade verrichtet werde. Auch die Verbindung von Arbeit
und Erbsünde wird behauptet, ohne aber aus dem biblischen Text
aufgezeigt zu werden (S. 70). Das Obereigentum Gottes über die ganze
Schöpfung wird zwar behauptet, aber nicht jene weitreichenden Folge-



470 Literarische Besprechungen

rungen der Bibel dargelegt, wodurch das Eigentumsrecht des Menschen so
sehr eingeschränkt wird (S. 71 f.). Bei Behandlung des Verbotes der
gewerblichen Unzucht (S. 114-115) erwähnt der Verf. nicht den Kampf
der alttestamentlichen Propheten gegen das Dirnentum, weist überhaupt
nur auf Dt. 23, 18 hin und ergeht sich statt dessen in lebhafter Weise gegen
die Zulassung der Prostitution in den modernen Staaten.

So muß man es bedauern, daß W. in seiner Studie die Erforschung
der alttestamentlichen Wirtschaftsprobleme über den bisherigen Stand der
Forschung nicht weiterführt, noch auch die bisher erzielten Ergebnisse
genügend berücksichtigt.

Geistingen. Hermann Bückers C. Ss. R.

Geschichte

A. Masnovo : Da Guglielmo d'Auvergne a S. Tommaso d'Aquino.
Vol. I : Guglielmo d'Auvergne e l'ascesa verso Dio. 2. Auflage. — Milano,
«Vita e Pensiero ». 1945. vin-192 pp. — Vol. II : L'origine delle cose da
Dio in Guglielmo d'Auvergne. 2. Auflage. —- Ebenda, 1946. 144 pp. —
Vol. III: L'uomo. — Ebenda, 1945. viii-212 pp. (Pubblicazioni dell'Université

Cattolica del Sacro Cuore, Nuova Serie, VIII, IX, X.)

Mit dem 1945 erschienenen dritten Band ist das große Werk Mgr. Mas-
novos abgeschlossen. Die beiden ersten Bände, die 1934 zuerst veröffentlicht

wurden und inzwischen vergriffen waren, wurden neugedruckt (es

handelt sich, so weit ich sehe, um einen unveränderten Neudruck der
ersten Auflage), so daß das gesamte Werk jetzt vorliegt. Wir haben es

hier mit einer groß angelegten Arbeit zu tun, deren Bedeutung für die
Kenntnis der philosophischen Strömungen im beginnenden 13. Jahrhundert
nicht hoch genug geschätzt werden kann.

Der Haupttitel dürfte vielleicht irreführen. Es handelt sich nicht,
wie man daraus schließen könnte, um eine Darstellung der Lehrentwicklung

von Wilhelm von Auvergne bis Thomas von Aquin — nur gelegentlich
wird ein Hinweis gegeben, wie die Ideen Wilhelms bei Thomas weiterentwickelt

werden —, sondern um eine gründliche Auseinandersetzung der
Philosophie des Wilhelm von Auvergne. Darin sehen wir gerade das
Hauptverdienst des Werkes. In den meisten geschichtlichen Darstellungen der
mittelalterlichen Philosophie wird Wilhelm von Auvergne nur wenig Beachtung

geschenkt. Es sieht so aus, als ob sein Stern von den großen
Leuchten, Bonaventura, Thomas usw., die einige Jahre später auftauchten,
verdunkelt worden sei. Und doch kommt gerade diesem Manne, der in jener
Zeit, als die neue philosophische Literatur die Pariser Universität
überflutete, an verantwortlicher Stelle als Magister und später als Bischof von
Paris wirkte, nicht wenig Bedeutung zu. M. unterzog sich der nicht leichten
Aufgabe, das große Schriftwerk Wilhelms, so weit es in den gedruckten
(und oft fehlerhaften) Ausgaben zugänglich ist, zu untersuchen und seine

Philosophie systematisch darzustellen. Ungedrucktes Material wurde nicht



Literarische Besprechungen 471

herangezogen, auch dann nicht, wenn die alten Druckausgaben offenbar
fehlerhaft sind. Der Verf. untersucht in tiefschürfender Weise, wie Wilhelm
über seine christlichen Vorgänger hinausdringt, was er den « heidnischen »

Philosophen verdankt und vor allem — das ist das Hauptresultat der

Arbeit — wie er diese grundsätzlich ablehnt.
Im 1. Band behandelt der Verf. den «Aufstieg zu Gott», also die

Gottesbeweise, die Wilhelm aufstellt. Das Nichtheranziehen des

aristotelischen Gedankens vom unbewegten Beweger deutet M. als Ablehnung
desselben, da Wilhelm Aristoteles' Physik VIII und Metaphysik XII gekannt
und trotzdem für seinen Gottesbeweis nicht ausgewertet hat. Im 2. Band
sind die großen kosmologischen Probleme, Welterschaffung, Ewigkeit der
Welt usw. gewürdigt, bei welchen vor allem die anti-avicennistische Haltung
Wilhelms ganz offen zu Tage tritt. Dieselbe Haltung kommt auch im
3. Band zum Ausdruck, der der Wissenschaft vom Menschen gewidmet
ist : Ablehnung der subsistierenden Substanzen zwischen Gott und Welt,
Ablehnung jedes, auch des immanenten Intellectus agens usw.

Wilhelm von Auvergne erscheint also bei M. als Hauptgegner der

neuen philosophischen Strömungen, die sich in Paris während der ersten

Hälfte des 13. Jahrhunderts breit machen. Schon in den beiden ersten

Kapiteln des 1. Bandes kommt diese These Ms. klar zum Ausdruck. Der
Verf. behandelt dort die Universitätskrise von 1229-31, der er nicht bloß

eine disziplinare, sondern vor allem eine doktrinäre, durch das Eindringen
der verbotenen Aristoteles-Schriften hervorgerufene Bedeutung zuschreibt.

In demselben Gedankengang kommt M. auf der letzten Seite des 3. Bandes

auf die Schrift « De erroribus philosophorum » zu sprechen. Er schreibt
sie nicht direkt Wilhelm von Auvergne zu, er weigert sich sogar, irgend
einen Verfassernamen vorzuschlagen, aber er möchte sie in die Zeit
Wilhelms, also in die erste Hälfte des 13. Jahrhunderts verlegen. Sie sei ein

Versuch, die von Gregor IX. 1231 anbefohlene Aristoteles-Bereinigung
durchzuführen. Das ist allerdings zu weit gegangen. M. hat die kritische
Ausgabe dieser Schrift, die Josef Koch und John O. Riedl inzwischen
veröffentlicht haben (Giles of Rome, Errores Philosophorum. Milwaukee

Wise., Marquette University Press, 1944) nicht gekannt, in der dieselbe

aus guten Gründen Aegidius von Rom zugeschrieben und um 1270 angesetzt

wird.
Leider ist das Werk in einem allzu rhetorischen Stil geschrieben. Die

Titel der einzelnen Kapitel fassen durchwegs den behandelten Stoff ungenügend

zusammen, z. B. Band I, Kap. 3 : « Oltre l'ontologismo anselmiano »

(Der Gottesbeweis Wilhelms kann nicht im Sinn des Proslogion-Beweises
des hl. Anselm gedeutet werden), Kap. 4 : « Oltre il realismo esagerato »

(In Wilhelms Gottesbeweis ist keine Spur von übertriebenem Realismus

vorhanden, wie er nach M. in den Monologion-Beweisen Anselms sich findet)
usw. Auch im Text finden sich Stilblüten, die wohl in ein ernstes

philosophiegeschichtliches Werk nicht passen. Wir bedauern sodann auch,
daß M. bei den zahlreichen Korrekturen des fehlerhaften gedruckten Textes
sich nur auf Konjekturen beschränkt, die, wenn auch geschickt
durchgeführt, nicht unser ganzes Vertäuen gewinnen. Viel zuverlässiger wäre



472 Literarische Besprechungen

es gewesen, in diesen Fällen die handschriftliche Überlieferung heranzuziehen.

Bedauerlich ist auch, daß bei der Neuauflage der beiden ersten
Bände die neuere einschlägige Literatur nicht verwertet wurde.

Rom, S. Anselmo. J. Müller O. S. B.

1. E. Bettoni O. F. M.: Vent'anni di studi scotisti (1920-1940). Saggio
bibliografico. — Milano, Quaderni della Rivista di Filosofia Neoscolastica.
1943. iv-106 pp.

2. E. Bettoni O. F. M. : L'ascesa a Dio in Duns Scoto. (Pubblica-
zioni dell ' Universitä Cattolica del S. Cuore, Serie I, Scienze filosofiche,
vol. XXVII). — Milano, «Vita e Pensiero ». 1943. vui-122 pp.

1. In der ersten Studie faßt B. die Ergebnisse der Skotus-Forschung
während zwanzig Jahren (1920-1940) kurz zusammen und gliedert sie in
vier Teile : Leben, Schriften, philosophische und theologische Lehre. Das
Buch bietet eigentlich mehr als einen bloßen « bibliographischen » Versuch,
denn der Inhalt der aufgeführten Schriften (Bücher und Artikel) wird
jedesmal objektiv referiert mit den darauf gefolgten etwaigen Angriffen
und Verteidigungen, die in Gegenschriften und Rezensionen veröffentlicht

wurden. Wir gewinnen also hier einen guten Einblick in den Kampf
um Skotus in neuester Zeit, wo dank objektiver historischer Methode die
Leidenschaften und Vorurteile auf beiden Seiten, für und wider, sich etwas
gelegt haben.

2. In der zweiten Studie behandelt B. nach strikter historischer
Methode die Gottesbeweise des Duns Skotus. Zwei Irrtümer sind vor
allem bei der Skotus-Interpretation begangen worden : die einen suchten
Skotus soviel wie möglich dem hl. Thomas zu nähern durch eine oft gewaltsame

thomistische Auslegung seiner Lehre ; andere dagegen suchten seine

ganze Lehre aus einer vermeintlichen gewollten Opposition gegen Thomas
zu erklären. B. sucht beide Übertreibungen zu meiden und Skotus zu
erklären, so daß seine eigene wissenschaftliche Persönlichkeit hervortrete.
Vor allem ist es interessant, wie er aus der skotistischen Erkenntnistheorie
zu erklären sucht, weshalb Skotus zu diesen Gottesbeweisen kam. Die
Textschwierigkeiten des Opus Oxoniense sucht B. dahin zu lösen, daß er
die einschlägigen Quästionen dieser Werkes durch Entgegenkommen der
von P. Balic geleiteten Skotus-Kommission auf Grund der besten Hs. korrigiert

und mit der Lectura prima (erster Sentenzenvortrag in Oxford) und
der Reportatio magna verglichen hat. In einem abschließenden Kapitel
werden die Theoremata, ein Werk, dessen Authentizität noch unentschieden
ist, zum Vergleich herangezogen. B. kommt zu dem Schluß, daß ein innerer
Zusammenhang zwischen diesem Werk und den echten Skotusschriften
nicht bestehen kann. Ein Vergleich der zitierten Skotus-Stellen wäre sehr
zu begrüßen gewesen.

Rom, S. Anselmo. J. Müller O. S. B.


	Literarische Besprechungen

