Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 26 (1948)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Fundamentaltheologie.

M. Grabmann : Die theologische Erkenntnis- und Einleitungslehre des
hl. Thomas von Aquin auf Grund seiner Schrift « In Boethium de Trinitate »
im Zusammenhang der Scholastik des 13. und beginnenden 14. Jahrhundert
dargestellt. (Thomistiséhe Studien IV.) — Freiburg, Paulusverlag. 1948.
xvi-392 SS.

Jedes neue Buch von Prof. Mgr. Grabmann ist ein Fest fiir alle Forscher
und Freunde der Scholastik. Bietet der hochverehrte Altmeister der Schola-
stik doch jedesmal ein so reiches inediertes Textmaterial, das er im Lauf
von nahezu fiinfzig Jahren unermiidlicher Forschertitigkeit aus ungezdhlten
Handschriften in Bibliotheken aller Linder gesammelt hat. Das gilt in
ganz hervorragendem MaBe von dem vorliegenden Werk, das eines der
grundlegendsten Probleme des 13. Jahrhunderts und der Scholastik iiber-
haupt behandelt. |

Das Buch verfolgt einen doppelten Zweck. Erstens, einen systema.~
tischen : die theologische Wissenschaftslehre des hl. Thomas von Aquin an
Hand seines Opuskels In Boethium de Trinitate darzustellen; zweitens,
einen historischen : dieselbe Lehre des hl. Thomas in ihren geschichtlichen
Zusammenhingen vom Beginn des 13. bis zum Beginn des 14. Jahrhunderts
zu beleuchten.

Die systematische Darstellung der Theologie als Wissenschaft, die G. im
ersten Teil des Werkes in gewohnter, meisterhafter Weise bietet, hat heute
mehr denn je Gegenwartsbedeutung. Wohl nie waren die Themata des
Theologiebegriffes, des theologischen Wissenschaftscharakters usw. so aktuell
wie gerade in unseren Tagen. Es sei bloB hingewiesen auf die einschligigen
Referate mit anschlieBender, oft sehr belebter Diskussion, die in der
rémischen Thomasakademie in den Jahren 1944-45 vorgetragen wurden.
G. lehnt seine Darstellung an die beiden ersten Quistionen des Opusculum
In Boethium de Trinitate an, das Thomas wihrend seiner ersten Pariser
Magistertitigkeit (1256-59) verfaflte, und in dem er bekanntlich diese
Probleme am ausfiihrlichsten und unter erstmaliger konsequenter Verwer-
tung der aristotelischen Philosophie erorterte. Dazu werden Paralleltexte
aus anderen Thomas-Schriften, besonders aus den beiden Summen, aus-
giebig herangezogen. Auch kommen die heutigen Thomasausleger, besonders
Chenu, Congar, Deman, Gagnebet, Gilson u. a. ausfiihrlich zu Wort. Beson-
deres Interesse bieten die Gedankenginge des Bernard von Trilia ( 1292),
der in zwei seiner Quistionen De cognitione animae corpori coniunctae,
wie G. feststellen konnte, sich so eng an Thomas anlehnt, daB diese als
Kommentar der thomistischen Erkenntnispsychologie angesehen werden



4b4 Literarische Besprechungen

diirfen. G. bietet uns hier eine ergebnisreiche Interpretation und Wiirdigung
der thomistischen Lehre, wie sie nur in jahrzehntelangem, eingehendem
Studium des Textes des heiligen Lehrers herausgearbeitet werden konnte.

Im zweiten Teil, der mehr als die Hilfte des Buches umfaft (186-384),
bietet G. den imposanten Rahmen, in welchem die thomistische Lehre auf-
lebte. Zuerst spricht er von den Magistern, die die « vorwiegend augusti-
nisch gerichtete Auffassung » vertreten, unter gleichzeitiger gelegentlicher
und mehr eklektisch gehaltener Aristotelesverwertung. Es sind dies nicht
bloB die Vorgdnger des hl. Thomas im Weltklerus, im Franziskaner- und
Dominikanerorden, sondern auch Zeitgenossen, wie Bonaventura, Robert
Kilwardby, Albert der Grole und Ulrich von Straflburg. Dann folgt eine
Reihe von Dominikanertheologen aus der unmittelbaren Néhe des heiligen
Thomas, die seine Gedankengidnge, hie und da sogar unter wortlicher An-
lehnung an seinen Text, beniitzt haben. SchlieBlich kommt die Stellung-
nahme zur Lehre des hl. Thomas zu Wort : von gegnerischer Seite die
hervorragendsten Theologen aus dem Franziskanerorden bis auf Skotus, aus
dem Weltklerus vor allem Heinrich von Gent und Gottfried von Fontaine ;
auf thomistischer Seite die unmittelbaren Thomasschiiler und die von diesen
ausgebildeten Theologen des beginnenden 14. Jahrhunderts. Dieser dltesten
Thomistenschule kommt eine ganz besondere Bedeutung zu, nicht blo8 der
zeitlichen Nihe wegen, in der ihre Vertreter zu Thomas standen, sondern
vor allem, weil wir bei diesen Autoren genau dieselbe Fragestellung finden
wie bei Thomas, die sich bei spateren Kommentatoren oft etwas verschoben
hat. Im Kampf um die Lehre des hl. Thomas spontan entstanden, ver-
einigte die ehrliche Uberzeugung der in vielfacher Hinsicht neuen Lehre
diese Schule, und, durch die gegnerischen Angriffe angespornt, muBte sie
dieselbe vertiefen und gelegentlich auf neue Beziehungen weiterfiihren.

Das ganze Buch ist mit neuem handschriftlichem Material durch-
schossen, das fiir weitere Verwendung in dankenswerter Weise hier geboten
wird. Erstaunlich ist es, wie G. auch die allerneueste Literatur genau kennt
und iiberall angibt und verwertet. :

Diesem Band soll ein zweiter folgen, der die philosophische Wissen-
schaftslehre im AnschluB an die beiden letzten Quistionen des Opuskels
In Boethium de Trinitate, von denen eben P. Wyser O. P. eine muster-
giiltige Ausgabe veranstaltet hat, darstellen soll. Die beiden Binde zu-
sammen werden eine vorziigliche Erginzung bilden zu G.s Geschichte der
scholastischen Methode. Mége inzwischen der vorliegende Band einer weiten
Verbreitung sich erfreuen.

Rom, S. Anselmo. . ‘ J. Miiller O. S. B.

G. K. Chesterton : Das Abenteuer des Glaubens. Orthodoxie. Ubersetzt
von "P. Riif, mit einer Einfiihrung von P. Schifferli. — Olten. O. Wal-
ter o. J. 266 SS.

Das vorliegende Buch wird als das reichste und originellste Werk des
englischen Autors geriihmt. Das Buch ist im Inhalt tief, in der Darstellung



Literarische Besprechungen 455

strotzend von Witz und Geist. Mancher Leser mag sich vielleicht drgern,
wenn Chesterton ins Heiligste einen sarkastischen Witz einflicht. Aber
gerade das beabsichtigt Chesterton, er will buchstiblich aufhetzen, und er
ist sich bewuBt, daB er nur jene Geister empfindlich sticht, die nicht horen
wollen, wihrend er des guten Erfolges sicher ist bei denen, die guten Willens
sind. Denen, welche die Erbsiinde, d. h. die vom ersten Menschen her
ererbte Spaltung der menschlichen Natur leugnen wollen, hilt er entgegen,
daB ihnen die Siinde doch auf allen StraBen in die Augen springe. Um
dies zu demonstrieren, sucht er ein Beispiel, das durch seinen Witz reizt :
« Wenn es wahr ist — und es ist unleugbar wahr — daf3 ein Mensch ein
ausgesuchtes Vergniigen daran finden kann, eine Katze zu schinden, so
bleibt dem Religionsphilosophen von zwei SchluBifolgerungen nur die eine :
Entweder muB er das Dasein Gottes leugnen, wie alle Atheisten es tun,
oder er muB} die gegenwirtige Einung zwischen Gott und Mensch leugnen,
wie alle Christen es tun. Den neueren Theologen scheint es verniinftiger,
die Katze zu leugnen » (25). Chesterton scheucht alle auf, die, in Skepti-
zismus und Menschlichkeit verstrickt, den lebendigen, ja revolutioniren
Sinn des Glaubens nicht begreifen wollen. Die Orthodoxie ist ein Abenteuer
des Lebens, in das man sich hineinstiirzen muf}, um es zu begreifen. Nicht
schulmiBige theologische Gedankenginge beherrschen Chestertons Ge-
dankenfluB. Und doch ist es die tiefe Weisheit des Glaubens, die jedem
ernsten und auch dreist witzigen Satz den Geist einhaucht.

Die Ubersetzung ist iibrigens treffend und vollendet. Die Aufmachung
des Buches entspricht dem inneren Gehalt.

- Freiburg. A. F. Utz O.P.

E. Bieri : Gotteswerk und menschliche Verantwortung im Glauben-
Ein Beitrag zum Problem des Verhiltnisses von Freiheit und Gnade, unter”
sucht hauptsichlich an den Dogmatiken von Richard Rothe, Albrecht
Ritschl und August Friedrich Christian Vilmar. — Ziirich, Zwingli-Verlag-
1947. 211 SS. '

Wie lassen sich die beiden Feststellungen vereinen : der Glaube ist eine
geforderte, daher frei erfiillbare menschliche Betitigung und doch zugleich
reines gottliches Gnadengeschenk ? Das ist die Frage, die sich diese von der
Ziircher Theologischen Fakultdt angenommene, ganz im Sinne Emil Brunners
verfaBte Dissertation stellt. Die unverriickbare Grundlage aller theologischen
Besinnung bietet in dieser Frage Paulus an die Phil. 2, 12-13. Nach dieser
« prignanten Stelle » muf3 immer beides gesagt werden : « Da8 das Handeln
Gottes absolut und allein entscheidend ist », daB man deshalb aber nicht
dem Menschen die Betitigung seines Willens absprechen darf. Wer «aus
monistischem Drang » die Allmacht Gottes oder den Kampf des Menschen
ausschaltet oder abschwicht, geht wie jeder der zahlreichen Vermittlungs-
versuche in die Irre (9). Wie erklart nun der Verfasser diese grundlegende
These im einzelnen ?

Das Wirken Gottes wird von vornherein falsch gedeutet, wenn Gott



456 Literarische Besprechungen

nicht «im Glauben » zum persénlichen Du, zum lebendigen Gegeniiber
geworden, sondern ein philosophisches Absolutum, ein rational beschreib-
barer Gegenstand des natiirlichen Wissens oder eines intellektuellen Glaubens
bleibt (36-37). Aber der eigentliche Irrtum ist hier die Pradestinationslehre.
Bieri klagt vor allem die Reformation an, die im heftigen Kampf gegen die
katholische Werkgerechtigkeit das «Sola gratia» auf die Spitze trieb :
« Die Reformation ging bis zum AuBersten Punkt der Pridestinationslehre.
Die Unwiirdigkeit des Menschen vor Gott implizierte seine totale Unfidhig-
keit, sich selber zu bekehren., Die Ambivalenz [des gottlichen und mensch-
lichen Tuns] war zugunsten der absoluten Gnadenwirksamkeit aufgelSst »
(10). Das Prinzip des « sola gratia mul3 daher neu bestimmt werden, wenn
es der Weiterentwicklung des Denkens Rechnung tragen soll, und zwar
so, dal es keineswegs den Schatten der Pradestinationslehre wirft » (11,
vgl. hiezu auch 21-22). Gottes Wirken darf nicht zur All- oder Allein-
wirksamkeit werden. Sobald « die bestimmende Einwirkung Gottes auf den
gesamten Bereich des menschlichen Lebens ausgedehnt wird, ist nicht
einzusehen, wie die Konsequenz umgangen werden soll, dal Gott auch der
Urheber des Bosen ist ». ‘Aber nicht nur die Ausdehnung, sondern auch das
Wie des gottlichen Wirkens muf3 recht verstanden werden. Es gibt hier
keinen «mechanisch-gesetzlichen » Ablauf des Geschehens, keinen « magisch-
wunderhaften » Eingriff in das menschliche Leben oder eine «realistisch-
physische Auffassung vom Heiligen Geist» Gott handelt am Menschen
« nicht physisch, sondern geistig », nicht nach dem Schema der Kausalitit,
sondern durch personhaft in Anspruch nehmenden Anruf (besonders 39-40).

Was tut nun der Mensch im Glauben ? Er ist nicht nur passiv. Zweifel
an sich, Reue, Bule, die ganze Umkehr des Menschen zu Gott, was alles
zum Wesen des Glaubens gehort, ist « geboten ». « Der Mensch wird von
Gott auch als natiirlicher und siindiger ethisch in Anspruch genommen,
nicht nur in der Forderung des Gesetzes, in der Moral, sondern auch im
Imperativ der Bekehrung und der Bufle. Im Protestantismus entzog man
sich durch das ‘sola gratia’ leider diesem Imperativ ... » (41). Die der
ethischen Pflicht entsprechende menschliche Aktivitit betatigt sich in
voller Freiheit, der Freiheitsakt aber in der entscheidungsgeladenen Verant-
wortlichkeit. Diese Verantwortlichkeit ist getragen von der Liebe, die als
reines Gottesgeschenk im Glauben dargeboten und eroffnet wird. — Ethische
Pflicht, Freiheit, Verantwortlichkeit, Liebe scheinen hier deutlich die
reiche Wirksamkeit des Menschen im Glauben gleichsam analytisch auf-
zuzeigen.

Die ethische Pflicht ist eine Tatsache. Diese Pflicht setzt aber eine
wirkliche Freiheit voraus. Bieri liegt viel daran, sie richtig zu verstehen
und zu verteidigen, auch gegen die Reformatoren. «Seitdem Luther das
Stichwort vom ‘servum arbitrium’ in die Diskussion warf, wollte der Streit
zwischen den Verteidigern und den Veridchtern der Freiheit gegeniiber
Gott nicht mehr verstummen, und nicht mit Unrecht bezeichnete die
Pariser Fakultit 1527/28 die Leugnung des freien Willens als Kern des
Gegensatzes und als Sitz der ‘neuen Hiresie’. Die katholische Auflosung
des menschlichen Tuns in Werkgerechtigkeit machte die Behauptung der



Literarische Besprechungen 457

‘sola gratia’ zur Notwendigkeit ; ihre Vertreter wurden leider dazu verleitet,
die ‘sola gratia' zum Kausalnexus des allmichtigen Gottes auszubauen und
in maiorem Dei gloriam den Menschen in geistlichen Dingen als truncus,
lapis statua vita carens, als durus lapis, rudus truncus, fera indomita dar-
zustellen » [Formula Concordiae II, 2, 19-20] (23).

Selbstverstindlich geht es hier nicht nur um die « Freiheit als Ver-
pflichtung », sondern vor allem um die « Freiheit als Verantwortung » Erst
in der Verantwortlichkeit offenbart sich das Wesen unserer eigentlichen
Freiheit. « Im christlichen Glauben erreicht die Freiheit ihre tiefste Bedeu-
tung, vielmehr wird diese Bedeutung erst in ihm erschlossen : Dal3 Fretheit
gleich Verantwortlichkeit ist, Verantwortlichkeit gegeniiber dem lebendigen
Gott, Ausdruck und Inhalt des Ich-Du-Verhiltnisses » (34). Das aber wird
im Vollzug des Glaubens verwirklicht, der «das ganze menschliche Tun
unter die agape, die Liebe stellt» (49-50).

Aus dem Gesagten liBt sich ersehen, daB in dem Problem « Gottes-
werk und menschliche Verantwortung im Glauben » dem dritten Begriff,
dem Glauben, grundlegende Bedeutung zukommt. Mit dem Glaubensbegriff
setzt denn auch die Untersuchung Bieris ein, aus ihm heraus entwickelt
er das vorliegende Problem. Es liegt ja geradezu im Wesen des Glaubens,
das Wirken der « beiden Pole»: Gott und Mensch zu vereinen! Glaube
ist namlich personhafte Antwort, also die freie, alle sich auf Gott beziehenden
Akte einschlieBende, vollmenschliche Tat. Diese Antwort steht aber in
Wesensbeziehung und innerer Abhdngigkeit zu einem ersten personhaften
Wort, der Anrede Gottes. « Wir verstehen hier unter Glaube den Zentral-
akt des Menschen, dessen Inhalt die personliche Begegnung des Menschen
mit Gott, wie er sich in' Jesus Christus kundmacht, ist » (16). Bieris Glaubens-
begriff deckt sich ganz mit dem Glaubensverstindnis Emil Brunners.

Vom Standpunkt dieser Lehren aus unternimmt der Verf. in einem
zweiten Teil eine « dogmenhistorische Untersuchung» bei typischen Ver-
tretern einiger wichtigen Richtungen im Protestantismus des 19. Jahr-
hunderts (Rothe, A. Ritschl, Vilmar, nebenbei auch der Erlanger Frank,
Dorner, Diekman und Troeltsch). Keiner hat eine « ausreichende Ldsung »
gefunden. « Weil keiner die Ebene des ethischen Tuns iibersteigt, sehen
sie nur die beiden Méglichkeiten ‘Verdienstlichkeit’ und ‘Zwangshandlung’
im Glauben. Erst der Begriff der Verantwortung als der personlichen
Begegnung . .. ist imstande, die voliste psychische Aktivitat des Menschen
zu behaupten, ohne die Gefahr der meritorischen Leistung heraufzu-
beschwéren, weil das Antworten des Menschen sachlich den Verzicht auf
schopferisches oder verdienstliches Tun bedeutet » (208). Was Bieri grund-
sitzlich und nachdriicklich betont, nédmlich : die « Ambivalenz » des all-
méchtig wirkenden Gottes und des freien Kampfes des Menschen, das
erscheint vielen Protestanten, auch heute noch, nicht selbstverstindlich.
Diese seine grundlegende These griindet unmittelbar auf der Bibel und
weist auf einen erfreulichen Fortschritt der protestantischen Theologie
hin. Leider gibt es aber in der Deutung dieser These Elemente, die, wie
mir scheint, die These selbst — so wie sie Bieri nach Paulus formuliert

— in Frage stellen.

Divus Thomas 31



458 Literarische Besprechungen

Was das Wirken Goties anbetrifft, lautet die These : Gottes Handeln
ist «absolut und allein entscheidend » (9) und « von hochster entscheidender
Wirksamkeit » (208). In der Deutung der These wird aber nicht zugegeben,
daB das ganze menschliche Leben in das Gnadenhandeln Gottes: ein-
gebettet werde (25). Offenbar ist hier das Handeln Gottes nicht mehr
« absolut und allein entscheidend ». Warum schriankt Bieri hier die « Aus-
dehnung » des bestimmenden goéttlichen Handelns ein (38-39) ? Weil er
die Konsequenz fiirchtet, Gott zum Urheber des Bdsen zu machen und
unbedingt wissen will, warum im gegebenen Falle die « gratia universalis »
bei dem einen zum Ziele fiithrt und beim andern nicht. Erliegt hier Bieri
nicht selbst «einem monistischen Drange », wenn er wegen den «unbe-
greiflichen » Konsequenzen, zu denen notwendig ein Glied seiner These
fithrt, schlieBlich den in diesem Gliede ausgesprochenen, als biblisch aner-
kannten Offenbarungsgehalt hintendrein teilweise aufgibt ? Wenn man be-
denkt, daB3 der Einflul Gottes, sogar ein bestimmender EinfluB3, doch nicht
alles tut — sonst ware er mehr als nur EinfluB —, dafB es also ein diesen
EinfluB empfangendes Tatzentrum gibt und daB hierin irgendein Versagen
geniigt, um das Jawort des Glaubens zu vereiteln, so mag die Unbegreif-
lichkeit der Konsequenz weniger hart erscheinen. « Bonum ex integra
causa, malum ex quocumque defectu », sagt die Schule. Und wenn etwas
Unbegreifliches bleibt, so wissen wir warum : Da wir das Handeln Gottes
nicht innerlich erkennen, wie wollen wir da den Anspruch erheben, sein
Verhiltnis zum menschlichen Tun allseitig begreiflich zu deuten ?

DaB Bieris Losung unserer Frage auch inbezug auf die menschliche
Betitigung im Glauben nicht « ausreichend » ist, ergibt sich schon daraus,
daB der Glaube immer auch ein Akt der vollen Entscheidung ist. Wenn
man die Offenbarung nicht in ihrem geheimnisvollen Dunkel annehmen
will, so erklire man, wie trotz des «absolut und allein entscheidenden »
Handeln Gottes das menschliche Ja des Glaubens nicht zur Scheinent-
scheidung wird. Das erklart uns auch der Begriff der Verantwortung nicht,
der vom Verf. in die Mitte unseres Problems geriickt wird.

Dieser Begrift erweist sich in mancher Hinsicht als fruchtbar. Hier
macht er im besondern verstindlich, wie unsere Freiheit, obwohl sie echt
und die einzig wahre fiir uns ist, sich doch nicht unbedingt selbst setzt,
sondern als Gottes Gabe auf Gott bezogen bleibt. Freiheit ruht und lebt
hier in der Verantwortung. Das heiBt aber nicht, «daB Freiheit gleich
Verantwortlichkeit ist » (34). Die Freiheit findet sich freilich anders im
Gldaubigen als im Philosophen oder Psychologen, und man mag insofern
von einem « neuen » Freiheitsbegriff reden ; aber diese Freiheit hat immer
noch etwas Wesenhaftes mit 'jeder andern Freiheit gemein, z. B. die Ab-
wesenheit von Zwang. Wenn das Neue Testament von Freiheit spricht,
so spricht es nicht von Verantwortung und auch nicht zweideutig. Die
Behauptung : « Der Begriff der Freiheit muB () durch denjenigen der
Verantwortung ersetzt werden » (28) und das spezifisch Neue seines von
E. Brunner iibernommenen Glaubensbegriffes ist nicht in der Bibel be-
griindet, sondern in den Postulaten einer «Ich-Du Philosophie », nach
der alles wirkliche Sein gleich der im « Wort » verwirklichten Beziehung



Literarische Besprechungen 459

oder Person ist, die also in ihrer Existenz von einem personhaften Gegen-
iiber, einem Du abhingt. Eine ausfiihrliche Darstellung und Kritik dieser
Gedankenginge bietet: L. Volken, Der Glaube bei Emil Brunner (Frei-
burg 1947).

Zum SchluB ein Wort tiber Bieris Beurteilung der katholischen Lehre.
Es fehlt im vorliegenden Buche nicht an Beweisen fiir den Willen einer
gerechten Beurteilung. Aber tatsichlich st68t man fast jedesmal, wo das
Wort : Katholisch oder Katholizismus erscheint, auf ein MiBverstindnis,
auf eine Verzeichnung der katholischen Lehre. Woher das ? Bieri zeichnet
mit Vorliebe in gewaltsamen Verkiirzungen, und auch von ihm gilt, was
einst Karl Barth von E. Brunner (in: Zwischen den Zeiten, 1924, S. 54)
sagte, daf} er seiner Darlegung « den Charakter der Rede eines scharfsin-
nigen, alles genau wissenden und alles bestimmt sagenkénnenden Staats-
anwaltes » gebe. Wichtiger ist der folgende Grund : Bieri hat nicht die
katholische Lehre in Bezug auf sein Problem im Zusammenhang eingehender
studiert, sondern bietet im groBen und ganzen die katholische Auffassung,
wie sie durchwegs von den fithrenden protestantischen Theologen gelehrt
wird. Die gleichen einseitigen Belegstellen kehren denn auch fast iiberall
wieder.

Es sei auf ein unscheinbares Beispiel dieser unkritischen und (gewif3
unbewufBt) tendenzidsen Darstellung hingewiesen. Das einzige Mal, wo bei
Bieri Thomas angefiihrt wird, lesen wir : «\Vgl. Thomas von Aquin, Summa
q. 112, art. 2 und q. 1138, art. &4 : Der Akt des freien Willens, durch den
man sich das Gnadengeschenk aneignet — der Glaube —, kann selbst
nur auf die Bewegung durch Gott zuriickgefiihrt werden» (38). An der
entscheidenden Stelle des Thomas-Textes steht folgendes : ipse bonus motus
liberi arbitrii, quo quis praeparatur ad donum gratiae suscipiendum, est
actus liberi arbitrii moti a Deo. «Praeparatur » wird mit dem Wort « an-
eignen » wiedergegeben, das protestantische Theologen in der Darstellung
der katholischen Lehre iiber die Gnade mit Vorliebe gebrauchen ! Bieri
vergiBt hier auch, den Teil der Summa th. anzugeben, in dem diese Fragen
stehen. Es handelt sich um die erste Hilfte des zweiten Teiles : I-II.
Der protestantische Theologe, der sich hier zuféllig nicht auskennt, wird
vergeblich die betreffenden Thomasstellen suchen.

Bieri unterscheidet nicht zwischen der nicht allzu umfangreich verbind-
lichen Lehre der Kirche und der Fiille der freien theologischen Meinungen.
Nicht jedes theologische Handbuch trigt auf jeder Seite die katholische
Auffassung vor. Uberhaupt ist in der katholischen Kirche nicht alles so
starr und dogmatisch bestimmt, wie es sich AuBenstehende oft vorstellen.
Sie hat Schulen mit bedeutenden Gegensitzen, die sich z.B. auch in Bezug
auf die wichtige vorliegende Frage von Gnade und Freiheit auf dem weiten
Felde, das zwischen dem Semirationalismus und dem strengen Pridesti-
natianismus liegt, frei bewegen.

Die Kirche hat schon Jahrhunderte vor der Reformation an den « bei-
den Polen » des frei schenkenden allméchtigen Gottes einerseits und des
frei sich entscheidenden Menschen anderseits, festgehalten, Wie man das
Wirken Gottes und des Menschen aufeinander abstimmen kann, das zu



460 Literarische Besprechungen

erkliren iiberliBt sie den Theologen!. Und hierauf bezieht sich auch
hauptsichlich Bieris Kritik der katholischen Auffassung. In dieser Kritik
fallen zwei Beschwerden vor allem auf: das Abgleiten vom Personhaften
ins Abstrakte, Sichliche, Dingliche und das Festhalten an der Werkgerech-
tigkeit, an der verdienstlichen Leistung. Zur ersten Beschwerde vgl. Divus
Thomas 24 (1946) 447-451. Die abstrakten, neutrumhaften Ausdriicke —
auch Worter wie : Natur, physisch, Ursache — sind, auf Gott angewandyt,
ganz analog zu verstehen, auf alle Fille nicht in dem Sinne, wie sie heute
in Wissenschaft und gewissen Philosophien und erst recht nicht von einem
theologischen Personalismus verstanden werden. Dieser scheint in seinem
« monistischen Drange » ganz zu iibersehen, daB auch das Neue Testament
und die Reformatoren grundsitzlich ab und zu, wenn auch weniger hiufig,
neutrumhaft und in abstrakten Ausdriicken von Gott reden.

In Bezug auf die Verdienstlichkeit schreibt Bieri: « Heute nach einem
nicht zu iibersehenden RegenerationsprozeB oder wenigstens Akkomoda-
tionsprozefl innerhalb des Katholizismus, ist die Behauptung, man kénne
sich durch verdienstliche Werke die Zuneigung und Liebe Gottes erwerben,
nicht mehr der einzige, vielleicht nicht einmal mehr der Hauptgegner der
christlichen Lehre » (10). Auch in diesem sichtlichen Versuch eines bessern
Verstidndnisses liegt ein Mi3verstindnis. Es gab sehr bedauernswerte Mi3-
stinde beziiglich der « Verdienstlichkeit» in der Lebensfiihrung einzelner
Glieder und Gliedergruppen der Kirche und viele -— Nichtkatholiken in
ihrer Weise ebensogut wie Katholiken — werden immer wieder der so
naheliegenden Gefahr der falschen Verdienstlichkeit unterliegen. Aber
mit der allgemein verbindlichen Lehre der katholischen Kirche steht es
wirklich anders als Bieri annimmt. Was die Kirche schon 1000 Jahre
vor der Reformation z. B. im Konzil von Karthago (418) und besonders im
zweiten Konzil von Orange (529) feierlich und ausdriicklich erklirt und nie
widerrufen hat, steht im Gegensatz zur vermeintlich katholischen Lehre,
man koénne sich Gottes Zuneigung durch verdienstliche Werke « erwerben »,
(Vgl. H. Denzinger, Enchiridion Symbolorum [1937], nn. 104-105 ; 175-199,
200 : « Credimus, quod in omni opere bono nos non incipimus, et postea
per Dei misericordiam adjuvamur, sed ipse nobis nullis praecedentibus
bonis meritis et fidem et amorem prius inspirat » ; siehe auch 131, 134, 141.)

Dem von Gott begnadeten Menschen aber jedes wahre Verdienst wenig-
stens in einem weitern Sinne des Wortes abzusprechen, ist ein aus Reaktions-
haltung und monistischem Drange entstandenes, noch nicht iiberwundenes
protestantisches Vorurteil. Wenn Bieri Luthers Leugnung der Freiheit —
in De servo arbitrio — als Irrtum ablehnt und zugibt, daB Katholiken
diese Leugnung «nicht mit Unrecht» als den Sitz der protestantischen
«neuen Hiresie » bezeichneten (23), so ist nicht einzusehen, warum mit der
als biblisch anerkannten Lehre der Freiheit nicht auch die ihr entsprechende

! Vgl. R. GARRIGOU-LAGRANGE, « La Prédestination des saints et la grace»
(1931). Fiir einen UmriB und die Bibliographie des Problems vgl. z. B. H. RONDET,
« PrEdestination, grice et liberté » in : Nouvelle Revue théologique (Louvain 1947),
S. 449-474, :



Literarische Besprechungen 461

andere biblische Lehre vom « Lohne » (wtsldc) und der Vergeltung der
gottgefilligen Taten wiederum als solche anerkannt werde. (Vgl. gegeniiber
Lk. 17, 7-10 und manchen dhnlichen Stellen z. B. Lk. 6, 23 u. 385 u. 38;
12, 33 ; Mt. 16, 27; 5, 12; 19, 27-29 ; Mk. 10, 21 ; Rom. 2, 5-8 ; I Kor. 3,
8 u. 14 ; Apkl. 11, 18.) Der Lohn ist in der Freiheit und die Freiheit mit
dem Lohn in der Gabe des souveran schenkenden Gottes begriindet.

Tournai (Belgien). L. Volken M. S.

Ethik

A. Vonlanthen : Die vilkerrechtliche Selbstbehauptung des Staates. —
Freiburg i. d. Schweiz. Paulusverlag. 1944. xx1v-255 SS.

Die Unmasse flagranter Volkerrechtsverletzungen, die die Menschheit
im vergangenen Jahrzehnt iiber sich ergehen lassen muflte, verleihen dem
Buche eine sehr aktuelle Bedeutung und einen ganz besonderen Reiz.

Der Behandlung des eigentlichen Themas schickt V. in einer kurzen
Einleitung und im ganzen ersten Kapitel ein Exposé iiber die staatlichen
Grundrechte im Volkerrecht voraus. Eines dieser Grundrechte ist das
Recht der Selbstbehauptung oder -erhaltung. Begriindung, Wesen und
Eigenart dieses Selbsterhaltungsrechtes bringt das zweite Kapitel, dem wir
folgende Definition entnehmen (83) : « Das Selbsterhaltungsrecht des Staates
ist jenes volkerrechtliche Grundrecht, das den Staat zur Bewahrung, Ent-
wicklung und Vervollkommnung seines eigenen Bestandes im Rahmen des
Volkerrechtes legimitiert. » DaB es ein solches Recht gibt, nimmt V. nicht
wie soviele andere Volkerrechtler als eine reine Selbstverstindlichkeit hin.
Er liefert im Gegenteil eine doppelte naturrechtliche Begriindung : der
Selbsterhaltungstrieb ist die natiirlichste Neigung jedes Seins ; nun ist aber
der Staat keine bloBe Fiktion, sondern er hat ein extramentales, tatsich-
liches Sein. Infolgedessen ist er auch berechtigt, sich zu erhalten, denn auch
hier folgt das Recht den natiirlichen Neigungen. AuBerdem ergibt sich das
Selbsterhaltungsrecht auch aus der naturrechtlichen Verpflichtung der
Menschheit zum Staat. Wenn der Mensch naturrechtlich zum Leben im
Staat verpflichtet ist, so mu} er auch im Rahmen des bonum commune
befugt sein, diese Institution zu erhalten. Koénnte nun aber ein zu Recht
bestehender Staat jederzeit zerstort werden, so hinge jene naturrechtliche
Verpflichtung in der Luft, und der Anarchismus hielte jeder Dialektik
stand. In den folgenden Kapiteln handelt V. von der mit dem Selbst-
erhaltungsrecht in nahem Zusammenhang stehenden Intervention und von
der staatlichen Notwehr, die ihrerseits nicht ganz unabhingig ist vom
Expansionsbediirfnis. In einem letzten Kapitel wird die Klausel « rebus sic
stantibus » im Lichte des Selbsterhaltungsrechtes gepriift.

In einem kurzen SchluBwort hebt V. als Hauptergebnisse seiner Arbeit
folgendes hervor : Wie auf allen Gebieten, so hat auch im Vélkerrecht der
Positivismus versagt. Es ist deshalb zur Lésung der brennenden Fragen
des Vélkerrechtes eine Riickkehr zu einem naturrechtlich orientierten Vélker-



462 Literarische Besprechungen

recht unumginglich notwendig. Dieses Vélkernaturrecht wird zu manchem
Entscheidendes beisteuern kénnen, und vor allem zur richtigen Klirung
einiger Grundbegriffe. Zu diesen gehért einmal der Begriff der Vélker-
gemeinschaft, die V. definiert als «jene im staatlichen Wesen begriindete
natiirliche Vereinigung der Staaten der Welt unter gemeinsamer Autoritéit
zur Wahrung des Volkergemeinschaftswohles» (253). Letzteres wird um-
schrieben als « die Gesamtheit der zwischenstaatlichen Beziehungen, durch
die der Staat seinen Biirgern die sufficientia vitae schaffen kann » (250).
Von der politischen Autoritit innerhalb der Vélkergemeinschaft handelnd,
glaubt V., das Papsttum diirfte wohl berufen sein, diese Autoritit auszu-
iiben, und daB die Volker sie nicht erwdhlt haben, sei ihnen zum Verhdngnis
geworden (265). Soll diese Auffassung vom Papsttum nicht dessen wahre
Sendung verkennen ? Die politische Autoritit hat ihrer Natur nach nur
die beatitudo maturalis im Auge zu behalten, wohingegen das Papsttum
wesentlich der beatitudo supernaturalis zu dienen hat.

Die ganze Arbeit verrit viel Kompetenz und Scharfsinnn. Obschon
der hl. Thomas nur wenig zitiert wird, ist sie durch und durch thomistisch.
Sie zeugt ebenfalls von grofter Belesenheit ; es wirkt darum etwas iiber-
raschend, daB im Literaturverzeichnis der Code de morale internationale,
herausgegeben von der Union internationale d’études sociales, nicht vermerkt
ist, obschon er den Grundrechten im allgemeinen und ganz besonders dem
Selbsterhaltungsrecht ein langes Kapitel widmet. Wohltuend wie Schweizer
Alpenluft wirkt die Aufrichtigkeit und Objektivitit, mit denen internatio-
nale Ereignisse der niheren und entfernteren Vergangenheit im Lichte der
Vélkerrechtsnormen gepriift und beurteilt werden. V., hat nicht nur die
sich gestellte Aufgabe gelost, er hat eine formliche Grundlegung des Volker-
rechts geliefert.

Rom, S. Anselmo. L. Thwy O, 8. B,

A. Truyol-Serra : Die Grundsitze des Staats- und Vélkerrechts bei
Francisco de Vitoria. Auswahl der Texte, Einfilhrung und Anmerkungen.
— Ziirich, Thomasverlag. 1947. 115 SS.

Das vorliegende Buch ist eine von Carl J. Keller-Senn besorgte Uber-
setzung aus dem Spanischen (Les principios Del Derecho Publico En Fran-
cisco de Vitoria, Madrid 1946). Die Ubersetzung ist sorgfiltig gearbeitet.
Der Zweck des Buches ist verwirklicht, ndmlich eine kurze Zusammen-
fassung von Vitorias Rechtsphilosophie durch eine Auswahl von Texten
zu geben, denen jeweils gut brauchbare Erklarungen beigefiigt sind.

In Anlehnung an die Forschungen von Beltran de Heredia wird
ebenfalls eine kurze, gute und sowohl den Fachmann wie auch den
Laien interessierende Biographie geboten. Die Anthologie hat 'gegeniiber
den andern, bisher erschienenen auch noch Kapitel iiber die politische
Gewalt und die Beziehungen zwischen Kirche und Staat. Die Texte sind
so ausgewihlt, daB der eigentliche Vitoria in seinen eigenen Meinungen
zu Wort kommt. '



Literarische Besprechungen 463

Die Anthologie hat natiirlich wie jede andere ihre inneren Schwierig-
keiten. Es wird z. B. manchmal unvermeidlich sein, daB der Leser nicht
in den Zusammenhang der vom Autor vertretenen Ansicht hineinkommt.
Diese Schwierigkeit stellt sich auch hier ein. Z.B. hei3t es auf S. 80 in
Nr. 85 « Erstens » (als Ubersetzung fiir den Ausdruck bei Vitoria « prima
propositio »). Umsonst sucht man das « zweitens», also die Ubersetzung
der «secunda propositio». Es wire hier eine kleine Anmerkung ange-
bracht, welche den sinngemédfien Zusammenhang irgendwie herstellt und
erklart. AuBerdem beweist Vitoria in seiner prima propositio durch meh-
rere, aneinander gereihte Argumente seine aufgestellte These. Der Aus-
druck «probatur» gilt dabei als Einleitung zu den verschiedenen Be-
weisen. Jedes weitere Argument, das sich bei ihm anreiht, beginnt wie
ihnlich bei Thomas in der Summa contra Gentiles mit «item ». In der
Ubersetzung (wohl auch in der spanischen) ist aber diese von Vitoria
ausdriicklich gewollte Unterscheidung der einzelnen Argumente nicht sicht-
bar. Es wird vielmehr der Eindruck erweckt, als ob alle Argumente einen
einzigen Beweis darstellen wiirden.

Doch diese Ausstellung sei nur am Rande bemerkt. Die Auswahl
der Texte bietet immerhin dem eilig studierenden Leser einen gewissen
Einblick in den Ideenreichtum Vitorias. Sie vermitteln ihm eine ganz
leise Ahnung von der wahren Gré8e Vitorias, seinem Einflu auf das
internationale Recht. In dem Rechtsphilosophen, der sich bis heute noch
nicht mit Vitoria beschiftigt hat, wird vielleicht der Wunsch aufsteigen,
einmal nach dem gesamten Text auszulangen. Er wird in der gut ge-
gliickten Einfithrung und Bibliographie einen Fingerzeig finden auf der
Suche nach den Werken Vitorias.

Freiburg. A, F, Uty Q, P,

L.-J. Lebret, H. Paissac, M. Labourdette, E. Marmy, M. J. Gerlaud,
J. Macqueron, R. Aubenas, J. Dauvillier, A. Murat : Propriété et Com-
munautés. — Paris, Economie et Humanisme, 1947 (2. Aufl.). 205 SS.

Das vorliegende Buch ist eine Sammlung von Referaten, welche auf
einer Studienwoche der Economie et Humanisme 1942 gehalten wurden.
In einer geistvollen Einleitung versucht LEBRET den Sinn des Werkes
und die einheitliche Tendenz aller Beitrige klarzustellen. Lebret wieder-
holt zu 6fteren Malen — und zwar mit Recht —, daB jegliches Eigentum
Verpflichtung gegeniiber der Gemeinschaft mit sich bringt. Vielleicht ist
aber die Ausdrucksweise (S. 5), daB das Eigentumsrecht (ob der einzelnen
Person oder auch einer Gemeinschaft) immer nur auszuiiben sei «im
Dienste der menschlichen Gemeinschaft », etwas ungenau. Das « Eigentum »
steht zunichst im Dienste des Eigentiimers, selbstredend mit Verpflich-
tungen gegeniiber der menschlichen Gemeinschaft, und zwar dies letztere
deswegen, weil die « Giiter » bereits vor ihrer Aneignung durch einen ein-
zelnen im Dienste der Menschen iiberhaupt stehen. Der Unterschied
zwischen den materiellen Giitern an sich (vor der Aneignung) und den zum



464 : Literarische Besprechungen

Eigentum gewordenen Giitern wird offenbar nicht beachtet. Ein Mangel,
der iibrigens auch in dem Artikel von Paissac auftaucht. Lebret entwickelt
auf den wenigen, aber inhaltsvollen Seiten seiner Einleitung mit viel
Geschick das Programm der « Economie et Humanisme » : Riickkehr zum
Boden, Dezentralisation der Industrie, Gliederung des Eigentums in privat-
rechtliches, gemeinrechtliches und 6ffentlichrechtliches (iibrigens ent-
sprechend der berufsstindischen Gesellschaftsordnung und dem Subsi-
diaritatsprinzip).

Im ersten Artikel « Person und Eigentum » versucht Paissac den
privaten Charakter des Eigentums aufzuzeigen. Der Autor beruft sich
ausdriicklich auf Thomas von Aquin. Doch scheint uns Paissac’s Dar-
legung weder dem Sinn des hl. Thomas noch vor allem der Lehre von
Rerum Nov. und Quadr. Anno zu entsprechen. Ist es denn wirklich wahr,
daB Thomas das Recht auf Privateigentum von der Siinde herleitet ? Wenn
ja, dann miissen wir heute sagen, daB die Lehre des hl. Thomas mit der
der beiden genannten Enzykliken nicht mehr in Einklang gebracht werden
kann. Wir beabsichtigen durchaus nicht, eine nachtragliche Korrektur nach
der Lehre der Papste an den Texten des hl. Thomas zu machen. Wir leugnen
aber, da Thomas das Recht auf Privateigentum als eine Folge der Siinde
angesehen hat. Im Bulletin Thomiste 1946 (Bespredhung zu dem Buch
von E. WELTY « Entscheidung in die Zukunft ») haben wir einen Hinweis
zur Erklarung von II-1I 62, 1 u. 2 gegeben mit Beziehung auf die Enzykliken
Rerum Nov. und Quadr. Anno. Thomas hat auf jeden Fall das Recht auf
Privateigentum und die Notwendigkeit der privaten Eigentumsordnung
nicht durcheinander geworfen. Sachlich aber leugnen wir (im Einklang
mit der Lehre der Pipste) rundweg das, was Paissac auf S. 19 sagt, das
Recht, die Giiter privat zu verwalten, sei streng gesprochen kein Natur-
recht., Wenn Paissac auf S. 21 f. aus der Tatsache, daf3 alle Menschen zum
einen Ziel, namlich dem Gott der Offenbarung, berufen seien, schlieBen
will, daB wir alle die Giliter dieser Erde gemeinsam « gebrauchen » miissen,
dann ist das (wenngleich sachlich in der Consequentia richtig) ein etwas
voreiliger theologischer SchluB3. Hier hat die natura vei, nicht die theolo-
gische Finalitit das Wort !

So verwirrend der Artikel von H, Paissac ist, so beruhigend wirkt
der folgende von M. LABOURDETIE : « Das Eigentum und die Gemeinschaft
im goéttlichen Plan. » Es ist ein GenuB, die tief metaphysischen Darlegungen
Labourdettes iiber die soziale Natur des Menschen zu lesen (vgl. bes. S. 44).
Als einzige kleine Ausstellung méchten wir den Wunsch duflern, Labourdette
moge die menschliche Arbeit mit ihrem personalen Anspruch auf Eigentum
mehr hervor heben.

In seinem interessanten Artikel « Skizze einer Synthese des Eigentums »
bietet E. MarMy die Stufenleiter der verschiedenen Giiter (des Geistes),
des menschlichen Leibes der (duBeren materiellen Giiter) unter dem Gesichts-
punkt ihres privaten oder gemeinschaftlichen Charakters. Marmy unter-
streicht fiir die duBeren Giiter die Gemeinsamkeit. Und zwar mit Recht.
Allerdings iibersieht er auch etwas den Unterschied zwischen dem Recht
auf Privateigentum und der Notwendigkeit der privaten Eigentumsovdnung.



Literarische Besprechungen 465

Es entspricht der Lehre der Pipste nicht, was Marmy (S. 70) sagt: «Le
travail ne fonde pas la propriété privée individuelle, mais 1’appropriation
en général, qu’elle soit collective ou individuelle. » Im selben Sinne unrichtig
ist (S. 75) : « En soi, le travail est indifférent & une propriété collective ou
3 une propriété privée. » Sollte etwa das Privateigentum als Recht einzig
ein minus malum als Folge der Siinde sein ? (vgl. S. 751{.). Selbstredend
mochten wir damit die soziale Verpflichtung des Privateigentums, also die
rechtliche Bindung an die Gemeinschaft keineswegs unterdriicken oder
abschwichen.

Reiches Textmaterial aus den Schreiben der Pipste bringt M. GERLAUD
in seinem Artikel: « Christliche Stellungnahme zum Eigentum.» Gerlaud
hebt (S. 94) im Sinne der Pipste hervor, daB3 auch die Arbeit zu den ur-
spriinglichen Titeln des Eigentumserwerbes gehért. Und wir fiigen hinzu,
daB damit nur das Privateigentum gemeint sein kann. Dieser und auch
der andere Gedanke Gerlauds, daB das (Privat-)Eigentum zur Sicherung
der Familie notwendig gehort, hitte eigentlich die Gedanken von Paissac
beeinflussen und ihm sagen miissen, dal seine Auffassung vom Eigentums-
erwerb durch die Arbeit eine den Pipsten fern liegende Ideologie sei. Fiir
den Text von Papst Pius’ XII. auf S. 95 hiatte Gerlaud dem unkundigen
Leser genauere Angaben machen diirfen. Uberhaupt wire wiinschenswert
gewesen, wenn der Autor stets, wie er es einige Male getan hat, die Seiten-
zahl aus den Acta Ap. Sed. beigefiigt und nicht nur ganz allgemein das
Rundschreiben angegeben hitte. .

Aus reichem Wissen stammt der mit willkommenen Literaturhinweisen
versehene geschichtliche Artikel von J. MACQUERON : « Die Entwicklung
des Eigentums in Rom. »

Im selben Sinne verdient hohe Anerkennung der interessante Artikel
von R. AUBENAS : « Die Auffassung vom Eigentum seit der german. Invasion
bis zur Revolution » (10.-17. Jahrh.).

A. MURAT weist in seinem Beitrag « Die modernen Formen des Eigen-
tums in und seit dem Code civil » auf die verschiedenen Abwandlungen
hin, die der Eigentumsbegriff durchgemacht hat durch die Entwicklung des
Kapitalismus. Er beschiftigt sich eingehend mit der Anwendung des
Eigentumsbegriffes auf das Unternehmen, wobei er sich auf die Arbeit
von Roubier stiitzt. Bedeutende Anregungen hat Murat, wie er sagt, von
Gabolde (Prof. in Toulouse) empfangen. Es ist gewi3 etwas Wahres daran,
daB — historisch gesehen ! — der urspriingliche Sinn des Eigentums vom
Eigentum auf Grund und Boden gilt. Anderseits scheint es uns etwas weit
zu gehen, wenn z. B. Gerlaud (S. 91), sich dabei auf Murat - Gabolde beru-
fend, den Rechtsanspruch auf Kapital nur noch analog (im Sinne von
uneigentlich |} als Eigentum bezeichnen will. Es besteht zwischen kapita-
listischem Eigentum und Eigentum an Boden keine analogia attributionis in
dem Sinne, als ob dem kapitalistischen Eigentum das Wesen des Eigentums
innerlich abginge. Es mag zwar sein, daB aller Besitz im Grunde vom Boden-
besitz abhingt. Dennoch ist auch in dem kapitalistischen Eigentum das
Wesen des Eigentums verwirklicht, ndmlich ein Rechtsanspruch auf leben-
gestaltende materielle Werte zu sein. Eine metaphysische Sicht sollte das



466 Literarische Besprechungen

Analogon des Eigentumsbegriffes herausfinden miissen und nicht in die
historische Entwicklung abgleiten. Ubrigens hat bereits Mounier, den
Paissac zitiert, darauf hingewiesen, dal man « Eigentum » nicht verwechsle
mit irgend einem materiell greifbaren Ding.

Den Abschlu3 des Werkes bildet eine von einem unbekannten Autor
(A. R.) aus tiichtiger Kenntnis des serbischen Rechtes verfaBte Darstellung
der ZADRUGA, der FFamiliengemeinschaft in Serbien.

Ohne Zweifel geht durch alle Beitrage ein einheitlicher Gedanke, der
im Titel ausgesprochen ist. Lebret hat darum nicht ganz Unrecht, wenn
er (S. 4) meint, daf3 eine Einheit der Lehre sich in allen Beitrdgen kund-
tue, obwohl die Autoren sich vorher gegenseitig nicht besprochen haben.
Anderseits mag aus dem bereits Gesagten ebenfalls hervorgehen, daB die
Einheit nicht absolut ist | Gerade vom Philosophen, der hier durch Paissac
vertreten ist, hitte man z. B. auch erwarten miissen, dal er sich mit den
von Murat vorgetragenen Ideen auseinandersetzte, um die alten Begriffe
auf die neuen Verhiltnisse anzupassen. '

Drucktechnisch sind verschiedene Fehler unterlaufen (z. B. SS. 13, 72,
83, 117, 159, 204).

Die verschiedenen Ausstellungen, die wir an einzelnen Artikeln gemacht
haben, sollen aber durchaus nicht den Wert dieses iiberaus brauchbaren
und hochwertigen Werkes herabsetzen. Trotz aller Kritik rechnen wir das
vorliegende Buch zu den reichhaltigsten modernen Veroffentlichungen iiber
die problemschwangere Frage des Eigentums.

Freiburg (Schweiz). A, F. Uls O, P,

J. Leclercq : Les grandes lignes de la Philosophie Morale. Bibliothéque
philosophique de Louvain IV. — Louvain. Institut Supérieur de Philo-
sophie. 1947. 456 SS.

Der durch verschiedene moraltheologische Arbeiten, besonders aber
durch seine « Legons de droit naturel » bekannte Autor bietet hier einen
kurzen Abri3 der Moralphilosophie. -

Im ersten Teil behandelt er das Phinomen des Sittlichen, worunter
er zugleich auch das des Religiésen begreift. Der Autor hebt besonders
den EinfluB des Religidsen auf das sittliche Verhalten hervor. In einem
eigenen Kapitel wird das Verhiltnis zwischen Moralphilosophie und christ-
licher Theologie besprochen. Hier zeigt sich ganz besonders, wie stark
der Autor sein Werk unter den Einflu des christlichen Glaubens gestellt
hat, so daB man versucht ist, das Buch einen Abril der «christlichen »
Moralphilosophie zu nennen. ;

Der zweite Teil bietet einen geschichtlichen Uberblick iiber die ver-
schiedenen Moralphilosophien : Relativismus, Utilitarismus, altrustische,
Ethik (Smith, Bourgois), Ethik nach Art einer Lebensphilosophie (Diderot,
Guyau, Nietzsche), Pflichtethik Kants, monistische Ethik Spinozas, Hegels,
des Buddhismus, Schopenhauers, stoische Ethik, Neuplatonismus. Am
SchluB des historischen Teiles steht die Darstellung der christlichen Ethik



Literarische Besprechungen 467

mit ihren kennzeichnenden Merkmalen. Die Beschiftigung mit den ver-
schiedenen geschichtlich feststellbaren Systemen der Ethik dringt dem
Autor die Frage auf, welchen Sinn und welchen Wert eine Philosophie
des Sittlichen haben kénne. In der Riickbesinnung auf die Synderesis der
griechischen Philosophie findet er den richtigen Ansatzpunkt einer gesunden
Moralphilosophie. ‘

Mit dem dritten Teil, der den Grundlagen der Ethik gewidmet ist,
beginnt die spekulative Behandlung des Stoffes : Begriff und Realitit des
Guten, das Gute und die Eudaimonie, Freiheit und Moral, Moral und Pflicht,
inhaltliche Bestimmung des hichsten Gutes, Sanktion der sittlichen Pflicht.
Der Autor erklirt sich mit dem System der Ethik, wie es die christliche
Tradition, vor allem Thomas von Aquin herausgearbeitet hat, einig. Darum
auch verteidigt er die Eudaimonie als einen wahren ethischen Wert.

Der vierte Teil beschiftigt sich mit er Entfaltung des ethischen
Lebens im personlichen Bereich und, allerdings nur andeutungsweise be-
sprochen, im Zusammensein mit dem Mitmenschen. In diesem Teil kommt
unter anderem die schwerwiegende Frage der Entsagung und Abtétung
zur Sprache. Der Autor verteidigt die Aszese als natiirliche Notwendig-
keit zur Erreichung des Gleichgewichts der Leidenschaften und Krifte
im Menschen.

Zum Ganzen des Buches ist zu sagen, daB der Inhalt voll und ganz
dem entspricht, was der Autor mit dem Titel ankiindigt: Die Grundziige’
der Moralphilosophie, wenngleich man vielleicht entsprechend der Dar-
stellungsweise und der ganzen Sicht, wie gesagt, von einer christlichen
Moralphilosophie sprechen miiBte. Die Uberfiille des Stoffes ist vortrefflich
geordnet und leicht verstindlich gemacht fiir den Leser, der sich mit den
Fragen der Ethik zu befassen beginnt, Wie stark die christliche Schauweise
durchdringt, kann vielleicht folgendes Beispiel erliutern. Unter Hinweis
auf das doppelte Gebot Christi, daB wir zunachst Gott lieben sollen und dann
den Nichsten, daB diese aber zusammen ein festgefiigtes Gebot ergeben,
gibt Leclercq eine Erklirung des Materialismus des 17. und 18. Jahrhunderts.
Nach der Negation des ersten Teiles des Gebotes Christi sei nur noch der
zweite zuriickgeblieben, dem sich dann die altruistischen Moralphilosophien
gewidmet haben, wobei sie die Pflicht nicht mehr aus einem Gesetz Gottes,
sondern aus irgendeinem hoéchsten Gesetz entnommen hédtten. Diese Sicht
der Geistesentwicklung ist ohne Zweifel geistreich. Und es mag auch wahr
sein, was der Autor (S.113) sagt: « Il faut avoir ce texte & l'esprit pour
comprendre les morales altruistes. Ce sont des morales modernes, nées
en terre chrétienne et nées du christianisme ; mais ce sont des batards du
christianisme. » Dennoch ist der Standpunkt solcher Schau von vornherein
nur christlich begreiflich, wihrend es in einer rein philosophischen Dar-
stellung darauf ankommt, den Boden einer rein rationalen Auseinanderset-
zung zu gewinnen. Damit wollen wir allerdings nicht leugnen, da8 de facto
der Materialismus in der Ethik einen Abfall vom Christentum bedeutet.
Aber der Philosoph hat, streng genommen, nicht vom Abfall vom Christen-
tum, als vielmehr vom Abfall von der menschlichen Vernunft zu sprechen.
Doch hat anderseits die Darstellungsweise unseres Autors jenen gewaltigen



468 Literarische Besprechungen

Vorteil, daB sie dem christlichen Leser einen Einblick in die Verniinftigkeit
der christlichen Moral gewdahrt. Gerade darum ist das Buch von Leclercq
den christlichen Studenten zu empfehlen, die sich mit den ethischen Fragen
philosophisch beschéftigen wollen. Einem nicht-christlichen Leser wiirde
das eine oder andere allerdings zu stark als Apologetik vorkommen. Im
iibrigen sei dem Verfasser volle Anerkennung gezollt, dal er ein Werk
geschaffen hat, das man jedem christlichen Philosophiestudenten in die
Hand geben kann als Wegfiihrer durch die Geschichte der Ethik und auch
als Einfiihrung in eine vom christlichen Geiste geleitete Moralphilosophie,

Freiburg (Schweiz). A F. U O, 2

0. Weinberger : Die Wirtschaftsphilosophie des Alten Testamentes. —
Wien, Springer-Verlag. 1948. xviir-141 SS.

Weinberger unternimmt es, in der vorliegenden Schrift eine Gesamt-
iibersicht der alttestamentlichen Wirtschaftslehre zu geben. Nach den
vielen Vorarbeiten der letzten Jahrzehnte ist ein solcher Versuch mdglich
und begriiBenswert. W. geht an die Probleme .mit Recht nicht nur als
Wirtschaftstheoretiker, sondern als Theologe heran. Er zeigt eine grofle
Ehrfurcht vor dem geoffenbarten Gotteswort der Bibel und beruft sich
immer wieder auf die géttliche Autoritit des biblischen Wortes. So wird
die Absicht des Buches zu einem theologischen Anliegen und man kann
mit Recht bezweifeln, ob man bei dieser Methode von einer Wirtschafts-
philosophie sprechen darf.

Im ersten Teil (S. 1-35) weist die Schrift die Berechtigung einer Wirt-
schaftsphilosophie im allgemeinen nach und setzt sich vor allem mit den
Wirtschaftsauffassungen Paretos auseinander. Der zweite Teil ist der Wirt-
schaftslehre des Alten Testamentes gewidmet (S. 36-135). Zuerst wird die
Berechtigung aufgezeigt, die Wirtschaftslehre des A. T. getrennt zu behan-
deln (S. 36-62). Dabei untersucht W. das Verhiltnis von Altem und Neuem
Testament nach der Lehre des hl. Thomas und des Suarez und setzt sich
mit der Idee einer israelitischen Eidgenossenschaft auseinander, wie sie
vor allem von Max Weber vertreten wurde. Danach kommt W. zum
eigentlichen Thema seiner Arbeit und gibt eine Ubersicht iiber die alt-
testamentliche Wirtschaftslehre (S. 62-117). Im einzelnen behandelt er das
Boden- und Besitzproblem, Kapitalproblem, Arbeitsproblem, Ehe- und
Familienproblem, Erbprobleme, Armenfiirsorge und das Verbot der gewerb-
lichen Unzucht. Den SchluBteil seines Buches verwendet W. dazu, die
modernen Angriffe gegen das Alte Testament im allgemeinen abzuwehren.

Diese Inhaltsiibersicht zeigt schon die stark apologetische Tendenz,
die diese Schrift beherrscht. Nur so versteht man die Auseinandersetzungen
mit Pareto und Weber, sowie die Widerlegung der allgemeinen Angriffe
gegen das Alte Testament, wie sie von Harnack, Nietzsche, Chamberlain,
Rosenberg, Sombart usw. ausgingen. Ihre Behandlung steht nicht in un-
mittelbarem Zusammenhang mit dem gestellten Thema und nimmt diesem
viel Raum fort. Anderseits fehlt in einer Studie iiber die Wirtschaftslehre



Literarische Besprechungen 469

des Alten Testamentes die Moglichkeit, sich eingehender mit diesen Fragen
auseinanderzusetzen. Doch gibt W. auch der Behandlung des eigentlich
biblischen Themas eine stark apologetische Note, wodurch die positive
Durchdringung und Darlegung des Stoffes weiter beeintrachtigt wird. Be-
dauerlicherweise gestattet sich der Verf. hiufige Diskussionen, die mit dem
biblischen Stoff keine direkte Beziehung haben. So setzt er sich mit dem
dsterreichischen Eigentumsrecht auseinander (78-80), ertrtert das Span-
nungsverhiltnis von Kommunismus und Kapitalismus (84-86), die Frage
des Familienlohnes (101-103), das Recht auf Arbeit (103-104), die Behand-
lung der gewerblichen Unzucht im modernen Staatswesen (114-115) usw.
Dadurch schrankt der Verf. die Darstellung seines biblischen Themas noch
weiter ein, da er die aufgeworfenen Fragen losgelost vom Alten Testament
behandelt.

So wird dem eigentlichen Anliegen des Buches ein zu kurzer Raum
gewiahrt. Die eigentlich biblischen Wirtschaftsfragen werden zudem ofter
sachlich ungeniigend besprochen. Im allgemeinen begniigt sich der Verf.
mit der Anfithrung biblischer Stellen, ohne die textlichen und sachlichen
Schwierigkeiten zu behandeln. Vor allem die biblische Gesetzgebung und
ihre wirtschaftlich-soziale Bedeutung wird nicht geniigend ausgeschopft,
noch auch die den einzelnen Gesetzen zugrunde liegende sittliche Haltung
herausgearbeitet. Die einzelnen Gesetzesbestimmungen werden -einfach
aufgezihlt (S. 76-78, 88-91, 105-109). — Der soziale Kampf der Propheten
wird fast ganz iibergangen (S. 80-83). Statt dessen wird ihr Kampf gegen
den Baalskult erwihnt, ohne freilich die sozialpolitische Seite des Ringens
im Rahmen des gestellten Themas darzulegen. — Noch stirker vermiBt
man die Darstellung der besondern geographischen, kulturellen und wirt-
schaftlichen Verhiltnisse, aus denen die alttestamentlichen Gesetze hervor-
gegangen sind, und die die sozialen Spannungen bedingten. Dadurch hitten
die Ausfiihrungen des Verf. eine Vertiefung erfahren kénnen. — So begreift
man es auch, daB die Verkniipfung der wirtschaftlichen Forderungen mit
den religivsen Ideen des Alten Testamentes sehr stark zuriicktritt. Dadurch
verschlieBt sich der Verf. selbst das rechte Verstindnis der alttestament-
lichen Wirtschaftslehre. So fehlt die theologische Schau von Armut und
Reichtum, ihre Verkniipfung mit der Idee des allwirkenden Gottes und der
alttestamentlichen Vergeltungslehre. Damit hitte sich der Verf. eine theo-
logische Basis geschaffen zum Aufbau einer alttestamentlichen Wirtschafts-
lehre. Denn den alttestamentlichen Gesetzen und den Mahnungen der
Propheten geht es um das rechte Verhiltnis und Verstindnis von Armut
und Reichtum im Volke Israel.

Die Anlage der Arbeit macht es schwer, in eine Diskussion der Einzel-
heiten einzutreten, da sie zu wenig untersucht werden. Es geht sicher zu
weit, wenn der Verf. im AnschluB an Gn. 2, 15 folgert, die menschliche
Arbeit sei Pflicht und Recht des Menschen und deshalb verdienstlich, wenn
sie im Stand der Gnade verrichtet werde. Auch die Verbindung von Arbeit
und Erbsiinde wird behauptet, ohne aber aus dem biblischen Text auf-
gezeigt zu werden (S, 70). Das Obereigentum Gottes iiber die ganze
Schopfung wird zwar behauptet, aber nicht jene weitreichenden Folge-



470 Literarische Besprechungen

rungen der Bibel dargelegt, wodurch das Eigentumsrecht des Menschen so
sehr eingeschrankt wird (S. 71 f.). Bei Behandlung des Verbotes der
gewerblichen Unzucht (S. 114-115) erwdhnt der Verf. nicht den Kampf
der alttestamentlichen Propheten gegen das Dirnentum, weist tiberhaupt
nur auf Dt. 23, 18 hin und ergeht sich statt dessen in lebhafter Weise gegen
die Zulassung der Prostitution in den modernen Staaten.

So mufB3 man es bedauern, da W. in seiner Studie die Erforschung
der alttestamentlichen Wirtschaftsprobleme iiber den bisherigen Stand der
Forschung nicht weiterfithrt, noch auch die bisher erzielten Ergebnisse
geniigend beriicksichtigt. 3

Geistingen. Hermann Biickers C. Ss. R.

Geschichte

A. Masnovo : Da Guglielmo d’Auvergne a S. Tommaso d’Aquino.
Vol. I: Guglielmo d’Auvergne e l'ascesa verso Dio. 2. Auflage. — Milano,
« Vita e Pensiero ». 1945. viii-192 pp. — Vol. I1: L’origine delle cose da
Dio in Guglielmo d’Auvergne. 2. Auflage. — Ebenda, 1946. 144 pp. —
Vol. II1 : L’'uomo. — Ebenda, 1945. vii-212 pp. (Pubblicazioni dell’ Uni-
versitd Cattolica del Sacro Cuore, Nuova Serie, VIII, IX, X.)

Mit dem 1945 erschienenen dritten Band ist das grole Werk Mgr. Mas-
novos abgeschlossen. Die beiden ersten Bdnde, die 1934 zuerst verdffent-
licht wurden und inzwischen vergriffen waren, wurden neugedruckt (es
handelt sich, so weit ich sehe, um einen unverinderten Neudruck der
ersten Auflage), so daB das gesamte Werk jetzt vorliegt. Wir haben es
hier mit einer grofl angelegten Arbeit zu tun, deren Bedeutung fiir die
Kenntnis der philosophischen Strémungen im beginnenden 13. Jahrhundert
nicht hoch genug geschatzt werden kann.

Der Haupttitel diirfte vielleicht irrefithren. Es handelt sich nicht,
wie man daraus schliefen kénnte, um eine Darstellung der Lehrentwick-
lung von Wilhelm von Auvergne bis Thomas von Aquin — nur gelegentlich
wird ein Hinweis gegeben, wie die Ideen Wilhelms bei Thomas weiterent-
wickelt werden —, sondern um eine griindliche Auseinandersetzung der
Philosophie des Wilhelm von Auvergne. Darin sehen wir gerade das Haupt-
verdienst des Werkes. In den meisten geschichtlichen Darstellungen der
mittelalterlichen Philosophie wird Wilhelm von Auvergne nur wenig Beach-
tung geschenkt. Es sieht so aus, als ob sein Stern von den grofen
Leuchten, Bonaventura, Thomas usw., die einige Jahre spiater auftauchten,
verdunkelt worden sei. Und doch kommt gerade diesem Manne, der in jener
Zeit, als die neue philosophische Literatur die Pariser Universitit iiber-
flutete, an verantwortlicher Stelle als Magister und spéiter als Bischof von
Paris wirkte, nicht wenig Bedeutung zu. M. unterzog sich der nicht leichten
Aufgabe, das groBe Schriftwerk Wilhelms, so weit es in den gedruckten
(und oft fehlerhaften) Ausgaben zuginglich ist, zu untersuchen und seine
Philosophie systematisch darzustellen. Ungedrucktes Material wurde nicht



Literarische Besprechungen 471

herangezogen, auch dann nicht, wenn die alten Druckausgaben offenbar
fehlerhaft sind. Der Verf. untersucht in tiefschiirfender Weise, wie Wilhelm
iiber seine christlichen Vorginger hinausdringt, was er den « heidnischen »
Philosophen verdankt und vor allem — das ist das Hauptresultat der
Arbeit — wie er diese grundséitzlich ablehnt.

Im 1. Band behandelt der Verf. den « Aufstieg zu Gott» also die
Gottesbeweise, - die Wilhelm aufstellt. Das Nichtheranziehen des aristo-
telischen Gedankens vom unbewegten Beweger deutet M. als Ablehnung
desselben, da Wilhelm Aristoteles’ Physik VIII und Metaphysik XII gekannt
und trotzdem fiir seinen Gottesbeweis nicht ausgewertet hat. Im 2. Band
sind die groBen kosmologischen Probleme, Welterschaffung, Ewigkeit der
Welt usw. gewiirdigt, bei welchen vor allem die anti-avicennistische Haltung
Wilhelms ganz offen zu Tage tritt. Dieselbe Haltung kommt auch im
3. Band zum Ausdruck, der der Wissenschaft vom Menschen gewidmet
ist : Ablehnung der subsistierenden Substanzen zwischen Gott und Welt,
Ablehnung jedes, auch des immanenten Intellectus agens usw.

Wilhelm von Auvergne erscheint also bei M. als Hauptgegner der
neuen philosophischen Strémungen, die sich in Paris wahrend der ersten
Halfte des 13. Jahrhunderts breit machen. Schon in den beiden ersten
Kapiteln des 1. Bandes kommt diese These Ms. klar zum Ausdruck. Der
Verf. behandelt dort die Universititskrise von 1229-31, der er nicht blo8
eine disziplinire, sondern vor allem eine doktrindre, durch das Eindringen
der verbotenen Aristoteles-Schriften hervorgerufene Bedeutung zuschreibt.
In demselben Gedankengang kommt M. auf der letzten Seite des 3. Bandes
auf die Schrift « De erroribus philosophorum » zu sprechen. Er schreibt
sie nicht direkt Wilhelm von Auvergne zu, er weigert sich sogar, irgend
einen Verfassernamen vorzuschlagen, aber er mochte sie in die Zeit Wil-
helms, also in die erste Hélfte des 13. Jahrhunderts verlegen. Sie sei ein
Versuch, die von Gregor IX. 1231 anbefohlene Aristoteles-Bereinigung
durchzufithren. Das ist allerdings zu weit gegangen. M. hat die kritische
Ausgabe dieser Schrift, die Josef Koch und John O. Riedl inzwischen ver-
offentlicht haben (Giles of Rome, Errores Philosophorum. Milwaukee
Wisc., Marquette University Press, 1944) nicht gekannt, in der dieselbe
aus guten Griinden Aegidius von Rom zugeschrieben und um 1270 ange-
setzt wird.

Leider ist das Werk in einem allzu rhetorischen Stil geschrieben. Die
Titel der einzelnen Kapitel fassen durchwegs den behandelten Stoff ungenii-
gend zusammen, z. B. Band I, Kap. 3: « Oltre 'ontologismo anselmiano »
(Der Gottesbeweis Wilhelms kann nicht im Sinn des Proslogion-Beweises
des hl. Anselm gedeutet werden), Kap. 4 : « Oltre il realismo esagerato »
(In Wilhelms Gottesbeweis ist keine Spur von ibertriebenem Realismus
vorhanden, wie er nach M. in den Monologion-Beweisen Anselms sich findet)
usw. Auch im Text finden sich Stilbliiten, die wohl in ein ernstes
philosophiegeschichtliches Werk nicht passen. Wir bedauern sodann auch,
daB M. bei den zahlreichen Korrekturen des fehlerhaften gedruckten Textes
sich nur auf Konjekturen beschrankt, die, wenn auch geschickt durch-
gefithrt, nicht unser ganzes Vertauen gewinnen. Viel zuverldssiger wire



472 Literarische Besprechungen

es gewesen, in diesen Féllen die handschriftliche Uberlieferung heranzu-
ziehen. Bedauerlich ist auch, daBl bei der Neuauflage der beiden ersten
Bande die neuere einschligige Literatur nicht verwertet wurde.

Rom, S. Anselmo. J. Miiller O. S. B.

1. E. Bettoni O. F. M.: Vent’anni di studi scotisti (1920-1940). Saggio
bibliografico. — Milano, Quaderni della Rivista di Filosofia Neoscolastica.
1943. 1v-106 pp.

9. E. Bettoni O.F.M.: L’ascesa a Dio in Duns Scoto. (Pubblica-
zioni dell’ Universitd Cattolica del S. Cuore, Serie I, Scienze filosofiche,
vol. XXVII). — Milano, « Vita e Pensiero ». 1943. viir-122 pp.

1. In der ersten Studie faBt B. die Ergebnisse der Skotus-Forschung
wahrend zwanzig Jahren (1920-1940) kurz zusammen und gliedert sie in
vier Teile : Leben, Schriften, philosophische und theologische Lehre. Das
Buch bietet eigentlich mehr als einen bloBen « bibliographischen » Versuch,
denn der Inhalt der aufgefithrten Schriften (Biicher und Artikel) wird
jedesmal objektiv referiert mit den darauf gefolgten etwaigen Angriffen
und Verteidigungen, die in Gegenschriften und Rezensionen verdffent-
licht wurden. Wir gewinnen also hier einen guten Einblick in den Kampf
um Skotus in neuester Zeit, wo dank objektiver historischer Methode die
Leidenschaften und Vorurteile auf beiden Seiten, fiir und wider, sich etwas
gelegt haben.

2. In der zweiten Studie behandelt B. nach strikter historischer
Methode die Gottesbeweise des Duns Skotus. Zwei Irrtiimer sind vor
allem bei der Skotus-Interpretation begangen worden : die einen suchten
Skotus soviel wie moglich dem hl. Thomas zu ndhern durch eine oft gewalt-
same thomistische Auslegung seiner Lehre ; andere dagegen suchten seine
ganze Lehre aus einer vermeintlichen gewollten Opposition gegen Thomas
zu erkliren. B. sucht beide Ubertreibungen zu meiden und Skotus zu
erkliren, so dafl seine eigene wissenschaftliche Personlichkeit hervortrete.
Vor allem ist es interessant, wie er aus der skotistischen Erkenntnistheorie
zu erkliren sucht, weshalb Skotus zu diesen Gottesbeweisen kam. Die
Textschwierigkeiten des Opus Oxoniense sucht B. dahin zu lsen, daB er
die einschlagigen Quéstionen dieser Werkes durch Entgegenkommen der
von P. Bali¢ geleiteten Skotus-Kommission auf Grund der besten Hs. korri-
giert und mit der Lectura prima (erster Sentenzenvortrag in Oxford) und
der Reportatio magna verglichen hat. In einem abschlieBenden Kapitel
werden die Theoremata, ein Werk, dessen Authentizitit noch unentschieden
ist, zum Vergleich herangezogen. B. kommt zu dem SchluB}, daB3 ein innerer
Zusammenhang zwischen diesem Werk und den echten Skotusschriften
nicht bestehen kann. Ein Vergleich der zitierten Skotus-Stellen wire sehr
zu begriiBen gewesen,

Rom, S. Anselmo. J. Miiller O. S. B.



	Literarische Besprechungen

