Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Das Geheimnis und die naturlichen Erkenntnismittel [Schluss]
Autor: Horvéath, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762297

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- Das Geheimnis
und die naturlichen Erkenntnismittel

Von Dr. Alexander M. HORVATH O. P.

(Schiuss.)

9, Ubersicht iiber die Vergegenst'alndlichung der Geheimnisse

Gegenstindlichkeit kommt einem Ding zu auf Grund des eigenén
Seinsgehaltes, sofern es in einem darstellenden, reprisentativen Gegen-
wert aufscheinen kann. Man nennt diese Eigenschaft die Darstellungs-
kraft, die assimilative Fahigkeit des Seienden : esse conformabile, die
ontologische Wahrheit, veritas rei. Die Eignung, in einem Gegenwert
aufscheinen zu koénnen, kommt dem Seienden von innen heraus, auf
Grund des eigenen Seinsgehaltes zu: es ist in sich leuchtend, lumen
manifestatioum; nur muB irgendeine Gegebenheit vorhanden sein, in
welcher es aufleuchtet und in seinem darstellenden Gegenwert auf-
scheint. Daher ist die ontologische Wahrheit ein relativer Begriff, d. h.
die Beziehung zu einer Fahigkeit, in welcher sie in einem dargestellten
Gegenwert aufscheinen und als erkannte Wahrheit, als veritas cogni-
tionis auftreten kann, gehért zu ihrem Wesen . Die rein gegenstind-
lichen Beziehungen werden durch das Seiende allein bestimmi. Die aller-
erste derselben ist seine Unterscheidung und sein Gegensatz zum Nicht-
seienden, woraus das oberste Erkenntnisprinzip, das principium contra-
dictionis folgt. Die Moglichkeiten innerhalb des Seienden selbst, die
Beziehungen zu den partikuldren Seinsarten werden durch die eigene
Kraft, durch die Selbstbehauptung des Seienden bestimmt und gelangen
in der ontologischen Wahrheit der Einzeldinge zum Ausdruck. Auf-
gabe der Erkenntnisfihigkeit ist es, alle diese objektiven Beziehungen
darzustellen. Die Art und Weise, wie dies vor sich geht, hingt von

! Damit ist das unterscheidende Merkmal der Gegensténdlichkeit im Gegen-
satz zur Dinglichkeit ausgedriickt. Dinglichkeit wird absolut, nur auf Grund des
bestehenden Seinsgehaltes ausgesagt. Das esse physicum und das esse reprae-
sentativum stehen einander gegeniiber.



436 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

der Natur der Erkenntnisfihigkeit ab, wie dies der hl. Thomas I 79, 2
auseinandersetzt 1.

Diesen Vorgang nennen wir die Vergegenstindlichung der onto-
logischen Wahrheit, die uns hier nur in bezug auf den menschlichen
Verstand interessiert. Unter Vergegenstindlichung verstehen wir also
die Vergegenwirtigung, das Aufscheinen, den reprisentativen Ausdruck
der Wesensziige des Seienden, das Aufhellen seiner ontologischen Wahr-
heit. Hiemit haben wir die objektive Vergegenstindlichung umschrieben.
Wenn sie im Verstande aufscheint, kommt die subjektive Vergegenstind-
lichung, die Verwirklichung der veritas cognitionis zustande 2 und zwar
in verschiedenen Graden, deren Abschlul3 die vollstindige, formale Ver-
dhnlichung des Verstandes mit dem Objekt bildet. Diese geschieht
durch die Beziehung zum Erkenntnisgrund, auf welchen der Verstand,
sei es von seiner Natur aus, sei es infolge einer hoheren Hinordnung,
hingewiesen ist. Der formalen Vergegenstindlichung geht infolgedessen
die materielle voraus. Durch letztere werden die Wesensziige als obiec-
tum quod materiale gegeben ; die erstere aber verleiht die vollstindige
objektive Versicherung, daB dieselben im Rahmen des Erkenntnis-
grundes als wirkliche Gegebenheiten anzusehen sind und als Gegenwerte
der Realitit gelten miissen 3. Die Prinzipien der Vergegenstindlichung
sind demnach zweifach : @) die ontologische Wahrheit (esse conformabile)
des Objektes, b) der Ervkenntnisgrund. Die Beziehung der ersten zum
zweiten wird im Satzband (copula) ausgedriickt, das als Stellvertreter
des im Erkenntnisgrund enthaltenen Seins anzusehen ist ; der erfaBte
Gegenstand gehort in den Seinsbereich des Erkenntnisgrundes : das ist
der Sinn des Endurteils des Verstandes.

Das Organ der materiellen Vergegenwirtigung ist in den Swnnen zu
suchen, deren Titigkeit durch die abstractio effectiva abgeschlossen

1 Vgl. auch Heiligkeit und Siinde S. 179 ff. -

2 Wenn wir von Vergegenstindlichung sprechen, so verstehen wir darunter
zunichst und direkt die objektive, schlieBen aber in den Gesamtvorgang auch
die subjektive ein.

8 Zweck der materiellen Vergegenstindlichung ist die Verleihung eines
obiectum quod (attingitur), d.h. der Wesensziige des Gegenstandes. Den Ab-
schluB derselben bildet die Vergegenwartigung der ontologischen Wahrheit des
Gegenstandes. In niedrigerem Grad erscheint sie in der Vorstellung der rein
logischen Wahrheit, wobei bloB die Vereinbarkeit der einzelnen Ziige in Betracht
kommt, ohne daB auf ihre dingliche, in der potentia realis eingeschlossene Begriin-
dung Riicksicht genommen wird. Beide Formen fiihren zur einfachen Erfassung
des Objektes (simplex apprehensio) und finden ihren formalen, vollwertigen Ab-
schluB im Urteil, welches vermittelst des Erkenntnisgrundes gebildet wird und
das obiectum materiale cum formali gestaltet.



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 437

wird und deren Angaben in den Wirkbereich des Verstandes gelangen.
Nihil est in intellectu quod prius non fuerit in sensibus — lautet der
Spruch, in welchem die Reichweite der materiellen Gegenstandlichkeit
bezeichnet wird. Alles, was fiir die Fassungskraft des Verstandes in
Betracht kommen kann, mufl die Wesensziige des sinnenhaften Seins
an sich tragen. Es wird damit keineswegs die Beschrinkung des Ver-
standes auf die rein sinnliche Welt behauptet, wie der Materialismus
und Positivismus annimmt, sondern bloB die Notwendigkeit des Auf-
baues wunserves Begriffsbestandes wnach den Wesensziigen der aus den
Sinnen geschipften Angaben (conversio ad phantasmata). Die Grenzen
der materiellen Vergegenstdndlichung werden daher durch das ens in
quidditate sensibili gezogen. Da aber letzteres nicht ein isoliertes Sein
darstellt, sondern notwendige Beziehungen zum Ansichseienden (esse
per se subsistens) in sich trdgt, zu anderen Seinsformen aber in irgend-
einer Weise sich verhalten kann, so kénnen wir in ihm nicht das einzige
formale Prinzip der Vergegenstindlichung erblicken. Es sind andere
formale Erkenninisgriinde moglich, die dem Verstande naturgemif aller-
dings nicht angemessen sind, aber kraft seiner geistigen Natur mittels
einer duBeren Hilfe eventuell zuginglich sind. Mittelst derselben ist der
Verstand einer hoheren Erkenntnisweise fihig ; aber solange er mit dem
Leibe verbunden ist, sind die materiellen Bedingungen der Vergegen-
standlichung an die Angaben der Sinne gebunden. Damit demnach die
ontologische Wahrheit eines Gegenstandes dem Verstande aufleuchten
konne, mull er auf die Wesensziige der aus den Sinnen geschopften
Angaben zuriickgefiihrt werden, in denselben dargestellt sein und in
ihnen geschaut werden. Die Mdglichkeiten also, die im sinmenhaften
Sein gegeben sind, stellen die Grumdlagen der materiellen Vergegenstind-
lichung dar,; die formale aber hingt vom Erkenntnisgrund ab, der dem
Seinsgehalt der eigenen ontologischen Wahrheit des Objekies angemessen
ist, und denselben als eine reale Wirklichkeit aufzuhellen vermag. Es gibt
Gegenstinde, die kraft der Beziehung zum ens in quidditate sensibili
als Wirklichkeiten aufscheinen ; es kann aber auch solche geben, die
nur im Ansichseienden vergegenstindlicht werden kénnen. Das sind
jene, die in den genannten Moglichkeiten nicht positiv begriindet sind,
obgleich eine ahnungsweise, negativ-positive oder eine rein negative
Begriindung (vonseiten der Umrandung) nicht ausgeschlossen ist.
Die niedrigste Form der materiellen Vergegenstindlichung ist die
logische. ‘Zu ihrer Begriindung ist keine reale Potenz notwendig. Nur
die FaBbarkeit des Objektes ist mafgebend, die von den Wesensziigen



438 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

des Begriffsbestandes allein abhéingt. Kénnen diese miteinander ver-
bunden werden, so ist die logische Vergegenstandlichung abgeschlossen,
andernfalls aber ausgeschlossen. Das materielle Prinzip der Vergegen-
stindlichung ist die abstractio considerativa des Verstandes, durch
welche die verschiedenen Wesensziige aufscheinen ; das formale aber
ist die Vereinbarkeit derselben. Die logische Vergegenstdndlichung ist
iibrigens der Anfang der realen, bei welchen die wirklichen Seinsgegeben-
heiten die Grundlage bilden und ein Suchen, ein Forschen nach den-
selben veranlassen. Ein derartig logisches Denken hat nahezu keine
Grenzen. Die verschiedensten Formen der Religionen, wie auch die
unbegrenzten Moglichkeiten der philosophischen Systeme sind Zeugen
dafiir. Je nachdem solche Moglichkeiten aufsteigen, sucht man nach
realen Grundlagen, von deren Aufweis das weitere Schicksal der Religion
und der Philosophie abhéingt. Es kann eine groBe Genialitdt im logisch-
moglichen oder nicht-unméglichen Denken sich bekunden ; aber durch
das Tatsachenmaterial wird sie oft widerlegt. Der Probierstein fiir den
menschlichen Verstand liegt in dem an die Sinne gebundenen Seins-
gehalt, in welchem die real zu vergegenstindlichenden Moglichkeiten
entweder positiv eingeschlossen oder wenigstens negatlv-wohlwollend
zugelassen sein miissen.

 Der hochste Grad der real-materiellen Vergegenstindlichung liegt dann
v.or, wenn alle Ziige der ontologischen Wahrheit in den natiirlichen An-
lagen gegebem, in rationibus seminalibus naturae eingeschlossen sind.
Rein positive Méglichkeiten bilden die Grundlage ; aus ihnen leuchtet
der materielle Gegenstand hervor. Restlos und in allen Ziigen ist er
von der Natur abzulesen, so daB letztere mit ihren eigenen aktiven und
passiven Kriften als ausschlieBlich selbstindiges Prinzip der mate-
riellen Vergegenstidndlichung anzusehen ist. Im vergegenstdndlichten
Objekt ist kein Wesenszug, der nicht als Seinsweise in der Natur vor-
handen, oder wenigstens begriindet wire. Die Natur ist iiberdies ein
vollwertiger Erkenninisgrund, also Prinzip der formalen Vergegenstind-
lichung dieser Objekte. Formales Prinzip ist in diesem Falle das Natur-
gesetz, welches in der Gebundenheit an die Norm von Akt und Potenz
vorliegt und in einzelnen partikuliren Regeln zum Ausdruck gelangt.
In diesem Falle scheint die ontologische Wahrheit in reinen Natur-
gegebenheiten auf. Das Materialobjekt liefern die Sinne oder Quellen,
die auf sie zuriickgefithrt werden konnen (wie z. B. die Geschichts-
quellen) ; den Erkenntnisgrund aber finden wir in den obersten Grund-
sdtzen und in den von diesen abgeleiteten Prinzipien. So stellen die



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 439

Naturereignisse und die geschichtlichen Tatsachen im allgemeinen das
gesamte Gebiet der natiirlichen Erkenntnis (Metaphysik, Mathematik, -
Physik, wie auch die von ihnen abhingigen Einzelwissenschaften) dar.
An sich sind diese Gegenstinde natiirlich und den natiirlichen Er-
kenntnismitteln zugénglich ; nur per accidens gelangen sie in den Bann-
kreis einer' hoheren Erkenntnisweise, wenn sie z. B. einen Bestandteil
der Offenbarung bilden. Die Offenbarung éndert aber ihren objektiven
Grundbestand keineswegs. Fiir den Gldubigen erhalten sie eine neue
relative Fiarbung, indem sie ad maiorem manifestationem mysteriorum
hingeordnet sind!. Sie konnen demmach vor und nach der Offen-
barung vergegenstiandlicht, mit natiirlichen Erkenntnismitteln bis zur
vollen Evidenz positiv bewiesen werden. Sunt naturalia quoad rem
ante et post revelationem ; in revelatione sunt supernaturalia quoad
modum ex parte causae efficientis et finalis, et quidem per accidens,
non ex defectu medii obiectivi naturalis. Sie kénnen demnach von dem,
der die natiirlichen Beweise nicht kennt oder dieselben nicht begreift,
im Lichte des Glaubens festgehalten werden. Das sind die mysteria in
sensu lato improprie propter defectum medii cognoscends subiectivi.
Einen niedrigeren Grad der natiirlich moglichen Vergegenstind-
lichung finden wir bei den mysteria in sensu lato improprie, in denen
etwas Verborgenes und fiir den Verstand Undurchdringliches #nfolge
der Unzulinglichkeit des natiirlichen Erkenminismittels enthalten ist.
Diese sind in den samenhaften Wesensgriinden der Natur nach inneren
Kausalzusammenhingen enthalten. Soweit ist also ihre Begriindung
eine positive und sie lassen daher einen solchen Beweis zu. Diese Ver-
gegenstindlichung ist indes nicht vollkommen, da die natiirlichen An-
gaben die Ursache in sich nicht aufhellen, sondern nur in schwachen
Ziigen, in vestigio, darstellen. Auf diese Weise fehlen die Bedingungen
einer rein positiven Begriindung : sie kénnen bloB positiv-negativ be-
wiesen werden, so dafl das Verborgene nicht vollends enthiillt werden
kann. FEine den Gegenstand allseits beleuchtende Durchsichtigkeit
(evidentia obiectiva) kann es hier nicht geben ; aber anderseits ist auch
die Dunkelheit nicht so groB, dafl man an der Richtigkeit und Moglich-
keit des Gegenstandes positiv zweifeln konnte. Er scheint wohl als
real moglich auf, aber in einer abgeschwichten Form : possibile positivo-
negative. Das Hauptmerkmal solcher Wahrheiten ist, dal sie im Be-
reich der Moglichkeit aufscheinen und daB deren Unméglichkeit oder

1 II-II 1, 6 ad 1.



440 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

Nichtmoglichkeit, ja selbst deren bloBe Nicht-Unmdglichkeit auf Grund
. der natiirlichen Erkenntnismittel ausgeschlossen ist. Diese Objekte
bilden die duBerste Grenze der im Rahmen der Natur quoad existentiam
et quoad quidditatem mdglichen, real begriindeten Gegenstinde. Weil
sie an der Grenze liegen, ist es leicht verstindlich, daB ihr Sosein
schwicher aufleuchtet, als es bei den ndher liegenden Gegenstinden
der Fall ist.

Kant leugnet die Moglichkeit solcher Gegenstinde : sie konnen nach
ihm fiir die Wissenschaft nach den Forderungen der spekulativen Ver-
nunft nicht vergegenstindlicht werden. Sie sind Noumena, stellen
Grenzbegriffe des Denkens dar und nur ein von der spekulativen Ver-
nunft grundverschiedenes Prinzip, die ratio practica, vermag ihnen
eine relativ feste Gegenstindlichkeit zu verleihen. Demgegeniiber be-
haupten wir, daB sie im Rahmen der spekulativen Vernunft vergegen-
stidndlicht werden kénnen und daB dies den Forderungen des Verstandes
nach natiirlicher Angemessenheit vollends entspricht. Mehr als diese
abgeschwichte Vergegenstindlichung vermag aber die Vernunft nicht
zu leisten. Sie reicht jedoch hin, um den Verstand aus spekulativen
Griinden zu beruhigen. Das affektive Leben mag zur Festigung dieser
Beruhigung seinerseits beitragen, nicht aber zur Realitit der Vergegen-
stindlichung, geschweige denn vermag es dieselbe zu verursachen.

Zu dieser Gruppe gehoren siamtliche Feststellungen der Theodizee,
insbesondere beziiglich der Freiheit des Willens unter dem EinfluB
Gottes. Hierzu gehéren auch die sog. motiva materialia credibilitatis,
in welchen Gott in seiner iibernatiirlichen Macht in vestigio aufscheint
und durch welche der Verstand zum Urteil geﬁihrt wird : es ist ver-
nunftgemdB, neben dem natiirlichen Zeugnis Gottes (in den Angaben
des ens in quidditate sensibili) noch ein héheres anzunehmen (in den
Angaben und Gesetzen des esse per se subsistens). In beiden Fillen
scheint Gott in vestigio auf, wodurch der Weg geebnet wird, daB der
Verstand einer eventuellen Erkenntnis Gottes nach den ureigenen Ziigen
aus hoheren Erkenntnisquellen zustimmt. Hierzu fehlt allerdings jede
positive Begriindung, sodaB die natiirlichen Angaben bei der formalen
Vergegenstdndlichung bloB werkzeuglich mitwirken kénnen ; diese selbst
aber ist restlos auf die Veritas Prima, auf das esse per se subsistens
als selbstindige Ursache zuriickzufithren. Das Aufscheinen des Wesens
Gottes in sich und der motiva formalia credibilitatis ist ein Werk des
tibernatiirlich wirkenden Gotles. .

Die Begriindung der Moglichkeit solcher Gegenstinde, die unab-



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 441

hingig von der Offenbarung erfolgt, ist also eine positiv-negative.
Werden sie in die Offenbarung aufgenommen, so tritt in ihrem Wahr-
heitsgehalt keine Anderung ein. Fiir die rein natiirliche Erkenntnis
bleiben sie weiterhin nur positiv-negativ beweisbar. Im Lichte der
héhern Erkenntnisquelle aber wird das negative Element stark ab-
geschwiicht und die positive Einsicht tritt in den Vordergrund, wenig-
stens beziiglich des Daseins der Angaben. Hinsichtlich des Soseins bleibt
die Dunkelheit bestehen, da dieses weiterhin bloB in vestigio und in
den Ziigen des esse participatum vorgelegt werden kann. Wird z. B.
in der Offenbarung die Erkenntnis der Signa (Wunder, Prophetie) als
eine Vorstufe des Glaubens vorgelegt, wie dies im Evangelium (Jo. 10, 37 ;
14, 10) geschieht, so wird der Verstand in seiner selbstindigen Fest-
stellung bekraftigt und zur weitern Untersuchung der Signa veranlaBt.
Fiir das gliubige Gemiit gehen im Lichte der Offenbarung solche An-
gaben in positiv begriindete Wahrheiten iiber ; der positive Charakter
ist indessen nicht auf den natiirlichen, sondern auf den iibernatiirlichen
Erkenntnisgrund zuriickzufithren.

Bei Objekten, die jensests der Grenze dev matiivlichen positiven oder
positiv-negativen Vergegensiindlichung liegen, kann man von der Mog-
lichkeit nur in einer erheblich abgeschwichten Form reden : sie sind
nicht-nichtméglich, oder nicht unmdéglich. Hier beginnt das Gebiet der
Ubernatur, die in verschiedenen Formen sich darbieten kann: a) Die
Natur vermag das Dasein einer Gruppe von Wahrheiten nicht aufzu-
hellen, obwohl ihr Sosein ahnungsweise, oder in mehr oder weniger
schwachen Umrissen vergegenwirtigt werden kann : mysteria in sensu
lato proprie, supernaturalia quoad modum (ex parte causae efficientis
vel finalis revelationis), naturalia quoad rem, quoad intrinsecam consti-
tutionem rationum vel notarum. b) Die Natur vermag weder das Da-
sein noch das Sosein aufzuzeigen ; das Ganze ist verborgen und seine
Liiftung der Offenbarung allein vorbehalten : mysteria in sensu stricto
supernaturalia quoad rem et quoad modum.

Bei den mysteria in sensu lato proprie vermag die Natur die onto-
logische Wahrheit solcher Gegebenheiten teilweise aufzuhellen, spielt
daher bei ihrer Vergegenstindlichung eine selbstindige Rolle : sie ist
Mitursache derselben. Vor der Offenbarung ist ihre Begriindung eine
negativ-positive. Der positive Charakter bezieht sich auf gewisse An-
gaben der Natur, die den Verstand vor ein Problem stellen und zur
Losung desselben anregen. Verschiedene Losungsversuche sind mog-
lich, die aber nur den Charakter einer Hypothese haben kénnen, denn

Divus Thomas 30



442 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

keine kann eindeutig bewiesen werden. Fiir die Vergegenstindlichung
der einen oder der anderen Losung fehlen die entsprechenden Erkennt-
nisgriinde. Dieses Schweigen der Natur, das Fehlen ihres Eintretens
fiir die eine oder andere Hypothese, die mangelhafte Bezeugung des
Daseins solcher Wahrheiten schwichen die positive Begriindung erheb-
lich ab und verleihen derselben einen vorwiegend negativen Charakter :
nicht -nichtméglich. Uber ihr Dasein kann eine eindeutige Versiche-
rung nur eine iiber der Natur stehende Belehrung, d.h. die Offen-
barung geben. Nach der Offenbarung Gottes verlieren die verschiedenen
Hypothesen ihren positiven Wert, behalten nur den negativen und
stellen sich fortan bloB als logische Mdglichkeiten dar. Der von der
Offenbarung als richtig anerkannten natiirlichen Hypothese kommt fiir
das gliubige Gemiit ein rein positiver, thetischer Wert zu. Was schon
frither natiirlich erkennbar war, erscheint in einem ganz neuen, hellen
Licht. Die Verborgenheit hatte sich nur auf das Dasein, auf die Tatséch-
lichkeit bezogen, die innere Moglichkeit stand schon vor der Offenbarung
fest. Nachdem also die Zweifel iiber die Tatsichlichkeit behoben sind,
steht nichts mehr im Weg, daB die natiirliche Vergegenstindlichung als
positiv-negative aufscheine, wobei das negative Moment bloB die selb-
stindige Unzulinglichkeit der natiirlichen Erkenntnismittel zum Beweis
der Tatsichlichkeit besagt, wihrend das positive die Begriindung der
Offenbarung auch in dieser Hinsicht ausdriickt. Solche Geheimnisse
lassen daher nach der Offenbarung einen innerlich evidenten Beweis zu,
sie kénnen auch dem natiirlich wirkenden Verstand in ihrer vollen
Wabhrheit aufscheinen und so jenen Grad der Durchsichtigkeit erreichen,
der den mysteria in sensu lato improprie unabhingig von der Offen-
barung zukommt. Bei diesen bezieht sich das Dunkel auf das Sosein
der Wahrheit, bei den mysteria in sensu lato proprie aber auf das Da-
sein. Daher bleibt die negative Begriindung bei beiden Arten bestehen,
wenn auch in anderer Beziehung. Sie scheinen in den Seinsgriinden der
Natur vor der Offenbarung nicht positiv auf. Daher die von ihnen nicht
vollig trennbare Dunkelheit, die sie zu Geheimnissen in abgeschwichter
Form stempelt. In diesem Rahmen ist ihre Vergegenstindlichung nach
den Méglichkeiten der natiirlichen Erkenntnismittel eine vollstindige :
es ist eine innere Evidenz nach der begrenzten Leistungsfihigkeit der
Natur erreichbar.

Bei den mysteria in sensu stricto fehlt die positive Begriindung von
seiten der Natur vor der Offenbarung ginzlich, und nur ein schwaches
Aufscheinen macht sich nach ihrer Offenbarung bei den mysteria sec.



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 443

quid geltend. Zu diesen gehoren hauptsichlich die formale Erkennt-
nis der Tatsache der Offenbarumg (mysteria in phaenomenis creatis
et sensibilibus apparentia) und die Mdglichkeit der Erhebung der Seele
in einen ibernatiirlichen Lebensraum (elevabilitas in ordinem super-
naturalem). ‘

Das Aufscheinen der Geheimnisse in natiirlich erkennbaren Ereig-
nissen kann, wie wir schon erwihnt haben, negativ-positiv begriindet
werden. Gott als iiber den Naturgesetzen wirkendes Prinzip scheint
in vestigio, also nicht in sich, nicht in eigener Wahrheit auf. Die
Vernunft sieht dies ein und gelangt auf diese Weise zur Gestaltung
der motiva materialia credibilitatis, falls solche Gegebenheiten zur Be-
zeugung des Wortes Gottes, seines tatsichlichen Eingreifens hingeordnet
sind. Zwingend treten indessen diese Beweise nicht auf ; das negative
Moment ist in ihnen vorherrschend, was eine wohlwollende Indifferenz,
keineswegs aber eine feindliche Stellungnahme besagt. Die dibernatiir-
liche Bezeugung, also die wirklich iibernatiivliche Tatsichlichkeit der Offen-
barung ist annehmbar. Eindeutig kann diese indessen wur im eigenen
Licht der ersten Wahrheit aufhellen. Die Vergegenwirtigung dieses
Lichtes steht nicht in der Macht des geschaffenen Geistes. Sie muf
dhnlich organisch vor sich gehen wie das Aufleuchten der ersten Wahr-
heit, als eine iibernatiirliche Gabe, ein Gnadengeschenk des ganz speziell
fiirsorgenden und zum Heil fithrenden Gottes betrachtet werden. Somit
ist die formelle Vergegenstindlichung der fatsdchlichen Offenbarung aus-
schlieBlich auf ein iibernatiirliches Prinzip und Erkenntnislicht zuriick-
zufithren, von dem die captivatio intellectus, die vollstindige Hingabe
an den neuen Wahrheitsgehalt und die positive Annahme desselben ab-
hiangt. Ist man aber auf diese Weise bei der positiven Vergegenstind-
lichung angelangt, so kann man ohne weiteres einsehen, daB hierbei
auch die Natur eine Rolle gespielt hat. Ihr EinfluB ist nicht selb-
stindig (per modum causae principalis), da sie ihr Unvermdgen ohne
die Vergegenstindlichung von seiten der Veritas prima klar an den Tag
gelegt hat ; wohl aber hat sie die Hindernisse der formalen Erkenntnis
aus dem Wege gerdumt und als Werkzeug der formalen Vergegenstind-
lichung, der motiva formalia credibilitatis gedient. Wird also die Tat-
sachlichkeit der Offenbarung, das Aufscheinen der Geheimnisse in natiir-
lichen Gegebenheiten im Lichte der Offenbarung betrachtet, so erhalten
die motiva credibilitatis materialia eine neue Festigkeit und tragen zur
Beweisbarkeit der Offenbarungstatsache etwas bei. Dies bezieht sich
nicht auf das Sosein der Geheimnisse, sondern auf die tatsdchlich erfolgte



444 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

Offenbarung von seiten Gottes. In dieser Beziehung behaupten wir eine
negativ-positive Beweisbarkeit aller Geheimnisse, auch der mysteria in
sensu - stricto. Diese ist erfordert, damit der Satz zu seinem vollen
Recht kommt, daB zum Glauben eine feste Uberzeugung von der Tat-
sache der Offenbarung notwendig istl. Die motiva (credibilitatis)
materialia schlieBen die Probabilitit oder gar die verniinftige Furcht
des Gegenteils aus, und erhalten eine eindeutige positive Vergegenstind-
lichung in den motiva formalia, sodaB der Wert der beiden Erkennt-
nislichter als negativ-positiv angesehen werden kann. Das positive
Moment bezeichnet die formale Begriindung in der Veritas prima, das
negative aber den werkzeuglichen EinfluB der Natur. In das positive
Moment wird die Natur nur materiell hineinbezogen, nach dem Grund-
satz, daB das Werkzeug unter dem EinfluB der selbstindigen Ursache
aus den eigenen Kriften etwas beitrdgt, das aber bloB das Substrat
der formalen Wirkung bildet und zu ihrer formalen Konstitution sich
nur als Materie verhilt. Aus diesem Grunde ist die formal vergegen-
stindlichte Glaubwiirdigkeit der tatsichlichen Offenbarung iibernatiir-
lich quoad rem, aber nur quoad subiectum (nicht quoad substantiam).
Sie ist verwirklicht in einem natiirlichen Subjekt, aufgebaut auf der
Natur als Substrat und Subjekt. Die natiirlichen Angaben dienen unter
einem niedrigeren Gesichtspunkt als materielle Seinsweisen und Er-
kenntnisgriinde zur Gestaltung der iibernatiirlichen Wahrheit. Wi ver-
stehen unter supernaturale quoad rem quoad subiectum in der Evkenninis-
ovdnung jene Gegebenheiten und Wahrheiten, die threr formalen veritas
nach tiber die Natur vollends erhaben sind, in dieselbe aber, als thr
Subjekt und Materie, inmerlich eingebaut sind. Hierdurch unterscheiden
sie sich vom supernaturale quoad rem quoad substantiam. Letzteres
ist in die Natur nicht innerlich eingebaut. Die Natur verhilt sich zu
ihm bloB #uBerlich, per modum ambientis, und so vermag sie zu ihrer
Vergegenstindlichung durch kein inneres Prinzip, nicht einmal werk-
zeuglich beizutragen. Deshalb sucht man in ihm umsonst einen von
der Natur entlehnten, von ihren samenhaftén Seinsgriinden abhin-
gigen Zug: es ist iiber die Natur ginzlich erhaben, seinem ganzen
Seinsgehalte nach, quoad substantiam, iibernatiirlich. In diesem Sinne
haben wir 6fters betont, daB die natiirlichen Erkenntnismittel nur als
medium quo et ex quo, nie aber als medium in quo verwendet werden
kénnen. ‘

1 Vgl. DENZINGER n. 1171.



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 445

Ahnlich ist die Moglichkeit der Evhebumg in den iibernatiirlichen
Lebensraum zu beurteilen. Die Tatsache der Erhebung ist nach den
soeben entwickelten Grundsitzen zu entscheiden ; zur Moglichkeit der-
selben aber bietet die Natur gewisse materielle Bedingungen. Das
desiderium beatitudinis, der Trieb nach einem allseits befriedigenden,
bleibenden Zustand, ist eine Naturgabe. Hieraus entsteht das Suchen
nach einem Gegenstand, in dessen Besitz dieser selige Zustand erreicht
werden kann. Der Naturtrieb bildet die Veranlassung zur Vergegen-
stindlichung des Objektes, in dem man die beatitudo obiectiva erblickt.
Er kann es nicht vergegenstindlichen, sondern treibt blo8 zum Auf-
suchen desselben. Das Resultat dieser Forschung ist, daB im Rahmen
der Natur dieser Gegenstand nicht aufzufinden ist, wie dies der
hl. Thomas in den ersten Quistionen der I-II darlegt. Die Natur
schweigt iiber ihn, ihr Standpunkt ist rein negativ. Die Wesensgriinde
der Natur bieten keinen Anhaltspunkt zu dessen Vergegenstandlichung,
sie schlieBen aber dieselbe auch nicht aus, indem in ihnen das esse per
se subsistens in vestigio auftritt. Vielleicht — so urteilt man schlie3-
lich — ist ein nidherer Kontakt mit ihm nicht ginzlich ausgeschlossen.
Von der Méglichkeit ist also keine Rede, die Nicht-Unméglichkeit bleibt
aber nicht ausgeschlossen, wenn sie auch nicht als wahrscheinlich er-
scheint. Die Begriindung von seiten der Natur ist demnach vor der
Offenbarung rein negativ, — non impossibile. Diese Erwigung wird
durch die Betrachtung der Geistigkeit der Seele unterstiitzt. Sie ist
ja eines vom Leibe unabhingigen Lebens fihig. Vielleicht gibt es in
diesem Zustande Erkenntnismittel und -Wege, um zum Kontakt mit
der ansichseienden Wahrheit zu gelangen. Ja selbst in diesem Leben
ist das nicht ginzlich ausgeschlossen, weil die Seele an die korperlichen
Bedingungen blof} nach ihrem spezifischen Sein gebunden und beschrinkt
ist, wihrend sie nach ihrer generischen Seinsweise eine entsprechende
Erweiterung zulassen kann. Lauter negative Nicht-Unméglichkeiten,
die aber nach der Offenbarung ihren rein negativen Charakter verlieren
und als negativ-positive Nicht-Unméglichkeiten sich darstellen. Man
steht namlich ein, daf das tibernatiirliche Leben in die Seele eingepflanzt
wird, und daB so die Naturahnungen das Substrat bilden, die formal
vergegenstindlichte Evhebung leichter annehmbar gestalien, und daf das
iibernatiirliche Leben, das die Offenbarung verkiindet, nicht eine von dey
Natur unabhingige Gegebenheit ist, sondern mit ihy innerlich zusammen-
hangt, sie endgiiltig formt und vervollkommmet. Nach der Offenbarung
leuchtet also ein schwaches Licht fiir die Mdglichkeit einer Erhebung



446 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

auf ; sie kann wenigstens negativ-positiv dargetan werden, wie wir dies
oben gezeigt haben. Mit derartigen Beweisen erreichen wir keine posi-
tive, wohl aber eine negativ begriindete innere Evidenz. In dieser bieten
die Grundlagen der Natur das Substrat, die Materie ; die Veritas Prima
aber fiigt die formalen Elemente der ontologischen Wahrheit hinzu.
Nach der Offenbarung und im Lichte beider Erkenntnisquellen ist der
Gesamtwert ein negativ-positiver und die Angabe selbst ist iibernatiir-
lich quoad subiectum. So besteht eine evidentia extrinseca ex parte
ambientis vor der Offenbarung, nach derselben aber eine evidentia
positivo-negativa intrinseca.

Wabhrheiten, die ohne jede Einschrinkung Geheimnisse darstellen,
d. h. die mysteria in sensu stricto simpliciter, sind in der Natur in keiner
Weise verwurzelt, in ihren Seinsgriinden nicht enthalten. Man kann
sie vor der Offenbarung nicht einmal negativ begriinden oder auf Grund
einer Naturangabe als nicht unmégliche Gegenstinde sich vorstellen,
Unter den verschiedensten logischen Gebilden kénnen sie Platz haben,
aber selbst in dieser Form wird der Menschengeist sie kaum erzeugen :
so hoch ragen sie iiber den Bereich des Denkbaren empor. Die religidse
Begeisterung hat iiber das Wesen Gottes manches gedacht und selbst
von einer Dreiheit gesprochen ; aber auch auf ihrer hdéchsten Stufe
kam sie nie auf den Gedanken, eine Trinitit zu behaupten, wie sie
vom Christentum verkiindet wird. Hierin kommt das ginzliche Un-
vermogen des menschlichen Verstandes klar zum Ausdruck. Selbst der
logische Wert solcher Vorstellungen hellt erst nach der Offenbarung auf
und bildet den Gegenstand eines Problems, iiber welches nachzudenken
iiberhaupt von Belang ist. Zu einer innern Einsicht kommt man in-
dessen nicht, da die Vereinbarkeit der einzelnen Wesensziige nur von
auBen her, von seiten der Umrandung, rein negativ, als nicht unmdég-
lich erscheint. Vor und nach der Offenbarung vermag also der Ver-
stand in das Innere, in das Wesen solcher Wahrheiten nicht einzu-
dringen : sie sind und bleiben in diesem Leben unbegreiflich. Die Un-
begreiflichkeit bezeichmet nicht das privativ Vernunftwidrige im Sinne des
«Credo quia absurdum est », sondern das U berverniinftige. Der Seins-
gehalt solcher Wahrheiten ist iiberwiltigend, kann in Wesensgriinden
und Kategorien des Verstandes nicht ausgedriickt werden. Will man
sie in diesem Sinne irrational nennen, so ldBt sich sachlich dagegen
nichts einwenden ; nur ist die Bezeichnung mehrdeutig und wird oft
in einem ganz unannehmbarem Sinne verwendet, so da8 die katho-
lichse Theologie von dem Gebrauche dieser Redeweise absehen muf



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 447

und das Wort «superrationale » zu beniitzen genétigt ist 1. Hiermit ist
das Unvermogen des Verstandes hinldnglich ausgedriickt und es bleibt
einem relativen Vermdogen der Platz vorbehalten. Dieses besteht darin,

1 Das Irrationale ist zunichst Gegensatz zum Rationale. Alles, was mit
den eigenen Kriften des Verstandes nach den oft erwihnten verschiedenen Arten
der Moglichkeit erreicht und vergegenstindlicht werden kann, ist rational ; was
iiber diese Grenzen hinaus liegt, ist irrational. Je nachdem die Leistungsfihigkeit
des Verstandes bestimmt und begrenzt wird, sprechen wir in ganz verschiedenem
Sinne vom Rationalen und Irrationalen. Rational kann vor allem den aktiven
Eingriff des Verstandes in die formale Gestaltung der Objekte bezeichnen. Die
Prinzipien liegen a priori im Verstand vor und dienen zur Gestaltung der an sich
unbestimmten sinnlichen Eindriicke. Zu bestimmten Gegenstinden werden sie
durch den a priori Bestand des Verstandes und nur in dem MaBe kdnnen sie ver-
gegenstindlicht werden, als dies die Formen a priori vermégen. Nur das kann
der Verstand als eine bestimmte Erscheinung erfassen, was zunichst zeitlich und
riumlich vergegenwartigt, nachher aber im Rahmen der Kategorien in gewissen
Beziehungen ausgedriickt und vergegenstindlicht wird. In diesem Rahmen
sprechen wir von einer rationalen Erkenntnis, deren Gegenstand die Erscheinungen,
die Phinomene bilden. Was iiber dieselben hinaus liegt, ist irrational, d. h. die
Vergegenstindlichung kann es nur Prinzipien verdanken, die nicht das Wabhre,
sondern das Gute zum Gegenstande haben. Dies ist der Standpunkt Kanits. Er
nennt bloB Begriffe, die keinen Widerspruch enthalten, aber als Beispiele nicht
verwendet werden konnen, irrational. Folgerichtig miiten indes alle Noumena
so genannt werden, wie dies tatsichlich oft geschehen ist. In dieser Hinsicht ist
Rationalismus gleichbedeutend mit Phinomenalismus.

Betrachten wir die innere Natur des Verstandes, sein Verhdltnis zu den
Objekten, die im Rahmen des ens in quidditate sensibili ihm aufscheinen kénnen,
und wollen wir sie in partikuliren Normen niher prizisieren, so steht nichts im
Wege, daB wir von einem a priori des Verstandes sprechen. Bei niherer Uber-
legung aber stellt es sich heraus, daB sie restlos als Gegebenheiten a posteriori
anzusehen sind. Sie stammen aus der Angemessenheit zu einem Akt (zum Objekt,
zum ens in quidditate sensibili), welcher daher ihnen vorausgeht und sie als ihr
Seinsgrund bestimmt. Darum kommt ihnen bei der Vergegenstindlichung keine
formale, gestaltende, sondern blo eine materiale, aufnehmende Rolle zu. Erstere
kommt der veritas ontologica zu, letztere aber dem Verstand auf Grund der
abstractio effectiva und considerativa, teils passiv, teils aktiv. Hiermit erscheinen
der Phinomenalismus und die aktive Gestaltung der Erkenntnisgegenstinde als
in ihren Grundlagen unhaltbar. Eine solche Auffassung des Rationale und
Irrationale kann von der christlichen Philosophie nicht anerkannt werden.  Das
Irrationale des Phinomenalismus beginnt bei den Noumena und erreicht seinen
hochsten Grad in den geoffenbarten Wahrheiten, wenn man von solchen aus
irgendeinem Grunde iiberhaupt sprechen will.

Der Rationalismus der christlichen Philosophie betont vor allem die Oberhoheit
der Vernunfterkenntnis gegeniiber dem Materialismus, Positivismus und Sensis-
mus. Fiir den Innenbereich des Rationale ist ihm das ens in quidditate sensibilis
der angemessene Gegenstand des Verstandes, maBgebend. Die ontologische Wahr-
heit desselben kann sowohl in ihrem absoluten, wie auch in ihrem relativen Wert
dem Verstand aufleuchten. Alles, was in derselben nach kausalen Zusammen-
hingen festgestellt, erkannt werden kann, gehort direkt in den Bereich des
Rationalen. Manche Angaben scheinen nicht blo8 in sich auf, sondern erméglichen



448 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

daB nach erfolgter Offenbarung eine duBere Evidenz, in der Um-
randung moglich ist, so daB3 die Geheimnisse in ihrer Nicht-Unmdglich-
keit mit natiirlichen Erkenntnismitteln vergegenstindlicht und vor dem

als Begriffe eine univoke Wertung und Aussage. Andere scheinen blo8 in Propor-
tionen und Vergleichen auf, und deshalb ist auch ihr Wert dementsprechend ein-
zuschitzen. Immerhin gehoren beide zu den positiv rationalen Angaben, wenn
das Insich-Aufscheinen feststeht und die Proportionen meBbar sind. Die rationale
Begriindung hort auch bei den nicht meBbaren Proportionen nicht auf, wenn der
kausale Zusammenhang zwischen dem ens in quidditate sensibili und dem er-
schlossenen Sein nachweisbar ist. Hier haben wir nicht rein positiv-rationale,
sondern positiv-negative Angaben vor uns, wie sie in den Wahrheiten der Theo-
dizee vorliegen. Das Rationale verschwindet nicht, solange irgendeine Angabe
mit der entitas sensibilis, wenigstens indirekt, kausal verbunden werden kann.
Soweit sinnlich begriindete Tatsachen dies nahelegen oder gar beweisen, ist ihr
Zeugnis indirekt als negativ-positiv rational anzusehen, wie wir dies von den
motiva materialia credibilitatis behauptet haben. Die Gegebenheiten, fiir deren
Wabhrheit sie eintreten, ragen allerdings iiber die Grenzen des Rationale hinaus,
wie die mysteria in sensu stricto. Sie sind indes nicht irrational schlechthin, da
die motiva credibilitatis gerade dies nahelegen, daB ihre Annahme vernunftgemaf
ist. Ihr Sosein leuchtet indessen nicht ein, sodaB sie in dieser Beziehung irrational
genannt werden konnen. Die ndhere Untersuchung zeigt aber, daB dies nur im
Sinne des Uberverniinftigen zugegeben werden kann. Der Verstand kann zur
Einsicht ihrer inneren Moglichkeit nicht gelangen ; aber er vermag sie in der Um-
randung negativ zu vergegenstindlichen, soda8 das Rationale indirekt und negativ
in ihnen aufscheint.

Die christliche Philosophie kennt demnach rationale, unterrationale und iiber-
rationale Gegebenheiten, und nennt nur jene irrational, welche mit der quidditas
sensibilis keineswegs weder kausal, noch umrandungsweise verbunden, vonseiten
der Natur nicht begriindet werden koénnen. Unierrational ist die sinnliche Er-
kenntnis. Hierher gehéren auch jene parapsychischen Erscheinungen, deren
rationale Grundlagen nicht aufzudecken sind. Uberrational ist alles, was mit
natiirlichen Erkenntnismitteln nicht vergegenstindlicht werden, mit den Natur-
angaben aber in Verbindung gebracht werden kann. Zu ihrer formalen Vergegen-
standlichung sind objektive und subjektive Erkenntnismittel erfordert, welche
die natiirliche Leistungsfihigkeit des Verstandes ginzlich iibersteigen. Das
Rationale steht auf dem gleichen Niveau mit der objektiven und subjektiven
Leistungsfihigkeit und Angemessenheit des Verstandes und kann in den logischen
Schemata, wie auch in den Kategorien wenigstens nach Proportionen (analog) aus-
gedriickt werden. Irrational schlechthin kénnen wir das nennen, was ginzlich
iiber die logischen Schemata und iiber die inhaltlichen Kategorien hinausliegt,
in dieselben in keiner Weise eingereiht werden kann. Als solche Gegebenheiten
kénnen wir das ens primordiale, den erst erfaBten Seinsbegriff und das kiinstlich
gestaltete, logisch allgemeine ens commune, das transzendentale Sein bezeichnen.
Das erste ist irrational, weil es der Ausgangspunkt jeder Erkenntnis ist. Es scheint
organisch, ohne jede rationale Begriindung auf, ist unbestimmt in jeder Hinsicht,
und wird, wenn es nicht niher bestimmt wird, nicht in seinem eigenen Seinsgehalt,
sondern jenem der einzelnen Kategorien vergegenwirtigt. Es beeinfluBt den Ver-
stand triebméaBig und 1iBt ihm keine Ruhe, solange es nicht in irgendeiner Kategorie
eine allseitige Bestimmung gefunden hat. Das ersterfafte Sein ist irrational nicht
bloB deshalb, weil es aus keiner vorausgehenden Verstandestitigkeit stammt, aus



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 449

Verstande aufgehellt werden kénnen. Dies ist die duBerste Grenze der
Leistungsfihigkeit des Verstandes. Er vermag auch etwas bei den
hochsten Geheimnissen zu leisten. Kausal kann er sie als eigenmichtige

einer solchen nicht abgeleitet werden kann, sondern auch deshalb, weil es auch
nach seinem Ausscheinen nicht begriindet werden kann. Das einzige, was man
von ihm nach entsprechender Reflexion behaupten kann, ist sein Zusammenhang
mit der Sinnenwelt. Ganz anders der kiinstlich gebildete, inhaltlich reiche Seins-
begriff, der die Frucht einer langen Verstandestat1gke1t ist und insbesondere
beziiglich seiner Virtualitit einer tiefgreifenden Begrundung bedarf und eine solche
zuliBt : er stellt eine rationale Angabe dar. Das logisch allgemeine ens commune
gehort in den Bereich des Irrationalen, weil es fiir die rationale Erfassung weiterer
Gegenstinde nichts beitrdgt. Inhaltlich leer (Symbol der Denkfaulheit), treibt es
zur Forschung nicht einmal in dem Sinne an, wie wir dies vom ersterfalten Sein
behauptet haben und bietet aus dem eigenen Gehalt den gebildeten Begriffen
weder den Stoff, noch bestimmte logische Schemata. Alles erscheint in ihm blof
nach Méglichkeit, ohne daB von ihm in bezug auf den realen oder logischen Wert
etwas zu erwarten ware. Wegen dieser ohnmichtigen potentiellen Leere kann
man das ens commune als logicum irrational bezeichnen.

Wie man im Rahmen des Thomismus von einem processus rationalis sprechen
kann, fithrt der hl. Thomas In librum Boethii de Trinitate, q. 6, a. 1, ad primam
quaestionem aus.

Das Irrationale wird nicht bloB erkenntnistheoretisch, sondern auch welt-
anschaulich gebraucht und scheint als Prinzip philosophischer Systeme auf. Das
logisch allgemeine Sein, welches wir soeben beschrieben haben, ist dem trans-
zendentalen Sein Hegels, dessen weltanschauliche Bedeutung und Schicksal all-
gemein bekannt sind, bis zum Verwechseln dhnlich. Hegel hat versucht, aus
dem vollig leeren, logischen Irrationalen durch Autogenesis das bestimmte, reale
Rationale abzuleiten. In ihm ist Sein und Nichtsein, Rationale und Irrationale
identisch, das eine entwickelt sich ins andere nach streng logischen Regeln. Der
Grundirrtum, das wirklich Irrationale im Sinne des Absurden und Unmdéglichen,
ist die Behauptung des Vorranges des rein Potentialen iiber das Wirklichkeits-
prinzip. — Ein Gegenstiick dazu bildet das Irrationale Schopenhauers, der blinde
Wille, als Prinzip aller Wirklichkeit, der in der Selbstvernichtung den héchsten
Grad seines Konnens erreicht. — Der Irrationalismus Bergsons ist an das Leben
gebunden. Das Sein kann mit Denken nicht erfat werden. Die schaffende Kraft
desselben ist das Leben und es kommt in der Intuition zum BewuBtsein. — In
den verschiedenen Formen des Pantheismus ist das Irrationale ein von jeglicher
Selbstbestimmung beraubtes Urprinzip, welches nach notwendigen Gesetzen sich
zu bestimmten Seinsformen (Seinsweisen, modi) entwickelt und im Selbstbewuf(t-
sein zu seiner Vollendung gelangt. Neben den abstrusen Versuchen des Gnostizismus
und Neuplatonismus bietet das moderne philosophische Denken zahlreiche Bei-
spiele eines solchen Irrationalen.

Das Urprinzip der christlichen Philosophie, das esse per se subsistens, hat
mit dem Irrationalen nichts gemein. In ihm ist Sein und Denken identisch. Nicht
bloB mit SelbstbewuBtsein, sondern auch mit Selbstbestimmung ist es nach auBlen
hin, in der Hervorbringung des ens participatum titig, und mit iiberragender
Majestit beherrscht es das ganze Gebiet desselben, sodaf3 ein Geschehen ohne
seinen zielbewuBten EinfluB nicht einmal denkbar ist. Das Ansichseiende erkennt
sich selbst mit durchdringender Intuition. Dem menschlichen Verstande aber
scheint es, nach erfolgter abstraktiver Tétigkeit, vollends rational (positiv-negativ)



450 * Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

Ursache nicht vergegenstindlichen. Er kann hierbei auch nicht als ein
instrumentum in sensu stricto auftreten, da ihm die actio propria, die
reale Angemessenheit dazu ginzlich abgeht ; seine natiirliche Anlage
und seine Begriffe konnen indes als ein instrumentum in sensu lato,
als Kanal der Offenbarung dienen und so als ein medium quo et ex quo
verwendet werden.

Die Frage: Koénnen die Geheimnisse mit natiirlichen Mitteln be-
wiesen werden ? kann auch so gestellt werden : ob und in welchem
Grade sie eimer evidenten Gestaltung unterzogen werden kémmen. Unter
Evidenz verstehen wir das klare Aufscheinen des Wahrheitsgehaltes,
die Vergegenwirtigung der Wesensziige des Seienden. Bezieht sich
diese Durchsichtigkeit auf die ontologische Wahrheit des Seienden, so
sprechen wir von einer evidentia obiectiva. Bezieht sich aber dieser
Tatbestand auf das erkennende Subjekt, so handelt es sich um eine
evidentia subiectiva. Letztere hat nur dann einen realen Wert, wenn
sie von der evidentia obiectiva verursacht wird und sich auf die onto-
logische Wahrheit bezieht. Ist dies nicht der Fall, so ist sie wertlos
und hat einen rein labilen, subjektiven Bestand. Sie kann eine direkte
Richtlinie fiir das erkennende Subjekt sein, fiir andere hingegen ist sie
als solche nicht verwendbar. — Die objektive Evidenz ist entweder
eine innere oder eine duBere. Letztere scheint in der Umrandung auf,
also ohne kausalen Zusammenhang. Die erste zeigt den Gegenstand ent-
weder in seiner direkt erfaBten ontologischen Wahrheit (evidentia imme-
diata) oder in fremden Gegebenheiten, in welchen der Gegenstand nach
realen Kausalzusammenhingen enthalten ist (evidentia mediata, in alio).

auf. Als Objekt einer irrationalen Intuition ist es nur im allgemeinen desiderium
beatitudinis gegeben (I 2, 1 ad 1), dessen Vergegenstindlichung dem processus
rationalis der Gottesbeweise vorbehalten ist.

In der christlichen Philosophie kann demnach das Irrationale nur das bezeich-
nen, was entweder in sich nicht rational begriindet werden oder fiir etwas anderes
kein Erkenntnisgrund sein kann. Letzteres trifft beim ens commune logicum zu,
welches keine aktuelle Wirkkraft (virtualitas) besitzt, sondern bloB ein infinitum
in pura potentia ist. In sich kann rational nicht begriindet werden, was weder
in der eigenen ontologischen Wahrheit — sei es in se, sei es in alio — noch in der
Umrahmung aufscheinen kann. DaB dies in Bezug auf die Geheimnisse nicht
zutrifft, haben wir hinlidnglich dargetan. Daher kann man sie durchaus nicht
in den Bereich des Irrationalen verweisen. Sie kdénnen zwar mit den Verstandes-
prinzipien in sich, nach innerer Durchsichtigkeit, nicht durchdrungen werden.
Hieraus folgt aber nur, daB sie iiberrational sind. Die innere Einsicht in die Um-
rahmung vermittelt indes eine rationale, wenn auch nur duBere MeBbarkeit der-
selben, was durchaus geniigt, um sie von der Anklage des « Irrationalen» zu
befreien.



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 451

Fiir die Annahme aller Geheimnisse ist eine duBere Evidenz noétig,
damit der Glaube eine vernunftgem#Be, menschlich begriindete Zustim-
mung sein kann. Diese Einsicht wird in entfernter Weise durch die sog.
praecambula fidei bedingt, néher aber durch die motiva materialia credi-
bilitatis. Letztere entfernen alle Hindernisse, welche die Annahme der
tatsichlichen Offenbarung erschweren, und fithren zur Erkenntnis, daf3
zwischen Natur und Ubernatur kein Gegensatz besteht, daB sie mit-
einander objektiv vereinbar sind und im gliubigen Gemiit kein Doppel-
leben wverursachen.

Demnach kénnen wir die Grade der Durchsichtigkeit der Geheimnisse
nach folgendem Schema darstellen :

remota : fundata in praeambulis fidei.

extrin- (fundata in motivis materialibus credibili-
seca . tatis (in miraculis, prophetiis).
 proxima . o i
P fundata in harmonia inter ambiens et myste-
Eviden- o ria simpliciter post revelationem.
tia part1ilxs, pure megativa: in mysteriis sec. quid ante
myste- ;emc? f‘a revelationem.
riorum HARICIEL

in subiecto | negativo-positiva : in mysteriis sec. quid post
mysterii revelationem.

intrin- { totalis inchoative, negativo-positiva : in mysteriis in
| seca proxima, sensu lato proprie ante revelationem, posi-

fundata J tivo-negativa in eisdem post revelationem.
in rationi- positivo-negativa : in mysteriis in
bus semi- sensu lato improprie ex insuffi-
Lnahbus na- | pey- cientia medii obiectivi ante revela-
turae fecte tionem, positiva post revelationem.

positiva : in mysteriis ex insuffi-
cientia medii subiectivi.

In bezug auf das Dasein in der tatsichlichen Aufhellung, sind die
Geheimnisse restlos der Vergegenstdndlichung durch die Offenbarung
unterworfen. Dies gilt in dem AusmaBe, in welchem ihnen die Ver-
borgenheit immanent ist. So sind z. B. die mysteria in sensu lato ex
insufficientia medii subiectivi bezliglich des tatsichlichen Aufscheinens
von der Offenbarung nur fiir jene Personen abhingig, welche die Griinde
der Vergegenwirtigung nicht einsehen. Nur fiir sie sind solche Wahr-
heiten verborgen, wihrend dies in sich betrachtet nicht der Fall ist.
Mit Riicksicht auf diese mehr oder weniger relative Notwendigkeit haben
wir den Satz aufgestellt, daB8 die Geheimnisse in ihrer tatsichlichen
Aufhellung der Offenbarung unterworfen sind. Darum ist eine formale
Vergegenstandlichung aller Geheimnisse in Bezug auf das Dasein rein im
Lichte der Offenbarung méglich. Nur materiell, in Bezug auf die ent-



452 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

fernten Bedingungen, kann die Natur fiir ihre Vergegenwirtigung ein-
treten und haften. Nach erfolgter Offenbarung kann also das tatséch-
liche Aufscheinen der Geheimnisse vollstindig und innerlich evident
sein bei den mysteria in sensu lato, unvollstindig und &uBerlich bei
den mysteria in sensu stricto. Dies alles gegeniiber der formalen, im
Rahmen einer bloB materiellen Vergegenstéindlichung.

Betrachten wir das Sosein, die Wesensziige der Geheimnisse, so ist
eine natiirliche Vergegenstindlichung bei den mysteria in sensu lato
improprie ex insufficientia medii subiectivi restlos maoglich, bei den-
selben ex insufficientia medii obiectivi nur mit Einschrinkung : das
Wesentliche wird vergegenwirtigt, die Modalititen bleiben verborgen.
Solche Geheimnisse kénnen innerhalb der reinen Moglichkeiten ver-
gegenstandlicht werden, deren Grenzen sowohl von der subjektiven
Leistungsfihigkeit des Verstandes, als auch vom Reichtum und von
der Ausdehnung seiner natiirlichen Erkenntnismittel abhingen. — Uber
das Sosein der mysteria in sensu lato proprie kann der Verstand vor
der Offenbarung eine Meinung, eine Hypothese sich bilden. Sie scheinen
ihm als Nicht-Nichtmdglichkeiten auf. Die Offenbarung bestitigt die-
selben. Die rein natiirliche Erkenntnis bleibt auch nach der Offen-
barung bei dieser Qualifikation stehen ; in Verbindung aber mit dem
iibernatiirlichen Licht gelangt er zu einer inneren Einsicht im Rahmen
des positiv-negativ Moglichen. — Bei den mysteria in sensu stricto ist
eine innere Einsicht nicht erreichbar. Nur materiell, ex parte subiecti
et substrati scheint eine solche bei den mysteria sec. quid auf; die
formale Vergegenwirtigung ihrer ontologischen Wahrheit hingt von der
Offenbarung allein ab. Bei den mysteria simpliciter fehlt auch diese
Hilfe der natiirlichen Einsicht, sodaB sie nur eine rein duBere Evidenz
zulassen, die durch eine innere nicht einmal materiell, d. h. vonseiten
des Substrates unterstiitzt wird.

Die Begriindung der eigentlichen Geheimnisse (mysteria in sensu
stricto) 148t sich folgendermaBen darstellen :

(nec negativa quoad .mysteria simpliciter
J ante revelationem.

extrinseca { pure negativa (ex parte ambientis) quoad
mysteria simpliciter post revelationem, et
quoad mysteria sec. quid ante revelationem.

Fundatio myste-
riorum in sensu
stricto in natura

quoad veritatem (mulla quoad mysteria simpliciter nec ante
ontologicam nec post revelationem.

negativo-positiva quoad mysteria sec. quid
| post revelationem,

B L

intrinseca




	Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel [Schluss]

