
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel [Schluss]

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762297

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Geheimnis
und die natürlichen Erkenntnismittel

Von Dr. Alexander M. HORVÂTH 0. P.

(Schluss.)

9. Übersicht über die Vergegenständlichung der Geheimnisse

Gegenständlichkeit kommt einem Ding zu auf Grund des eigenen
Seinsgehaltes, sofern es in einem darstellenden, repräsentativen Gegenwert

aufscheinen kann. Man nennt diese Eigenschaft die Darstellungskraft,

die assimilative Fähigkeit des Seienden : esse conformabile, die

ontologische Wahrheit, Veritas rei. Die Eignung, in einem Gegenwert
aufscheinen zu können, kommt dem Seienden von innen heraus, auf
Grund des eigenen Seinsgehaltes zu : es ist in sich leuchtend, lumen

manifestativum ; nur muß irgendeine Gegebenheit vorhanden sein, in
welcher es aufleuchtet und in seinem darstellenden Gegenwert
aufscheint. Daher ist die ontologische Wahrheit ein relativer Begriff, d. h.
die Beziehung zu einer Fähigkeit, in welcher sie in einem dargestellten
Gegenwert aufscheinen und als erkannte Wahrheit, als Veritas cogni-
tionis auftreten kann, gehört zu ihrem Wesen h Die rein gegenständlichen

Beziehungen werden durch das Seiende allein bestimmt. Die allererste

derselben ist seine Unterscheidung und sein Gegensatz zum Nicht-
seienden, woraus das oberste Erkenntnisprinzip, das principium contra-
dictionis folgt. Die Möglichkeiten innerhalb des Seienden selbst, die

Beziehungen zu den partikulären Seinsarten werden durch die eigene

Kraft, durch die Selbstbehauptung des Seienden bestimmt und gelangen
in der ontologischen Wahrheit der Einzeldinge zum Ausdruck.
Aufgabe der Erkenntnisfähigkeit ist es, alle diese objektiven Beziehungen
darzustellen. Die Art und Weise, wie dies vor sich geht, hängt von

1 Damit ist das unterscheidende Merkmal der Gegenständlichkeit im Gegensatz

zur Dinglichkeit ausgedrückt. Dinglichkeit wird absolut, nur auf Grund des
bestehenden Seinsgehaltes ausgesagt. Das esse physicum und das esse reprae-
sentativum stehen einander gegenüber.



436 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

der Natur der Erkenntnisfähigkeit ab, wie dies der hl. Thomas I 79, 2

auseinandersetzt1.
Diesen Vorgang nennen wir die Vergegenständlichung der onto-

logischen Wahrheit, die uns hier nur in bezug auf den menschlichen
Verstand interessiert. Unter Vergegenständlichung verstehen wir also

die Vergegenwärtigung, das Aufscheinen, den repräsentativen Ausdruck
der Wesenszüge des Seienden, das Aufhellen seiner ontologischen Wahrheit.

Hiemit haben wir die objektive Vergegenständlichung umschrieben.
Wenn sie im Verstände aufscheint, kommt die subjektive Vergegenständlichung,

die Verwirklichung der Veritas cognitionis zustande 2 und zwar
in verschiedenen Graden, deren Abschluß die vollständige, formale Ver-
ähnlichung des Verstandes mit dem Objekt bildet. Diese geschieht
durch die Beziehung zum Erkenntnisgrund, auf welchen der Verstand,
sei es von seiner Natur aus, sei es infolge einer höheren Hinordnung,
hingewiesen ist. Der formalen Vergegenständlichung geht infolgedessen
die materielle voraus. Durch letztere werden die Wesenszüge als obiec-

tum quod materiale gegeben ; die erstere aber verleiht die vollständige
objektive Versicherung, daß dieselben im Rahmen des Erkenntnisgrundes

als wirkliche Gegebenheiten anzusehen sind und als Gegenwerte
der Realität gelten müssen 3. Die Prinzipien der Vergegenständlichung
sind demnach zweifach : a) die ontologische Wahrheit (esse conformabile)
des Objektes, b) der Erkenntnisgrund. Die Beziehung der ersten zum
zweiten wird im Satzband (copula) ausgedrückt, das als Stellvertreter
des im Erkenntnisgrund enthaltenen Seins anzusehen ist ; der erfaßte
Gegenstand gehört in den Seinsbereich des Erkenntnisgrundes : das ist
der Sinn des Endurteils des Verstandes.

Das Organ der materiellen Vergegenwärtigung ist in den Sinnen zu
suchen, deren Tätigkeit durch die abstractio effectiva abgeschlossen

1 Vgl. auch Heiligkeit und Sünde S. 179 ff.
2 Wenn wir von Vergegenständlichung sprechen, so verstehen wir darunter

zunächst und direkt die objektive, schließen aber in den Gesamtvorgang auch
die subjektive ein.

3 Zweck der materiellen Vergegenständlichung ist die Verleihung eines
obiectum quod (attingitur), d. h. der Wesenszüge des Gegenstandes. Den
Abschluß derselben bildet die Vergegenwärtigung der ontologischen Wahrheit des

Gegenstandes. In niedrigerem Grad erscheint sie in der Vorstellung der rein
logischen Wahrheit, wobei bloß die Vereinbarkeit der einzelnen Züge in Betracht
kommt, ohne daß auf ihre dingliche, in der potentia realis eingeschlossene Begründung

Rücksicht genommen wird. Beide Formen führen zur einfachen Erfassung
des Objektes (simplex apprehensio) und finden ihren formalen, vollwertigen
Abschluß im Urteil, welches vermittelst des Erkenntnisgrundes gebildet wird und
das obiectum materiale cum formali gestaltet.



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 437

wird und deren Angaben in den Wirkbereich des Verstandes gelangen.

Nihil est in intellectu quod prius non fuerit in sensibus — lautet der

Spruch, in welchem die Reichweite der materiellen Gegenständlichkeit
bezeichnet wird. Alles, was für die Fassungskraft des Verstandes in
Betracht kommen kann, muß die Wesenszüge des sinnenhaften Seins

an sich tragen. Es wird damit keineswegs die Beschränkung des

Verstandes auf die rein sinnliche Welt behauptet, wie der Materialismus
und Positivismus annimmt, sondern bloß die Notwendigkeit des

Aufbaues unseres Begriffsbestandes nach den Wesenszügen der aus den

Sinnen geschöpften Angaben (conversio ad phantasmata). Die Grenzen

der materiellen Vergegenständlichung werden daher durch das ens in

quidditate sensibili gezogen. Da aber letzteres nicht ein isoliertes Sein

darstellt, sondern notwendige Beziehungen zum Ansichseienden (esse

per se subsistens) in sich trägt, zu anderen Seinsformen aber in irgendeiner

Weise sich verhalten kann, so können wir in ihm nicht das einzige

formale Prinzip der Vergegenständlichung erblicken. Es sind andere

formale Erkenntnisgründe möglich, die dem Verstände naturgemäß
allerdings nicht angemessen sind, aber kraft seiner geistigen Natur mittels
einer äußeren Hilfe eventuell zugänglich sind. Mittelst derselben ist der

Verstand einer höheren Erkenntnisweise fähig ; aber solange er mit dem

Leibe verbunden ist, sind die materiellen Bedingungen der
Vergegenständlichung an die Angaben der Sinne gebunden. Damit demnach die

ontologische Wahrheit eines Gegenstandes dem Verstände aufleuchten

könne, muß er auf die Wesenszüge der aus den Sinnen geschöpften

Angaben zurückgeführt werden, in denselben dargestellt sein und in
ihnen geschaut werden. Die Möglichkeiten also, die im sinnenhaften
Sein gegeben sind, stellen die Grundlagen der materiellen Vergegenständlichung

dar ; die formale aber hängt vom Erkenntnisgrund ab, der dem

Seinsgehalt der eigenen ontologischen Wahrheit des Objektes angemessen

ist, und denselben als eine reale Wirklichkeit aufzuhellen vermag. Es gibt
Gegenstände, die kraft der Beziehung zum ens in quidditate sensibili
als Wirklichkeiten aufscheinen ; es kann aber auch solche geben, die

nur im Ansichseienden vergegenständlicht werden können. Das sind

jene, die in den genannten Möglichkeiten nicht positiv begründet sind,

obgleich eine ahnungsweise, negativ-positive oder eine rein negative
Begründung (vonseiten der Umrandung) nicht ausgeschlossen ist.

Die niedrigste Form der materiellen Vergegenständlichung ist die

logische. Zu ihrer Begründung ist keine reale Potenz notwendig. Nur
die Faßbarkeit des Objektes ist maßgebend, die von den Wesenszügen



438 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

des Begriffsbestandes allein abhängt. Können diese miteinander
verbunden werden, so ist die logische Vergegenständlichung abgeschlossen,
andernfalls aber ausgeschlossen. Das materielle Prinzip der
Vergegenständlichung ist die abstractio considerativa des Verstandes, durch
welche die verschiedenen Wesenszüge aufscheinen ; das formale aber

ist die Vereinbarkeit derselben. Die logische Vergegenständlichung ist
übrigens der Anfang der realen, bei welchen die wirklichen Seinsgegebenheiten

die Grundlage bilden und ein Suchen, ein Forschen nach
denselben veranlassen. Ein derartig logisches Denken hat nahezu keine
Grenzen. Die verschiedensten Formen der Religionen, wie auch die

unbegrenzten Möglichkeiten der philosophischen Systeme sind Zeugen
dafür. Je nachdem solche Möglichkeiten aufsteigen, sucht man nach
realen Grundlagen, von deren Aufweis das weitere Schicksal der Religion
und der Philosophie abhängt. Es kann eine große Genialität im
logischmöglichen oder nicht-unmöglichen Denken sich bekunden ; aber durch
das Tatsachenmaterial wird sie oft widerlegt. Der Probierstein für den

menschlichen Verstand liegt in dem an die Sinne gebundenen
Seinsgehalt, in welchem die real zu vergegenständlichenden Möglichkeiten
entweder positiv eingeschlossen oder wenigstens negativ-wohlwollend
zugelassen sein müssen.

Der höchste Grad der real-materiellen Vergegenständlichung liegt dann

vor, wenn alle Züge der ontologischen Wahrheit in den natürlichen
Anlagen gegeben, in rationibus seminalibus naturae eingeschlossen sind.
Rein positive Möglichkeiten bilden die Grundlage ; aus ihnen leuchtet
der materielle Gegenstand hervor. Restlos und in allen Zügen ist er

von der Natur abzulesen, so daß letztere mit ihren eigenen aktiven und

passiven Kräften als ausschließlich selbständiges Prinzip der
materiellen Vergegenständlichung anzusehen ist. Im vergegenständlichten
Objekt ist kein Wesenszug, der nicht als Seinsweise in der Natur
vorhanden, oder wenigstens begründet wäre. Die Natur ist überdies ein

vollwertiger Erkenntnisgrund, also Prinzip der formalen Vergegenständlichung

dieser Objekte. Formales Prinzip ist in diesem Falle das Naturgesetz,

welches in der Gebundenheit an die Norm von Akt und Potenz

vorliegt und in einzelnen partikulären Regeln zum Ausdruck gelangt.
In diesem Falle scheint die ontologische Wahrheit in reinen
Naturgegebenheiten auf. Das Materialobjekt liefern die Sinne oder Quellen,
die auf sie zurückgeführt werden können (wie z. B. die Geschichtsquellen)

; den Erkenntnisgrund aber finden wir in den obersten Grundsätzen

und in den von diesen abgeleiteten Prinzipien. So stellen die



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 439

Naturereignisse und die geschichtlichen Tatsachen im allgemeinen das

gesamte Gebiet der natürlichen Erkenntnis (Metaphysik, Mathematik,
Physik, wie auch die von ihnen abhängigen Einzelwissenschaften) dar.

An sich sind diese Gegenstände natürlich und den natürlichen
Erkenntnismitteln zugänglich ; nur per accidens gelangen sie in den Bannkreis

einer höheren Erkenntnisweise, wenn sie z. B. einen Bestandteil
der Offenbarung bilden. Die Offenbarung ändert aber ihren objektiven
Grundbestand keineswegs. Für den Gläubigen erhalten sie eine neue

relative Färbung, indem sie ad maiorem manifestationem mysteriorum
hingeordnet sindx. Sie können demnach vor und nach der

Offenbarung vergegenständlicht, mit natürlichen Erkenntnismitteln bis zur
vollen Evidenz positiv bewiesen werden. Sunt naturalia quoad rem
ante et post revelationem ; in revelatione sunt supernaturalia quoad
modum ex parte causae efficientis et finalis, et quidem per accidens,

non ex defectu medii obiectivi naturalis. Sie können demnach von dem,
der die natürlichen Beweise nicht kennt oder dieselben nicht begreift,
im Lichte des Glaubens festgehalten werden. Das sind die mysteria in
sensu lato improprie propter defectum medii cognoscendi subiectivi.

Einen niedrigeren Grad der natürlich möglichen Vergegenständlichung

finden wir bei den mysteria in sensu lato improprie, in denen

etwas Verborgenes und für den Verstand Undurchdringliches infolge
der Unzulänglichkeit des natürlichen Erkenntnismittels enthalten ist.
Diese sind in den samenhaften Wesensgründen der Natur nach inneren
Kausalzusammenhängen enthalten. Soweit ist also ihre Begründung
eine positive und sie lassen daher einen solchen Beweis zu. Diese

Vergegenständlichung ist indes nicht vollkommen, da die natürlichen
Angaben die Ursache in sich nicht aufhellen, sondern nur in schwachen

Zügen, in vestigio, darstellen. Auf diese Weise fehlen die Bedingungen
einer rein positiven Begründung : sie können bloß positiv-negativ
bewiesen werden, so daß das Verborgene nicht vollends enthüllt werden

kann. Eine den Gegenstand allseits beleuchtende Durchsichtigkeit
(evidentia obiectiva) kann es hier nicht geben ; aber anderseits ist auch

die Dunkelheit nicht so groß, daß man an der Richtigkeit und Möglichkeit

des Gegenstandes positiv zweifeln könnte. Er scheint wohl als

real möglich auf, aber in einer abgeschwächten Form : possibile positivo-
negative. Das Hauptmerkmal solcher Wahrheiten ist, daß sie im
Bereich der Möglichkeit aufscheinen und daß deren Unmöglichkeit oder

1 II-II l, 6 ad l.



440 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

Nichtmöglichkeit, ja selbst deren bloße Nicht-Unmöglichkeit auf Grund
der natürlichen Erkenntnismittel ausgeschlossen ist. Diese Objekte
bilden die äußerste Grenze der im Rahmen der Natur quoad existentiam
et quoad quidditatem möglichen, real begründeten Gegenstände. Weil
sie an der Grenze liegen, ist es leicht verständlich, daß ihr Sosein

schwächer aufleuchtet, als es bei den näher liegenden Gegenständen
der Fall ist.

Kant leugnet die Möglichkeit solcher Gegenstände : sie können nach
ihm für die Wissenschaft nach den Forderungen der spekulativen
Vernunft nicht vergegenständlicht werden. Sie sind Noumena, stellen

Grenzbegriffe des Denkens dar und nur ein von der spekulativen
Vernunft grundverschiedenes Prinzip, die ratio practica, vermag ihnen
eine relativ feste Gegenständlichkeit zu verleihen. Demgegenüber
behaupten wir, daß sie im Rahmen der spekulativen Vernunft
vergegenständlicht werden können und daß dies den Forderungen des Verstandes

nach natürlicher Angemessenheit vollends entspricht. Mehr als diese

abgeschwächte Vergegenständlichung vermag aber die Vernunft nicht
zu leisten. Sie reicht jedoch hin, um den Verstand aus spekulativen
Gründen zu beruhigen. Das affektive Leben mag zur Festigung dieser

Beruhigung seinerseits beitragen, nicht aber zur Realität der
Vergegenständlichung, geschweige denn vermag es dieselbe zu verursachen.

Zu dieser Gruppe gehören sämtliche Feststellungen der Theodizee,
insbesondere bezüglich der Freiheit des Willens unter dem Einfluß
Gottes. Hierzu gehören auch die sog. motiva materialia credibilitatis,
in welchen Gott in seiner übernatürlichen Macht in vestigio aufscheint
und durch welche der Verstand zum Urteil geführt wird : es ist
vernunftgemäß, neben dem natürlichen Zeugnis Gottes (in den Angaben
des ens in quidditate sensibili) noch ein höheres anzunehmen (in den

Angaben und Gesetzen des esse per se subsistens). In beiden Fällen
scheint Gott in vestigio auf, wodurch der Weg geebnet wird, daß der
Verstand einer eventuellen Erkenntnis Gottes nach den ureigenen Zügen
aus höheren Erkenntnisquellen zustimmt. Hierzu fehlt allerdings jede
positive Begründung, sodaß die natürlichen Angaben bei der formalen

Vergegenständlichung bloß werkzeuglich mitwirken können ; diese selbst

aber ist restlos auf die Veritas Prima, auf das esse per se subsistens

als selbständige Ursache zurückzuführen. Das Aufscheinen des Wesens

Gottes in sich und der motiva formalia credibilitatis ist ein Werk des

übernatürlich wirkenden Gottes.

Die Begründung der Möglichkeit solcher Gegenstände, die unab-



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 441

liängig von der Offenbarung erfolgt, ist also eine positiv-negative.
Werden sie in die Offenbarung aufgenommen, so tritt in ihrem
Wahrheitsgehalt keine Änderung ein. Für die rein natürliche Erkenntnis
bleiben sie weiterhin nur positiv-negativ beweisbar. Im Lichte der

höhern Erkenntnisquelle aber wird das negative Element stark

abgeschwächt und die positive Einsicht tritt in den Vordergrund, wenigstens

bezüglich des Daseins der Angaben. Hinsichtlich des Soseins bleibt
die Dunkelheit bestehen, da dieses weiterhin bloß in vestigio und in
den Zügen des esse participatum vorgelegt werden kann. Wird z. B.

in der Offenbarung die Erkenntnis der Signa (Wunder, Prophétie) als

eine Vorstufe des Glaubens vorgelegt, wie dies im Evangelium (Jo. 10,37 ;

14, 10) geschieht, so wird der Verstand in seiner selbständigen
Feststellung bekräftigt und zur weitern Untersuchung der Signa veranlaßt.

Für das gläubige Gemüt gehen im Lichte der Offenbarung solche

Angaben in positiv begründete Wahrheiten über ; der positive Charakter

ist indessen nicht auf den natürlichen, sondern auf den übernatürlichen

Erkenntnisgrund zurückzuführen.

Bei Objekten, die jenseits der Grenze der natürlichen positiven oder

positiv-negativen Vergegenständlichung liegen, kann man von der

Möglichkeit nur in einer erheblich abgeschwächten Form reden : sie sind

nicht-nichtmöglich, oder nicht unmöglich. Hier beginnt das Gebiet der

Übernatur, die in verschiedenen Formen sich darbieten kann : a) Die

Natur vermag das Dasein einer Gruppe von Wahrheiten nicht
aufzuhellen, obwohl ihr Sosein ahnungsweise, oder in mehr oder weniger
schwachen Umrissen vergegenwärtigt werden kann : mysteria in sensu

lato proprie, supernaturalia quoad modum (ex parte causae efficientis

vel finalis revelationis), naturalia quoad rem, quoad intrinsecam consti-

tutionem rationum vel notarum. b) Die Natur vermag weder das

Dasein noch das Sosein aufzuzeigen ; das Ganze ist verborgen und seine

Lüftung der Offenbarung allein vorbehalten : mysteria in sensu stricto

supernaturalia quoad rem et quoad modum.

Bei den mysteria in sensu lato proprie vermag die Natur die onto-

logische Wahrheit solcher Gegebenheiten teilweise aufzuhellen, spielt
daher bei ihrer Vergegenständlichung eine selbständige Rolle : sie ist
Mitursache derselben. Vor der Offenbarung ist ihre Begründung eine

negativ-positive. Der positive Charakter bezieht sich auf gewisse

Angaben der Natur, die den Verstand vor ein Problem stellen und zur
Lösung desselben anregen. Verschiedene Lösungsversuche sind möglich,

die aber nur den Charakter einer Hypothese haben können, denn

Divus Thomas 30



442 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

keine kann eindeutig bewiesen werden. Für die Vergegenständlichung
der einen oder der anderen Lösung fehlen die entsprechenden
Erkenntnisgründe. Dieses Schweigen der Natur, das Fehlen ihres Eintretens
für die eine oder andere Hypothese, die mangelhafte Bezeugung des

Daseins solcher Wahrheiten schwächen die positive Begründung erheblich

ab und verleihen derselben einen vorwiegend negativen Charakter :

nicht-nichtmöglich. Über ihr Dasein kann eine eindeutige Versicherung

nur eine über der Natur stehende Belehrung, d. h. die
Offenbarung geben. Nach der Offenbarung Gottes verlieren die verschiedenen

Hypothesen ihren positiven Wert, behalten nur den negativen und
stellen sich fortan bloß als logische Möglichkeiten dar. Der von der

Offenbarung als richtig anerkannten natürlichen Hypothese kommt für
das gläubige Gemüt ein rein positiver, thetischer Wert zu. Was schon

früher natürlich erkennbar war, erscheint in einem ganz neuen, hellen

Licht. Die Verborgenheit hatte sich nur auf das Dasein, auf die Tatsächlichkeit

bezogen, die innere Möglichkeit stand schon vor der Offenbarung
fest. Nachdem also die Zweifel über die Tatsächlichkeit behoben sind,
steht nichts mehr im Weg, daß die natürliche Vergegenständlichung als

positiv-negative aufscheine, wobei das negative Moment bloß die
selbständige Unzulänglichkeit der natürlichen Erkenntnismittel zum Beweis

der Tatsächlichkeit besagt, während das positive die Begründung der

Offenbarung auch in dieser Hinsicht ausdrückt. Solche Geheimnisse

lassen daher nach der Offenbarung einen innerlich evidenten Beweis zu,
sie können auch dem natürlich wirkenden Verstand in ihrer vollen
Wahrheit aufscheinen und so jenen Grad der Durchsichtigkeit erreichen,
der den mysteria in sensu lato improprie unabhängig von der
Offenbarung zukommt. Bei diesen bezieht sich das Dunkel auf das Sosein

der Wahrheit, bei den mysteria in sensu lato proprie aber auf das

Dasein. Daher bleibt die negative Begründung bei beiden Arten bestehen,

wenn auch in anderer Beziehung. Sie scheinen in den Seinsgründen der

Natur vor der Offenbarung nicht positiv auf. Daher die von ihnen nicht
völlig trennbare Dunkelheit, die sie zu Geheimnissen in abgeschwächter
Form stempelt. In diesem Rahmen ist ihre Vergegenständlichung nach
den Möglichkeiten der natürlichen Erkenntnismittel eine vollständige :

es ist eine innere Evidenz nach der begrenzten Leistungsfähigkeit der

Natur erreichbar.
Bei den mysteria in sensu stricto fehlt die positive Begründung von

Seiten der Natur vor der Offenbarung gänzlich, und nur ein schwaches

Aufscheinen macht sich nach ihrer Offenbarung bei den mysteria sec.



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 443

quid geltend. Zu diesen gehören hauptsächlich die formale Erkenntnis

der Tatsache der Offenbarung (mysteria in phaenomenis creatis

et sensibilibus apparentia) und die Möglichkeit der Erhebung der Seele

in einen übernatürlichen Lebensraum (elevabilitas in ordinem
supernaturalem).

Das Aufscheinen der Geheimnisse in natürlich erkennbaren Ereignissen

kann, wie wir schon erwähnt haben, negativ-positiv begründet
werden. Gott als über den Naturgesetzen wirkendes Prinzip scheint
in vestigio, also nicht in sich, nicht in eigener Wahrheit auf. Die
Vernunft sieht dies ein und gelangt auf diese Weise zur Gestaltung
der motiva materialia credibilitatis, falls solche Gegebenheiten zur
Bezeugung des Wortes Gottes, seines tatsächlichen Eingreifens hingeordnet
sind. Zwingend treten indessen diese Beweise nicht auf ; das negative
Moment ist in ihnen vorherrschend, was eine wohlwollende Indifferenz,
keineswegs aber eine feindliche Stellungnahme besagt. Die übernatürliche

Bezeugung, also die wirklich übernatürliche Tatsächlichkeit der

Offenbarung ist annehmbar. Eindeutig kann diese indessen nur im eigenen

Licht der ersten Wahrheit aufhellen. Die Vergegenwärtigung dieses

Lichtes steht nicht in der Macht des geschaffenen Geistes. Sie muß
ähnlich organisch vor sich gehen wie das Aufleuchten der ersten Wahrheit,

als eine übernatürliche Gabe, ein Gnadengeschenk des ganz speziell
fürsorgenden und zum Heil führenden Gottes betrachtet werden. Somit
ist die formelle Vergegenständlichung der tatsächlichen Offenbarung
ausschließlich auf ein übernatürliches Prinzip und Erkenntnislicht
zurückzuführen, von dem die captivatio intellectus, die vollständige Hingabe
an den neuen Wahrheitsgehalt und die positive Annahme desselben

abhängt. Ist man aber auf diese Weise bei der positiven Vergegenständlichung

angelangt, so kann man ohne weiteres einsehen, daß hierbei
auch die Natur eine Rolle gespielt hat. Ihr Einfluß ist nicht
selbständig (per modum causae principalis), da sie ihr Unvermögen ohne

die Vergegenständlichung von seiten der Veritas prima klar an den Tag
gelegt hat ; wohl aber hat sie die Hindernisse der formalen Erkenntnis
aus dem Wege geräumt und als Werkzeug der formalen Vergegenständlichung,

der motiva formalia credibilitatis gedient. Wird also die
Tatsächlichkeit der Offenbarung, das Aufscheinen der Geheimnisse in natürlichen

Gegebenheiten im Lichte der Offenbarung betrachtet, so erhalten
die motiva credibilitatis materialia eine neue Festigkeit und tragen zur
Beweisbarkeit der Offenbarungstatsache etwas bei. Dies bezieht sich
nicht auf das Sosein der Geheimnisse, sondern auf die tatsächlich erfolgte



444 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

Offenbarung von Seiten Gottes. In dieser Beziehung behaupten wir eine

negativ-positive Beweisbarkeit aller Geheimnisse, auch der mysteria in
sensu stricto. Diese ist erfordert, damit der Satz zu seinem vollen
Recht kommt, daß zum Glauben eine feste Überzeugung von der
Tatsache der Offenbarung notwendig ist1. Die motiva (credibilitatis)
materialia schließen die Probabilität oder gar die vernünftige Furcht
des Gegenteils aus, und erhalten eine eindeutige positive Vergegenständlichung

in den motiva formalia, sodaß der Wert der beiden
Erkenntnislichter als negativ-positiv angesehen werden kann. Das positive
Moment bezeichnet die formale Begründung in der Veritas prima, das

negative aber den werkzeuglichen Einfluß der Natur. In das positive
Moment wird die Natur nur materiell hineinbezogen, nach dem Grundsatz,

daß das Werkzeug unter dem Einfluß der selbständigen Ursache

aus den eigenen Kräften etwas beiträgt, das aber bloß das Substrat
der formalen Wirkung bildet und zu ihrer formalen Konstitution sich

nur als Materie verhält. Aus diesem Grunde ist die formal
vergegenständlichte Glaubwürdigkeit der tatsächlichen Offenbarung übernatürlich

quoad rem, aber nur quoad subiectum (nicht quoad substantiam).
Sie ist verwirklicht in einem natürlichen Subjekt, aufgebaut auf der
Natur als Substrat und Subjekt. Die natürlichen Angaben dienen unter
einem niedrigeren Gesichtspunkt als materielle Seinsweisen und

Erkenntnisgründe zur Gestaltung der übernatürlichen Wahrheit. Wir
verstehen unter supernaturale quoad rem quoad subiectum in der Erkenntnisordnung

jene Gegebenheiten und Wahrheiten, die ihrer formalen Veritas

nach über die Natur vollends erhaben sind, in dieselbe aber, als ihr
Subjekt und Materie,, innerlich eingebaut sind. Hierdurch unterscheiden

sie sich vom supernaturale quoad rem quoad substantiam. Letzteres

ist in die Natur nicht innerlich eingebaut. Die Natur verhält sich zu
ihm bloß äußerlich, per modum ambientis, und so vermag sie zu ihrer
Vergegenständlichung durch kein inneres Prinzip, nicht einmal
werkzeuglich beizutragen. Deshalb sucht man in ihm umsonst einen von
der Natur entlehnten, von ihren samenhaften Seinsgründen abhängigen

Zug: es ist über die Natur gänzlich erhaben, seinem ganzen
Seinsgehalte nach, quoad substantiam, übernatürlich. In diesem Sinne
haben wir öfters betont, daß die natürlichen Erkenntnismittel nur als

medium quo et ex quo, nie aber als medium in quo verwendet werden

können.

1 Vgl. Denzinger n. 1171.



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 445

Ähnlich ist die Möglichkeit der Erhebung in den übernatürlichen

Lebensraum zu beurteilen. Die Tatsache der Erhebung ist nach den

soeben entwickelten Grundsätzen zu entscheiden ; zur Möglichkeit
derselben aber bietet die Natur gewisse materielle Bedingungen. Das

desiderium beatitudinis, der Trieb nach einem allseits befriedigenden,
bleibenden Zustand, ist eine Naturgabe. Hieraus entsteht das Suchen

nach einem Gegenstand, in dessen Besitz dieser selige Zustand erreicht
werden kann. Der Naturtrieb bildet die Veranlassung zur
Vergegenständlichung des Objektes, in dem man die beatitudo obiectiva erblickt.
Er kann es nicht vergegenständlichen, sondern treibt bloß zum
Aufsuchen desselben. Das Resultat dieser Forschung ist, daß im Rahmen
der Natur dieser Gegenstand nicht aufzufinden ist, wie dies der

hl. Thomas in den ersten Quästionen der I-II darlegt. Die Natur
schweigt über ihn, ihr Standpunkt ist rein negativ. Die Wesensgründe
der Natur bieten keinen Anhaltspunkt zu dessen Vergegenständlichung,
sie schließen aber dieselbe auch nicht aus, indem in ihnen das esse per
se subsistens in vestigio auftritt. Vielleicht — so urteilt man schließlich

— ist ein näherer Kontakt mit ihm nicht gänzlich ausgeschlossen.

Von der Möglichkeit ist also keine Rede, die Nicht-Unmöglichkeit bleibt
aber nicht ausgeschlossen, wenn sie auch nicht als wahrscheinlich
erscheint. Die Begründung von Seiten der Natur ist demnach vor der

Offenbarung rein negativ, —- non impossibile. Diese Erwägung wird
durch die Betrachtung der Geistigkeit der Seele unterstützt. Sie ist
ja eines vom Leibe unabhängigen Lebens fähig. Vielleicht gibt es in
diesem Zustande Erkenntnismittel und -Wege, um zum Kontakt mit
der ansichseienden Wahrheit zu gelangen. Ja selbst in diesem Leben

ist das nicht gänzlich ausgeschlossen, weil die Seele an die körperlichen
Bedingungen bloß nach ihrem spezifischen Sein gebunden und beschränkt

ist, während sie nach ihrer generischen Seinsweise eine entsprechende

Erweiterung zulassen kann. Lauter negative Nicht-Unmöglichkeiten,
die aber nach der Offenbarung ihren rein negativen Charakter verlieren
und als negativ-positive Nicht-Unmöglichkeiten sich darstellen. Man
sieht nämlich ein, daß das übernatürliche Leben in die Seele eingepflanzt

wird, und daß so die Naturahnungen das Substrat bilden, die formal
vergegenständlichte Erhebung leichter annehmbar gestalten, und daß das

übernatürliche Leben, das die Offenbarung verkündet, nicht eine von der

Natur unabhängige Gegebenheit ist, sondern mit ihr innerlich zusammenhängt,

sie endgültig formt und vervollkommnet. Nach der Offenbarung
leuchtet also ein schwaches Licht für die Möglichkeit einer Erhebung



446 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

auf ; sie kann wenigstens negativ-positiv dargetan werden, wie wir dies
oben gezeigt haben. Mit derartigen Beweisen erreichen wir keine positive,

wohl aber eine negativ begründete innere Evidenz. In dieser bieten
die Grundlagen der Natur das Substrat, die Materie ; die Veritas Prima
aber fügt die formalen Elemente der ontologischen Wahrheit hinzu.
Nach der Offenbarung und im Lichte beider Erkenntnisquellen ist der
Gesamtwert ein negativ-positiver und die Angabe selbst ist übernatürlich

quoad subiectum. So besteht eine evidentia extrinseca ex parte
ambientis vor der Offenbarung, nach derselben aber eine evidentia
positivo-negativa intrinseca.

Wahrheiten, die ohne jede Einschränkung Geheimnisse darstellen,
d. h. die mysteria in sensu stricto simpliciter, sind in der Natur in keiner
Weise verwurzelt, in ihren Seinsgründen nicht enthalten. Man kann
sie vor der Offenbarung nicht einmal negativ begründen oder auf Grund
einer Naturangabe als nicht unmögliche Gegenstände sich vorstellen.
Unter den verschiedensten logischen Gebilden können sie Platz haben,
aber selbst in dieser Form wird der Menschengeist sie kaum erzeugen :

so hoch ragen sie über den Bereich des Denkbaren empor. Die religiöse

Begeisterung hat über das Wesen Gottes manches gedacht und selbst

von einer Dreiheit gesprochen ; aber auch auf ihrer höchsten Stufe
kam sie nie auf den Gedanken, eine Trinität zu behaupten, wie sie

vom Christentum verkündet wird. Hierin kommt das gänzliche
Unvermögen des menschlichen Verstandes klar zum Ausdruck. Selbst der

logische Wert solcher Vorstellungen hellt erst nach der Offenbarung auf
und bildet den Gegenstand eines Problems, über welches nachzudenken

überhaupt von Belang ist. Zu einer innern Einsicht kommt man
indessen nicht, da die Vereinbarkeit der einzelnen Wesenszüge nur von
außen her, von Seiten der Umrandung, rein negativ, als nicht unmöglich

erscheint. Vor und nach der Offenbarung vermag also der
Verstand in das Innere, in das Wesen solcher Wahrheiten nicht
einzudringen : sie sind und bleiben in diesem Leben unbegreiflich. Die
Unbegreiflichkeit bezeichnet nicht das privativ Vernunftwidrige im Sinne des

« Credo quia absurdum est », sondern das Übervernünftige. Der
Seinsgehalt solcher Wahrheiten ist überwältigend, kann in Wesensgründen
und Kategorien des Verstandes nicht ausgedrückt werden. Will man
sie in diesem Sinne irrational nennen, so läßt sich sachlich dagegen

nichts einwenden ; nur ist die Bezeichnung mehrdeutig und wird oft
in einem ganz unannehmbarem Sinne verwendet, so daß die katho-
lichse Theologie von dem Gebrauche dieser Redeweise absehen muß



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 447

und das Wort « superrationale » zu benützen genötigt ist1. Hiermit ist
das Unvermögen des Verstandes hinlänglich ausgedrückt und es bleibt
einem relativen Vermögen der Platz vorbehalten. Dieses besteht darin,

1 Das Irrationale ist zunächst Gegensatz zum Rationale. Alles, was mit
den eigenen Kräften des Verstandes nach den oft erwähnten verschiedenen Arten
der Möglichkeit erreicht und vergegenständlicht werden kann, ist rational ; was
über diese Grenzen hinaus liegt, ist irrational. Je nachdem die Leistungsfähigkeit
des Verstandes bestimmt und begrenzt wird, sprechen wir in ganz verschiedenem
Sinne vom Rationalen und Irrationalen. Rational kann vor allem den aktiven
Eingriff des Verstandes in die formale Gestaltung der Objekte bezeichnen. Die
Prinzipien liegen a priori im Verstand vor und dienen zur Gestaltung der an sich
unbestimmten sinnlichen Eindrücke. Zu bestimmten Gegenständen werden sie
durch den a priori Bestand des Verstandes und nur in dem Maße können sie
vergegenständlicht werden, als dies die Formen a priori vermögen. Nur das kann
der Verstand als eine bestimmte Erscheinung erfassen, was zunächst zeitlich und
räumlich vergegenwärtigt, nachher aber im Rahmen der Kategorien in gewissen
Beziehungen ausgedrückt und vergegenständlicht wird. In diesem Rahmen
sprechen wir von einer rationalen Erkenntnis, deren Gegenstand die Erscheinungen,
die Phänomene bilden. Was über dieselben hinaus liegt, ist irrational, d. h. die
Vergegenständlichung kann es nur Prinzipien verdanken, die nicht das Wahre,
sondern das Gute zum Gegenstande haben. Dies ist der Standpunkt Kants. Er
nennt bloß Begriffe, die keinen Widerspruch enthalten, aber als Beispiele nicht
verwendet werden können, irrational. Folgerichtig müßten indes alle Noumena
so genannt werden, wie dies tatsächlich oft geschehen ist. In dieser Hinsicht ist
Rationalismus gleichbedeutend mit Phänomenalismus.

Betrachten wir die innere Natur des Verstandes, sein Verhältnis zu den
Objekten, die im Rahmen des ens in quidditate sensibili ihm aufscheinen können,
und wollen wir sie in partikulären Normen näher präzisieren, so steht nichts im
Wege, daß wir von einem a priori des Verstandes sprechen. Bei näherer
Überlegung aber stellt es sich heraus, daß sie restlos als Gegebenheiten a posteriori
anzusehen sind. Sie stammen aus der Angemessenheit zu einem Akt (zum Objekt,
zum ens in quidditate sensibili), welcher daher ihnen vorausgeht und sie als ihr
Seinsgrund bestimmt. Darum kommt ihnen bei der Vergegenständlichung keine
formale, gestaltende, sondern bloß eine materiale, aufnehmende Rolle zu. Erstere
kommt der Veritas ontologica zu, letztere aber dem Verstand auf Grund der
abstractio effectiva und considerativa, teils passiv, teils aktiv. Hiermit erscheinen
der Phänomenalismus und die aktive Gestaltung der Erkenntnisgegenstände als
in ihren Grundlagen unhaltbar. Eine solche Auffassung des Rationale und
Irrationale kann von der christlichen Philosophie nicht anerkannt werden. Das
Irrationale des Phänomenalismus beginnt bei den Noumena und erreicht seinen
höchsten Grad in den geoffenbarten Wahrheiten, wenn man von solchen aus
irgendeinem Grunde überhaupt sprechen will.

Der Rationalismus der christlichen Philosophie betont vor allem die Oberhoheit
der Vernunfterkenntnis gegenüber dem Materialismus, Positivismus und Sensismus.

Für den Innenbereich des Rationale ist ihm das ens in quidditate sensibilis
der angemessene Gegenstand des Verstandes, maßgebend. Die ontologische Wahrheit

desselben kann sowohl in ihrem absoluten, wie auch in ihrem relativen Wert
dem Verstand aufleuchten. Alles, was in derselben nach kausalen Zusammenhängen

festgestellt, erkannt werden kann, gehört direkt in den Bereich des
Rationalen. Manche Angaben scheinen nicht bloß in sich auf, sondern ermöglichen



448 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

daß nach erfolgter Offenbarung eine äußere Evidenz, in der

Umrandung möglich ist, so daß die Geheimnisse in ihrer Nicht-Unmöglichkeit

mit natürlichen Erkenntnismitteln vergegenständlicht und vor dem

als Begriffe eine univoke Wertung und Aussage. Andere scheinen bloß in Proportionen

und Vergleichen auf, und deshalb ist auch ihr Wert dementsprechend
einzuschätzen. Immerhin gehören beide zu den positiv rationalen Angaben, wenn
das Insich-Aufscheinen feststeht und die Proportionen meßbar sind. Die rationale
Begründung hört auch bei den nicht meßbaren Proportionen nicht auf, wenn der
kausale Zusammenhang zwischen dem ens in quidditate sensibili und dem
erschlossenen Sein nachweisbar ist. Hier haben wir nicht rein positiv-rationale,
sondern positiv-negative Angaben vor uns, wie sie in den Wahrheiten der Theo-
dizee vorliegen. Das Rationale verschwindet nicht, solange irgendeine Angabe
mit der entitas sensibilis, wenigstens indirekt, kausal verbunden werden kann.
Soweit sinnlich begründete Tatsachen dies nahelegen oder gar beweisen, ist ihr
Zeugnis indirekt als negativ-positiv rational anzusehen, wie wir dies von den
motiva materialia credibilitatis behauptet haben. Die Gegebenheiten, für deren
Wahrheit sie eintreten, ragen allerdings über die Grenzen des Rationale hinaus,
wie die mysteria in sensu stricto. Sie sind indes nicht irrational schlechthin, da
die motiva credibilitatis gerade dies nahelegen, daß ihre Annahme vernunftgemäß
ist. Ihr Sosein leuchtet indessen nicht ein, sodaß sie in dieser Beziehung irrational
genannt werden können. Die nähere Untersuchung zeigt aber, daß dies nur im
Sinne des Übervernünftigen zugegeben werden kann. Der Verstand kann zur
Einsicht ihrer inneren Möglichkeit nicht gelangen ; aber er vermag sie in der
Umrandung negativ zu vergegenständlichen, sodaß das Rationale indirekt und negativ
in ihnen aufscheint.

Die christliche Philosophie kennt demnach rationale, unterrationale und
überrationale Gegebenheiten, und nennt nur jene irrational, welche mit der quidditas
sensibilis keineswegs weder kausal, noch umrandungsweise verbunden, vonseiten
der Natur nicht begründet werden können. Unterrational ist die sinnliche
Erkenntnis. Hierher gehören auch jene parapsychischen Erscheinungen, deren
rationale Grundlagen nicht aufzudecken sind. Überrational ist alles, was mit
natürlichen Erkenntnismitteln nicht vergegenständlicht werden, mit den
Naturangaben aber in Verbindung gebracht werden kann. Zu ihrer formalen
Vergegenständlichung sind objektive und subjektive Erkenntnismittel erfordert, welche
die natürliche Leistungsfähigkeit des Verstandes gänzlich übersteigen. Das
Rationale steht auf dem gleichen Niveau mit der objektiven und subjektiven
Leistungsfähigkeit und Angemessenheit des Verstandes und kann in den logischen
Schemata, wie auch in den Kategorien wenigstens nach Proportionen (analog)
ausgedrückt werden. Irrational schlechthin können wir das nennen, was gänzlich
über die logischen Schemata und über die inhaltlichen Kategorien hinausliegt,
in dieselben in keiner Weise eingereiht werden kann. Als solche Gegebenheiten
können wir das ens primordiale, den erst erfaßten Seinsbegrifi und das künstlich
gestaltete, logisch allgemeine ens commune, das transzendentale Sein bezeichnen.
Das erste ist irrational, weil es der Ausgangspunkt jeder Erkenntnis ist. Es scheint
organisch, ohne jede rationale Begründung auf, ist unbestimmt in jeder Hinsicht,
und wird, wenn es nicht näher bestimmt wird, nicht in seinem eigenen Seinsgehalt,
sondern jenem der einzelnen Kategorien vergegenwärtigt. Es beeinflußt den
Verstand triebmäßig und läßt ihm keine Ruhe, solange es nicht in irgendeiner Kategorie
eine allseitige Bestimmung gefunden hat. Das ersterfaßte Sein ist irrational nicht
bloß deshalb, weil es aus keiner vorausgehenden Verstandestätigkeit stammt, aus



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 449

Verstände aufgehellt werden können. Dies ist die äußerste Grenze der

Leistungsfähigkeit des Verstandes. Er vermag auch etwas bei den

höchsten Geheimnissen zu leisten. Kausal kann er sie als eigenmächtige

einer solchen nicht abgeleitet werden kann, sondern auch deshalb, weil es auch
nach seinem Ausscheinen nicht begründet werden kann. Das einzige, was man
von ihm nach entsprechender Reflexion behaupten kann, ist sein Zusammenhang
mit der Sinnenwelt. Ganz anders der künstlich gebildete, inhaltlich reiche Seins-

begrifi, der die Frucht einer langen Verstandestätigkeit ist und insbesondere

bezüglich seiner Virtualität einer tiefgreifenden Begründung bedarf und eine solche

zuläßt : er stellt eine rationale Angabe dar. Das logisch allgemeine ens commune
gehört in den Bereich des Irrationalen, weil es für die rationale Erfassung weiterer
Gegenstände nichts beiträgt. Inhaltlich leer (Symbol der Denkfaulheit), treibt es

zur Forschung nicht einmal in dem Sinne an, wie wir dies vom ersterfaßten Sein

behauptet haben und bietet aus dem eigenen Gehalt den gebildeten Begrifien
weder den Stoff, noch bestimmte logische Schemata. Alles erscheint in ihm bloß
nach Möglichkeit, ohne daß von ihm in bezug auf den realen oder logischen Wert
etwas zu erwarten wäre. Wegen dieser ohnmächtigen potentiellen Leere kann

man das ens commune als logicum irrational bezeichnen.

Wie man im Rahmen des Thomismus von einem processus rationalis sprechen

kann, führt der hl. Thomas In librum Boethii de Trinitate, q. 6, a. 1, ad primam
quaestionem aus.

Das Irrationale wird nicht bloß erkenntnistheoretisch, sondern auch
weltanschaulich gebraucht und scheint als Prinzip philosophischer Systeme auf. Das

logisch allgemeine Sein, welches wir soeben beschrieben haben, ist dem
transzendentalen Sein Hegels, dessen weltanschauliche Bedeutung und Schicksal
allgemein bekannt sind, bis zum Verwechseln ähnlich. Hegel hat versucht, aus

dem völlig leeren, logischen Irrationalen durch Autogenesis das bestimmte, reale

Rationale abzuleiten. In ihm ist Sein und Nichtsein, Rationale und Irrationale
identisch, das eine entwickelt sich ins andere nach streng logischen Regeln. Der
Grundirrtum, das wirklich Irrationale im Sinne des Absurden und Unmöglichen,
ist die Behauptung des Vorranges des rein Potentialen über das Wirklichkeitsprinzip.

— Ein Gegenstück dazu bildet das Irrationale Schopenhauers, der blinde
Wille, als Prinzip aller Wirklichkeit, der in der Selbstvernichtung den höchsten
Grad seines Könnens erreicht. —- Der Irrationalismus Bergsons ist an das Leben

gebunden. Das Sein kann mit Denken nicht erfaßt werden. Die schaffende Kraft
desselben ist das Leben und es kommt in der Intuition zum Bewußtsein. — In
den verschiedenen Formen des Pantheismus ist das Irrationale ein von jeglicher
Selbstbestimmung beraubtes Urprinzip, welches nach notwendigen Gesetzen sich

zu bestimmten Seinsformen (Seinsweisen, modi) entwickelt und im Selbstbewußtsein

zu seiner Vollendung gelangt. Neben den abstrusen Versuchen des Gnostizismus
und Neuplatonismus bietet das moderne philosophische Denken zahlreiche

Beispiele eines solchen Irrationalen.
Das Urprinzip der christlichen Philosophie, das esse per se subsistens, hat

mit dem Irrationalen nichts gemein. In ihm ist Sein und Denken identisch. Nicht
bloß mit Selbstbewußtsein, sondern auch mit Selbstbestimmung ist es nach außen

hin, in der Hervorbringung des ens participatum tätig, und mit überragender
Majestät beherrscht es das ganze Gebiet desselben, sodaß ein Geschehen ohne
seinen zielbewußten Einfluß nicht einmal denkbar ist. Das Ansichseiende erkennt
sich selbst mit durchdringender Intuition. Dem menschlichen Verstände aber
scheint es, nach erfolgter abstraktiver Tätigkeit, vollends rational (positiv-negativ)



450 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

Ursache nicht vergegenständlichen. Er kann hierbei auch nicht als ein
instrumentum in sensu stricto auftreten, da ihm die actio propria, die

reale Angemessenheit dazu gänzlich abgeht ; seine natürliche Anlage
und seine Begriffe können indes als ein instrumentum in sensu lato,
als Kanal der Offenbarung dienen und so als ein medium quo et ex quo
verwendet werden.

Die Frage : Können die Geheimnisse mit natürlichen Mitteln
bewiesen werden kann auch so gestellt werden : ob und in welchem

Grade sie einer evidenten Gestaltung unterzogen werden können. Unter
Evidenz verstehen wir das klare Aufscheinen des Wahrheitsgehaltes,
die Vergegenwärtigung der Wesenszüge des Seienden. Bezieht sich
diese Durchsichtigkeit auf die ontologische Wahrheit des Seienden, so

sprechen wir von einer evidentia obiectiva. Bezieht sich aber dieser

Tatbestand auf das erkennende Subjekt, so handelt es sich um eine

evidentia subiectiva. Letztere hat nur dann einen realen Wert, wenn
sie von der evidentia obiectiva verursacht wird und sich auf die
ontologische Wahrheit bezieht. Ist dies nicht der Fall, so ist sie wertlos
und hat einen rein labilen, subjektiven Bestand. Sie kann eine direkte
Richtlinie für das erkennende Subjekt sein, für andere hingegen ist sie

als solche nicht verwendbar. — Die objektive Evidenz ist entweder
eine innere oder eine äußere. Letztere scheint in der Umrandung auf,
also ohne kausalen Zusammenhang. Die erste zeigt den Gegenstand
entweder in seiner direkt erfaßten ontologischen Wahrheit (evidentia imme-

diata) oder in fremden Gegebenheiten, in welchen der Gegenstand nach
realen Kausalzusammenhängen enthalten ist (evidentia mediata, in alio).

auf. Als Objekt einer irrationalen Intuition ist es nur im allgemeinen desiderium
beatitudinis gegeben (I 2, 1 ad 1), dessen Vergegenständlichung dem processus
rationalis der Gottesbeweise vorbehalten ist.

In der christlichen Philosophie kann demnach das Irrationale nur das bezeichnen,

was entweder in sich nicht rational begründet werden oder für etwas anderes
kein Erkenntnisgrund sein kann. Letzteres trifft beim ens commune logicum zu,
welches keine aktuelle Wirkkraft (virtualitas) besitzt, sondern bloß ein infinitum
in pura potentia ist. In sich kann rational nicht begründet werden, was weder
in der eigenen ontologischen Wahrheit — sei es in se, sei es in alio — noch in der
Umrahmung aufscheinen kann. Daß dies in Bezug auf die Geheimnisse nicht
zutrifft, haben wir hinlänglich dargetan. Daher kann man sie durchaus nicht
in den Bereich des Irrationalen verweisen. Sie können zwar mit den Verstandesprinzipien

in sich, nach innerer Durchsichtigkeit, nicht durchdrungen werden.
Hieraus folgt aber nur, daß sie überrational sind. Die innere Einsicht in die
Umrahmung vermittelt indes eine rationale, wenn auch nur äußere Meßbarkeit
derselben, was durchaus genügt, um sie von der Anklage des « Irrationalen » zu
befreien.



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 451

Für die Annahme aller Geheimnisse ist eine äußere Evidenz nötig,
damit der Glaube eine vernunftgemäße, menschlich begründete Zustimmung

sein kann. Diese Einsicht wird in entfernter Weise durch die sog.

praeambula fidei bedingt, näher aber durch die motiva materialia credi-

bilitatis. Letztere entfernen alle Hindernisse, welche die Annahme der

tatsächlichen Offenbarung erschweren, und führen zur Erkenntnis, daß

zwischen Natur und Übernatur kein Gegensatz besteht, daß sie

miteinander objektiv vereinbar sind und im gläubigen Gemüt kein Doppelleben

verursachen.

Demnach können wir die Grade der Durchsichtigkeit der Geheimnisse

nach folgendem Schema darstellen :

remota : fundata in praeambulis fidei.
fundata in motivis materialibus credibili-
tatis (in miraculis, prophetiis).
fundata in harmonia inter ambiens et myste-
ria simpliciter post revelationem.

!pure

negativa : in mysteriis sec. quid ante
revelationem.

negativo-positiva : in mysteriis sec. quid post
revelationem.
inchoative, negativo-positiva : in mysteriis in
sensu lato proprie ante revelationem, posi-
tivo-negativa in eisdem post revelationem.

Eviden-
tia
myste-
riorum

extrin-
seca

' proxima

partialis,
remota
fundata

intrin- 1 totalis,
seca proxima,

fundata
in rationi-
bus semi-
nalibus
naturae

per-
fecte

positivo-negativa : in mysteriis in
sensu lato improprie ex insuffi-
cientia medii obiectivi ante
revelationem, positiva post revelationem.
positiva : in mysteriis ex insuffi-
cientia medii subiectivi.

In bezug auf das Dasein in der tatsächlichen Aufhellung, sind die

Geheimnisse restlos der Vergegenständlichung durch die Offenbarung
unterworfen. Dies gilt in dem Ausmaße, in welchem ihnen die

Verborgenheit immanent ist. So sind z. B. die mysteria in sensu lato ex

insufficientia medii subiectivi bezüglich des tatsächlichen Aufscheinens

von der Offenbarung nur für jene Personen abhängig, welche die Gründe

der Vergegenwärtigung nicht einsehen. Nur für sie sind solche Wahrheiten

verborgen, während dies in sich betrachtet nicht der Fall ist.

Mit Rücksicht auf diese mehr oder weniger relative Notwendigkeit haben

wir den Satz aufgestellt, daß die Geheimnisse in ihrer tatsächlichen

Aufhellung der Offenbarung unterworfen sind. Darum ist eine formale

Vergegenständlichung aller Geheimnisse in Bezug auf das Dasein rein im
Lichte der Offenbarung möglich. Nur materiell, in Bezug auf die ent-



452 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

femten Bedingungen, kann die Natur für ihre Vergegenwärtigung
eintreten und haften. Nach erfolgter Offenbarung kann also das tatsächliche

Aufscheinen der Geheimnisse vollständig und innerlich evident
sein bei den mysteria in sensu lato, unvollständig und äußerlich bei
den mysteria in sensu stricto. Dies alles gegenüber der formalen, im
Rahmen einer bloß materiellen Vergegenständlichung.

Betrachten wir das Sosein, die Wesenszüge der Geheimnisse, so ist
eine natürliche Vergegenständlichung bei den mysteria in sensu lato
improprie ex insufficientia medii subiectivi restlos möglich, bei
denselben ex insufficientia medii obiectivi nur mit Einschränkung : das

Wesentliche wird vergegenwärtigt, die Modalitäten bleiben verborgen.
Solche Geheimnisse können innerhalb der reinen Möglichkeiten
vergegenständlicht werden, deren Grenzen sowohl von der subjektiven
Leistungsfähigkeit des Verstandes, als auch vom Reichtum und von
der Ausdehnung seiner natürlichen Erkenntnismittel abhängen. — Über
das Sosein der mysteria in sensu lato proprie kann der Verstand vor
der Offenbarung eine Meinung, eine Hypothese sich bilden. Sie scheinen

ihm als Nicht-Nichtmöglichkeiten auf. Die Offenbarung bestätigt
dieselben. Die rein natürliche Erkenntnis bleibt auch nach der
Offenbarung bei dieser Qualifikation stehen ; in Verbindung aber mit dem

übernatürlichen Licht gelangt er zu einer inneren Einsicht im Rahmen
des positiv-negativ Möglichen. — Bei den mysteria in sensu stricto ist
eine innere Einsicht nicht erreichbar. Nur materiell, ex parte subiecti
et substrati scheint eine solche bei den mysteria sec. quid auf ; die

formale Vergegenwärtigung ihrer ontologischen Wahrheit hängt von der

Offenbarung allein ab. Bei den mysteria simpliciter fehlt auch diese

Hilfe der natürlichen Einsicht, sodaß sie nur eine rein äußere Evidenz
zulassen, die durch eine innere nicht einmal materiell, d. h. vonseiten
des Substrates unterstützt wird.

Die Begründung der eigentlichen Geheimnisse (mysteria in sensu

stricto) läßt sich folgendermaßen darstellen :

nec negativa quoad mysteria simpliciter
ante revelationem.

Fundatio myste-
riorum in sensu
stricto in natura
quoad veritatem
ontologicam

extrinseca «{pure negativa (ex parte ambientis) quoad
mysteria simpliciter post revelationem, et
quoad mysteria sec. quid ante revelationem.

(nulla
quoad mysteria simpliciter nec ante

nec post revelationem.
negativo-positiva quoad mysteria sec. quid
post revelationem.

intrinseca


	Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel [Schluss]

