
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi in den frühen
Paulinenkommentaren und in der Frühscholastik [Fortsetzung]

Autor: Landgraf, Artur Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762296

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi
in den frühen Paulinenkommentaren

und in der Frühscholastik

Von Weihbischof Dr. Artur Michael LANDGRAF

Sünde und Gliedschaft am geheimnisvollen Leib
(Schluss)

Die Fragen, die sich damit erheben, sind : 1. Sind die Getauften
kraft der Taufe nicht lebendig 2. Ist jeder, der die Caritas hat und
so lebendig ist, Glied des Leibes Christi 3. Ist, wer die Caritas nicht
besitzt, nicht Glied des Leibes Christi

Die erste Frage scheint nach dem System Hugos dahin beantwortet
werden zu müssen, daß die Getauften kraft der Taufe nicht lebendig
sind. Er neigt nämlich der Meinung zu, daß wir kraft der Taufe — so

wie auch schon in der Beschneidung des Alten Testamentes geschah —
lediglich vom Verderben befreit, d. h. von der Sünde gereinigt werden,
alles andere aber nicht aus der Taufe, sondern aus dem die Taufe

heiligenden Leiden Christi stamme h

Vor der Beantwortung der zweiten Frage ist zu bemerken : Die

zum Bereich des Anselm von Laon gehörigen Sententiae Atrebatenses

zitieren die Autorität des hl. Augustinus für die Behauptung, daß zwar
die Taufe außerhalb der Kirche ist, ein seliges Leben sich aber bloß
innerhalb der Kirche findet2. Die Sentenzen des Cod. lat. 18 der
Bibliothek von Vitry le François bringen einen Augustinustext, nach
dem die von der Kirche Getrennten den Geist Gottes nicht haben3.
Diese Sentenzen bringen noch den weiteren Text :

1 De sacramentis christianae fidei. Lib. 2 p. 6 c. 3. Rouen (1648) 623. —
Man vgl. A. Landgraf, Die Darstellung des hl. Thomas von den Wirkungen der
Beschneidung im Spiegel der Frühscholastik. [Acta Pontificiae Academiae Romanae
S. Thomae Aqu. et Religionis Catholicae.] Turin-Rom (1941) 30 f.

2 O. Lottin, Les « Sententiae Atrebatenses ». Recherches de théologie
ancienne et médiévale. 10. Louvain (1938) 348.

3 Lib. 5 c. 152 (fol. 67) : Am Rand: CLII0. Quod segregati ab ecclesia non
habent Spiritum Sanctum. — Der Text: Idem [Augustinus] in sermone de blas-
phemia in Spiritum Sanctum. Animalis autem homo non percipit ea, que sunt
Spiritus Dei. Hunc Spiritum quod non habeant illi, qui sunt ab ecclesia segre-



396 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Am Rand : Extra ecclesiam neminem vivificat Spiritus Sanctus et intra
ecclesiam fictus non percipit eum. — Der Text : Aecclesia catholica sola

corpus est Christi, cuius ille caput est salvator sui corporis. Extra hoc
corpus neminem vivificat Spiritus Sanctus, quia, sicut dicit apostolus,
Caritas Dei diffusa est in cordibus nostris per Spiritum Sanctum, qui datus
est nobis. Non est autem particeps divine caritatis, qui hostis est unitatis.
Non habent itaque Spiritum Sanctum, qui sunt extra ecclesiam. De illis
quippe scriptum est : Qui se ipsos segregant animales Spiritum non habentes1.

Die zweite Frage nun, nämlich, ob nach Hugo jeder, der die Caritas

hat und so lebendig ist, Glied des Leibes Christi ist, muß bejahend
beantwortet werden, zumal da Hugo die Caritas ausdrücklich als die imitas

ecclesiae bezeichnet und zwar so, daß diese unitas die Caritas und die
Caritas die unitas ist3. Die Caritas ist also die Einheit der Kirche selber,

ist, mit der Terminologie unserer heutigen Theologie gesagt, die Form,
welche die Einheit der Kirche bedeutet. Sie ist aber damit nicht
notwendig auch das, was uns, d. i. die Einzelnen, mit der Kirche
verbindet, so daß sie Glieder der Kirche sind. Es könnte ja, a priori
gesprochen, auch Glieder geben, die nicht an der Einheit der Kirche,
wohl aber an der Kirche teilhaben. Zudem sehen wir bei anderen

Autoren der Frühscholastik, daß sie aus der Caritas gleichsam als Zweige

aus der Wurzel die Anhänglichkeit an das Haupt und an die Glieder
und die Mitarbeit mit den anderen Gliedern herauswachsen sehen.

Außerdem unterscheidet Hugo ausdrücklich zwischen unio und unitas.
So schreibt er in seiner Christologie : Verbum quippe, quod cum Patre

gati, Iudas apostolus apertissime déclarât dicens : Qui seipsos segregant animales
Spiritum non habentes. 1 Fol. 90w.

2 Summa de sacramentis christianae fidei. Lib. 2 p. 13 c. 11. Rouen
(1648) 673 : In der Frage utrum Caritas semel habita amittatur, die bejahend
beantwortet wird, findet sich die folgende Diskussion : Ostendis integram tunicam
Christi, quae scindi non potuit, etiam quando Christus pati potuit. Corpus Christi
vulnerabatur et tarnen tunica Christi non scindebatur. Magnum est, quod affers,
si bene intelligas. Quid est enim tunica Christi nisi ecclesia Christi, et quid inte-
gritas tunicae nisi unitas ecclesiae. « Ecce quam bonum et quam iucundum habi-
tare fratres in unum. » Quod unum « Manete in dilectione mea. » Ergo Caritas
unitas est ecclesiae. Et dicit Scriptura : qui in unitate ecclesiae sunt, perire non
possunt. Hoc est, quod dicere voluisti : qui in caritate sunt, perire non possunt.
Sive caritatem sive unitatem nomines, idem est, quia unitas est Caritas et Caritas
unitas. Qui ergo in unitate ecclesiae sunt, semper in caritate sunt, et, qui in
caritate sunt, perire omnino non possunt. Manifesta est Veritas. Nemo fidelis
contradicit. Nullus in caritate perire potest. Ibi perire non potest, sed inde exire
et perire potest. Qui ibi manet, perditionem non timet. Caveat ipse, ne egre-
diatur foras. Intus positis perditio non est sicut iis, qui foris sunt, salus non est.
Qui incipit exire, incipit perire. Cum autem foris positus ad caritatem revertitur,
ad salutem paratur.



in den frühen Paulinenkommentaren 397

Deo unum erat per ineffabilem unitatem, cum homine assumpto unum
factum est per admirabilem unionem. Unitas in natura, unio in persona.
Cum Patre Deo unum in natura, non in persona ; cum homine assumpto
unum in persona, non in natura. Quid magis unum quam unitas
Quod unitate unum est, summe unum est1.

Betreff der dritten Frage, ob nämlich, wer die Caritas nicht besitzt,
nicht Glied des Leibes der Kirche ist, ist es schwierig, sich über die
Ansicht des Hugo in der Summa de sacramentis klar zu werden. Auf
den ersten Anblick möchte es scheinen, als ob er einen solchen von der
Kirche ausschlösse. Doch wir wollen seine Aufstellung genauer
untersuchen, die er in die Worte faßt : Qui enim non habet Spiritum Christi
non est membrum Christi. In corpore uno spiritus unus. Nihil in
corpore mortuum, nihil extra corpus vivum.

Hier wäre zuerst zu klären, was es bedeutet, habere Spiritum Christi.
Kann ihn derjenige haben, der die Caritas nicht besitzt Dem scheint
nach Hugo so zu sein. Denn er sagt auch, daß David durch seine Sünde

zwar die Caritas verlor, aber daß der Geist Gottes nicht von ihm wich,
sondern mit ihm war, um ihn zurückzuführen und in der Buße zu
rechtfertigen ; daß er mit ihm war zur Hut, aber nicht in ihm zur Gerechtigkeit

blieb 2.

1 De sacramentis christianae fidei. Lib. 2 p. 1 c. 12. Rouen (1648) 604. —
Man vgl. auch Lib. 1 p. 12 c. 1 (ebenda 574) : Vocatus est Abraham unus ex multis :

unitas principium unionis, ut ad sinum illius colligerentur quicumque post ilium
fide illi et devotione iungerentur.

2 De sacramentis christianae fidei. Lib. 2 p. 13 c. 12. Rouen (1648) 675 :

Sed dicunt : Si David peccando caritatem amisit, quomodo ergo verum est, quod
scriptum est de ipso, quod « spiritus Domini non recedebat a David ab eo die
et deinceps ?» Si enim Caritas recessit, quomodo spiritus Domini remansit
Quasi vero spiritus Domini secundum multa alia remanere non potuerit, etiamsi
secundum donum caritatis recesserit. Nonne et in illis sive cum illis remanet,
quos cadentes custodit, ne pereant, quos tarnen stantes non custodit, ne cadant
Sic itaque spiritus Domini non recessit a David, quia cum eo erat, ut abeuntem
reduceret et poenitentem iustificaret et forte cum eo erat, sed in eo non erat.
Cum eo erat ad custodiam, sed in eo non erat ad iustitiam. Non enim tune iustus
erat David, quando in tam gravi peccato prostratus erat, neque ad eum tune
pertinuit, quod scriptum est : « Iustus in die septies cadit et tarnen iusti nomen
non amittit. » Propter hoc igitur Spiritus Dei, etsi cum David tune erat, ut
peccando non periret, nullatenus tamen sic erat, ut damnabiliter non peccaret. —
Man hat auch später zwischen verschiedenen Arten der Einwohnung Gottes
unterschieden. Man vgl. z. B. Petrus Cantor, Psalmenkommentar, zu Ps. 25, 8 (Cod.
Paris. Mazarin. lat. 176 fol. 23) : Quidam enim sunt, in quibus videtur Deus habi-
tare per aliquam gratiam, quam habent, ut per facundiam, mansuetudinem et
huiusmodi. Hi tamen non sunt habitatio glorie Dei, quia sibi bona sua, et non
gratie vel glorie Dei ascribunt. Ideoque nec Deus habitat in eis gloriose et in
opinione hominum. Vel aliter, ut quilibet fidelis dicatur domus Dei, sic.



398 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Wenn man nun bedenkt, daß von Hugo als Aufgabe des Heiligen
Geistes bei der Wiederherstellung des Menschen genannt wird, uns das

Licht der Erkenntnis und die Flamme der Liebe zu geben, die Gesamtaufgabe

des Heiligen Geistes aber mit der vom menschlichen Geist
durch das Haupt geschehenden Belebung verglichen wird1, dann hat
man Grund zur Annahme, daß als vivus an der oben genannten Stelle
auch schon derjenige gemeint ist, der den Glauben besitzt, durch den

er eben schon der Kirche verbunden ist. Darf man doch auch die

Kinder, die im Alten Testament beschnitten waren, wenn auch nicht
einfachhin zu den Lebenden, so doch auch nicht zu den Toten zählen.
So wird es erklärlich, daß Hugo, wo er von den Gliedern der Kirche
im allgemeinen spricht, sie nie als diejenigen bezeichnet, welche die
Caritas besitzen, sondern als diejenigen, die im Leib sind wegen des

einen Geistes und des einen Glaubens2.
Dazu kommt, daß Hugo diejenigen Christen nennt, die am Geist

Christi teilhaben und Glieder Christi sind 3, dabei aber doch von einer

Unterscheidung der wahren Christen, die beim Gericht zur Rechten

stehen werden, von den anderen Christen weiß, die dann zur Linken
ihren Platz findenä.

1 De sacramentis christianae fidei. Lib. 2 p. 2 c. 1. Rouen (1648) 606 :

Propterea Spiritus in igne datus est, ut lumen haberet et flammam : lumen ad
cognitionem, flammam ad dilectionem. Porro sicut spiritus hominis mediante
capite ad membra vivificanda descendit, sic Spiritus Sanctus per Christum venit
ad christianos.

2 De sacramentis christianae fidei. Lib. 2 p. 2 c. 2. Rouen (1648) 606 :

Ecclesia sancta corpus est Christi uno Spiritu vivificata et unita fide una et
sanctificata. Huius corporis membra singuli quique fidelium existunt, omnes

corpus unum propter Spiritum unum et fidem unam Quisquis ergo donum
gratiae [gemeint sind die gratiae gratis datae unserer heutigen Theologie, von denen
Paulus Rom. 12, 6-8 spricht] Dei percipere meruit, sciât non ad se solum pertinere,
quod habet, etiam si solus habet. Hac itaque similitudine ecclesia sancta, id est
universitas fidelium, corpus Christi vocatur propter Spiritum Christi, quem accepit,
cuius participatio in homine designatur, quando a Christo christianus appellatur.
Hoc itaque nomen signât membra Christi participantia Spiritum Christi, ut ab
uncto sit unctus, quia a Christo dicitur christianus. Christus quippe unctus inter-
pretatur, illo videlicet oleo laetitiae, quod prae cunctis participibus suis secundum
plenitudinem accepit, et cunctis participibus suis quasi caput membris secundum
participationem transfudit, « sicut unguentum in capite, quod descendit » a

capite « in barbam » et deinde usque « in oram », hoc est in extremitatem vesti-
menti defluxit, ut ad totum efflueret et totum vivificaret. Quando ergo christianus
efficeris, membrum Christi efficeris, membrum corporis Christi participans Spiritum
Christi. Quid est ergo ecclesia nisi multitudo fidelium, universitas christianorum.

3 Man vgl. die vorausgehende Anmerkung.
4 De sacramentis christianae fidei. Lib. 2 p. 2 c. 3. Rouen (1648) 606 :

Universitas autem haec duos ordines complectitur, laicos et clericos, quasi duo



in den frühen Paulinenkommentaren 399

Diese Gründe würden dafür sprechen, daß nach Hugo auch, wer
die Caritas nicht besitzt, irgendwie zum Leib Christi gehören kann.

Vielleicht ist es eine Reminiszenz aus Hugo, wo wir in den

Quaestiones super epistolas Pauli in der Diskussion den Gedankengang

finden : Non habet fidem, non habet Spiritum Christi : ergo
non est membrum Christi nec ei dimissa sunt peccata h Ganz

eindeutig aber ist die Abhängigkeit von ihm in einem leider anonymen
Sermo, der sich mit solchen des Petrus Manducator, Galterus [von
St. Viktor], Petrus Lombardus, Magister Mauritius, Odo und des

Magister Achardus zusammen im Cod. Paris. Nat. lat. 16461 findet.
Man lese nur :

Per columbam intelligitur ecclesia. Ecclesia est corpus Christi. Spiritus
Sanctus est Spiritus Christi. Congrue ergo Spiritus Sanctus in columba
apparuit et non in alia specie, quia Spiritus Christi non est nisi in corpore
Christi et solum corpus Christi vivit ex Spiritu Christi, sicut corpus meum
solum vivit ex spiritu meo et corpus tuum vivit ex spiritu tuo. In corpore
nil mortuum, extra nichil vivum invenitur. Ad cuius corporis unitatem
nos invitât apostolus dicens : Solliciti estote servare unitatem Spiritus in
vinculo pacis. Unitatem vocat Spiritus illam unitatem, quam facit Spiritus
in corpore Christi, quod est ecclesia, cuius unitatis vinculum est pax. Ad
quam unitatem nos invitât dicens : unum corpus et unus spiritus, quasi
dicat : Ideo unitatem Spiritus servare debemus, quia sumus unum corpus
et unus Spiritus. Unum corpus cum proximo et unus Spiritus cum Deo.
Unum corpus ad invicem subministrando, unus Spiritus volendo. Unum
corpus sumus multorum membrorum adunatione, et unus Spiritus habitat
in nobis 2.

Dieser Sermo dürfte dem Walter von St. Viktor gehören ; denn
eine ausdrücklich einem G[alterus] zugeschriebene Predigt der gleichen
Sammlung legt ganz ähnliche Gedankengänge vor : In diesem Leib ist
nichts Totes, außerhalb desselben nichts Lebendiges. Denn, wer den
Geist Christi nicht hat, der ist nicht sein Glied. Die nämlich allein,

latera corporis unius. Quasi enim ad sinistram sunt laici, qui vitae praesentis
necessitati inserviunt Non ita dico ad sinistram, quemadmodum illi ad sinistram

statuentur, quibus dicetur : « Ite maledicti, in ignem aeternum. » Absit a
me, ut bonos laicos ibi statuere praesumam. Nam, qui boni erunt sive laici sive
clerici, ibi non erunt, et qui mali erunt sive laici sive clerici, ibi erunt. Non ergo
ad illam sinistram laicos christianos, qui veri christiani sunt, constituo, sed ad
illam sinistram, de qua dicitur : « In dextera eius longaevitas vitae, in sinistra
autem eius divitiae et gloria. » Quod enim ad sinistram in corpore est, de corpore
est et bonum est, quamvis optimum non sit.

1 In ep. ad Rom., q. 157 (SSL 175, 171).
2 Fol. 137».



400 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

die durch den Geist Gottes bewegt werden, die sind Söhne Gottes,

Tempel des Heiligen Geistes, Erben Gottes, Miterben Christi1.
Auch nach Huguccio kann man außerhalb der Kirche nicht den

Heiligen Geist, d. i. das Band der Caritas haben2.

Jedenfalls darf man bei der Darstellung der Lehre Hugos nicht
zu der Auskunft greifen, daß er den Begriff der Caritas weiter gefaßt
hätte, so daß auch die seiner Schule bekannte Caritas inchoata darunter
fiele 3. Warnt er doch ausdrücklich davor, den afjectus ftietatis, den

solche Sünder manchmal zu haben scheinen, wenn sie der Sünde
zustimmen und doch gewissermaßen in der Sünde, die sie nicht aufgeben,
dauernd einen Schmerz in sich tragen, mit dem Namen Caritas oder
dilectio zu bezeichnen 4.

Alle Unstimmigkeiten löst aber Hugo selber schließlich in seinem

Traktat De area Noe mystica, wo er zwischen denen unterscheidet,
die in Ecclesia, aber nicht de Ecclesia sind, d. h. die zwar den Glauben,
aber nicht die Werke haben, und denjenigen, die in Ecclesia und de

Ecclesia sind, d. h. mit dem Glauben auch die guten Werke besitzen 5.

Vielleicht sind es durch Hugos Ausführungen angeregte Gedankengänge,

die eine von J. B. Pitra dem Odo von Ourscamp zugeschriebene

Quästio dazu führte, eine doppelte Gliedschaft Christi anzunehmen, so

daß einer Glied wäre entweder deswegen, weil er von dem gleichen
Geist lebt, von dem Christus lebt, oder auch deshalb, weil er noch
innerhalb der Kirche weilt und an ihren Sakramenten teilhat, ohne von
dem Geist zu leben, von dem Christus lebt, sondern im Gegenteil. Wie
z. B. im menschlichen Körper Glied genannt wird, was vom Geist des

ganzen Körpers beseelt wird, aber auch, was nicht lebt, sondern bloß

1 Cod. Paris. Nat. lat. 16461 fol. 8v : In hoc ergo corpore nichil est mortuum,
extra nichil vivum. Qui enim Spiritum Christi non habet, hic non est eius mem-
brum. Hii enim soli, qui Spiritu Dei aguntur, hii sunt filii Dei, templum Spiritus
Sancti, heredes Dei, coheredes Christi.

2 Summa super decretum. Causa XXIIII (Cod. Bamberg. Can. 41 fol. 321) :

Non tarnen Spiritum Sanctum potest aliquis habere extra ecclesiam, « Spiritum »,

id est vinculum caritatis.
3 Man vgl. A. Landgraf, Die Lehre der Frühscholastik von der

knechtischen Furcht. Divus Thomas 15 (1937) 160-162.
1 De sacramentis christianae fidei. Lib. 2 p. 13 c. 12. Rouen (1648) 675 :

De affectu vero pietatis, quem huiusmodi peccantes nonnumquam habere videntur,
quando simul et peccare consentiunt et tarnen quodammodo in peccato, quod
non deserunt, dolore quodam affici non desistunt, cavendum tarnen est omnino,
ne caritatis sive dilectionis Dei nomine dignus existimetur.

6 Cap. 5 (SSL 176, 690 CD). Man vgl. dazu S. 398-399 Anm. 4.



in den frühen Paulinenkommentaren 401

noch mit den anderen Gliedern im Zusammenhang ist, wie ein saftloser
Arm oder Schenkel. Erst was vom Leib getrennt ist, wird nicht mehr
Glied genannt1. Nach den Quästionen Odos sind diese saftlosen Glieder

diejenigen, die in schweren Sünden sind und beharren, aber aus den

gesagten Gründen noch in der Kirche und so Bürger sind 2.

Vielleicht geht diese Unterscheidung auf Texte zurück, wie denjenigen
der Glossa (ordinavia) zum Johannesevangelium im Cod. Nr. E 19 (Nr. 108)
der Seminarbibliothek von Brixen, den man auf Blatt 20v liest : Verba,
quibus dixi manducare me, esse, manere in me et me in ipso. Ut autem,
aliquis maneat in Christo ut membrum et Christus in ipso ut in templo,
unitas facit. Unitas autem ex caritate est, Caritas ex Spiritu. Ergo Spiritus
est, qui vivificat compaginata membra, non separata.

Es paßt ganz in diesen Rahmen der Lehre Hugos, daß in der

genannten dem Odo zugeschriebenen Quästionensammlung die Unmöglichkeit

des Zusammenbestehens der Caritas mit der schweren Sünde

dargetan wird mit dem Hinweis, daß, wer die Caritas hat, Glied Christi ist3,

1 Quaestiones Magistri Odonis Suessionensis. J. B. Pitra, Analecta Novis-
sima Spicilegii Solesmensis. Altera Continuatio. Tom. II. Paris (1888) 150 und
Cod. British Museum Harley. lat. 1762 fol. 123 : Membrum Christi duobus modis
dicitur aliquis, aut quia vivit eodem spiritu, quo Christus, aut quia in ecclesia
adhuc est et sacramentis participât, non tarnen vivit Spiritu, quo Christus, sed

econtrario. Verbi gratia : in corpore hominis dicitur membrum, quod totius
corporis spiritu vegetatur ; dicitur iterum membrum, non quod vivat, sed quod
adhuc dependens est et adhaerens aliis, ut brachium et crus aridum. Quod autem
separatum est a corpore, iam non appellatur eius membrum. Similiter est in
corpore Christi, quod est ecclesia. Persecutor [nämlich Paulus] nec hoc nec illo
modo poterat dici tunc membrum Christi, quia nec vivebat tunc Spiritu Sancto
nec sacramentis ecclesiae tunc participabat. — Die zum Bereich Odos gehörigen
Quästionen des Cod. Vat. Reg. lat. 135 sprechen auf Blatt 97u nur von templum
Dei und membrum Dei. Man lese : Ad hoc dicimus, quia templum Dei stricto
modo dicuntur illi, quos Deus inhabitat per gratiam. Similiter membrum Dei,
qui per unionem gratie uniuntur Christo et ecclesie. Et hoc convenit tantum
bonis. Dicitur largius etiam templum vel membrum Dei participatione sacra-
mentorum. Et hoc convenit etiam malis, qui in ecclesia sunt nomine non numine,
corpore non mente, numéro non merito. Membra enim putrida et arida sunt, adhuc
corpori ecclesie [Ms. hat ecclesia] pendentia, sicut manus arida adhuc pendet corpori.

2 J. B. Pitra, Analecta Novissima. Altera Continuatio. Tom. II. 173 :

Exactores igitur Christi [beim Eucharistieempfang] reliqui existentes in crimina-
libus et perseverantes exigentes corpus Christi, hi adhuc eius sunt, quia in ecclesia ;

sed arida membra sunt infra, ut alibi diximus.
3 J. B. Pitra, Analecta Novissima Spicilegii Solesmensis. Altera Continuatio.

Tom. II. 103 : Quod Caritas et criminale non possunt esse in eodem, ita probatur :

si quis habet caritatem, membrum Christi est ; si quis habet criminale, membrum
diaboli est. Sed impossibile est aliquem esse membrum Christi et diaboli : ergo
impossibile est aliquem habere caritatem et criminale.



402 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

oder daß in der dem Odo nahestehenden zweiten Quästionensamm-

lung des Cod. lat. 964 der Bibliothek von Troyes einfachhin

behauptet wird, daß jeder Gute Glied der Kirche sei, aber nicht jeder
Prädestinierte 1.

Schon vorher scheint Robert von Melun von Hugo von St. Viktor
auszugehen, da er von zwei Arten spricht, auf die Christus Bräutigam
und Haupt genannt wird : Bonorum spiritualiter de merito vite ; malo-

rum, quamdiu in ecclesia sunt per sacramentorum participationem.
Quo modo dicitur sponsus et caput etiam fatuarum virginum 2.

Dementsprechend kennt er neben der allgemeinen Begriffsbestimmung der

Kirche als convocatio fidelium3 die engere als die Menge aller, die an
den Sakramenten der Kirche teilnehmen, unter denen sich auch morsche

Glieder und Körner vermengt mit Spreu befinden, die in gewissem Sinn

Glieder, aber morsche sind und die im Körper (in corpore), aber nicht

vom Körper (de corpore) sind4. Dies übernehmen im Wortlaut die

Quaestiones super epistolas Pauli6.

Vielleicht meint das Gleiche der zum Bereich des Radulph von Laon
gehörige Paulinenkommentar des Cod. lat. 241 der Bibliothek von Cler-
mond-Ferrand, da er den Ausdruck de corpore wählt in dem Zusammenhang

: Ideo debetis servare unitatem, quia ecclesia est unum corpus, de quo
vos estis secundum dilectionem et sacramentorum perceptionem6. Er
spricht denn auch von solchen, die Söhne der Kirche sind nicht nach dem

1 Fol. 163« : Utrum omnis bonus sit membrum ecclesie. Ad hoc, quia omnis
talis dignus est vita eterna. Contra hoc, quod quidam talium ad mortem predes-
tinatus est. — Sic. — Utrum omnis predestinatus sit membrum ecclesie. Contra
hoc, quod fornicatores et adulteri predestinati sunt. — Non.

2 R. M. Martin, Oeuvres de Robert de Melun. Tome Ï. Questiones de divina
pagina. [Spicilegium Sacrum Lovaniense. Fase. 13.] Louvain (1932) 28.

3 R. M. Martin, Oeuvres de Robert de Melun. Tome II. Questiones [theo-
logice] de epistolis Pauli. [Spicilegium Sacrum Lovaniense. Fase. 18.] Louvain
(1938) 213.

4 Ebenda, 215 und Cod. Paris. Nat. lat. 1977 fol. 118« : Vel ecclesia dicitur
quandoque multitudo omnium sacramentis ecclesie partieipantium, in quibus sunt
putrida membra et grana mixta cum paleis, que quodammodo membra, sed putrida
sunt, et sunt in corpore, etsi non de corpore. Unde Joannes : « A nobis », inquit,
« exierunt, sed non erant de nobis ».

6 In ep. 1 ad Cor. q. 115 (SSL 175, 534). -— Ähnlich schreiben sie hinsichtlich

des Christum induere : Solutio : In Christo baptizari et Christum induere
duobus modis intelligitur : vel sacramenti pereeptione, quod commune est bonis
et malis ; vel sanctificatione interiori et vitae conformitate, quod solis bonis
convenit. — Ferner vgl. man In ep. 1 ad Cor. q. 116 (SSL 175, 535) : Solutio :

Catholicus duobus modis dicitur, et qui catholice vivit vitam Christi imitando ;

et catholicus dicitur, qui omnia credit credenda, sive habeat caritatem sive non.
6 Zu Eph. 44 (fol. 85).



in den frühen Paulinenkommentaren 403

guten Leben, sondern nach dem Empfang der Sakramente 1. tl Auch in der
viel späteren Sentenzenglosse des Cod. Vat. Barb. lat. 608 findet man zum
Text des Lombarden : Sed indubitanter tenendum est a bonis [corpus et
sanguinem Christi] sumi non modo sacramentaliter 2 die Randglosse : id
est boni non tantum verum corpus Christi accipiunt, sed sunt de unitate
ecclesie 3. Zu dem gleich nachher im Lombarden folgenden Gregoriustext :

Est quidem in peccatoribus et indigne sumentibus vera Christi caro et
verus sanguis, sed essentia, non salubri efficientia 4 erscheint als Marginale :

quia non propter hoc efficiuntur de unitate ecclesie 5. Die gleiche
Ausdrucksweise begegnet uns auch in den wohl dem Anfang des 13. Jahrhunderts
angehörigen Notule super IUI sententiarum des Cod. Vat. Reg. lat. 411 6.

Mit allem Bedacht aber sagt die Dekretensumme des Stephan von
Tournai : Quidam sunt in corpore ecclesiae ut in corpore, per sacra-
menta scilicet et caritatem ut boni ; quidam in corpore non ut in
corpore per sacramenta tantum ut mali7. Während nun die Dekretglosse

des Cod. Bamberg. Can. 14 schreibt : vel die : aliud esse de ecclesia,

de illa, aliud esse in ecclesia8, wiederholt die kanonistische Summa

Lipsiensis 9 den Text des Stephan.
Der Johanneskommentar des Petrus Comestor scheint

denjenigen, der die Caritas besitzt, eo ipso zur Kirche zu zählen, so daß
ein Mann wie Cornelius zwar sacramentaliter außerhalb, spiritualiter
aber innerhalb der Kirche wäre 10. Die bösen und guten Christen

1 Zu Eph. 5, 6 (fol. 96) : Nemo vos seducat a vero intellectu, ut aliud
teneatis, quam quod dico, inanibus verbis, id est a ratione veritatis vaeuis. Inania
verba sunt, quod quidam dicunt : si omnes fornicatores et avari dampnantur, tunc
pauci salvi fient. Quod secundum eos non patietur misericordia. Quod Veritas
evangelica mane proclamât dicens : multi sunt vocati, pauci electi. Ne[c] debetis
seduci ; nam propter illa inania verba veniet ultio divina in eos, qui, cum sint
ecclesie, non sunt secundum bonam vitam, sed secundum sacramentorum perceptio-
nem, tarnen sunt diffidentie, id est de eis diffidendum est propter pravitatem vite.

2 Sententiae, lib. 4 dist. 9 c. 2 n. 94. Quaracchi (1916) 794.
3 Fol. 110.
4 Sententiae, lib. 4 dist. 9 c. 2 n. 94. Quaracchi (1916) 794.
8 Cod. Vat. Barbar, lat. 608 fol. 110.
6 Fol. 70« : Spiritualiter manducare nichil aliud est quam effici de unitate

ecclesie.
7 Causa I q. 1 J. F. Schulte, Die Summa des Stephanus Tornacensis über

das Decretum Gratiani. Gießen (1891) 125.
8 Fol. 155«.
9 Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 986 fol. 86« : In Christi corpore,

quod est ecclesia, quidam sunt ut in corpore per sacramenta, per fidem et
caritatem, ut boni. Quidam sunt in corpore non ut in corpore, sed per sacramenta
tantum, ut mali.

10 Cod. Paris. Nat. lat. 15269 fol. 5 : et sicut columba ramum olive, qui
extra erat, ad archam detulit, sic ecclesia ramum fructuosum, id est virum iustum,



404 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

gehören hinsichtlich des Empfanges der Sakramente zur kirchlichen
Einheit1, die bösen jedoch bloß numéro, non merito 2. Sie sind membra

putrida in ecclesia 3. Schon damit erscheint, daß das Band, das mit
der Kirche verknüpft, der Glaube ist ; eine Lehre, die Petrus Comestor
auch ausdrücklich vorträgt 4.

Petrus Cantor gibt nun hier etwas Neues. Er unterscheidet Glied
der Kirche und Glied Christi. Man kann Glied der Kirche participatione
sacramentorum und so membrum putridum sein, ohne Glied Christi zu
sein ; dieses wird man durch Glaube und Liebe. Es sei aber nicht
notwendig, daß alle Glieder des Leibes Glieder des Hauptes seien 5. Ob

wir aber nun schon berechtigt sind, den Ausdruck membrum Christi,
wo wir ihn vor dem Cantor finden, im strengen Sinn unterschieden vom
membrum ecclesiae zu nehmen, ist mehr als fraglich. Es sei aber immer-

qui sacramentorum participatione manet extra sui unitatem, in unitatem suam
recepit per caritatem. Ut Cornelius, licet extra esset sacramentaliter, tarnen intus
spiritualiter.

1 Matthäuskommentar (Cod. Paris. Nat. lat. 15269 fol. 80w) zu Matth. 3 :

Sic mali christiani et boni sunt de eadem origine, quia quantum ad sacramentorum
perceptionem sunt de ecclesiastica unione.

2 Markuskommentar, zu Mark. 1 (Cod. Paris. Nat. lat. 15269 fol. 119) :

et eos, qui foris, id est malos, qui sunt de unione ecclesie, numéro non merito
esse iungendos.

3 Sermones. Sermo 73 (SSL 171, 698) : Tempore vero falsorum fratrum,
quod nunc agitur, dominatur Spiritus caliginis, dum genimina viperarum latrant
in visceribus, latera matris consentiunt, speciem quidem pietatis habentes operibus
impietatis vacant ; nomen christianum confitentes vel profitentes, sed unitatem
christianitatis, quantum in ipsis est, abrumpunt ; putrida membra in ecclesia,

pro quorum putredine timendum est, ne pars sincera trahatur.
4 Markuskommentar, zu Mark. 14 (Cod. Paris. Nat. lat. 15269 fol. 145) :

« in fide », id est de unione ecclesie non est aliquis nisi per fidem. —
Lukaskommentar, zu Luk. 22 (ebenda fol. 72) : sicut panis conficitur ex multis
granis, sie ecclesia ex multis fidelium personis. — Johanneskommentar, zu Joh. 6

(ebenda fol. I2v) : Et hoc distat inter manducationem carnis Christi et alterius
eibi, quia cum alius eibus ab homine commeditur, ipsi homini incorporatur. Sed,
cum caro Christi ab homine manducatur, ipse homo carni dominice incorporatur.
Hoc autem non est intelligendum de manducatione sacramentali, que fit in cornu
altaris ; sed de spirituali, que est per fidem. Per quam scilicet spiritualem
[Ms. hat corporalem] manducationem homo peccato mortuus Christo incorporatur,
id est corpori eius, scilicet ecclesie unitur et statu spiritu Christi vivificatur,
sicut manus, quamdiu est de compage corporis, vivificatur spiritu, quo et cuncta
membra. Sed postquam abscisa est, iam non vivit.

5 Kommentar zu Cantica, Prolog (Cod. Paris. Mazarin. lat. 178 fol. 41) :

Materia sunt sponsus et sponsa, Christus et ecclesia. Sunt autem membra ecclesie

participatione sacramentorum, que non sunt membra Christi, cum sint putrida.
Fide enim et dilectione efficeris membrum eius, non autem necesse est, quod
omnia membra corporis sint membra capitis.



in den frühen Paulinenkommentaren 405

hin darauf verwiesen, daß in dem fälschlich dem Haimo zugeschriebenen,
aber erst um die Wende des 11. zum 12. Jahrhundert entstandenen
Psalmenkommentar der Todsünder nicht mehr zu den Gliedern Christi

gerechnet wird 1.

Es paßt ganz in den Rahmen der eben aufgeführten Lehre Cantors,
daß nach ihm im vollen Sinn des Wortes den membra meretricis, d. i.
den fornicatores die Gliedschaft Christi abgesprochen wird. Und
obwohl der Cantor zugibt, daß sie sacramentotenus den Leib Christi essen,

so verneint er doch, daß sie dies in Wahrheit tun, weil dies das Bleiben
in Christus bedeutete 2.

Andererseits liest man wieder bei ihm : Christus scheine in der

Gegenwart viele Glieder zu haben, die von ihm als putrida abgeschnitten
werden. Wenn du also von Christus weichst oder durch Werk oder

Wort bewirkst, daß einer weicht, verstümmelst du Christus und trennst
Glieder von ihm ab. Wenn du aber einen vom schlechten Weg
abbringst, gibst du Christus Glieder zurück3. Damit würden also doch

die Sünder, d. h. die die Caritas nicht haben, Glieder Christi —
allerdings membra putrida — genannt4. So Glied Christi genommen, kann

1 Zu Ps. 17 (SSL 116, 245 C) : Sicut enim aliquis protegit aliquem in bello,
ne vulneretur aliqua sagitta, sie Deus Christum protegit, ne eum etiam parva
tentatio tangeret : et hic Christum cum omnibus membris aeeipimus. Quando
enim vulnerantur sicut David in adulterio, tunc membra Christi non sunt.

2 Paulinenkommentar, zu 1 Kor. 6, 15 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. 180) :

« faciam membra meretricis », non serviam eius voluntati. « Absit ». Nota, quod
ait : tollens. Non enim possunt esse simul membra Christi et meretricis. Non
manent in Christo. Et quamvis sacramentotenus comedant corpus Christi, non
tarnen revera manducant. Quid enim sit non sacramentotenus, sed revera mandu-

care, Dominus ostendit, cum ait : Qui manducat carnem meam, in me manet
et ego in eo. Ergo revera corpus Christi manducare est in eo manere. Quod non
faciunt, qui meretricis membra sunt. Et ideo membra Christi non sunt, nisi malum
illud penitendo destituerint et ad hoc bonum reconciliatione redierint. Continuatio :

Non faciam membra Christi membra meretricis. Quod utique fieret per forni-
cationem.

3 Paulinenkommentar, zu Eph. 1, 23 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. 203) :

Sed et multa in presenti videtur habere membra, que precidentur ab eo tanquam
putrida. Unde : Cadent a latere tuo mille etc. Si ergo a Christo recedis vel opere
vel verbo aliquem recedere facis, Christum truncas et ei membra amputas. Si
autem avertis aliquem a via sua mala, Christo membra restituis.

4 Damit geht zusammen, daß von einem eingeschobenen fremden Bruchstück

diejenigen als die Kirche bezeichnet werden, die durch das Band des Glaubens

der Hoffnung und der Liebe und durch die gegenseitig gleiche Betätigung
verbunden sind, und dabei auch der Ton auf das Band der Caritas gelegt wird.
Man vgl. zu 1 Kor. 10, 17 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. 182u) : Et « sumus
unum corpus » illius capitis, quod est Christus, per subministrationem operum



406 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

man verstehen, daß alle Gläubigen als zu Christus gehörig bezeichnet

werden h Und ebenso ist es richtig : Nicht alle sind aus uns durch die

Verbindung der Liebe, wenn auch hinsichtlich des Teilnehmens an den

Sakramenten 2. Wenn die Bösen auch in vielen Geheimnissen in der

Gemeinschaft sind — so in der Taufe, in der Lesung des Evangeliums,
im körperlichen Zusammenweilen, in oberflächlichem Glauben, d. i. in
der Feier des Tisches und dergl. — so sind sie doch nicht in der Caritas,

ohne welche das übrige unzureichend ist, und die der erste Charakter
der christlichen Religion ist und der eigene Quell, an dem kein anderer

teilhat3. Der Rebzweig, der keine Frucht bringt, ist im Leib Christi,
d. i. in der Kirche numéro non merito, nomine non numine, bloß durch
Teilhaben an den Sakramenten, und der Landmann — d. i. der himmlische

Vater — wird ihn beim Gericht entfernen oder auch die Prälaten
schneiden ihn in der Gegenwart von der Kirche abi. Umgekehrt

caritatis, id est omnes unum [fol. 183] sumus, una scilicet ecclesia, id est uniti
in vinculo fidei, spei et caritatis et mutua operum exibitione. Tipice corpus Christi
dicitur unus panis, et unum corpus ex multis membris componitur. Sic ecclesia
Christi ex multis fidelibus caritate copulante connectitur. Es ist aber auch klar,
daß, wo wie hier, der Ton auf die gegenseitige Hilfeleistung gelegt wird, der Caritas
ein besonderer Vorrang eingeräumt werden muß.

1 Paulinenkommentar, zu 1 Kor. 12, 12 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176
fol. 225) : « Ita etiam Christus », quasi ita est in Christo, ut hoc nomen Christus
complectatur membra, quia omnes fideles sunt Christi.

2 Kommentar zu den kanonischen Briefen, zu Joh. 2,19 (Cod. Paris.
Mazarin. lat. 176 fol. 28If) : « quoniam non sunt omnes ex nobis» per coniunc-
tionem caritatis, etsi quoad sacramentorum participationem.

3 Psalmenkommentar, zu Ps. 54, 19 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. 51») :

« erant mecum » palee cum granis, que pauca sunt. Quemadmodum enim grana
et palee ex uno semine nascuntur, in uno agro una pluvia nutriuntur, eundem
solem sustinent, sub eodem messore colliguntur, eadem trituratione utuntur,
eamdem ventilationem expectant, sed non eumdem expositorem, nec in unum
horreum intrant, et ita mali mecum sunt hie in multis sacramentis, in baptismo,
in euangelii lectione, in conversatione corporali, in fide superficiali, scilicet in
festorum celebratione et huiusmodi. Et licet in multis sint mecum, quia in
sacramentis, tarnen in paucis [zwischen den Zeilen (non) erant mecum fide, spe, caritate],
immo nec in uno, scilicet in caritate, sine qua omnia predicta sunt insufficientia.
Hie est primus caracter Christiane religionis et fons proprius, cui non communicat
alienus. Unde Dominus : in hoc cognoscetis, quia veri discipuli mei estis, si
dilexeritis ad invicem me orantem.

4 Glosule IIIIor evangeliorum collecte et excepte cum postillis super unum
ex quatuor (Cod. Paris. Mazarin. lat. 280 fol. 104») zu Joh. 15 : « Omnem palmitem »,

qui est « in me », id est in corpore meo, scilicet in ecclesia, numéro non merito,
nomine non numine, sed tantum sacramentorum partieipatione, « non ferentem »,

non facientem fruetum boni operis, « tollet eum », ut agricola, in iudicio ; prelati
quoque malos falce ex quo precidunt ab ecclesia in presenti.



in den frühen Paulinenkommentaren 407

— wenn nun schon, wer die Caritas hat, auch die christliche Religion
hat — ist, wer außerhalb der Kirche ist, von der Lepra der Sünde

befleckt1 und außer ihr kein Werk möglich, das fruchtbringend, d. i.
verdienstlich wäre 2. Wer sich von der Einheit des Glaubens und seiner

Gesellschaft trennt, die im Haupt der römischen Kirche vollendet wird,
kann nicht von seinen Sünden gelöst werden, noch in den Himmel
eintreten3.

Es heißt nun die Lehre des Cantors weiterführen, wenn die vierte
Quästionensammlung des Cod. British Museum Royal 9 E XII die

Frage, ob die Kirche putrida membra hat, bejaht und die weitere Frage,
ob dieselben Glieder Christi seien, verneint4. Oder auch wenn eine

Quästion des Cod. British Museum Harley lat. 3855 zugibt, daß viele
Glieder der Kirche sind, ohne Glieder Christi zu sein, weil zur Kirche
die Guten und die Bösen gehören, Glieder Christi aber nur die Guten
sind5.

In die gleiche Richtung paßt es, wenn die dem 12. Jahrhundert an-
gehörige im Cod. lat. 95 der Leipziger Universitätsbibliothek erhaltene

anonyme Glosse zum 1. Johannesbvief betont, daß derjenige gewissermaßen
Jesus auflöst, der unter Vernachlässigung der Caritas die Einheit verläßt,
durch die der Leib Christi besteht6. Vielleicht gehört hieher auch bereits
der im Bereich des Radulph von Laon stehende Paulinenkommentar des

Cod. Paris. Nat. lat. 657, wo er nachdrücklich betont : Christus ehrt, wer
ein krankes Schaf, das den ganzen Schafstall verdirbt, von der Gemeinschaft

der Kirche trennt. Wer nämlich in der Kirche einen offenkundig

1 Jobkommentar (Cod. Paris. Mazarin. lat. 178 fol. 20u) : quia quicquid
extra sinum est ecclesie, lepra peccati maculatur.

2 Jobkommentar (Cod. Paris. Mazarin. lat. 178 fol. 40) : Hec domus est
ecclesia, in qua vera offertur hostia, de qua nil extra fertur, ne sanctum canibus
detur. In ea enim sola opus bonum fructuosum peragitur. Unde et mercedem
denarii non nisi qui intra vineam laboraverunt, acceperunt. Hinc etiam aqua
diluvii omnes, quos extra archam invenit, exstinxit.

3 Glose IIII or euangeliorum collecte et excepte cum postillis super unum
ex quatuor. Zu Matth. 16 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 279 fol. 164z>) : Sed ideo
Petrus eas [claves] specialiter accepit, ut omnes intelligant, quod quicumque se

ab unitate fidei et societate eius, que consummatur in capite Romane ecclesie,

separaverit, nec peccatis solvi nec celum potest ingredi.
4 Fol. 239y : Item, queritur, an ecclesia habeat putrida membra. Quod

constat. Numquid ilia sunt membra Christi Non, secundum illud : tolles
membra Christi et faciès ilia membra meretricis.

5 Frage 29 (fol. 15u) : Nota, quod multi sunt membra ecclesie, non tarnen
sunt membra Christi. De ecclesia enim sunt boni et mali, membra Christi non
sunt nisi boni.

6 Fol. 45 : Ule Jhesum quodammodo solvit, qui caritatem negligens relinquit
unitatem, per quam corpus Christi consistit.



408 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Fehlerhaften duldet, zeigt damit gleichsam an, daß ein solcher Glied Christi
werden könnte, wo doch nichts Unreines mit Christus verbunden werden
kann. Wer dann ein membnim putridum von der Gemeinschaft der Kirche
abschneidet, ehrt Christus, weil er zeigt, daß unter die Glieder Christi
nichts Beflecktes eingereiht werden darf1. Auf die gleiche Grundlage
dürfte sich auch eine Predigtsammlung des Cod. Paris. Nat. lat. 13582

stützen, wo sie mahnt, daß wir bestrebt sein sollen, durch Fasten die
Gaumenlust zurückzudrängen, durch Demut die eitle Ruhmsucht
auszulöschen, durch freiwillige Armut den Geiz zu unterdrücken ; denn so
müßten wir unserm Haupt Christus folgen, so würden wir als Glieder des
Leibes Christi uns ausweisen 2. Aber hier haben wir keine klare Stellungnahme

mehr, die wir auch sonst vermissen. So sagt eine als Ganzes
irrtümlich dem Stephan Langton zugeschriebene Predigtsammlung des Cod.
lat. 443 der Leipziger Universitätsbibliothek, daß die Glieder der Kirche
die lebendigen Steine sind, d. i. die Gläubigen, die im Glauben bleiben 3.

Bei Stephan Langton selber finden wir die ganz allgemeine Bemerkung

: Unde dicimus, quod caritate sumus et efficimur membra 4. Er sagt
aber auch : Wie im Stadium beim Wettlauf nur einer den Siegespreis
erringt, so auch im geistlichen und christlichen Stadium nur derjenige, der
in der Einheit der Kirche ist, aber nicht bloß in ihr ist dem Namen nach,
sondern dem Namen und der Sache nach 5. Schließlich liest man noch
in seinen Quästionen : quia sicut illud corpus [quod traxit de virgine]
est ex purissimis membris, ita unitas ecclesie constat ex puris fidelibus 6.

Nachdem eine Quästion aus der zu Langtons Reich gehörigen
Sammlung des Cod. Erlangen, lat. 353 behauptet, daß der bereits vor

1 Zu 2 Thess. 3, 6 (Cod. Paris. Nat. lat. 657 fol. 157) : Christum enim
honorificat, qui morbidam ovem totum ovile corrumpentem separat a consortio
ecclesie. Qui enim in ecclesia vitiosum patitur apertum, indicat quasi tale posset
effici membrum Christi, cum nichil immunditie possit Christo coniungi. Sed qui
putridum membrum a consortio ecclesie recidit, honorât Christum, quia ostendit,
in membris Christi nichil coinquinatum debere poni.

2 Fol. 108« : Studeamus ieiunio gulam comprimere, humilitate vanam gloriam
extinguere, paupertate spontanea avaritiam compescere. Sic enim sequi caput
nostrum Christum habemus. Sic ipsius corporis ecclesie membra apparebimus.

3 Sermo 82 (fol. 108«) : Hec domus est sancta ecclesia; membra eius sunt
vivi lapides, id est fideles in fide manentes.

4 Paulinenkommentar, zu Rom. 12 (Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter
Cod. a X 19 Seite 50).

6 Zu 1 Kor. 9 (Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter, Cod. a X 19 Seite 76) :

Unde nota, quod sicut in aqua sive in stadio materiali, cum multi currant, unus
solus accipit bravium, sie in stadio spirituali unus, scilicet qui est in unitate
ecclesie. Unde et area consummata est in uno eubitu et, cum multi descende-
runt in piscinam, unus sanabatur post aque motionem, sie et in stadio christiano
unus. Sed oportet, quod non solum denominetur, immo denominetur, quia non
sufficit esse de unitate ecclesie tantum nomine, sed nomine et re.

9 Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 238«.



in den frühen Paulinenkommentaren 409

der Taufe Gerechtfertigte durch die Taufe der Zahl der Gläubigen
zugeschrieben und so durch die Taufe das, was vorher verborgen war,
nämlich daß er Glied der Kirche sei, offenkundig werde, scheint der

Verfasser die Meinung zu vertreten, daß jeder Gerechte wenigstens

geheim zur Kirche gehöre b

Ganz spät lehrt dann wieder Innozenz III., daß die sakramentale
Ehe, — im Gegensatz zur geistlichen — die wesentlich an die Kirche
knüpft, lediglich der Glaube schließt und daß der Unglaube dieses

Band zerreißt2. Der Johanneskommentar des Cod. Bamberg. Bibl. 117 3

bringt zu Joh. 15 die Glosse : Ecclesia habet multos palmites ; in se

continet, qui sola fide herent, non tarnen caritate pinguescunt 4.

Bei Hervaeus von Bourg-Dieu findet man nun die Feststellung :

Credere in eum est credendo amare, credendo in eum ire et eius membris

incorporari6. Sie ist Augustinus 6 entnommen und soll sich auch in
den Sentenzen des Petrus Lombardus 7 und z. B. auch noch im
Sentenzenkommentar des Hugo a S. Charo 8 finden. Abaelard kennt
diese Sentenz und fordert entschieden zur Gliedschaft an der Kirche
die Liebe über den Glauben hinaus, weil sonst auch die Dämonen und
die Verworfenen Glieder der Kirche wären. Sagt er doch in seiner

Expositio in epistolam Pauli ad Romanos : Tale quippe est credere in
Deum, ut ait Augustinus super Joannem : « amare, credendo diligere,
credendo tendere, ut membrum eius efficiatur. » Credunt itaque dae-

mones quoque et reprobi Deum, credunt Deo, sed non in Deum, quia
non diligunt nec diligendo se ei incorporant, id est ecclesiae, quae eius

corpus est, per devotionem aggregant9. Dies übernimmt allem An-

1 Fol. 75.
2 De quadripartita specie nuptiarum (SSL 217, 934) : Licet autem quaelibet

criminalis offensa spirituale coniugium, quod est inter Deum et animam, et impe-
diat ad contrahendum et dirimat iam contractum, quia Caritas non patitur habitare
cum vitio, unde nemo potest « Deo servire et mammonae », sacramentale tarnen
coniugium, quod inter Christum est et ecclesiam, sola forte vel contrahendum
impedit, vel contractum impedit vel dirimit infidelitas.

3 Fol. 81.
4 Der Johanneskommentar des Cod. Bamberg. Bibl. 98 bietet auf fol. 119u

den Text : Ecclesia multos in se continet, qui sola fide herent, non tarnen caritate
pinguescunt, sed qui vite plantati fuerunt.

6 In ep. ad Rom. c. 4 (SSL 181, 646).
6 Sermo de Symbolo (alias 181 De tempore) c. 1 (SSL 140, 1190) ; Enarrat.

in Ps. 77 n. 8 (SSL 36, 988) ; In evangelium Johannis tr. 29 n. 6 (SSL 35, 630).
' Lib. 3 dist. 23 c. 4 n. 160. Quaracchi (1916) 657.
8 In 3 dist. 23 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 573 fol. 157).
» Lib. 2 c. 4 (SSL 178, 840).

Divus Thomas 28



410 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

schein nach auch die Abbreviation seiner Expositio1, in der allerdings
das membrum Dei nicht ausdrücklich als membrum ecclesiae gedeutet
wird. Abaelards Expositio symboli, quod dicitur apostolorum2, tut
dies ursprünglich auch nicht, sagt aber später bei Gelegenheit der

Erklärung des credo in sanctam Ecclesiam : Wir gehören dem Petrus als

dem Haupt, so wie wir Glieder Gottes sind. Man spricht von Gliedern
der Kirche als des Leibes, dem sie gehören, aber von Gliedern Gottes
allein als des Hauptes, dessen sie sind3. Auch im Cambridger Paulinen-
kommentar geschieht die Identifizierimg zwischen membrum ecclesiae

und Dei nicht. Doch hält er die Bemerkung für angezeigt, daß wir an
Christus glauben müssen, d. i. Christus lieben und liebend anstreben,
daß wir seine Glieder werden und daß an die katholische Kirche glauben
nichts anderes sei als Christus lieben und liebend anstreben, daß wir
Glieder seines Leibes werden, der die Kirche ist und in welchem Leib
er selber das Haupt ist4. In seiner Erklärung zum Hebräerbrief behandelt

der Cambridger Paulinenkommentar sodann ausführlich den Glauben

1 C. 4. A. Landgraf, Petri Abaelardi Expositionis in epistolam S. Pauli
ad Romanos Abbreviatio. Leopoli (1936) 29 f. : Aliud enim est credere Deum,
scilicet esse, aliud Deo, id est « promissis verbis eius », quia vera sunt. Hec fides
non iustificat ; hanc habent demones et reprobi homines. Aliud autem est credere
in eum, quod est dicente Augustino super Johannem credendo amare, credendo
diligere, credendo reddere, ut membrum eius efficiatur. — Man vgl. auch Zacharias
Chrysopolitanus, In unum ex quatuor. Lib. 3 c. 104 (SSL 186, 328) : Qui credit
in eum, credit ei, sed non convertitur, quia daemones credunt ei, non in eum.
Nos etiam credimus Petro et Paulo, sed non credimus in Petrum et Paulum.
Quid est ergo in Deum credere Credendo in eum ire et eius membris
incorporari.

2 SSL 178, 621 : Credere vero in Deum est credendo eum diligere et sie eius
membrum fieri vel esse In illum inquit potius quam illum vel illi. Uli quippe
duo priores fidei modi, cum videlicet Deum vel Deo credimus, communes nobis
sunt cum reprobis et cum ipsis etiam daemonibus. De quibus et beatus meminit
Jacobus, quia « daemones credunt et contremiscunt » et « fides sine operibus
mortua est ». Hic vero tertius credendi modus, quo videlicet in Deum creditur,
solus inter reprobos discernit et electos.

3 SSL 178, 628 : Vel Petri tanquam capitis sumus, sicut membra Dei existi-
mus. Membra tarnen ecclesiae tanquam corporis dicuntur, sed solius Dei tanquam
capitis.

4 Zu Rom. 3. A. Landgraf, Commentarius Cantabrigiensis in epistolas
Pauli e schola Petri Abaelardi. 1. In epistolam ad Romanos. [Publication in
Mediaeval Studies 2.] Notre Dame, Indiana (1937) 45 : Sed credere in Deum est
Deum diligere et diligendo ad hoc tendere, ut ei incorporetur, id est membrum
illius efficiatur. Debemus et in Christum credere, id est Christum diligere et
diligendo tendere, ut membra illius efficiamur. Dicitur etiam in simbolo in ecclesiam
catholicam credere, quod non est aliud quam Christum amare et amando tendere,
ut simus membra corporis eius, quod est ecclesia, cuius corporis ipse caput est.



in den frühen Paulinenkommentaren 411

des Teufels. Nach ihm glaubt der Teufel, ebenso wie wir, alles, was

zu glauben ist, und das ist der katholische Glaube. Aber es glaubt
nicht an Gott oder an Christus, wer ihm durch die Liebe nicht anhängt.
Damit entsteht die Frage, ob der Teufel den katholischen Glauben hat L

In der Antwort beruft sich der Verfasser darauf, daß der philosophus,
d. i. Abaelard, dies bejahe, weil der Teufel glaube, daß Gott ist,

gelitten hat und das übrige, was zu glauben dem Menschen zum Heil
nötig ist. Wer dies glaube, habe den katholischen Glauben. Auch die

Heiden hätten diesen Glauben, den wir den katholischen nennen, gehabt,

wenn sie auch nicht denjenigen besessen hätten, der zum Heil nötig
sei2. Wenn der Teufel nun den katholischen Glauben hat, frage es

sich, ob er als katholisch zu bezeichnen sei, da, wie derjenige, der die

albedo hat, weiß ist, es auch scheine, daß derjenige, der den Glauben

hat, als katholisch zu bezeichnen sei. Die Antwort wird dem philosophus,

d. i. Abaelard, in den Mund gelegt : Katholisch nennen wir einzig einen

heiligen und religiösen Menschen. Da also der Teufel der Religion

vollständig entbehrt, wird er keineswegs als katholisch bezeichnet werden,

wie auch seine Glieder nicht, mögen sie auch den katholischen Glauben

haben 3. Es dürfte wohl im Sinn Abaelards und damit auch von der

Gliedschaft der Kirche zu verstehen sein, wenn Magister Omnebene

schreibt : Wenn einer am Sakrament der Taufe nicht teilhat und die

1 Cambridge, Trinity College, Ms. Nr. 37 (Cod. B I 39) fol. 179» (zu Hebr.
11, 31) : Credit itaque diabolus omnis eque sicut et nos, que credenda sunt, que
fides catholica est. Sed tarnen in Deum vel in Christum non credit, qui ei per
amorem non coheret. Queritur ergo, an fidem habeat catholicam.

8 Ebenda : Ita, inquit, cum credat Deum esse, passum esse et cetera, que
homini ad salutem credi necessarium est, quorum quodlibet qui credit fidem habet
catholicam. Gentiles quoque hanc fidem, quam nos dicimus catholicam, habu-

erunt, etsi earn non habuerint, que ad salutem necessaria est. Sicuti Cornelius,

qui unum Deum credidit trinum et unum, quemadmodum philosophi gentium,
quod sua investigaverunt ratione de humanatione Verbi nichil intelligentes, que
humane rationi consentanea non erat. De quibus dicit apostolus, quia quod notum
est Dei, manifestum est in illis, id est quod de Deo ratione investigari potuit, non
solum illis manifestum est, sed et aliis per illos. Cornelius igitur fidem, quam nos
habemus, habuit catholicam, pro cuius fide exaudite sunt sue ad Deum elemosine.
Et pro dilectione, quam habuit, quicquid credi de Deo necessarium est, meruit
per Petrum sibi revelari.

3 Ebenda (fol. 179») : Cum itaque diabolus fidem catholicam haberet,
queritur, an catholicus dicendus sit, cum, quemadmodum, qui albedinem habet,
albus est, eodem modo videatur, ut qui fidem habet catholicam, dicatur catholicus.
Philosophus : Catholicum, inquit, non dicimus nisi sanctum et hominem religiosum.
Unde, cum diabolus religione omnino careat, nequaquam catholicus dicetur, sicut
nec membra ipsius, licet et fidem habeant catholicam.



412 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi
i

Caritas nicht besitzt, ist er nicht Glied Gottes 1. Zudem scheint er die
Ansicht zu teilen, daß, wer die Caritas besitzt, dadurch ohne weiteres
Glied Christi ist2. Schließlich sagt noch Robert von Melun, daß

einige in Abrede stellen, daß die Schlechten die fides catholica hätten,
da dieselbe die fides operans per caritatem sei. Da hier, anscheinend

von diesen quidam, auch der Einwand erhoben wird, daß, wer den

katholischen Glauben habe, auch katholisch sei, sieht sich Robert zu
der Feststellung veranlaßt, daß katholisch sowohl derjenige genannt
werde, der ein katholisches Leben führe und zu den Gliedern Christi
gehöre, dessen Leben er nachahme, aber auch derjenige, der den
katholischen Glauben im Glauben, aber nicht im Tun und Lieben habe. Und
in dieser zweiten Weise könne auch der Teufel katholisch genannt
werden. In der ersten Weise aber könne man nicht sagen, daß der
Teufel oder ein schlechter Mensch den katholischen Glauben habe oder
katholisch sei3

Der zum Bereich des Robert von Melun gehörige Paulinenkom-
mentar des Cod. Paris. Arsenal, lat. 534 scheint anzunehmen, daß, wer
des Heiles würdig ist, auch Glied Christi sei4. Auch erklärt er das

1 Sentenzen (München, Staatsbibliothek, Cod. Sim. 168 fol. 1) : Si
Sacramento baptismi non participât et caritatem non habet, membrum Dei non est.

2 Wenigstens taucht diese Behauptung öfter in der Diskussion auf, ohne
daß sie einmal widerlegt würde (München, Staatsbibliothek, Cod. Sim. 168 fol. 47).

3 R. M. Martin, Oeuvres de Robert de Melun. Tome II. Questiones [theo-
logice] de epistolis Pauli. [Spicilegium Sacrum Lovaniense. Fase. 18.] Louvain
(1938) 215 : Catholica [fides] autem haberi potest absque caritate. Quare a malis.
Quod negant quidam. Est enim, ut dicunt, fides catholica « fides operans per
dilectionem »... Sed et dicunt absurdum esse, si dicatur, quod demones catho-
licam habeant fidem. Nam et videtur, quod, quicumque fidem habet catholicam,
catholicus sit. Catholicus autem dupliciter dicitur, quia et ille, qui catholice vivit,
id est qui vitam habet catholicam, qui membrorum Christi est, cuius vitam imi-
tatur, et ille, qui fidem habet catholicam credendo, etsi non operando vel diligendo.
Et hoc modo diabolus etiam catholicus dici potest. Secundum autem alteram
aeeeptionem neque catholicam fidem habere neque catholicus dicetur diabolus
vel homo malus.

4 Zu Rom. (fol. 150) : Item illi, quibus dimittebatur originale peccatum per
circumcisionem nec habebant actuale, nonne fiebant digni salute et ita membra
Christi, et, si membra Christi, nonne Spiritu Christi vivificabantur Et sie fiebant
templum Spiritus Sancti et sie per circumcisionem aeeipiebant Spiritum Sanctum,
et sie ex lege erat iustitia, quod negat apostolus. — Ad quod potest dici, quia
illi, quibus dimittebatur originale peccatum nec habebant actuale, digni erant
salute non solum pro eo, quod habebant, sed potius pro eo, quod habituri erant
per gratiam Christi. Reatus enim originalis peccati non sic dimittebatur, ut
omnino nullus esset, sed ut sustentaretur usque ad Christum, qui eum penitus
tolleret et eos meritorum suorum participes faceret, ad quem pertinebant per



in den frühen Paulinenkommentaren 413

Glauben an Gott, das er allem Anschein nach mit dem Glauben an
Christus gleichsetzt, so : es ist ihm (Gott und wohl auch Christus)
anhängen und durch den Glauben sein Glied werden1.

Wir sahen, daß als das, was zum Katholiken macht, der katholische

Glaube genommen wird, der nicht demjenigen des Teufels
gleichgesetzt werden darf ; weshalb er denn nur der mit der Caritas verknüpfte
Glaube sein kann. Im 13. Jahrhundert nun findet man — um dies

vorwegzunehmen —, die Erwägung, daß das Band, das die Einheit der
streitenden Kirche ausmacht, das sein muß, was auch die Einheit der

triumphierenden Kirche, in die ja die streitende übergeht, ausmacht.
Und das sei eben die Caritas 2.

Der Erwähnung ist wert, daß die Sentenzen des Magisters Omnebene
auf eine Ansicht anspielen, nach der, wer die Caritas besitzt, Glied Christi
wäre, und darüber hinaus kein Glied Christi eine Todsünde hätte, weil es

damit Glied des Teufels wäre 3. Auch wird hier auf aie weitere Behauptung
hingewiesen, daß niemand Glied Christi sei, der in Zukunft einmal sündigen
werde 4.

Auch im Psalmenkommentar des Petrus Lombardus kann man lesen :

Die Caritas oder Einheit der katholischen Kirche kann niemand teilen ; denn

circumcisionem. Unde, si membra Christi dicerentur, non pro eo, quod erant,
sed pro eo, quod futuri erant.

1 Zu Rom. (fol. 147i>) : « Sed hec iustitia est per fidem Jhesu Christi. » Ergo
omnes, qui habent fidem Jhesu Christi, iusti sunt Non. Non est enim iustitia
ex qualibet fide, sed ex fide ilia, que per dilectionem operatur, qua quis credit
in Christum. Non enim omnis, qui fidem eius habet, credit in ilium, quia aliud
est credere Deum, quod est fides notitie ; aliud credere in eo, quod est fides con-
fidentie ; aliud credere illi, quod est fides consentiendi ; aliud credere in illum,
quod omnia comprehendit, fides scilicet, que per caritatem operatur. Hoc est
enim credere in illum, illi per dilectionem adherere, credendo eius membrum effici.

2 Man vgl. den zweiten anonymen Paulinenkommentar des Cod. Paris. Nat.
lat. 15603 fol. 95 (zu Rom. 12) : Queritur, quid est illud, per quod uniuntur
membra cum capite, cum caput non habuerit spem neque fidem. — Responsio :

Ecclesia militans fiet triumphans. Et ideo eadem est ecclesia et eadem unio.
Unitas utique debet esse in ecclesia per id, quod ecclesie commune est militanti
et triumphanti. Hec autem Caritas est, que non evacuabitur. Alie autem virtutes
evacuabuntur. Unde Ia Cor. XIII : Nunc autem manent fides, spes, Caritas, tria
hec, maior autem horum est Caritas.

3 München, Staatsbibliothek, Cod. Sim. 168 fol. 47 : Hier heißt es in der
Diskussion der Frage quid dimittat adultis accedentibus ad baptismum contrito
corde et humiliato : Videtur, quod nichil. Quia peccata omnia dimittuntur in cari-
tate, et ex quo habet caritatem, est dignus vita eterna, quia ipse est singulis fons,
cui non communicat alienus, et quod habet eam, membrum Christi est. Sed
nullum membrum Christi habet mortale peccatum in se, quia, si mortale peccatum
habet, et est membrum diaboli. Man vgl. auch fol. 55 und 56.

4 München, Staatsbibliothek, Cod. Sim. 168 fol. 55 : Dicunt etiam, quod
nullus sit membrum Christi, qui ulterius est peccaturus et caritatem non habet.



414 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

die Caritas ecclesiastica wird nicht zerrissen, sondern sie wird durch das Los
und die Gabe des Herrn manchen zuteil. Wer sie aber hat, ist sicher und
niemand reißt ihn von der katholischen Kirche los ; wenn er außerhalb
anfängt, sie zu haben, wird er eingelassen, so wie der Olivenzweig von der
Taube zur Arche getragen worden ist1. Dies gibt nur den Inhalt einer
Sentenz wieder, die sich im wesentlichen auch im Psalmenkommentar
Gilberts de la Porrée findet und dort von einer Randglosse des Cod.
Paris. Nat. lat. 12004 dem Anselm von Laon zugeschrieben wird2.

Die anonyme Summe des Cod. lat. 109 der Stiftsbibliothek von Zwettl
statuiert nun, daß denjenigen, welche die katholische Gemeinschaft glauben,
lieben und hoffen, diese Gemeinschaft insofern heilbringend ist, als sie
kraft der Gemeinschaft der Kirche Vergebung derjenigen Sünden erlangen,
die sie in dem Fall begehen, wo sie das pflichtmäßige Gute für schlecht
halten und meiden oder das zu meidende Böse für gut halten und tuen 3.

Aber die katholische Gemeinschaft habe nicht die Kraft dazu, daß die
Schuld, die einer sich entweder durch den Willen zur schlechten Handlung
oder durch die Betätigung des schlechten Willens zuzieht, einem geschenkt
werde, während das Verlangen zu sündigen noch in ihm bleibe. So geschehe
es denn, daß denjenigen, deren Wille in der Lust zu sündigen beharre, die
Gemeinschaft der Kirche nichts zur Yerzeihung mitteile. Dieselbe sei nämlich

bloß denjenigen heilsam, die in diesem Leben verdient hätten, daß
sie ihnen nach diesem Leben heilsam sei. Daß ihnen die kirchliche Gemeinschaft

zum Heil nütze, verdienten ja in diesem Leben diejenigen, die hier
aufhörten, die Sünde zu lieben, und die im Willen, fernerhin niemals zu
sündigen, beim Sterben befunden würden. In der Tat nützte die Gemein-

1 Zu Ps. 21, 19 (SSL 191, 235) : Haec est Caritas vel unitas catholicae
ecclesiae, quam nemo potest dividere. Non enim discerpitur Caritas ecclesiastica
sed sorte et dono Dei quibusdam provenit. Qui vero hanc habet, securus est
et nemo eum a catholica ecclesia movet, et si extra incipit eam habere, intro-
mittitur, ut ramus olivae a columba delatus est ad arcam.

2 Zu Ps. 21, 19 (Fol. 27) : Am Rand: An zu der Stelle : « Et super vestem
meam miserunt sortem. » Hec est tunica, de qua Johannes in evangelio, que
erat inconsutilis desuper contexta per totum. Tunica est unitas caritatis ecclesie,

quam nemo potest dividere, que desuper, id est a Deo contexta est. Hec sorte
provenit uni, quia divina electione datur manentibus in unitate ecclesie. Qui
hanc habet securus est. Nemo eum a catholica ecclesia movet. Et si extra
ecclesiam incipit habere, intromittitur. Hie est enim ramus olive, quem columba
portât in archam Noe, Spiritus Sanctus in ecclesiam.

3 Fol. 55a. Am Rand : Audi zu der Stelle : Cum ergo bonum, quod agendum
est, malum esse putatur et cavetur, vel malum, quod vitandum est, bonum esse

putatur et agitur, siquidem hec vitiosa opinio ab origine habet, quod vitiosa est,
per virtutem communionis ecclesie veniam impetrare meretur in his dumtaxat,
qui huius communionis fide non carent, sicut cum non vitatur malum, quöd
vitari non potest, vel vitatur bonum, quod, cum fieri non possit, fieri debet,
siquidem hec impotentia ab origine habet, quod vitiosa est, per elemosinas et
orationes et sacrificium unicum ecclesie veniam in his quoque meretur, qui huius
communionis fidem conservant. His etenim solum salutaris est ecclesie communio,
qui hanc catholicam communionem credunt, diligunt et sperant.



in den frühen Paulinenlcommentaren 415

schaff der Kirche uns, die wir glauben und sie lieben, und zwar in diesem
Leben, indem wir durch sie aus jeder schlechten Gewohnheit
herausgerissen und davor behütet würden, in die Fallstricke derselben zu geraten ;

dann auch im zukünftigen Leben, indem durch sie das Fegfeuer selber
gemildert würde, schließlich auch nach der Auferstehung, indem die
Unvollkommenen auf die Verherrlichung der Vollkommenen so stolz seien wie
auch auf die eigene l. Wie nämlich die Liebe der Verdienste bewirkte, daß
die Sünder durch die frommen Verdienste der Heiligen sich von den persönlichen

Sünden bekehrten und daß in ihnen der Brand der unerlaubten
Begierden gedämpft werde, so würde dort die Liebe des Lohnes bewirken,
daß gewissermaßen die Verherrlichung der Niedrigeren so groß sei wie die
der Höheren, dieweilen den Niedrigeren die höhere Seligkeit der Höheren
so lieb sein würde wie die eigene. Auf andere Weise könnte nämlich jener
Staat der Heiligen vor dem Brand des Neides nicht bewahrt werden, wenn
nicht diese Hochherzigkeit der Caritas alles in allen machen würde 2.

Interessant ist es noch, zu beobachten, was in der für uns in Betracht
kommenden Literatur unter Exkommunikation verstanden wurde. Der
porretanische Paulinenkommentar des Cod. Paris. Nat. lat. 686 sah darin
eine Trennung von der Gemeinschaft mit der Kirche, auf Grund deren der
Exkommunizierte nicht teilhätte mit ihr weder am körperlichen Tisch noch
am geistigen, d. i. am Altar. Außerdem werde er dem Satan übergeben,
daß ihn dieser am Leib und auch in äußerlicher Verfolgung geißle, auf daß

1 Fol. 55t» : Superaddita [vitia] quoque per eiusdem virtutem communionis
optinent, ut humiles, qui vere intelligunt, a prava consuetudine cuiuslibet iniqui
operis non posse liberari quemppiam, nisi per solam gratiam, liberentur ab opera-
tione iniqua, quibus prius conceditur, ut pravam in semetipsis odiant consuetu-
dinem, deinde ut a prava quiescant operatione. Non enim ad hoc valet catholica
communio, ut culpa, que contrahitur vel de voluntate prave operationis vel de
operatione prave voluntatis, cuiquam donetur, dum peccandi in eo remanet
affectus. Unde fit, ut his, quorum est in peccati delectatione perpétua voluntas,
minime conférât ad veniam communio ecclesie. Hec enim illis solis est salutaris,
qui, ut post hanc vitam illis salutaris esset, in hac vita meruerunt. Merentur
siquidem in hac vita, ut eis proficiat ad salutem communio ecclesiastica, qui
desinunt hic amare peccata et in voluntate numquam deinceps peccandi reperi-
untur in extremis. Confert profecto ecclesie communio nobis credentibus et dili-
gentibus earn tum in hac vita, dum per earn hic a prava qualibet eripimur
consuetudine et ne in ipsius laqueos incidamus protegimur ; tum etiam in futura,
dum per earn ipsa purgatoria in [fol. 56]cendia mitigantur, tum etiam post resur-
rectionem, dum in altiori gloria perfectorum tantum gloriantur inperfecti, quantum
et in propria.

2 Fol. 56 : Sicut enim hie facit Caritas meritorum, ut piis sanctorum meritis
a superadditis convertantur peccatores et mitigetur in ipsis desideriorum ardor
illicitorum, ita ibi faciet Caritas premiorum, ut tanta quodammodo sit gloria
inferiorum, quanta erit superiorum, dum ab inferioribus tantum amabitur altior
superiorum beatitudo, quantum propria. Aliter namque ab invidie ardore ilia
sanctorum civitas protegi non posset, nisi hec magnificentia caritatis faceret
omnia in omnibus.



416 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

er dies als Sündenstrafe fühle und so seine Sünde erkenne und sich von ihr
abkehre 1.

Der porretanische Kommentar zum 1. Korintherbrief des Cod. Paris.
Arsenal, lat. 1116 geht noch weiter. Er verlangt, daß niemand so von
der Kirche getrennt werde, daß er als Feind, d. i. als Ungläubiger angesehen
werde. Wenn auch der Priester befehle, vom Verkehr mit einem solchen
sich zu enthalten, so befehle er doch niemals, ihn als Feind zu betrachten
und auch er selber betrachte ihn nicht als solchen. Darum würden die
anderen, die glaubten, daß er ein Teufel sei und daß der Apostat ein Diener
des Satans sei, so im Glauben Christi irren mit der Meinung, er sei der
Verdammung verfallen. Eine solche Annahme wäre töricht. Denn wenn
derjenige, der in der Exkommunikation weilt, stürbe und keinen Priester
zum Beichten hätte, so sei er doch nicht als ein solcher zu betrachten, der
verdammt werden müßte. Über seinen Geist dürfe nämlich niemand
richten. Vielleicht habe er in Buße dem Hohen Priester, d. i. Christus die
Sünde gebeichtet und wäre so, wo er außerhalb der Vereinigung dieser

partikulären Kirche weilte, in der Vereinigung mit Christus, d. i. der
allgemeinen Kirche Christi, die von Abel bis zum letzten Gerechten währte,
und müßte so nicht verdammt werden 2.

Erwähnenswert ist hier auch die ebenfalls noch in die Porretaner-
schule hineinragende Sentenzenglosse des Cod. Paris. Mazarin. lat. 758, die
bemerkt, daß denjenigen, die verdientermaßen exkommuniziert werden,
die allgemeinen Gebete der Kirche nicht nützen, die im allgemeinen zu
geschehen pflegen für die Kirche, d. i. für die Gläubigen der Kirche und
zwar auch für diejenigen, welche die fides informis besitzen ; den ungerechter
Weise Exkommunizierten, d. h. denjenigen, deren Verdienste eine
Exkommunikation nicht forderten, würden solche Gebete nützens. Diese

1

1 Zu 1 Kor. (Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 55) : « Tradere ». Nota, in excom-
municando reum separari a communione ecclesie, ut non communicet cum ea in
corporali nec in spirituali mensa, scilicet in altari. Preter hoc etiam traditur
sathane, ut in corpore eum flagellet et in exteriorum persecutione, ut flagellatus
sentiat hoc esse penam peccati, et sic peccatum cognoscens tandem resipiscat.

2 Zu 1 Kor. 5, 2 (fol. 63) : Quare nullus umquam ita ab ecclesia separetur,
quod inimicus, id est infidelis existimetur. Licet enim sacerdos a consortio eius-
modi preeipiat aliis se abstinere, nullo tarnen modo umquam preeipiat eum repu-
tare vel ipse reputet inimicum. Ideo enim alii potius eum esse diabolum et aposta-
tam sathane credentes ministrum, sic in fide Christi errarent credentes illum
dampnabilem esse, quod credere stultum est. Nam si ipse, [qui] est in ipsa excom-
municatione, moriatur nec sacerdotem habeat, qui confiteatur, non ideo debet
iudicari dampnandus. Spiritum enim eius nemo iudicet. Forsitan enim magno
sacerdoti, id est Christo, ipse penitens confessus est peccatum, qui etsi preter
communionem huius ecclesie particularis esset, forsitan in communione Christi,
id est generalis ecclesie Christi, que est ab Abel usque ad ultimum iustum, erat
constitutus et sic nec dampnandus.

3 Fol. 163. Zu 4 dist. 18 findet sich hier die Glosse : Qui meritis exigentibus
excommunicantur, non valent eis orationes ecclesie générales, que generaliter
soient fieri pro ecclesia, id est pro ecclesie fidelibus habentibus etiam fidem



in den frühen Paulinenkommentaren 417

gleiche Glosse behandelt sodann auch eine Schwierigkeit in einer Art, die
Licht auf die theologische Situation wirft : Aber hat nicht Christus am
Kreuz für alle künftigen Guten gebetet Jener Exkommunizierte wird
gerade in Zukunft gut sein. So nützt ihm also das Gebet Christi, dazu
nämlich, um die Gnade rascher zu haben. Somit können auch den
Exkommunizierten die Fürbitten der Kirche nützen. Ferner betet die Kirche
für die Häretiker und Schismatiker, die exkommuniziert sind und sie würde
für dieselben nicht beten, wenn sie nicht glaubte, daß ihnen ihr Gebet
nützte. Somit nützt ihnen das Gebet der Kirche. Aber umgekehrt, wenn
sie verdorrte Glieder und auch nicht vom Leib Christi sind, wie nützt
ihnen das, was dem Leib Christi nützt 1 — Die Antwort lautet : Den
namentlich Exkommunizierten nützen die Fürbitten der Kirche nicht und
die Kirche soll für einen solchen nicht öffentlich beten. Vielleicht nützt
ihnen aber das Gebet Christi2.

Auch derjenige, der die Exkommunikation verdient hat, hat nach dem
zum Bereich des Radulph von Laon gehörigen Paulinenkommentar des Cod.
Paris. Nat. lat. 567 noch an den Sakramenten und den unablässig in der
Kirche geschehenden Gebeten teil, die ihn einmal zur Buße und Besserung
des Lebens führen. Sobald aber das Urteil der Kirche gesprochen ist, hat
er nichts mehr in der Kirche, da er der Gewalt des Teufels ausgeliefert ist 3.

informem ; iniuste excommunicatis, id est meritis suis non exigentibus possunt
prodesse orationes huiusmodi.

1 Fol. 163 : Sed nonne Christus in cruce oravit pro omnibus futuris bonis.
Sed iste excommunicatus futurus est bonus. Sic ergo ei valet oratio Christi,
scilicet ad citius habendam gratiam et sie possunt ei prodesse suffragia ecclesie.

Item, ecclesia orat pro hereticis scismaticis, qui excommunicati sunt. Nec pro
Ulis oraret, nisi crederet orationem suam illius profu'turam. Sic ergo prodest illis
oratio ecclesie. Sed econtra, cum membra [Ms. hat sacramenta] sint arrida nec
de corpore Christi, quomodo prodest eis, quod prodest membris Christi.

2 Fol. 163 : Dicitur, quod nominatim excommunicatis non prosunt suffragia
ecclesie nec debet ecclesia pro eo publice orare. Forte prodest eis oratio Christi.

3 Zu Gal. (Cod. Paris. Nat. lat. 567 fol. 68i/) : Sed ego, quod meum est, facio,
ense Sancti Spiritus eos ferio, a corpore Christi et sacramentis ecclesiasticis et
orationibus ad salutem fidelium factis eos separo, ut nullum commodum habeant,
quod fuerunt in Christo. Licet enim homines pro peccatis suis excommunicationem
promeruissent et apud Deum iam sint anathema, tarnen sacramenta, quibus
intersunt, et orationes, que assidue fiunt in ecclesia, eis prosunt et aliquando eos
ad penitentiam et vite correctionem dueunt. Sed postquam data est per eos
iustitie sententia, iam nihil habent in ecclesia, quoniam traditi sunt in potes-
tatem diaboli, ut possit eos impellere ad multa scelera, ad que prius non potuit. —
Man vgl. auch den Paulinenkommentar des Cod. Paris. Nat. lat. 657 fol. 27

(zu Rom) : Sciendum, quia quotiens aliquis peccat, dat se diabolo. Sed tarnen
quandiu in ecclesia conversatur, per preces aliorum et per sacramenta ecclesie
deterretur diabolus nec ita eum confidenter aggreditur. Sed postquam ab ecclesie
sacramentis per excommunicationem alienatur, tunc ultra hoc, quam datus erat,
diabolo traditur, ut eum morbis afficiat vel in maiora peccata detrudat. Hanc
potestatem dicitur apostolus habuisse, ut quicumque ab eo excommunicaretur
statim a diabolo vexaretur.



418 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Nach Petrus Cantor ist allem Anschein nach für den Gewinn der
Fürbitten der Kirche und die Bestattung auf dem Friedhof die Zugehörigkeit
zum'Leib der Kirche wenigstens quantum ad sacramenta die Voraussetzung1.

Was man zu seiner Zeit über die Verhaftung der schweren Sünder
gegenüber der Kirche dachte, tut Robert Courson in seiner Summe dar :

Quicumque committit peccatum mortale in proximum, offendit Deum
[fol. 24], ecclésiam et proximum et ideo ligatur multiplici vinculo : Duobüs
vinculis erga Deum, quia tenetur vinculo pene et culpe ; erga ecclesiam
uno vinculo, scilicet satisfactionis ; erga proximum duplici vinculo : uno
satisfactionis ; nam sicut ecclesie tenetur satisfacere ieiunando, elemosinas
dando ad arbitrium sacerdotis, ita tenetur proximo dimittere rancorem,
et, si perfectus est, ei remittere etiam signa rancoris, ut det ei osculum
et dicat ei : ave. Si imperfectus est, sufficit, si ei remittat rancorem in
corde iuxta illud : si offers munus tuum ante vel ad altare et frater tuus
habet aliquid adversus te, relinque ibi munus tuum et vade et reconciliare
fratri tuo, et quamvis suo modo liget peccatum mortale, ut diximus, nichilo-
minus ligat suo modo excommunicatio, quia, preter ligationem peccati,
excommunicatio arcet peccatorem ab ingressu ecclesie et a communione
fratrum et a perceptione sacramentorum. Verum magis elongatur ab
ecclesia per excommunicationem quam sine excommunicatione 2.

Schließlich lesen wir im Sentenzenkommentar des Hugo a S. Charo :

Duplex est excommunicatio : una est a communione et numéro fidelium
separatio : hec fit per sententiam ; hec potest esse sine peccato illius, qui
excommunicatur. Alia est a communione, id est a participatione suffra-
giorum ecclesie separatio ; hec fit per quodlibet mortale peccatum. Tertia
est, que prohibet participationem sacramentorum, que dicitur minor
excommunicatio, ut quando quis scienter cum excommunicato participât ;

que, etsi parva est, tarnen multum est cavenda, quia plures dicunt, quod
est mortale peccatum 3.

Wir hatten es auch hier mit einer Frage zu tun, die nicht konsequent

untersucht wurde. Daraus erklärt es sich, daß Texte, die den

Sünder vom Leib Christi trennen, und solche, die ihn darin verbleiben

lassen, lange Zeit undiskutiert neben einander herlaufen, und daß auch

Texte, welche die Gliedschaft auf den Glauben zurückführen, das

Beharren anderer nicht behindern, welche als Band die Liebe bezeichnen.

Beide Gruppen werden so zu einer Selbstverständlichkeit, daß dort, wo
die Spekulation sich der einen oder anderen anschließt, dies eigentlich
nie mit einer sich von der anderen scheidenden Geste geschieht. Beide

Gruppen sind schließlich in ihrem Nebeneinander eine solche Selbstver-

1 Summa de sacramentis et anime consiliis (Cod. Paris. Nat. lat. 9593
fol. 5v) : Aut etiam numquid subvenietur ei per suffragia ecclesie aut in cimiterio
locabitur, cum non fuerit de corpore ecclesie quantum ad sacramenta

2 Brügge, Stadtbibliothek, Cod. lat. 247 fol. 23v f.
3 In 4 Sententiarum (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 573 fol. 243i>).



in den frühen Paulinenkommentaren 419

ständlichkeit, daß man sich bestrebt, sie durch eine Brücke zu verbinden,
die vor allem in der Unterscheidung zwischen verschiedenen Arten der

Zugehörigkeit zur Kirche oder dem Leib Christi besteht. Auch an eine

Möglichkeit, den Begriff der Kirche verschiedentlich aufzufassen, wird gerührt.
Unter den energischeren und selbständigeren Versuchen ist

derjenige des Hugo von St. Victor und des Robert von Melun zu nennen,
das esse in corpore und das esse de corpore auseinander zu halten ;

nur das erste gehört dem Sünder zu. Interessant ist auch der Weg,
den Petrus Cantor vor allem einschlägt, da er zwischen Glied Christi
und Glied der Kirche scheidet.

Doch läßt sich trotz der verschiedensten Anläufe keine kontinuierliche

Entwicklung der spekulativen Durchdringung feststellen. Weder

einem Hugo von St. Viktor, noch einem Gilbert de la Porrée, noch

auch einem Abaelard gelang es, der Nachzeit sein Gepräge aufzuzwingen,
sosehr sie auch innerhalb ihrer eigenen Schulen Nachläufer fanden.

So hat denn die Lehre der Frühscholastik in dieser Frage etwas

Unfertiges an sich, sie stellt aber immerhin ein gewaltiges Arsenal von
Gedanken zur Verfügung, das ein Größerer zur endgültigen Form und

Synthese bringen konnte.

Häretiker und Gliedschaft der Kirche

Hieronymus betont einfachhin, daß die Kirche und damit der

Leib Christi sich aus allen Gläubigen zusammensetztund umgekehrt,
daß die Häretiker2 nicht zur Kirche gehören, noch Christus zum

1 Commentarii in epistolam ad Eph. Lib. 2 c. 5 (SSL 26, 568) : Potest autem
et aliter dici : Quoniam corpus Christi ecclesiae est et ecclesia de cunctis cre-
dentibus congregatur, Paulus et Ephesii membra sunt corporis Christi, id est
ecclesiae Christi.

2 Hinsichtlich des Begriffes der Häresie in der Frühzeit vgl. man J. Brosch,
Das Wesen der Häresie [Grenzfragen zwischen Theologie und Philosophie II.]
Bonn (1936). — Hieronymus (Commentarii in ep. ad Titum c. 3 [SS L 26, 633])

erklärt : Haeresis graece ab electione dicitur, quod scilicet unusquisque id sibi
eligat, quod ei melius esse videatur. Philosophi quoque Stoici, Peripatetici,
Academici, Epicuraei illius vel illius haereseos esse appellantur Inter haeresim
et schisma hoc esse arbitrantur, quod haeresis perversum dogma habeat, schisma

propter episcopalem discussionem ab ecclesia separetur ; quod quidem in principio
aliqua ex parte intelligi potest. Ceterum nullum schisma non sibi aliquam con-
fingit haeresim, ut recte ab ecclesia recessisse videatur. — Ebenso Claudius von
Turin, zu Tit. (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 128) ; Rabanus Maurus, Enarrationes
in epistolas Pauli, Lib. 25, In ep. ad Tit. c. 3 (SSL 112, 690). Hinsichtlich des
zweiten Teiles vgl. man Hervaeus von Bourg-Dieu, Commentaria in epistolas



420 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Divi Pauli. In ep. ad Tit. c. 3 (SSL 181, 1503). Ferner vgl. man noch Martin von
Leon, Sermo IV, In natale Domini (SSL 208, 406). — Atto von Vercelli,
Expositio epistolarum S. Pauli. In ep. 1 ad Cor. c. 1 (SSL 134, 295) : Inter haeresim
et schisma hoc distat, quod haereticus proprie dicitur, qui in fide errat, schisma-
ticus, qui in fraterna dilectione. Unde Origenes a quibusdam non haereticus
dicitur, sed schismaticus, quia non in fide erravit, sed in quibusdam disputa-
tionibus sanctarum Scripturarum ; nam quasdam sententias longe aliter quam
ecclesia catholica intellexit. — Nicht als terminus technicus erscheint schisma bei
Haimo, Expositio in epistolas S. Pauli. In ep. ad Galat. c. 4 (SSL 117, 688) :

Similiter in sancta ecclesia sunt multi, qui renascuntur in baptismate et qui filii
videntur esse Abrahae ; sed quia opera non habent Abrahae sequendo varios
errores diversaque Schismata et variis criminibus se implicant, non merebantur
cum electis haereditate patriae celestis frui. De istis talibus dicit Joannes evange-
lista : « De nobis exierunt, sed non erant ex nobis. » —- Man lese aber auch Haimo,
In ep. ad Gal. c. 5 (SSL 117, 693) : « Sectae » sunt divisiones. Idem sunt et haereses.
Dicuntur autem vel a secundo, id est dividendo, eo quod dividant se a communione
aliorum, sicut haeretici faciebant, qui ab ecclesiae unitate se segregabant, de

quibus Joannes dicit : « A nobis » exierunt, » sed non erant ex nobis ». Vel etiam
a sequendo dicuntur sectae, sicut haereses ab eligendo vel haerendo ex eo, quod
ex multis erroribus unum eligant et illum sequantur. — In der Schule Anselms
von Laon findet man : Haereticus est, qui divine legis vel ignorantia vel con-
temptu captatus aut novi pertinax inventor erroris aut alieni sectator catholice
unitati mavult adversari quam subici (Valenciennes, Cod. lat. 177 fol. 23u und
Cod. Paris. Nat. lat. 16528 fol. 482). — O. Lottin, Nouveaux fragments
théologiques de l'école d'Anselme de Laon. Florilèges de Saint Amand. Recherches
de théologie ancienne et médiévale. 11. Louvain (1939) 317 f. Man vgl. ähnlich
auch Klagenfurt, Studienbibliothek, Perg. Hs. 30 fol. 16. — Wilhelm von
Champeaux : Haeresis large dicitur quilibet pravus intellectus contra veritatem
Haeresis stricte accepta est scienter veritatem impugnare. (G. Lefèvre, Les variations

de Guillaume de Champeaux et la question des universaux [Travaux et
mémoires de l'Université de Lille. Tom. VI. Mémoire Nr. 20] Lille [1898] 54). —
Die Quaestiones super epistolas Pauli schreiben In ep. 1 ad Cor. q. 110 (SSL 175,
533) : Haereticus proprie est, qui alicuius temporalis commodi et maxime gloriae
vel principatus sui causa falsas et novas et pravas sectas et a veritate aliénas
invenit, vel ab aliis inventas tenet, sequitur et défendit. Man vgl. dies schon
auch bei Petrus Lombardus, Collectanea in epp. D. Pauli. In ep. 1 ad Cor. c. 11

(SSL 191, 1638) ; Udo, Sententiae (Cod. Bamberg. Patr. 127 fol. 69). Über den
Begriff der haeresis lese man ferner Allegoriae In Novum Testamentum, lib. 7

(SSL 175, 915) ; Guntherus Cisterciensis, De oratione, ieiunio et eleemosyna,
lib. 2 c. 1 (SSL 212, 117 f.). Petrus Cantor schreibt in seinem Paulinenkommentar,
zu Tit. 3, 11 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. 231v) : Et dicitur hereticus potius
ab electione quam ab heresi, id est divisione, quia scilicet sibi aliquid speciale
elegit. In seiner Summa Abel liest man (Brügge, Stadtbibliothek, Cod. lat. 228
fol. 95) : Hereticus, ut ait Augustinus, qui alicuius temporalis commodi et maxime
glorie principatusque gratia falsas ac novas opiniones gignit vel sequitur. Item,
Urbanus papa : Qui aliorum errorem défendit, multo dampnabilior est illo, qui
errat, quia non solum errat, sed et aliis offendicula préparât et confirmât. Unde
magister erroris est non tantum hereticus, sed etiam heresiarcha dicendus est.
Hereses vocat sacra scriptura quandoque varias species ydolatrie, ut ibi : Gaude,
Maria virgo, cunctas hereses sola interemisti. Per nativitatem autem Christi et
per eius predicationem factum est, quod hodie penitus deleta est ydolatria neque
est aliqua gens fere hodie, que non colat unum Deum.



in den frühen Paulinenkommentaren 421

Haupt hätten 1
; und zwar seien sie ausgeschlossen durch ihren eigenen

Willen 2.

Ps. Primasius bezeichnet als außerhalb der Kirche stehend die

Juden, Häretiker und Heiden 3. Eine Feststellung, die man auch bei
Sedulius Scotus findet 4 ; und noch bei Rupert von Deutz kann man
einfachhin lesen, daß die Häretiker Glieder des lebendigen Leibes der
Kirche gewesen sind, aber nun des Lebens entbehren, weil sie vom Leib
abgetrennt sind5.

Wenn auch Rabanus Maurus betont, daß bloß die Gläubigen
Glieder der Gläubigen und die Christen Glieder der Christen sind6, so

trennt nach ihm doch nicht schon der verborgen gehaltene Unglaube
von der Kirche 7. Ebenso kennt Hervaeus von Bourg-Dieu Häretiker,

1 Commentarii in ep. ad Eph. Lib. 3 c. 5 (SSL 26, 564) : Sed videndum,
üt quomodo in Christo et in ecclesia sancta coniunctio est, ita et in viro et in
muliere sancta sit copula. Sicut autem non omnis congregatio haereticorum
Christi ecclesia dici potest nec caput eorum Christus est, sic non omne matri-
monium, quod non viro suo secundum Christi praeeepta coniungitur, rite con-
iugium appellari potest, sed magis adulterium.

2 Commentarii in ep. ad Tit. c. 3, 11 (SSL 26, 633) : Quare autem post
primam et secundam correptionem devitandus sit, reddit causas dicens : « quod
subversus est eiusmodi et peccat, cum sit a semetipso damnatus ». Qui enim
semel bisque correptus audito errore suo non vult corrigi, errare existimat corri-
gentem : et econtrario se ad pugnas et iurgia verborum parans eum vult lucri-
facere, a quo docetur. Propterea vero a semetipso dicitur damnatus, quia forni-
fcator, adulter, homicida et cetera vitia per sacerdotes de ecclesia propelluntur ;

haeretici autem in semetipsos sententiam ferunt suo arbitrio de ecclesia recedentes :

quae recessio propriae conscientiae videtur esse damnatio.
3 Commentarii in epp. S. Pauli. In ep. 1 ad Cor. c. 5 (SSL 68, 518) : « Nam

eos, qui foris sunt, Deus iudicabit. » Foris ecclesiam sunt iudaei, haeretici et
gentiles.

4 Zu 1 Kor. 5, 12 (SSL 103, 137).
6 Commentarius in Joannem. Lib. 2 (SSL 169, 252) ; Nam palmites quidem

sunt [haeretici], sed a vita praecisi. Membra fuerunt viventis corporis ecclesiae,
sed vita carent, quia praecisa sunt a corpore.

6 Enarrationes in epistolas Pauli. In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 112, 438) :

•.. membra quippe alterutrum non sunt nisi fideles fidelium et christiani
christianorum.

7 In ep. ad Eph. c. 5 (SSL 112, 457) : Unde bene adhuc subditur : « Et sus-
citatur falsiloquus adversus faciem meam contradicens mihi. » Etiam pacis suae
tempore sancta ecclesia falsiloquium patitur, dum sunt in ea multi, qui de aeterni-
tatis permissione diffidunt et tarnen se fideles esse mentiuntur ; qui dum prae-
dicationi eius aperte contradicere non praesumunt, falsiloquium non contra faciem,
sed quasi post dorsum patitur ; sed cum malitiae tempus eruperit, is, qui nunc
metuens derogat, ad contradicendum ante faciem venit, quia verbis fidei apertis
voeibus obsistit. — Man vgl. auch in der unter den Werken des Atto von Vercelli
gedruckten Expositio epistolarum S. Pauli. In ep. 2 ad Tim. c. 2 (SSL 134, 693) :

Erant enim illi Sadducaei, ex quorum radice erant Hymenaeus et Phyletus. De



422 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

die innerhalb der Kirche sind 1
; wobei er aber als Häretiker denjenigen

nimmt, der um eines irdischen Vorteiles, vor allem um der Ehre und
des Sichhervortuns willen falsche und neue Meinungen bezeugt oder
hält2. Aber auch der außen stehende Häretiker kann nach ihm, ebenso

wie der Jude oder Heide, als quasimembrum der Kirche genommen
werden um der Hoffnung willen, daß er sich vielleicht durch die

Barmherzigkeit Gottes bekehrt und sich unter den Heiligen einen ersten Platz
verdient3. Doch spricht Hervaeus mit den Worten des hl. Hieronymus
zu Tit. 3,11 auch davon, daß die Häretiker durch ihren eigenen Willen
und ihr eigenes Urteil sich von der Kirche trennen4.

Die im Cod. lat. 95 der Leipziger Universitätsbibliothek erhaltene
dem 12. Jahrhundert angehörige Marginalglosse zu den kanonischen
Briefen verwendet eine in anderem Zusammenhang bei Robert von Melun
auftretende Unterscheidung, da sie sagt, daß die geheimen Häretiker
nicht de corpore Christi, wenn auch in corpore, seien, so wie die schlechten

Säfte im Körper des Menschen, nicht aber de substantia eins seien.

Auch nennt sie dieselben putridi5.
Petrus der Lombarde verwertet hier die ihm sonst geläufigen

Unterquorum prava sententia cum apostolus esset locutus, statim hoc subiecit, ut non
esset mirabile in ecclesia esse homines dissentientes.

1 Commentaria in epistolas Divi Pauli. In ep. 1 ad Cor. c. 11 (SSL 181, 930) :

Et semper prosunt haereses fidelibus. Ex his enim hominibus haeretici fiunt,
qui etiam si essent in ecclesia, nihilominus errarent. «

2 In ep. 1 ad Cor. c. 11 (SSL 181, 930) : Haereticus autem est, qui alicuius
temporalis commodi et maxime gloriae principatusque sui gratia falsas opiniones
ac novas vel gignit vel sequitur.

3 In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 181, 1254) : Spe celestis haereditatis debes proxi-
mum tuum putare omnem hominem et antequam sit christianus. Non enim
nosti, qualis futurus sit apud Deum, qui modo vel iudaeus est vel haereticus vel
paganus. Forte enim per misericordiam Dei ita convertetur, ut inter sanctos
primum locum habere mereatur. Et secundum hanc spem quasi membrum
ecclesiae aestimari potest.

4 In ep. ad Tit. c. 3 (SSL 181, 1503).
5 Zu 1 Joh. 2, 19 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 95 fol. 40i>) :

« Ex nobis prodierunt » etc. Quia antichristi erant, ideo prodierunt e nobis, quia
manifestati heretici de consortio vestro sunt precisi ; sed tarnen notandum : non
erant ex nobis, id est non erant de corpore Christi, quamvis essent in corpore
Christi. Sunt enim in corpore Christi adhuc ita laborantes heretici sicut mali
humores in corpore hominis [Ms. hat homines], non tarnen de substantia eius.
Et sicut corpus egri eiectis malis humoribus allèviatur, sic{ut)> corpus Christi
precisis putridis magis roboratur. — Hier sei auch auf den porretanischen Paulinen-
kommentar des Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 51 hingewiesen, wo es zu 1 Kor.
heißt : Nota geminam unitatem esse ecclesie, alteram scilicet fidei, alteram scilicet
pacis ecclesiastice. Quare et duplex est unitatis divisio et ea, que est unitatis
fidei contracto usu nominis sola vocatur heresis, cum tarnen heresis nomen posset



in den frühen Paulinenkommentaren 423

Scheidungen : die Häretiker sind in der Kirche corpore, non mente 1J

nomine non numine, numéro non merito 2. Die gleiche Unterscheidung
läßt er auch hinsichtlich Ungläubiger gelten 3, und er kann auch

umgekehrt einmal einfachhin sagen, daß die Häretiker sich von der Kirche
trennen 4 oder praeter ecclesiam sind6. Hier wird, wohl gemerkt, immer

von der Kirche gesprochen. Doch dürfte sie dabei auch als Leib Christi
gemeint sein, denn nach dem Psalmenkommentar sind die Häretiker,
weil sie an den Sakramenten teilhaben, aber nicht in Christo sind,
iuxta petram, id est iuxta Christum et non super petram 6.

Nach Petrus Cantor trennt sich der Häretiker eher von der

Kirche, als diese sich von ihm trennt ; nicht so aber die anderen Sünder,
die in ihr bleiben, bis sie von ihr abgeschnitten werden 7. Dennoch
bezeichnet er die Häretiker als putrida membra in ecclesia8.

esse cuiuslibet divisionis. Ea autem, que est divisio unitatis ecclesiastice pacis
non contracto usu nominis sola vocatur scisma. Den gleichen Gedanken findet
man in der Summe des Simon von Tournai (Cod. Paris. Arsenal, lat. 519 fol. 60) :

Redditur : aliud est heresis, aliud scisma. Duo enim sunt, quibus compaginatur
ecclesia : unitas fidei, unitas dilectionis. Cum unitas fidei rumpitur, heresis est,
id est hereticus, qui earn rumpit aliud credendo quam ecclesia. Scisma vero est,
cum rumpitur unitas dilectionis et scismaticus, qui earn rumpit recedendo a dilec-
tione fraterna. #

1 Commentarium in Psalmos. Zu Ps. 3, 7 (SSL 191, 80) : dentes pecca-
torum contrivisti, id est omnes haereticos, qui sunt intus in ecclesia nobiscum

corpore quidem, non mente.
2 Zu Ps. 54, 20 (SSL 191, 514) : Redimet, dico, «ab his, qui appropinquant

mihi », id est a christianis fictis, qui magis decipiunt quam aperti idololatrae.
Appropinquant ergo nomine non numine, corpore non mente, numéro non merito.

3 Zu Ps. 79, 16 (SSL 191, 765) : Et quia talis est vinea, ergo « ut quid
destruxisti maceriam eius », miratur, cur huic subtracta est Domini defensio.
Sed hoc dicit de ecclesia non pro bonis, quia novit Dominus, qui sunt eius, sed

pro infidelibus, qui sunt in ea nomine non numine, numéro non merito.
4 Zu Ps. 146, 11 (SSL 191, 1278) : quia est et tabernaculum Dei, scilicet

ecclesia, a qua se dividentes haeretici sibi tabernacula posuerunt. — Man vgl.
auch zu Ps. 44, 17 (SSL 191, 446).

6 Zu Ps. 115, 5 (SSL 191, 1031).
6 Zu Ps. 141, 9 (SSL 191, 1239) : Et hoc est, quod ait: « iudices eorum »,

scilicet doctores haeretici, « absorpti sunt » a profundo vitiorum, entes « iuxta
petram », id est iuxta Christum et non super petram, quia communicant sacra-
mentis, non tarnen in Christo sunt.

' Paulinenkommentar. Zu Tit. 3, 11 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. 231«) :

« Proprio iudicio condempnatus. » Proprio iudicio se condempnat, qui errorem
suum laudat et veritatem vitupérât. Hereticus enim prius se dividit ab ecclesia,

quam illa a se dividat. Non si[c] de aliis peccatoribus. Manent enim in ea, quo-
usque ab [Ms. hat ad] ipsa precidantur.

8 Psalmenkommentar. Zu Ps. 10, 2 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. 9«) :

« [I]n Domino confido. » In hoc psalmo agit de hereticis, qui sunt putrida membra
in ecclesia et catholicos ad putredinem suam attrahere nituntur.



424 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Eine Predigtsammlung des Cod. Paris. Nat. lat. 13582 spricht auch

davon, daß es welche gebe, von denen es heiße, daß sie Christen seien,

die es aber nicht seien, die den Namen Christi trügen und den Glauben

nicht hätten, weil sie das, was sie mit Worten aufbauten, durch Werke
zerstörten1.

Schließlich sei noch darauf hingewiesen, daß die kanonistische
Summa Parisiensis schreibt : Hereticorum alii occulti, alii manifesti.
Manifestorum alii sunt infra ecclesiam, alii extra. Eorum, qui extra
ecclesiam sunt, alii se ipsos precidunt ab ecclesia, alii iudicio ecclesie

eiecti sunt. Item eorum, qui iudicio ecclesie precisi, alii simpliciter
excommunicati, alii depositi et degradati2.

Die Einwohnung Christi

Auch dem Problem der Einwohnung Christi wurde schon seit der

Frühzeit ein Augenmerk zugewandt. Entsprechend dem Pauluswort

Eph. 3, 17 : Christum habitare per fidem in cordibus vestris läßt
Ambrosiaster Christus durch den Glauben in unseren Herzen wohnen,

so daß, wenn wir den Glauben an ihn in unseren Herzen haben, wir
ihn zu haben scheinen. Wir könnten also seiner Hilfe sicher sein, weil
er uns nicht verläßt, sondern immer bei uns ist wegen des Glaubens

an ihn, den er in uns erblickt. Denn da sein Geist, der auch derjenige
des Vaters ist, uns deswegen gegeben wird, daß er an seiner statt uns
sicher mache, wenn wir ihm zustimmen, und damit er uns das

Verborgene eröffne, dürfen wir keinen Zweifel daran hegen, daß er durch
denselben in uns wohne 3.

1 Fol. 131v : Tantam reverentiam non deferunt unitati Sancte Ecclesie, qui
christiani dicuntur esse et non sunt, qui Christi nomen habent et fidem non habent,
quia quod verbis astruunt, operibus destruunt.

2 Cod. Bamberg. Can. 36 fol. 26.
3 Commentaria in XIII epistolas Pauli. In ep. ad Eph. c. 3 (SSL 17, 384) :

« In interiore homine Christum habitare per fidem in cordibus vestris. » In eo

petit eos magis firmari, ut non ambigant, sed magis credant Christum habitare
in se, quem non vident his oculis, ut Spiritus datus hoc eis per Dei donum infundat,
ut certi sint de Christo, quod vivit et Filius Dei est et habitat per fidem in
cordibus nostris, ut cum fidem eius habemus in cordibus nostris, ipsum habere
videamur. Quod eo proficit, ut securi simus de auxiliis eius, quia non deserit
nos, sed semper adest propter fidem suam, quam videt in nobis : quippe cum
ideo Spiritus eius, qui et Dei Patris est, detur nobis, ut vice eius tutos praestet
nos, si ei assentiamus, ut et occulta revelet ; per quem utique ipsum in nobis
habitare ambigere non debemus. Est enim hic alius paraclitus, inter quos perso-



in den frühen Paulinenkommentaren 425

Auch Hieronumus kommentiert diese Epheserstelle dahin, daß

die Einwohnung Christi im vernünftigen Teil des Menschen und zwar
durch den Glauben geschehe. Diese Einwohnung habe aber ihre Wurzel
und ihr Fundament in der Caritas 1. Für die Erklärung dieser

Einwohnung schlägt Hieronymus aber auch noch eine andere Lösung

vor, die dahin geht, daß Christus die Weisheit, die Tapferkeit, die

Gerechtigkeit und die anderen Tugenden sei, und wer eben diese

Tugenden habe, auch Christus in sich leben habe 2. Während Pelagius
sich mit der Redensart begnügt : Wo der innere Mensch durch den

Glauben kräftig ist, dort wohnt Christus, und nicht dort, wo der äußere

Mensch gemästet wird3, und : In dem lebt Christus, in dem Christus

narum distantia est, non naturae ; quia et de eo accipit et a Deo procedit. In
quibus enim naturae unitas est, invicem sui sunt ; unde dicit Dominus : « Omnia
Patris mea sunt et mea omnia Patris. »

1 Commentarii in epistolam ad Ephesios. Lib. 2 c. 3 (SSL 26, 521) : Non
enim corporis vires, sed animae quaerimus : nec exteriorem, sed interiorem
hominem cupimus roborari, ut postquam habitaverit Christus in interiore homine,
in ipsius interioris hominis habitet principali, id est in cordibus nostris, nequa-
quam per cuncta eius membra discurrens, sed in rationabili eius habitans et in
eo domicilium sedemque suam ponens. Hoc autem totum per fidem fiat et cre-
damus in eum. [Bis hieher findet sich dieser Text auch bei Claudius von Turin,
zu Eph. — Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. \37v], Quamobrem ait « Habitare Christum
in cordibus vestris ». Habitatio autem ista, quae per exordium fidei fabricetur,
radicem et fundamentum in caritate habet, ut, quoniam Dei agricultura sumus,
Dei aedificatio, omnia in caritate succrescant atque aedificentur.

2 Commentarii in ep. ad Gal. Lib. 1 c. 2 (SSL 26, 370) : Vivit autem in eo
Christus, sapientia, fortitudo, sermo, pax, gaudium ceteraeque virtutes : quas qui
non habet, non potest dicere : « Vivit autem in me Christus. » — Man vgl. auch
Commentarii in ep. ad Gal., lib. 2 c. 5 (SSL 26, 424) ; In ep. ad Eph. lib. 1 c. 1

(SSL 26, 480) ; ebenda (SSL 26, 488) : Porro Deus Domini nostri Jesu Christi,
Pater autem gloriae, ita intelligendus, ut quomodo Dominus noster Jesus Christus
ipse est sermo, sapientia, Veritas, pax, iustitia, fortitudo, ipse sit etiam gloria
secundum illud, quod alibi dicitur : « Apparebit gloria Dei » ; et in omni pene
veteri lege scriptum est super tabernaculum testimonii visam esse gloriam Dei. —
In ep. ad Eph. lib. 2 c. 3 (SSL 26, 516) ; c. 4 (SSL 26, 538) : Discere autem
Christum idipsum est, quod nosse virtutem ; et audire ilium non difiert ab eo,
si diceret audire scientiam, iustitiam, fortitudinem, temperantiam et cetera,
quibus Christus vocatur. — In ep. ad Eph. lib. 2 c. 6 (SSL 26, 577) : Si enim
cingulum Veritas est et lorica iustitia est, salvator autem et Veritas et iustitia
nominatur, nulli dubium, quin ipse et cingulum sit et lorica. — In ep. ad Tit., c. 2

(SSL 26, 611) ; In ep. ad Philem. (SSL 26, 651) : et totum, quod Christus
dicitur pro varietate causarum : sapientiam videlicet, iustitiam, continentiam,
mansuetudinem, temperantiam, castitatem, has imprecatur Philemoni.

3 Commentarii in epistolas S. Pauli. In ep. ad Eph. c. 3 (SSL 30, 868) :

In interiori homine « Christum habitare per fidem in cordibus vestris ». Ubi
interior homo per fidem robustus est, ibi habitat Christus, non ubi exterior saginatur.
Divus Thomas 29



426 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

die Tätigkeit und das Leben nährt1, greift Ps. Primasius 2 wieder auf
die zweite Erklärung des Hieronymus zurück, ohne sich aber deswegen

an der Bemerkung hindern zu lassen, daß die Substanz Christi der
Glaube genannt werde, weil der Glaube durch Christus gegeben werde

oder sicher, weil er durch den Glauben in den Herzen der Gläubigen
wohne 3. Die zweite Erklärung des Hieronymus wird dann von Sedu-

lius Scotus aufs stärkste ausgewertet 4, der Christus mit den Tugenden,

vor allem der sapientia, iustitia, sanctificatio, Veritas, aber auch mit pax,
gaudium, und zwar denselben einzeln oder in ihrer Gesamtheit identifiziert.

Dies soll im Sinn des Scotus nicht bloß eine Metapher sein ; denn

wenn es bei ihm auch einmal heißt, daß Christus die Gerechtigkeit sei,

weil in ihm Gott seine Versprechen erfüllt habe 5, so nennt er doch

Christus auch die von Gott geborene Weisheit6, oder unmittelbar die

Weisheit Gottes ', die Weisheit und den Ruhm des Vaters8. Wer Gott

1 Commentarii in epistolas S. Pauli. In ep. ad Gal. c. 2 (SSL 30, 847) : « Vivo
autem non ego », vetus homo. « Vivit vero in me Christus. » In illo vivit Christus,
in quo Christus vegetat actus et vitam.

2 Commentaria in epistolas S. Pauli. In ep. ad Gal. c. 2 (SSL 68, 589) :

« Vivo autem iam non ego. » Non vivit vetus homo ille, qui quondam vivebat
in lege, qui persequebatur ecclesiam ; vivit autem in eo Christus, sapientia, forti-
tudo, sermo, pax, gaudium et ceterae virtutes, quas qui non habet, non potest
dicere : Vivit autem in me Christus. Hoc autem totum sub una persona adversus
Petrum de Petro disputât : « Vivit vero in me Christus. » In illo vivit Christus,
in quo vivunt virtutes eius. Man vgl. auch In ep. ad Gal. c. 5 (SSL 68, 599) ;

In ep. ad Col. c. 2 (SSL 68, 654) und In ep. ad Rom. c. 6 (SSL 68, 445).
s In ep. ad Hebr. c. 3 (SSL 68, 708) : Substantia autem Christi appellatur

fides, vel quia ab illo datur, vel certe quia ipse per earn habitat in cordibus
fidelium, iuxta quod idem apostolus alias dicit optando in interiore homine habi-
tare Christum per fidem in cordibus vestris.

4 Zu Rom. 1, 1 (SSL 103, 11) ; 6, 11 (SSL 103, 61 C) ; 6, 17 (SSL 103, 62 f.
und Cod. Bamberg. Bibl. 127 fol. 23a) ; 10, 3 (SSL 103, 96 A) ; 11, 34 (SSL 103, 108) ;

12, 5 (SSL 103, 112) : Quomodo autem corpus istud in Christo sit, id est in veri-
tate et sapientia et iustitia et sanctificatione, quae omnia Christus est, saepe
iam diximus. —- Zu Rom. 13, 14 (SSL 103, 118) : « Sed induite vos Dominum
Jesum Christum. » Frequenter diximus Christum sapientiam esse et iustitiam et
sanctificationem et veritatem et omnes simul virtutes, quas utique, qui assump-
serit, Christum dicitur induisse. Si enim haec omnia Christus, necessario qui
haec habet, habet et Christum. — Zu Rom. 16, 27 (SSL 103, 127) ; zu 2 Kor. 3, 2

(SSL 103, 166) ; zu Eph. 1, 6 (SSL 103, 196) ; 1, 17 (SSL 103, 197) ; 1, 23

(SSL 103, 198) ; 3, 19 (SSL 103, 202) ; 4, 20 (SSL 103, 204) ; 4, 24 (SSL 103, 204) ;

zu Kol. 3, 11 (SSL 103, 229) ; zu Tit. 1, 16 (SSL 103, 245).
6 Zu Rom. 10, 3 (SSL 103, 96 A).
6 Zu Rom. 16, 27 (SSL 103, 127).
7 Zu 1 Kor. 1, 30 (SSL 103, 131) und zu 1 Kor. 2, 7 (SSL 103, 131).
8 Zu Eph. 1, 17 (SSL 103, 197).



in den frühen Paulinenkommentaren 427

in Weisheit, in Frieden, in Gerechtigkeit, in Heiligkeit, was alles Christus

sei, liebe, lebe darum in Christus Jesus h Wenn es nun heiße, daß der
Leib der Kirche in Christus sei, dann bedeute dies, er sei in Wahrheit,
in Weisheit, in Gerechtigkeit, in Heiligkeit, was alles Christus sei2. Wer
diese Tugenden habe, habe auch Christus 3. Aus dem Umstand, daß

Christus die Weisheit, die Gerechtigkeit, die Wahrheit, die Tapferkeit
ist, folgert Sedulius : Negatur per insipientiam sapientia, per menda-

cium Veritas, per turpitudinem sanctitas, per imbecülitatem animi
fortitudo. Et quotiescumque vincimur vitiis atque peccatis, toties
Dominum negamus ; ut econtrario quoties bene agimus, Dominum con-
fitemur. Nec arbitrandum est in die iudicii illos tantum a Dei Filio
denegandos, qui martyrio Christum negaverunt, sed per omnia opera,
sermones, cogitationes Christum vel negatus negat vel confessus con-
fitetur4. Die Fülle des Leibes Christi ist nach Scotus in der Kirche
nicht zuletzt deshalb, weil die Gaben sich in ihrer Fülle bloß in allen

Gliedern finden, während sie einzeln nur in den Einzelnen sind ; denn

im einen ist Gott die Gerechtigkeit, im andern die Keuschheit, im
andern die Mäßigung 5. Aber auch zur Gottesfülle werde man dadurch

erfüllt, daß man die Fülle der Gaben Gottes habe6. Unter diesen

Voraussetzungen ist es dann ganz klar, daß nach Sedulius Christus anziehen

gleichbedeutend sei mit der Aufnahme der Tugenden der Weisheit,
der Gerechtigkeit, Heiligung, Wahrheit, die alle Christus ist7. Doch

bezeichnet er auch die Gnade des Glaubens als Kleid, so daß mit
Christus bekleidet sind, die an Christus glauben 8.

Auch bei Claudius von Turin, der davon weiß, daß wir mit dem

neuen Menschen Christus bekleidet werden durch den Glauben ®, kehrt
die zweite hieronymianische Erklärung wieder10, die sich auch noch bei

1 Zu Rom. 6, 11 (SSL 103, 61 C).
2 Zu Rom. 12, 5 (SSL 103, 112).
3 Zu Rom. 13, 14 (SSL 103, 118).
4 Zu Tit. 1, 16 (SSL 103, 245).
5 Zu Eph. 1, 23 (SSL 103, 198).
6 Zu Eph. 3, 19 (SSL 103, 202).

' Zu Rom. 13, 14 (SSL 103, 118).
8 Zu Gal. 3, 26 (SSL 103, 188) : praestante mediatoris fide, quam fidei

gratiam nunc indumentum vocat, ut Christo induti sint, qui in Christum cre-
diderunt

9 Zu Kol. (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 170) : Secundum hanc autem renova-
tionem efficimur etiam filii Dei per baptismum Christi et induentes novum hominem
Christum utique induimur per fidem.

10 Zu Rom. (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 43t>).



428 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Rabanus Maurus hält1. Nach Rabanus wird Christus in den Herzen
der Gläubigen geformt,' wenn ihnen alle Geheimnisse eröffnet werden
und ihnen das, was dunkel schien, deutlich wird 2. Dies geschieht durch
den Glauben 3, durch den Christus auch im Menschen wohnt4.

Während wir noch bei Rabanus fanden, daß Christus all die

genannten Tugenden ist, scheint sich bei Atto von Vercelli eine

Schwenkung anzubahnen. Wo nämlich Rabanus die genannten Tugenden
der Weisheit, Gerechtigkeit usw. mit Christus gleichsetzt, liest man
bei Atto : Dominum Jesum nos monet induere, id est fidem, veritatem
et cunctas virtutes, quae in Christo interpretantur 6. Und noch einmal
heißt es : Induite vos Dominum Jesum Christum, id est veritatem, iusti-
tiam, pietatem etcetera, quae intelliguntur in Christo 6. Man liest bei
ihm aber auch noch : Et quare non vivat, subdit : « Vivit vero Christus
in me », id est pietas, iustitia, bonitas etc. ; quia omnia ista Christus
est et per hoc habitat in electis '. Oder auch : Novit enim Christum,

qui novit sapientiam, prudentiam atque iustitiam et veritatem8.

1 Enarrationes in epistolas Pauli. Lib. 7, In ep. ad Rom. c. 12 (SSL 111

1546) ; In ep. ad Rom. c. 13 (SSL 111, 1572) ; Lib. 8, In ep. ad Rom. c. 15

(SSL 111, 1599) ; In ep. ad Rom. c. 16 (SSL 111, 1615) ; Lib. 9, In ep. 1 ad Cor.
c. 1 (SSL 112, 20 f., 21) ; Lib. 14, In ep. ad Gal. c. 1 (SSL 112, 250) ; In ep. ad
Gal. c. 2 (SSL 112, 280) ; Lib. 17, In ep. ad Eph. c. 1 (SSL 112, 394) ; In ep. ad
Eph. c. 2 (SSL 112, 404) ; Lib. 18, In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 112, 435) ; In ep. ad
Eph. c. 5 (SSL 112, 450, 456) ; In ep. ad Eph. c. 6 (SSL 112, 466, 474) ; Lib. 25,

In ep. ad Tit. c. 1 (SSL 112, 673) ; Lib. 26, In ep. ad Philem. (SSL 112, 707). —
Die bei Claudius auftretende Stelle, nach der wir durch den Glauben mit Christus
bekleidet werden, findet sich bei Rabanus Lib. 20, In ep. ad Col. c. 3 (SSL 112,

536). Ferner vgl. man Lib. 18, In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 112, 436) : Christum enim
induitur, qui per fidem renatus in Christo aemulus est vitae, quam tradidit
Christus, ut iuxta Deum creatus videatur.

2 Lib. 15. In ep. ad Gal. c. 4 (SSL 112, 327) : Formatur quoque Christus
in corde credentium, cum omnia illis sacramenta panduntur et ea, quae obscura
videbantur, perspicua fiunt.

3 Lib. 15. In ep. ad Gal. c. 4 (SSL 112, 326) : Formatur autem Christus
in credente per fidem in interore homine vocato in libertatem gratiae, miti et
humili corde, non se iactante de operibus et meritis, quae nihil et nulla sunt,
sed ab ipsa gratia aliquod meritum inchoante.

4 In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 112, 439) : Cum ipse sol [iustitiae et veritatis
Christus] coeperit in homine habitare per fidem, non tantam in te videat ira-
cundiam, quae nascitur, ut occidat sol super iracundiam tuam, id est deserat
Christus mentem tuam, quia non vult habitare cum iracundia tua.

6 Expositio epistolarum S. Pauli. In ep. ad Rom. (SSL 134, 264).
6 In ep. ad Eph. c. 6 (SSL 134, 583).
' In ep. ad Gal. c. 2 (SSL 134, 512).
8 In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 134, 569). Man vgl. auch In ep. ad Rom.

(SSL 134, 231) : Quia Christus Verbum Dei Patris ubique totus est, idcirco et



in den frühen Paulinenkommentaren 429

Haimo sodann deutet das Anziehen Christi bloß vom Aufnehmen

der Tugenden, die in Christus sind 1. In uns lebt Christus, bekommt

von ihm den Sinn untergeschoben : Christus herrscht in uns und zwar
durch den Glauben und alle Tugenden. Ferner sei Christus in uns gebildet,

wenn er von uns so geglaubt werde, wie er geglaubt werden müsse 2.

Im wesentlichen das Gleiche meint auch Ps. Bruno, wo er mahnt,
daß man seine Blöße bekleiden solle mit dem Glauben und den Tugenden,

die auf diesen Glauben aufgebaut werden 3. Christus lebt in mir, das

bedeute : Ich selber bin Christus geworden durch Gleichförmigkeit und
dadurch hätten wir das Guthandeln. Ich lebe Gott durch den Glauben,

durch die Liebe usw. i. Der zum gleichen Bereich gehörige erste

anonyme Paulinenkommentar des Cod. Bamberg. Bibl. 130 lehrt ebenfalls :

in ore tuo et in corde tuo : ipse enim et bene cogitandi et bene loquendi gratiam
tribuit. Christus namque non solum Verbum est Dei Patris, sed etiam Caritas
et Veritas et sapientia. Igitur sicut haec omnia, ita et Christus non loco, sed

meritis continetur. — Man vgl. auch In ep. ad Eph. c. 1 (SSL 134, 551). — Seine

kurzen Angaben lassen ferner lediglich darauf schließen, daß Atto für die Ein-
wohnung des Heiligen Geistes durch dessen Betätigung in uns ist. In ep. ad Rom.
(SSL 134, 199) : Ideo subiunxit : «Si tarnen Spiritus Dei habitat in vobis», id
est si Spiritu Dei agitamini, si Spiritu Dei docemini. — Betreff der Einwohnung
Gottes sagt Atto zu 2 Kor. 6, 16 (SSL 134, 450) : Ambulat ille et inhabitat in
cordibus electorum, cum ab infidelitate ad fidem et per incrementa in virtutibus
perficere facit.

1 Expositio in epistolas S. Pauli. In ep. ad Eph. c. 5 (SSL 117, 731) : Quod
ergo dicit : « Induite armaturam Dei », tale est, acsi diceret : Induite Dominum
Jesum Christum, id est omnes virtutes, quas scitis in illo esse, in vobis assumite,
verbi gratia : Et ille iustus, verus, patiens, castus, mansuetus appellatus est agnus
et leo et vitulus : induite vos iustitiam, veritatem, patientiam, caritatem, casti-
tatem, mansuetudinem ; estote agnus, id est mites ; leo, fortes in fide et bono

opere contra diabolum ; estote et vitulus mortificantes vosmetipsos cum vitiis
et concupiscentiis, ut possitis stare adversus insidias diaboli. — Man vgl. auch
In ep. ad Rom. c. 13 (SSL 117, 485) und Neapel, Biblioteca Nazionale, Cod. Aa 13

fol. 40, wo es aber heißt : Christus ergo ipse est sapientia, ipse est iustitia, ipse
pax et relique virtutes in ipso sunt. Christum itaque induit, qui omnes virtutes,
quas seit in illo esse, inquantum valet, cum adiutorio illius assumit.

2 In ep. ad Gal. c. 4 (SSL 117, 686) : Tunc enim Christus in nobis formatus
est, quando a nobis ita creditur, sicut debet credi.

3 Expositio in epistolas Pauli. In ep. ad Rom. c. 13, 14 (SSL 153, 108) :

«Sed induimini Dominum Jesum Christum», id est vestite nuditatem vestram
fide Christi et virtutibus, quae super hanc fidem aedificantur.

4 In ep. ad Gal. c. 2 (SSL 153, 292) : « Vivo autem iam non ego », qui eram
secundum legem ; « sed vivit in me Christus », id est vivo ego ipse factus Christus
per conformitatem, et per hanc partem habemus operari bonum. Vivo utique
Deo per fidem, per dilectionem, per traditionem Vivo etiam « et » per tradi-
tionem, quia Christus « tradidit semetipsum » in mortem « pro me », redimendo
a morte, quod non poterat effici per legem.



430 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Darum sagt der Apostel selber : Ich sage, Christus wohnt durch den
Glauben im inneren Menschen, d. h. in unseren Herzen h Auch hier
wird Christus anziehen mit der Gleichförmigkeit mit Christus durch den
Besitz der Tugenden erklärt2. Dies tut auch der zweite Anonymus
der gleichen Handschrift3, der zudem auch lehrt, daß Christus in uus
durch den Glauben und die Unschuld wohnt 4.

Hervaeus von Bourg-Dieu schreibt, daß Christus uns Weisheit,
Gerechtigkeit, Heiligkeit geworden ist, weil er uns zur Wahrheit und
Gerechtigkeit Gottes erleuchtet, uns rechtfertigt usw.fi. Doch kann man
auch bei ihm und zwar in der Erklärung von Eph. 1, 23 lesen : Christus
wird erfüllt, nicht in sich, weil er so voll und vollkommen ist, daß er
nicht vermehrt werden kann, sondern in allen seinen Gläubigen. Und
was wird er in ihnen erfüllt Alles Gute, das in ihnen ist, d. i. die

Caritas, die Demut, die Geduld, die Keuschheit usw. ; denn* dies alles

ist Christus in seinen Auserwählten 6. Dem entspricht die Aufstellung :

Christus ist die Weisheit und Gerechtigkeit und Heiligung und Wahrheit

und alle Tugenden zusammen. Wer diese aufgenommen hat, von
dem heißt es, daß er Christus angezogen hat7. Man kann außerdem
noch bei Hervaeus finden : Christus wohnt in uns durch den Glauben8.

1 Zu Rom. (fol. 13) : Unde ipse apostolus ait : Dico Christum habitare per
fidem in interiori homine, id est in cordibus nostris.

2 Zu Gal. 3 (fol. 22b) : Induistis Christum, id est conformes Christi facti
estis secundum innocentiam, secundum habitum virtutum, que uniformitas est
vobis vestimentum turpia, que in vobis erant, Celans et vos estu viciorum protegens.

3 Cod. Bamberg. Bibl. 130 fol. 42u (zu Kol. 3) : et conducatis novum
hominem, id est virtutes, per quas induamini Christum. — Zu Eph. 4 (fol. 36u) :

et induite novum hominem, id est Christum secundum virtutes, ut in vobis
custodiat omne bonum opus.

4 Zu Gal. 2 (fol. 3 lu) : « sed Christus vivit in me » per fidem et innocentiam
5 Commentaria in epistolas Divi Pauli. In ep. 1 ad Cor. c. 2 (SSL 181, 829).

Man vgl. auch In ep. ad Col. c. 3 (SSL 181, 1345) : Christus est ibi sanctitas et
iustitia et Caritas et omnia bona, « et in omnibus Christus » est, qui hoc homine
novo sunt induti; quia quidquid boni habent, a Christo habent; et quidquid
boni faciunt, per Christum faciunt.

6 In ep. ad Eph. c. 1 (SSL 181, 1219) : «Qui» Christus « adimpletur non
in se », quia sic plenus est et perfectus, ut non possit augmentari, sed « in omnibus »

fidelibus suis. Et quid adimpletur ipse in eis « Omnia » bona, quae sunt in eis,
id est Caritas, humilitas, patientia, castitas et his similia. Haec enim omnia
Christus est in electis suis. \

7 In ep. ad Rom. c. 13 (SSL 181, 782) : Christus enim sapientia est et
iustitia et sanctificatio et Veritas et omnes simul virtutes. Quas qui assumpserit,
Christum dicitur indutus esse.

8 In ep. ad Hebr. c. 10 (SSL 181, 1544) : tunc sumus domus, in qua
per fidem habitat. — Man vgl. auch In ep. ad Hebr. c. 3 (SSL 181, 1550).



in den frühen Paulinenkommentaren 431

Christus lebt in mir, d. h. in mir ist nicht meine Gerechtigkeit, die aus

dem Gesetz ist, in der ich zum Sünder geworden bin, sondern die

Gerechtigkeit Gottes, d. i. die mir aus Gott ist, nicht aus mir. So lebe

nicht ich in mir, sondern Christus, der uns Weisheit von Gott und

Gerechtigkeit und Heiligung geworden ist. Nicht mehr ich lebe, sondern

Christus, d. h. ich tue nicht meinen Willen, sondern denjenigen dessen,

der in mir wohnt1. Durch den Sinn des Glaubens, den Affekt der Liebe

und die Betriebsamkeit des Rechthandelns ist Christus in uns 2.

Nach Abaelard ist Christus in uns durch seinen Geist, d. i. durch

die Gnade seiner Gaben, nämlich die Nachlassung der Sünden und die

Mitteilung der Tugenden3. Hier folgt ihm, der zu seinem Bereich

gehörige Cambridger Paulinerikommentar 4. Ähnlich spricht sich Robert

1 In ep. ad Gal. c. 2 (SSL 181, 1149) : Non ego vivo, sed vivit in me Christus.
Quod est dicere : Ego quidem a memetipso exstinctus sum, quia carnaliter non
vivo, sed tarnen essentialiter exstinctus non sum, quia in Christo spiritualiter vivo.
Hoc est dicere : Non est in me iustitia mea, quae ex lege est, in qua praevaricator
efiectus sum, sed iustitia Dei, id est quae mihi ex Deo est, non ex me. Sic quippe
in me vivit, non ego, sed Christus, « qui factus est nobis sapientia a Deo et
iustitia et sanctificatio ». Ego iam non vivo, sed Christus in me, id est non facio
voluntatem meam, sed eius, qui habitat in me.

2 In ep. 2 ad Cor. (SSL 181, 1126) : Et vos cognoscitis, quia per sensum
fidei et per affectum dilectionis ac strenuitatem rectae actionis est Christus in
vobis, nisi forte reprobi estis, id est ab eo, quod prius coepistis, retro conversi
et a Deo reiecti.

3 Expositio in epistolam Pauli ad Rom. Lib. 3 c. 8 (SSL 178, 900) : « Si

autem », acsi diceret : Sed spiritum Christi Dei habemus ; quod est dicere : si
Christus per spiritum suum, id est per gratiam donorum suorum, utpote remis-
sionem peccatorum et collationem virtutum in nobis est. — Bei dem Porretaner
Radulphus Ardens findet man : Tunc dicitur Dens oriri in nobis, cum amor eius

oritur in nobis (Homiliae in epist. et evang. dominie. I). Horn. 16 (SSL 155, 1729).

Hugo von St. Viktor sagt sogar von der Einwohnung Gottes : Unde fatendum est

ubique esse Deum per divinitatis praesentiam, sed non ubique per divinitatis et
inhabitationis gratiam Habitare etiam in hominibus adhuc animalibus non-
dum spiritualibus ideo dicitur Deus, quia in eis occulte agit, ut sint templum eius,

idque in proficientibus et proficiendo perseverantibus perficit Christum autem
Dominum nostrum unigenitum Dei Filium aequalem Patri eundemque hominis
filium, quo maior est pater, et ubique non dubites esse totum praesentem tanquam
Deum ; et in eodem templo Dei esse totum praesentem tanquam inhabitantem
Deum, et in loco aliquo coeli propter veri corporis modum. (De sacramentis
christianae fidei. Lib. 2 p. 1 c. 13. Rouen [1648] 605.)

4 A. Landgraf, Commentarius Cantabrigiensis in epistolas Pauli e schola
Petri Abaelardi. 2. In epistolam ad Corinthios Iam et IIam ad Galatas et ad
Ephesios. [Publication in Mediaeval Studies. 2] Notre Dame, Indiana (1939) 393.
In ep. ad Eph. c. 1 : « qui » videlicet Christus, « omnia in omnibus » scilicet existens,
quoniam per ipsum habemus omnes quecumque Dei dona. Ipse enim et virtus
nostra dicitur, quia per ilium virtutes habemus. Sicut enim virtus virtuosum
facit, ita et Christus, qui in potestate habet virtutes dare.



432 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

von Melun dafür aus, daß es gleichbedeutend sei : Christus ist in
einem, und der Geist Christi ist in einem. Daß Christus in einem sei,

bedeute, daß der Glaube im Herzen sich eingenistet habe, d. h. durch
die Liebe sich betätige1. Dies übernehmen die Quaestiones super
epistolas Pauli2. Auch die Miscellanea r,u Hugo von St. Viktor bringen
die Lehre, daß Christus durch den Glauben — der rechtfertigt — in
unseren Herzen wohnt3.

Nach dem Psalmenkommentar des Petrus Lombardus wohnt
Christus in den Völkern durch Glaube, Hoffnung und Liebe4, nach
seinem Paulinenkommentar wohnt er in der Seele durch den Glauben 5,

so daß wir, wenn wir den Glauben haben, ihn selber zu haben scheinen

6. Umgekehrt bedeutet in Christus sein im Glauben Christi sein 7,

und mit Christus bekleidet werden, durch den Glauben in Christus

1 R. M. Martin, Oeuvres de Robert de Melun. Tome II. Questiones [theo-
logice] de epistolis Pauli. [Spicilegium Sacrum Lovaniense. Fase. 18.] Louvain
(1938) 106 : Nota idem esse Christum in aliquo esse et Spiritum Christi esse in eo ;

et Christum esse in aliquo est fidem esse in corde ipsius. Sed non in quocumque
est fides, habet fidem in corde. Nam in corde est, cum cordi sedet, id est cum
in aliquo est operans per dilectionem. Quare nec in quocumque est fides, est
Christus.

2 In ep. ad Rom. c. 191 (SSL 175, 478).
3 Miscellanea II. Lib. 3 tit. 34. Rouen (1648) 247 : Aliud est Deum in electis

suis ponere thronum suum ; aliud electos ponere in throno. Illud est iustificare,
hoc beatificare ; iustificare per fidem, beatificare per speciem. Per fidem enim
Christus habitat in cordibus nostris, et quia Christus est Dei virtus et Dei sapientia,
anima iusti efficitur sedes et thronus sapientiae. — Die Summa Sententiarum
spricht nur von der Einwohnung Gottes (Tract. 1 c. 4 — Rouen [1648] 421) :

Dicamus igitur Deum in omnibus creaturis esse et aequaliter esse per praesentiam
Deitatis sive per essentiam ; per inhabitantem vero gratiam non in omnibus, sed

in bonis tantum, nec aequaliter, quia quanto meliores, tanto abundantius in eis
habitat, id est perfectius ab eo cognoscitur et diligitur In malis non est Deus

per inhabitantem gratiam, quia non illuminantur ab eo.
4 Commentarium in paslmos. Zu Ps. 28, 8 (SSL 191, 287) : Ipse enim Christus,

postquam vocem misit populis et perterruit eos, convertit eos in se et habitat
in eis per fidem, spem et caritatem.

5 Collectanea in epistolas D. Pauli. In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 192, 206) :

Noster sol iustitiae et veritatis Christus est, cuius veritate anima illustratur, cum
in homine habitat per fidem.

6 In ep. ad Eph. c. 3 (SSL 192, 192) : Et prius det « Christum per fidem
habitare in cordibus vestris », quod ad hoc proficit, ut securi de auxilio eius sitis,
dum per fidem habitat in vobis, ut, cum fidem habemus, ipsum habere videamur.
[Aug. Super Joannem] Fides enim in nobis Christus est in nobis. Fides tua de
Christo Christus est in corde tuo.

7 In ep. ad Eph. c. 2 (SSL 192, 182) : Fecit, dico, per hoc, quod sumus in
Christo Jesu, id est in fide Christi.



in den frühen Paulinenkommentaren 433

wiedergeboren werden als Nacheiferer des Lebens, das Christus
überliefert hat1.

Noch in einem Sermo des Magisters Gaufridus im Cod. Paris.
Nat. lat. 16461 2, in einem weiteren anonymen Sermo der gleichen
Handschrift3 und auch bei Balduin von Canterbury ist die Rede

von der Einwohnung Christi in unseren Herzen durch den Glauben 4.

In der gesamten von mir eingesehenen Literatur fand ich keinerlei
Andeutung, die auf ein allgemeines Priestertum in dem Sinn schließen
ließe, daß jedes Glied des geheimnisvollen Leibes die priesterlichen
Vollmachten besäße. Lediglich in dem porretanischen Paulinenkommentar des
Cod. Paris. Nat. lat. 686 liest man : Es ist Sache der ganzen Kirche, das
Opfer darzubringen. Weil aber dies die ganze Kirche nicht tun kann, ist
als Stellvertreter aller der Priester eingesetzt, der dadurch, daß er sich
den Leib und das Blut des Herrn einverleibt, zeigt, daß er mit ihm eins
ist und zugleich auch alle, deren Stelle er vertritt, eins sind unter sich und
mit Christus. Weil diese Einheit im kirchlichen Frieden besteht, der aus
der Caritas kommt und bewirkt, daß jeder durch die Liebe eins mit dem
Nächsten ist und durch die Liebe eins mit Gott, gibt der Priester, wenn
er am Leib Christi teilnehmen will, den Friedenskuß den Umstehenden,
die sich auch gegenseitig küssen, was das Zeichen jenes Friedens und jener
Einheit ist, durch die sie eins unter sich und eins mit Gott sind. Die gleiche
res sacramenti, die der Priester durch sein Teilnehmen am Leib des Herrn
bezeichnet, bezeichnen die Umstehenden durch den gegenseitigen KuQ.
Wie also der Priester sündigt, wenn er unwürdig zum Teilnehmen hintritt,
weil er lügt, da er dann nicht in der Einheit ist, deren Zugehörigkeit er
durch das Zeichen in Anspruch nimmt, so sündigen auch diejenigen, die
im Kuß lügen, da sie nicht in der Einheit verweilen, in der zu verweilen
sie durch das Zeichen vorgeben 5.

1 In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 192, 205) : Christo enim induitur, qui per fidem
in Christo renascitur vitae aemulus, quam tradidit Christus.

2 Fol. 101 : Verum hoc esse non potest, ubi non est vera fides Christi. Unde
apostolus : Christum habitare per fidem in cordibus vestris. Hec fides, per quam
Christus habitat in nobis, est certitudo invisibilium bonorum.

3 Fol. 138w : Sed dicet aliquis : hoc caput [nämlich Christus, qui est Dei
sapientia] iam in celo est, non indiget, ut illud custodiam. Hic audiat, quid dicat
apostolus : Christum habitare per fidem in cordibus nostris. Fides enim Christi
in corde tuo Christus est in corde tuo. — Der späte Paulinenkommentar des
Cod. Cl. 1 N. 52 (Collocazione 2191) der Biblioteca Nazionale di San Marco in
Venedig schreibt auf fol. 16w zu Gal. 2, 20 : Vivit vero in me Christus, id est vivo
ego Christo conformis ei per fidem unitus. Aliter : vivit vero in me Christus
propter inhabitantem Spiritum in me, id est in anima mea, qui facit eam vivere.

4 Liber de sacramento altaris (SSL 204, 718).
6 Zu 1 Kor. (Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 60) : Et nota, quoniam totius

ecclesie est offerre hostiam. Sed quia non tota ecclesia hoc potest, institutus est
vicarius omnium sacerdos, qui carnem et sanguinem Domini sibi incorporans



434 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

ostendit se unum esse cum eo et omnes similiter, quorum vicem habet, unum
esse et inter se et cum Christo. Que unitas quoniam consistit in ecclesiastica
pace, que ex caritate veniens facit, ut unusquisque sit unum dilectione cum
proximo et dilectione unum cum Deo, volens communicare corpori Domini sacerdos
dat osculum pacis astantibus, qui et mutuo se osculantur, quod est Signum illius
pacis et unitatis, qua unum sunt inter se et unum cum Deo. Eandem ergo rem
sacramenti, quam désignât sacerdos communicando corpori Domini, désignant
astantes mutuo osculo. Quare sicut peccat sacerdos, si indigne ad communicandum
accedat, quia mendax est, non existens tunc in unitate, in qua se désignât esse,
ita peccant, qui mentiuntur in osculo non manentes in unitate, in qua significant
se esse. — Man vgl, ferner des Philipp von Harveng De continentia clericorum,
c. 104 (SSL 203, 80?) : Denique quis sane sapiens aequo animo patiatur, ut levitae
clerico par esse laicus monachus asseratur, cum huic nec mutire in ecclesia conce-
datur, in illius autem ore verbum evangelii committatur Ille quidem etsi ore
sacro Christi corpus nondum sufficit consecrare, tarnen consecranti sie invenitur
familiariter ministrare, ut calici manum apponere iubeatur et tanto mysterio
cooperator necessarius habeatur, ne videlicet pontifex id solus agere videatur,
sed ad sacrum officium quasi consors diaconus admittatur.


	Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi in den frühen Paulinenkommentaren und in der Frühscholastik [Fortsetzung]

