Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Die ersten Ansatze zu systematischer Glaubensbegriindung
Autor: Lang, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762295

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die ersten Ansatze
zu systematischer Glaubensbegriindung’

Von Universitdtsprofessor Dr. Albert LANG

In seiner Katharinenpredigt vor der Universitit Wien beschiftigt
sich Heinrich von Langenstein mit dem Problem der Glaubensbegriin-
dung und zwar in prinzipieller Form und eingehender Breite. Nach der
Legende hat die hl. Katharina 50 heidnischen Rhetoren gegeniiber die
Wabhrheit des christlichen Glaubens so iiberzeugend verteidigt, daB alle
sich zur Annahme des christlichen Glaubens entschlossen. Dieser Erfolg
muBte Bewunderung finden und zur Nacheiferung anspornen. Wie war
Katharina vorgegangen, welche Griinde hatte sie angefiihrt, welche
Methode verwendet ? Diese Fragen waren von allgemeinem Interesse,
besonders fiir eine Zeit, welche die Siege in geistigen Tournieren iiber
alles feierte. Die Antwort auf diese Fragen aber muBte mitten hinein
in das Problem der Glaubensbegriindung fiihren. Freilich bestand fiir
den Prediger keine Notwendigkeit, die Frage nun grundsitzlich und
in voller Breite aufzurollen. Man hitte héchstens erwarten kénnen, daB3
er die aus dem Verhalten der Heiligen sich ergebenden praktischen
Folgerungen dargelegt hitte. Er stellt aber die Frage allgemein und
behandelt sie ganz prinzipiell ohne Riicksicht auf den konkreten Fall,
Dadurch wirkt dieses Stiick als eine lange Abschweifung, die doppelt
belastend ist, weil sie bereits zu Beginn der Predigt auftritt und in
ganz unpsychologischer Weise die Inangriffnahme des Themas hinaus-
zogert. Wenn Heinrich sich trotzdem diese Abschweifung gestattet,
so 148t das erkennen, daB3 er grofes Interesse an der Frage hatte und
daB er mit der wachen Aufmerksamkeit und Anteilnahme seiner Zu-

1 Der Artikel setzt die Analyse der in Heft 2 edierten Katharmenpredxgt
des Heinrich von Langenstein fort.

Diyvus Thomas 25



362 Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung

hérer rechnen durfte. Das Thema war, so diirfen wir schliefen, beson-
ders aktuell. -

Das fundamentaltheologische Problem ist selten in der Scholastik
in so klarer Form aufgeworfen worden, wie es von unsrem Prediger
geschieht. Wie hat er das Problem gelést ? Ist seine Antwort ebenso
klar wie seine Fragestellung ? In wieweit hat seine Losung das Problem
vorwirtsgetrieben ? Die Beantwortung dieser Fragen, die fiir die Ge-
schichte der Apologetik von groBtem Interesse sind, verlangt, daB wir
uns erst {iber den Stand der Glaubensbegriindung im 14. Jahrhundert
unterrichten und die damals herrschenden Tendenzen zum Vergleich
heranziehen. |

Die Scholastik lebte im Glauben und aus dem Glauben. Dieser
Glaube wurde gespeist aus dem lebendigen Strom einer heilig gehaltenen
Tradition. Er war eingebettet in die soziale Sicherheit und Geborgen-
heit einer allgemeinen Gldubigkeit. Der iibernatiirliche Ursprung der
christlichen Offenbarung und kirchlichen Autoritit war {iber jeden
Zweifel erhaben. So hatte der mittelalterliche Mensch und Theologe
wenig Bediirfnis und selten AnlaB, die Berechtigung seines Glaubens
zu untersuchen und die Voraussetzungen der GlaubensgewiBheit einer
reflexen Uberpriifung zu unterziehen. Er wuBte sich geleitet und
geschiitzt durch den in der Kirche fortwirkenden Beistand des gott-
lichen Pneumas. Die Scholastiker konnten sich, ohne eine Bedrohung
der Grundlagen befiirchten zu miissen, der spekulativen Durchdringung
und der systematischen Erfassung der Glaubensinhalte widmen. Die
fundamentaltheologische Problematik wurde nur gelegentlich beriihrt
und nur in den Grundziigen dann, wenn die Erklirung der Glaubens-
gewiBheit auf verhdngnisvolle Abwege zu geraten drohte. So wurde
gegeniiber den rationalistischen Strémungen, die besonders in der Friih-
scholastik sich hartnickig behaupteten und die GewiBheit des Glaubens
auf die Einsicht in die innere Wahrheit seiner Inhalte zu griinden
suchten, der Glaubenscharakter der christlichen Wahrheiten und der
Autoritatscharakter des Glaubens klar herausgestellt. Andererseits
wurde gegeniiber den skeptischen Auflésungsversuchen, die seit dem
14. Jahrhundert hervortraten, an der Sicherheit des Glaubens und dem
wesentlich rationalen Charakter seiner Begriindung festgehalten 1. Aber

" 1 Die erwdhnten zwei Extreme bekdmpft z. B. Bartholomius von Bologna,
um sich fiir den Mittelweg zu entscheiden, die rationelle Sicherung des Glaubens
auf autoritativem Wege, die der Freiheit der Entscheidung keinen Eintrag tut ;



Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung 363

man war sich bereits klar bewuBt, daBl die Rechtfertigung des Glaubens
nicht die Wahrheit des Glaubensinhaltes darzulegen, sondern das diesen
Inhalt tragende Fundament aufzuzeigen habe, ndmlich die Tatsache
und die Beweiskraft des testimonium Dei, der auctoritas Dei revelantis.
Das ist ungefidhr der Stand der fundamentaltheologischen Problematik
am Ende des 13. Jahrhunderts®.

Im Laufe des 14. Jahrhunderts erhielt die theologische Reflexion
namentlich durch Duns Skotus starke Antriebe und durch die kritisch-
skeptischen Strémungen, wie sie vor allem durch den Nominalismus
genidhrt wurden. Dadurch wurde die Theologie gezwungen, den funda-
mentaltheologischen Fragen ein gesteigertes Augenmerk zu schenken.
Es sind besonders zwei Probleme, die immer wieder, teilweise sogar ganz
eingehend erértert werden und schlieBlich die ersten Ansitze zur syste-
matischen Behandlung der Glaubensbegriindung liefern : Welcher Art
ist die GewiBheit, die wir von der Offenbarung, ihrem Zeugniswert und
ihrer historischen Tatsdchlichkeit haben ; welche Faktoren sind an
ihrem Zustandekommen wesentlich beteiligt ? 2. Auf welche Weise und
durch welche Griinde und Motive liBt sich die Glaubwiirdigkeit der
christlichen Offenbarung rationell rechtfertigen ? - Es ist ein langes und
oft verworrenes Ringen, das um die beiden Fragen anhebt, und das erst
gegen Ende des Jahrhunderts nach Ausschaltung der extremen Lésungs-
versuche in eine mittlere, der Tradition entsprechende Linie einmiindet 2.

1. Die psychische Analyse der Glaubensentscheiduug :
Die am Zustandekommen des Glaubens beteiligten Faktoren

Die scholastischen Theologen waren sich wohl immer bewuBt, daB
an der Sicherung des Glaubens sowohl der Verstand als auch der Wille
und die Grade beteiligt sein miissen ; es diirfte schwer sein, eine Ansicht
zu finden, die einen dieser drei Faktoren gdnzlich ausgeschaltet wissen
wollte. Aber iiber die Bedeutung und die Rolle, die diesen Faktoren
bei der Unterbauung der GlaubensgewiSheit zukommt, gingen die An-
schauungen auseinander. Es zeichnen sich im 14. Jahrhundert besonders

vgl. M. MiicksHoFF, Die Quaestiones disputatae de fide des Bartholomius von
Bologna : BB XXIV, 1, Miinster 1940.

1 Ich habe das niher ausgefiihrt in meinen Bemerkungen zu dem Artikel
von R. AUBERT, Le caractére de la justification rationelle de la foi: Rev. d’hist.
eccl. 1943, die in der Schol. (1949, H. 2) gedruckt werden sollen.

2 A. LanG, Die Wege der Glaubensbegriindung bei den Scholastikern des
14, Jahrhunderts: BB XXX, 1-2, Miinster 1931. ‘



364 Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung

drei Richtungen deutlicher gegeneinander ab : eine wmysfisch-charisma-
tische Richtung, welche die letzte Sicherung des Glaubens allein von
der Gnade erwartet, eine voluntaristische Richtung, nach der die Festig-
keit der Glaubenszustimmung in der Hauptsache eine Sache des freien
Willens ist, und eine sntellektualistische Richtung, nach welcher der Glaube
die notwendige Folgerung aus der Evidenz der Praeambula darstellt.

Einen mystisch fideistischen Zug hat die Glaubensbegriindung bei
GOTTFRIED VON FONTAINES und JoHANN vON PorriAco und teilweise
auch bei den von ihnen beeinfluBten Lehrern der ersten Karmeliter-
schule. Von ihrem gemeinsamen Intellektualismus aus kennen und an-
erkennen sie nur die certitudo evidentiae, die rein logische, vom Objekt
her gegebene und von der Einsicht getragene GewiBheit. Der Wille hat
darauf keinen EinfluB ; er ist an der Erkenntnis indirekt beteiligt da-
durch, daB er das Objekt dem Erkenntnisvermégen appliziert und die
der Zustimmung hinderlichen Momente ausschaltet. Auch auf die
Glaubensentscheidung hat der Wille nur indirekt EinfluB, indem er
die Glaubensinhalte und die Griinde fiir den Glauben vorlegen und die
aufmerksame Beschiftigung damit veranlassen bzw. verhindern kann ;
« per imperium voluntatis applicantis obiectum et removentis pro-
hibens, ne assentiatur » 1. Der Wille verfiigt also iiber das exercitium
actus ; er ist am Zustandekommen, an der Setzung des Glaubensaktes
beteiligt ; er hat aber auf die Art und Festigkeit der Zustimmung selbst
keinen EinfluB. Diese hingt einzig von der Leuchtkraft der Beweis-
griinde ab. Nun schreiben aber diese Theologen den Glaubwiirdigkeits-
griinden keine volle, in sich geniigende Beweiskraft zu. Das Wunder
kann zum Glauben anregen, ihin aber nicht rechtfertigen 2. Die letzte
Grundlage fiir die GewiBheit des Glaubens und die volle Gewdhr fiir
seine Wahrheit kann nach dieser Meinung nur die Glaubensgnade, der
eingegossene habitus bieten, «non solum quantum ad modum actus,
qui' est assentire prompte et firmiter, sed quantum ad substantiam
actus, qui est assentire solum. .. credibilibus veris et omnibus talibus 3.

1 JoHANN DE Porriaco, Quodl. IV, q. 7 (Cod. Vat. lat. 1017, fol. 157va);
vgl. LANG, Glaubensbegriindung, S. 49 ff.

2 Guipo TERRENI duBert sich in Quodl. IV q. 5 also iiber die Beweiskraft
des Wunders : « Dico ergo quod operatio miraculorum non fuit medium demon-
strativum ad probandum Christum esse Deum, fuit tamen medium inductivum
ad non ponendum obicem et ut homo se disponeret ad hoc, quod Deus sibi fidem
infunderet, per quam Christo firmiter assentiret » (Cod. Vat. Borgh. 36, fol. 183va) ;
vgl. LaNG, Glaubensbegriindung, S. 58 ff.

3 Jouann DE Porriaco, Cod. Vat. lat. 1017, fol. 157ra.



Die ersten Anséitze zu systematischer Glaubensbegriindung 365

Auch viele Nominalisten, so z. B. W. OckHAM, JoHANN RODINGTON
und RoBERT ELIPHAT ! standen, wie der Zuverlissigkeit der mensch-
lichen Erkenntnis iiberhaupt, so besonders der Moglichkeit einer ratio-
nellen Rechtfertigung des Glaubens kritisch und skeptisch gegeniiber ;
andererseits konnten sie aber, da sie die Wirklichkeit und Wirksamkeit
des iibernatiirlichen Habitus stark verfliichtigten, dem Gnadenfaktor
nicht die entscheidende Bedeutung fiir die GlaubensgewiBheit zu-
schreiben. So versuchten sie es mit einer sehr stark voluntaristisch aus-
gerichteten Erklirung. Die GlaubensgewiBheit ist wesentlich eine certi-
tudo adhaesionis, die vom Willen getragen wird. Der inevidente, auf
fremdem Zeugnis aufruhende Glaube steht an innerer EinsichtsgewiB-
heit (certitudo evidentiae) hinter jeder Walrscheinlichkeitserkenntnis
zuriick ; er iibertrifft sie nur durch die Festigkeit des Fiirwahrhaltens ;
diese aber stammt aus dem Willen und hat davon allein ihre Verdienst-
lichkeit 2.

Ist es bei den genannten zwei Theorien manchmal schwer, die
letzte Einstellung ihrer Vertreter klar zu erfassen, weil sie das Problem
nicht immer scharf gesehen haben und es an einer prizisen Termino-
logie mangelt, so zeichnet sich der dritte Erklirungsversuch der Glau-
bensgewiBheit, die snitellektualistische Losung, durch klare Konsequenz
und Eindeutigkeit aus. Die beiden Hauptvertreter dieses Weges im
14, Jahrhundert sind FrRANZISKUS DE MARcHIA und RoBERT HOLKOT 3.
Bei FrANZISKUS DE MARCHIA bildet die tragende Grundlage seiner An-
sicht ein straffer Intellektualismus. Eine mit GewiBheit erfolgende Zu-
stimmung ist nur dort méglich, wo die Wahrheit feststeht und zwar
durch eine unmittelbare oder abgeleitete Einsicht feststeht. Letztlich
muB jedes gewisse Urteil auf in sich evidente Siitze zuriickgehen. Auch

1 Niheres LaNng, Glaubensbegriindung, S. 147 ff.

? Kennzeichnend fiir die Uberbetonung der freien Willensentscheidung fiir
die Zustimmung zum Glauben ist etwa folgender Text von ROBERT ELIPHAT :
« Fides infusa non est principium motivum ad credendum. Ideo teneo istam con-
clusionem, quod ex fide infusa solum sine acquisita non potest plus credere vel
assentire habens quam non habens. Sed dico quod principium movens ad assen-
tiendum articulis fidei est voluntas imperans intellectui ad assentiendum alicui
apprehenso et hoc in illis, in quibus assentit intellectus sine omni ratione inducente
intellectum ad assentiendum » (I Sent. Prol. q. 2, Cod. Vat. lat. 1111, fol. 20vb).

3 Zur nidheren Informierung muB ich auf die Darlegungen verweisen, die ich
anderswo gemacht habe (Glaubensbegriindung, S. 89-97 und 159-165) ; iiber die
Glaubensbegriindung des Franziscus de Marchia siehe auch J. KiiRZINGER,
Alphonsus Vargas Toletanus und seine theologische Einleitungslehre : BB XXII,
5-6, Minster 1930.



366 Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung

die absolute Sicherheit des Glaubens ist nur gewihrleistet, wenn sie
sich aus evidenten Erkenntnisen ableiten liBt. Beim Autorititsglauben
kann als letzte Grundlage zwar nicht eine evidentia intrinseca, eine
Einsicht in den Inhalt der Glaubenswahrheiten gefordert werden, wohl
aber muB} die Tatsache und der Zeugniswert ihrer Offenbarung durch
Gott einsichtig und damit eine evidentia extrinseca ihrer Wahrheit
gegeben sein. Die GewiBheit des Glaubens baut sich auf den zwei Prae-
ambula auf: Tota theologia innititur duabus praemissis; prima est,
quod omne revelatum a Deo est verum ; secunda, quod omne revelatum
a causa supernaturali ostendente signa supernaturalia est revelatum
a Deo; igitur ... 1. Aus diesen beiden Sdtzen ergibt sich auf rein
logisch-diskursivem Weg die absolute GewiBBheit der Offenbarung. Die
GewiBheit beider Sdtze muB nach Franziskus sich auf Evidenz griinden ;
denn sie muBl — das ergibt sich notwendig aus dem diskursiven Aufbau
seiner Glaubensanalyse — mindestens so gro8 sein wie die darauf
ruhende absolute GlaubensgewiBheit. Trotzdem sucht Franziskus die
Beteiligung des Willens und der Gnade an der Glaubenszustimmung zu
retten. Die Sicherung der GlaubensgewiBheit ist nur durch duBere
Evidenz, durch ein «medium extraneum ... acceptum ab aliquo
extraneo » gegeben. Der Inhalt der Glaubenswahrheiten bleibt unein-
sichtig. Diese Dunkelheit und die gegen den Glauben sprechenden
Schwierigkeiten koénnen die certitudo adhaesionis immer wieder ins
Schwanken bringen. Diese Bedrohung auszuschalten ist Aufgabe des
Willens und der Gnade. Der Dominikanertheologe ROBERT HOLKOT ist
noch radikaler. Nach ihm hat der Wille auf die GewiBheit und Festig-
keit des Glaubens keinen EinfluB. Der Glaubensakt ist die logische
Folgerung aus der rationellen, den Verstand bindenden Begriindung
des Glaubens ; Holkot findet nichts Inkonvenientes in der Behauptung,
«quod homo non libere credit articulos fidei, sed necessitatur ad
credendum » 2.

Diese Form der Glaubensbegriindung stieB nun aber auf eine
geschlossene Abwehr und gerade die Auseinandersetzungen mit Francis-
cus von Marchia und Robert Holkot haben viel zur weiteren Klirung
der Frage beigetragen. Es ringt sich immer klarer die Erkenntnis durch,
daB am Glaubensakt Verstand, Wille und Gnade beteiligt sind und daf
dabei die einzelnen Faktoren nicht einseitig betont oder gar gegenein-

1 Sent. Prol. q. 4 Cod. Vat. lat. 1096, fol. 9 rb.
? Super quattuor libros ‘'sententiarum quaestiones, Lugduni 1497, Prol. q. 1
a. 6 ad 2 arg. dub. 2 I



Die ersten Ansdtze zu systematischer Glaubensbegriindung 367

ander ausgespielt werden diirfen, sondern in ihrem harmonischen und
organischen Zusammenwirken aufgezeigt werden miissen. Den Theo-
logen der Augustinerschule in der zweiten Hélfte des 14. Jahrhunderts
kdmmt, soweit ich sehe, ein groBes Verdienst an dieser Entwicklung zu.

Die Grundziige dieser harmonisch ausgeglichenen Mittelstellung,
die sich schon bei Alphons de Vargas, Thomas von Strafburg und
Gregor von Rimini ankiindigten, sind mit eindeutiger Klarheit von
HucoLiN voN OrviETO entwickelt worden. Nach ihm kann weder die
Glaubensgnade noch der freie Wille die Zustimmung zum Glauben
bewirken, wenn nicht durch ein rationelles Motiv seine VernunftgemiB-
heit garantiert ist. Aber umgekehrt reichen die motiva rationabilia fiir
sich allein zum Zustandekommen des Glaubensaktes nicht aus: es
bedarf dazu auch der «specialis illustratio supernaturalis divina » und
der «coefficientia libera »1. Diese Theorie diirfte um 1370 bereits in
Paris iiberwiegende Anerkennung gefunden haben. Dort lernten sie
die deutschen magistri, die spéter an den neugegriindeten Universititen
in Prag oder Wien oder Heidelberg wirkten, kennen, unter ihnen
Heinrich Totting von Oyta, der ihr die klarste, eingehendste und ein-
fluBreichste Formulierung gab.

HEeINrICH VON OYTA behandelt das Problem ausfiihrlich in seinem
Pariser Principium und noch griindlicher in seinen « Quaestiones Senten-
tiarum» (3. qu.)2 Nach ihm kann der Wille allein die Glaubens-
zustimmung nicht befehlen, auch die Glaubensgnade allein kann den
Glaubensakt nicht herbeifithren — das wiirde die Verniinftigkeit bzw.
Verdienstlichkeit des Glaubens aufheben. Die Glaubenswahrheiten
gehoren nach Heinrich von Oyta zu den « problemata neutra », weil sie
innerlich uneinsichtig sind. Zu ihrer Bejahung geniigt nicht « voluntatis
imperium cum apprehensione credibilium et affluentia dei generali ».
Der Wille ist eine « potentia caeca» FEr kann den Verstand nicht
bestimmen, einem Urteil zuzustimmen, das in sich zweifelhaft bliebe.
Zur Annahme der Glaubenswahrheiten geniigt auch nicht die « actualis
apprehensio eorum cum habitu fidei infuso et imperio voluntatis ». Es
mufB} vielmehr auch cine objektive Garantie fiir ihre Wahrheit gegeben
sein : « omnem fidei assensum communi modo in nobis causatum oportet

1 LANG, Glaubensbegriindung, S. 196 ff. Uber Hugolins Erkenntnislehre
haben wir nunmehr die griindliche Monographie von A. ZUMKELLER, Hugolin von
Orvieto und seine theologische Erkenntnislehre (Cassiacum 9), Wiirzburg 1941.

? LanGg, Glaubensbegriindung, S. 225-229; Lang, Heinrich Totting von
Oyta, S. 168 f. :



368 Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung

praecedere rationem et aliquorum in lumine naturali evidentium
cognitionem ». Der Glaube erhdlt seine Sicherung durch die Glaub-
wiirdigkeit des Zeugnisses und so hat er die Kenntnis von der Zuver-
lissigkeit und Wahrhaftigkeit des Zeugen zur notwendigen Vorbedin-
gung : «nullus enim credit alicui auctoritati, nisi prius suasum sit ei
ratione saltem topica, quod debuit illi credere, vel nisi immediate per
experientiam vel alia signa in eo visa cognoverit vel iudicaverit eum
esse veracem ». Aber diese Griinde reichen nicht zu, den Glaubensakt
auf rein logischem Wege zu erzwingen. Der Wille, die subjektive Bereit-
schaft und die Gnade bleiben unentbehrlich. Der Glaubensakt ist ein
Akt des Intellekts, «tamen est in potestate voluntatis aliter quam
scire et opinari». Die letzte absolute GewiBheit aber erhilt der Glaube
erst durch die Mitwirkung der Gnade, dort, wo man sich ihrer Ein-
wirkung riickhaltlos erschlieBt 1.

Diese klare Stellungnahme wurde als wegweisend und vorbildlich
empfunden. Die Theorie, welche das organische Zusammenwirken der
drei Faktoren : des Verstandes, des freien Willens und der iibernatiir-
lichen Gnade verlangt, um eine verniinftige, verdienstliche, iibernatiir-
liche Glaubenszustimmung zu erméglichen, wurde nunmehr oft einfach
die «via media Henrici de Oyta » genannt und der intellektualistischen
Losung der « via Holkot » und der voluntaristischen, der « via Ockham »
entgegengesetzt. Als solche hat sie viele Anhdnger gefunden 2.

Auch HEINRICH VON LANGENSTEIN gehort, jedenfalls in seiner
Wiener Zeit, zur Gefolgschaft dieser via media. In seinen friiheren
Schriften ist seine Stellungnahme noch nicht so klar und eindeutig.
So behauptet er in dem Sentenzenkommentar, der nach 1382 in Eber-
bach entstanden ist, in der 1. qu. des Prologs, daB die Festigkeit und
absolute GewilBheit der Glaubenszustimmung der «motio agentis in-
creati » und ihres irrationalen Einflusses bedarf. In der 2. qu. aber
sagt er, daB die Zustimmung zum Glauben und zwar zu allen Glaubens-
artikeln auch ohne die eingegossene Glaubensgnade méglich sei : « Homo
ex puris naturalibus potest assentire omnibus quae sunt necessaria ad
salutem. »® Ob hier noch die nominalistischen Einfliisse nachwirken,
denen Heinrich in Paris stark offenstand, oder ob diese Unklarheiten
aus den Schwierigkeiten der Glaubensanalyse sich erkliren, miilte erst

1 Clm 18364 fol. 32va-35ra.
? LaNG, Glaubensbegriindung, S. 234 ff.
3 Clm 11591 fol. 35va.



Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung 369

nachgepriift werden!. Es finden sich ndmlich auch im Eberbacher
Sentenzenkommentar bereits Sitze, die in der Einstellung, ja auch in
der Formulierung genau die Ansicht des Hugolin von Orvieto und
Heinrich Totting von Oyta vertreten. «Ecclesiam», so heilt es in
der 2. qu. des Prologs, «regi et gubernari a Spiritu sancto vel princi-
pium : omne a Deo revelatum est verum non potest omni alio remoto
intellectum infidelis sufficienter movere ad credendum ». Dazu ist auch
«aliqualis apparentia cum imperio voluntatis» erfordert 2.

Sicherlich vertritt Heinrich in der Katharinenpredigt den Stand-
punkt der via media. DaB die Gnade, die freie Verantwortung und
die Glaubwiirdigkeitsgriinde am Zustandekommen des Glaubens be-
teiligt sein miissen, wird in der Predigt nicht ausdriicklich entwickelt,
sondern als selbstverstindlich vorausgesetzt. Die groBe Bedeutung, die
Heinrich dem Gnadenfaktor im Glaubensproze8 zuteilt, kommt da-
durch zum Ausdruck, daBB er Gott die causa primaria und principalis
jeder Bekehrung nennt und in fiinf Propositionen den entscheidenden
EinfluB des Gebetes betont. In jeder dieser Thesen schreibt Heinrich
dem Gebet nur die groBere Wirksamkeit in conversione infidelium zu ;
er will also die Mitwirkung anderer Faktoren nicht ausschalten. In der
6. propositio stellt er ausdriicklich fest, daB der Glaube durch eine
«ratio efficax » gesichert werden kann. DaB Heinrich schlieBlich auch
die Mitwirkung des Willens zur Glaubensentscheidung fordert, ergibt
sich daraus, da er den zum Glauben fithrenden Griinden keine logisch-
zwingende Beweiskraft zuschreibt, sondern nur eine moralische GewiB3-
heit, die nur in der ethischen Sphire williger Bereitschaft und Auf-
geschlossenheit ihre Kraft entfalten kann.

Gerade diesen Gedanken hat Heinrich von Langenstein sehr stark
betont. Thm widmet er lange Ausfithrungen, die zum Teil ganz modern
anmuten 8. Fiir die GewiBheit der Glaubensgrundlagen darf nicht

1 Uberhaupt wire es dringend zu wiinschen, da die Entwicklung, welche
die theologische Einstellung Heinrichs von Langenstein aufweist, besonders die
Umstellung von der nominalistischen Grundhaltung seiner Pariser Zeit zu der
stark traditionell und nach Thomas ausgerichteten Wiener Zeit und die dabei
wirksamen Einfliisse, einmal eingehend untersucht wiirden. Heilig schreibt dem
Eberbacher Aufenthalt Heinrichs von 1382-84 groBe Bedeutung fiir diese Wand-
lung zu. Ich mochte annehmen, daB die Umstellung noch in die letzten Jahre
des Pariser Aufenthaltes zuriickgeht und daf dabei der Einfluf und der unmittel-
bare Verkehr mit seinem Freunde Heinrich Totting von Oyta stark mitgewirkt hat.

2 Clm 11591 fol. 34ra. ‘ :

3 Siehe im edierten Text S. 136-138.



370 Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung

mathematische Stringenz und logisch-zwingende Evidenz verlangt
werden. Eine solche Forderung wire unbillig. Art und Charakter der
GewiBheit sind immer bedingt von der Art und dem Charakter des
jeweiligen Gegenstandes. Die Glaubensentscheidung ist Sache der freien,
verantwortlichen Stellungnahme. Sie ist geniigend gewi, ohne auf-
zuhoren, frei zu sein. Dabei spielen auBer den rationellen Griinden fiir
die Glaubwiirdigkeit auch die Motive fiir die Glaubwilligkeit eine aus-
schlaggebende Rolle. Ihre Wirksamkeit ist aber abhidngig von der
Bereitschaft und der ethischen Qualitdt der zum Glauben aufgerufenen
Person. Man merkt es den Ausfiihrungen Heinrichs an, wie er damit
ringt, die GewiBheit zu erfassen und zu kennzeichnen, die wir heute
die moralische oder freie GewiBheit nennen, die geniigende objektive
Sicherheit bietet, aber keinen logischen Zwang zur Zustimmung in sich
schlieBt. Schon die schwankende, wechselnde Terminologie, die er ver-
wendet, verrit, welche Schwierigkeiten der Begriff ihm verursacht.
Einerseits schreibt er der Sicherung des Glaubens voll wirksame Gewil3-
heit zu ; sie ruht auf einer «ratio efficax ». Andererseits bezeichnet er
die Glaubwiirdigkeitsgriinde blof als «rationes probabiles et persua-
sivae, possibiles in materia morali », oder als « persuasiones rationales ».
Trotzdem verbirgt sich hinter dieser noch unsicheren Terminologie die
richtige Auffassung von der moralischen GewiBheit der Glaubwiirdig-
keitsgriinde. Denn, so sagt Heinrich, diese Griinde kénnen jeden ver-
niinftig denkenden Menschen tiberzeugen, sofern er nicht der Wahrheit
widerstrebt, «pertinax » ist 1,

Mit dem Problem der freien, moralischen Gewifhest hat die Glaubens-
begriindung schon zu Ende des 13. Jahrhunderts und das ganze
14. Jahrhundert hindurch gerungen. Auch in den Erdrterungen der
spiateren Apologetik im 46. und 17. Jahrhundert kommen noch die
gleichen Schwierigkeiten zum Durchbruch 2. Heute noch sind die
Debatten dariiber nicht zum AbschluB gekommen 3. Zu dem damahgen
Stand der Frage nur ein paar Belege.

! Die Haltung der pertinacia kennzeichnet Heinrich an dem Unglauben der
Juden zur Zeit Christi.

2 Dariiber sieche F. ScHLAGENHAUFEN, Die GlaubensgewiBheit und ihre
Begriindung in der Neuscholastik : ZkTh 56 (1932), S. 320, 348, 541, 546, 558.

3 Es geniigt, auf die Erklirungsversuche von L. O1LE-LAPRUNE, De la certi-
tude morale, Paris 1880 und von A. STrRAUB, De analysi fidei, Oeniponte 1922
und die dadurch ausgelosten Diskussionen zu verweisen. Stark intellektualistisch
ist dagegen L. FAULHABER, Einsicht und Glaube'in ihren gegenseitigen Bezie-
hungen, Bamberg 1932.



Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung 3

HEINRICH vON GENT fordert eine «ratio saltem topica » fiir die
Sicherung des Glaubens, GONSALVUsS Hispanus spricht von einem
«syllogismus topicus », wihrend THOMAS SuTToN die Begriindung des
Glaubens als «satis evidens et clarum » erklirt. Sie sei derart, so
meint BARTHOLOMAEUS VON BOLOGNA, wie sie auf solchem Gebiet iiber-
haupt erwartet werden kénne, «secundum quod requirit talis materia,
scil. moralis». Und RoGER MARsTON betont, sie geniige, um jeden
Unvoreingenommenen, «omnem intellectum indifferentem », zu iiber-
zeugen 1. .

Die gleichen Gedanken und die gleichen Ausdriicke kehren im
14. Jahrhundert immer wieder. JoHANN DE Bassoris driickt seine
Meinung also aus : « Dico quod credens non habet medium necessarium
faciens evidentiam de credito nec requirit tale medium, sed dico quod
habet tale medium sufficienter inductivum ad credendum secundum
iudicium rationis rectae, ut certitudinaliter credat, non sicut evidenti
vero et testimonio proprio, sed sufficienter approbato testimonio alieno
per media, quae possunt haberi de talibus.»? Von WILHELM DE
RuBioNE wird das von ihm aufgestellte Glaubensprinzip als « evidens
saltem evidentia multum probabili et persuasiva » bezeichnet und die
durch Wunder erhirtete Tatsache der Offenbarung als «evidens eo
modo, quodaliquo praeteritum vel praesens nunquam visum potest esse
evidens » 3. Die Notwendigkeit unvoreingenommener Bereitschaft hat
besonders WALTER CHATTON betont. Man miisse an die Priifung der

1 Die Belege und weitere Texte siehe bei R. AUBERT, Le caractére raisonnable
de l'acte de foi d’apres les théologiens de la fin du XIIIe siécle: RevHistEccl
39 (1943) 22-99. Meine Bedenken gegen die abweichende Auffassung AUBERTS
sollen in der Scholastik dargelegt werden in dem kleinen Beitrag : Der Stand der
Glaubensbegriindung zu Ausgang des 13. Jahrhunderts.

Bei der deutlichen Unsicherheit der Terminologie diirfen die Ausdriicke nicht
gepreBt werden. Besonders aber muB beriicksichtigt werden, daB der damalige
Sprachgebrauch von dem unseren abweicht. « Fides», «credere» bezeichnet in
einem weiteren Sinne jede inevidente GewiBheit und hat in diesem noetischen
Sinn nichts mit der fides divina zu tun; es handelt sich um eine logische, nicht
eine theologische Kategorie. Ebenso wurde zum Bereich der probabilitas alle
Erkenntnis gerechnet, welche die Erfordernisse des aristotelischen Wissensbegriffes
nicht voll erfiillte, also auch unsere historische und moralische GewiBheit. Vgl.
A. Lang, Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spitscholastik :
Div. Thom. 22 (1944) 268 ff. und A. LANG, Die Gliederung und Reichweite des
Glaubens nach Thomas von Aquin und den Thomisten: Div. Thom. 20 (1942)
207-236.

? III Sent. d. 24 a. 3, Paris 1517, fol. 78ra.

3 Sentenzenkommentar, Prol. q. 6, Paris 1518.



372 Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung

Glaubwiirdigkeit herantreten als « vir indifferens », « vir non indisposi-
tus », « vir rationabiliter cogitans », « vir indifferens non indispositus per
inaffectionem nec errorem » 1. Dann ergebe sich ein Resultat, « quod
cuilibet viro rationabiliter cogitanti, si non sit inaffectus, est rationa-
biliter persuasum » 2. Besonders eingehend und gut hat wiederum
HEeINRICH VON OvTA diese Gewilheit, die hinreichende objektive Biirg-
schaft gewihrt, aber keinen logischen Zwang ausiibt, gezeichnet sowohl
bei Erorterung der Glaubensbegriindung als auch bei Behandlung der
Gottesbeweise. Solche GewiBheit ist nach ihm iiberall dort vorhanden,
wo ein geniigend urteilsfahiger Mensch die Garantien gegeben findet,
die man billigerweise unter Beriicksichtigung des behandelten Gegen-
standes («iuxta exigentiam materiae subiectae») fiir die Wahrheit
fordern kann 3.

Die Stellungnahme HEINRICHS VON LANGENSTEIN zur moralischen
GewiBheit diirfte unter dem EinfluB seines Freundes Heinrich von Oyta
stehen. Aber er hat das Problem in wertvoller Weise geférdert. Einmal
hat er, seiner Gewohnheit gemiB, die einschldgigen Texte des Aristoteles
in moglichster Vollstindigkeit zusammengetragen, um seine Ansicht
durch die Autoritdt des Philosophen zu stiitzen und zu erldutern. So-
dann hat Heinrich von Langenstein die praktischen Konsequenzen
gezogen, die sich aus dem Zusammenhang zwischen GewiBheit und
Wahrheitsethos fiir den Gelehrten ergeben. An den wahren Gelehrten
miissen hohe intellektuelle und ethische Anforderungen gestellt werden.
Ihn muB tiefe und lautere Wahrheitsliebe erfiillen und konsequente
Grundsatztreue, so dafl bei ihm Leben und Gesinnung stets mit dem
Wissen iibereinstimmt, Andererseits muB er in all seinen Ansichten
sich streng nach dem Objekt und seinen Gegebenheiten richten. Er
darf sich nicht auf einen aprioristischen Rationalismus festlegen, son-
dern muB Erfahrung, Geschichte und Tradition mit gleicher Gewissen-
haftigkeit beriicksichtigen. Vor allem muf} er sich vor der Erstarrung
in den einmal gutgeheiBenen Meinungen hiiten. Heinrich ist der vollen
Zuversicht, daB solche Haltung die Wege zum Glauben ebnet und daf3
alle Schwierigkeiten, die von den Wissenschaften gegen die Glaubens-
inhalte erhoben werden, aus ihren eigenen Prinzipien heraus eine befrie-
digende Losung finden.

1 Sentenzenkommentar, Cod. Conv. soppr. C 5, 357 der Bibl. Naz. Florenz
fol. 7va.

2 Ebendort fol. 8ra.

3 LaNG, Glaubensbegriindung, S. 228 f.



Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung 373

2. Der logische Aufbau der Glaubensbegriindung :
Die fundamentaltheologischen « Prinzipien »

Die Griinde zur Rechtfertigung des Glaubens haben keine zwin-
gende, rein logische Evidenz, sie haben aber eine hinreichende GewiBheit.
Das ist die « suppositio », auf der die weiteren Ausfithrungen Heinrichs
von Langenstein aufruben. In der Form einer didaktischen Unter-
weisung legt er nun dar, wie man den Ungliubigen systematisch (« per
ordinem »), Schritt fiir Schritt zur Anerkennung der christlichen Offen-
barung filhren kénne. Den Gedankengang seiner Beweiskette legt er
in zehn Propositionen vor, die sich deutlich wieder auf zwei Gruppen
verteilen. Die ersten vier Propositiones bilden die erste Stufe der Beweis-
fiihrung. Sie beschiftigen sich mit den allgemeinen metaphysischen Vor-
aussetzungen, von denen Moglichkeit und Beweiskraft einer géttlichen
Offenbarung iiberhaupt abhingen. Die anderen sechs propositiones
gehoren zur zweiten Stufe der Beweisfiihrung. Sie dienen der historischen
Grundlegung der christlichen Offenbarung. Sie wollen den geschicht-
lichen Nachweis erbringen, daf eine géttliche Offenbarung in und durch
Christus stattgefunden hat.

Der Glaube an eine iibernatiirliche Offenbarung hat den Glauben
an einen lebendigen und persénlichen Gott und an seine untriigliche
Wahrhaftigkeit und irrtumslose Weisheit zur notwendigen Voraus-
setzung. Nur dadurch kann die Méglichkeit einer Offenbarung und ihr
Zeugniswert und ihre bindende Verpflichtung gesichert werden. Wer
zum Glauben an eine gottliche Offenbarung gefiihrt werden soll, muf3
zunichst an die Existenz Gottes glauben (1. prop.) und eine richtige
Anschauung von seinem unendlich vollkommenen Wesen haben (2. prop.).
Dadurch wird er gedringt werden, die wichtigsten Eigenschaften Gottes,
besonders seine Freiheit, unfehlbare Weisheit und untriigliche Wahr-
haftigkeit anzuerkennen (3. prop.). Daraus ergibt sich dann die Wahr-
heit alles dessen, was Gott offenbart (4. prop.) oder, wie Heinrich in
einem gesunden theologischen Gefiihl richtiger sagt, die Glaubwiirdig-
keit und die Glaubpflichtigkeit jeder goéttlichen Offenbarung: quod
quaecunque nobis Deus revelavit sunt firma fide tenenda et quae-
cunque praecepit, efficaciter sunt adimplenda.

Eine gottliche Offenbarung muB aber als solche durch zuverlissige
Kriterien erkennbar sein. Solche Kriterien aufzuzeigen, bemiiht sich
Heinrich erst noch, ehe er sich der Frage zuwendet, ob eine Offen-



374 Die ersten Ansdtze zu systematischer Glaubensbegriindung

barung Gottes wirklich erfolgt ist. Er nennt, in Anlehnung an eine bis
auf Augustin zuriickfiihrende Tradition !, als zuverlidssige Kriterien
einer gottlichen Offenbarung: vitae sanctitas (d. h. das heiligmiBige
Leben der Offenbarungstriger, bzw. Glaubensboten), perfectio doctrinae,
mirae operationes, susceptae tribulationes. AuBerdem gelten ihm als
zureichende Glaubwiirdigkeitsmotive — und hierin ist er den Theologen
des 14. Jahrhunderts verpflichtet, wie wir sehen werden 2 — auch die
Ubereinstimmung von mehreren von einander unabhingigen Zeugen
und besonders die lebendige Tradition einer sittlich und religiés hoch-
stehenden Gemeinschaft. Damit sind die prinzipiellen, metaphysischen
Grundlagen aufgezeigt, die zur Anerkennung einer géttlichen Offen-
barung vorausgesetzt werden miissen.

Von dieser Basis aus wendet sich Heinrich nun der Frage zu, ob
die christliche Religion sich auf eine géttliche Offenbarung griinde. Das
ist eine hastorische Frage, und ihr kommt nach der Ansicht Heinrichs
die groBere Bedeutung, aber auch die groBere Schwierigkeit zu. Der
gottliche Ursprung des Christentums kann dadurch erwiesen werden,
daBl man in chronologisch-progressiver Methode die einzelnen Heilstat-
sachen der christlichen Offenbarung aufzeigt. Als Glieder dieser Beweis-
kette nennt unser Prediger folgende: Es existierte ein auserwihltes
Volk, das durch seine einzigartige monotheistische Gottesverehrung
sich auszeichnete (5. prop.). In diesem Volke wirkten die durch ihre
Personlichkeit und ihre Wundertaten hervorragenden Propheten
(6. prop.). Sie haben in klaren Weissagungen, deren Echtheit nicht
anfechtbar ist, einen kiinftigen Erloser-Messias vorherverkiindigt
(7. prop.). Die Ankunft dieses Messias muB3 bereits in der Vergangen-
heit liegen; das fordern die in den Weissagungen gemachten Zeit-
angaben (8. prop.). Christus ist der verheiBene Erléser ; als solcher ist
er beglaubigt durch seine Wunder, durch die Erfiillung der Weissagungen,
durch die Lauterkeit seines Lebens (9. prop.). Damit ist der Glaube
an Christus gerechtfertigt und die gldubige Annahme seiner gesamten
Lehre gefordert (10. prop.).

! Die gleichen Kriterien fiir die Offenbarung werden z, B. von Heinrich von
Gent, Aegidius von Rom angefiihrt (siehe LaNG, Glaubensbegriindung S. 15 u. 126).
Auch Dionysius Pseudo-Cisterciensis hat im Prolog seines Sentenzenkommentars
q. 1 a. 2 sent. 6 die gleichen vier Griinde aufgezahlt.

? Man vgl. die unten S. 384 angefithrten Prinzipien, die Walter Chatton
und Wilhelm de Rubione als letzte Grundlage bezeichnen, auf der die Glaubens-
erkenntnis aufruht.



Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung 375

Diese kurze Ubersicht liBt erkennen, daB der Weg, den die
Glaubensbegriindung unseres Theologen einschligt, sich im wesentlichen
mit dem Beweisgang deckt, den spiter die Fundamentaltheologie weiter
ausgebaut hat. Seine 10 propositiones konnten beinahe als Skizze
dienen fiir die Beweisfithrung, welche die sogenannte traditionelle
Apologetik noch immer fiir die « demonstratio christiana » einschligt.
Besonders entspricht die Scheidung in einen metaphysischen Teil, der
die « Theorie der Offenbarung » im allgemeinen enthilt, und einen histo-
rischen Teil, der den Nachweis fiir die « Tatsidchlichkeit der christlichen
Offenbarung » erbringt, der noch heute iiblichen Grundeinteilung 1. Auch
der von Heinrich gewidhlte progressive Weg wird heute noch immer
bevorzugt. Ebenso ist die Auswahl und Einschidtzung der Offenbarungs-
kriterien im wesentlichen die gleiche geblieben, wenn auch die un-
kritische und sorglose Art, mit der damals die Beweiskraft der Weis-
sagungen und der Wunder fiir das Christentum in Anspruch genommen
wird, heute nicht mehr moéglich ist. Trotz dieser Midngel, oder richtiger
gesagt, dieser Liicken in der Glaubensbegriindung des Wiener Theo-
logen, miissen wir gestehen, daB sie die wesentlichen Momente der apo-
logetischen Begriindung des Christentums bereits klar hervorgehoben
hat. Wir stehen an den ersten Anfingen einer systematischen Glaubens-
begriindung. Ja die Art und Weise, wie Heinrich das Problem der
Glaubensentscheidung behandelt, hat das voraus, daB er auch ihre
subjektiven, psychologischen Vorbedingungen streift, dort, wo er nach den
Griinden des weitgehenden Mierfolges der christlichen Mission bei den
Juden von einst und jetzt forscht. Diese Griinde liegen einmal auf
Seite der Juden, in ihrer pertinacia, ihrem ganz dem Weltlichen zu-
gewandten Interesse und ihrer Scheu vor den Opfern, welche die Be-
kehrung von ihnen fordern wiirde. Andererseits tragen aber auch die
Christen viel Schuld an diesem MiBerfolg, weil sie sich fiir die Aus-
breitung des Christentums zu wenig bemiihen, ja sie durch ihr unchrist-
liches Leben verhindern. Es ist ein gutes Zeichen fiir den praktischen

1 B. GoeBeL, Katholische Apologetik, Freiburg 1930, behandelt die « demon-
stratio christiana » in zwei Abschnitten : I. Theorie der Offenbarung, II. Tatsache
der Offenbarung. H. STRAUBINGER, Lehrbuch der Fundamentaltheologie, Pader-
born 1936 hat die gleiche Einteilung : I. Spekulative Grundlegung der Offenbarung,
II. Geschichtliche Begriindung der Offenbarung. Und wiederum deckt sich damit
der Aufbau bei J. BRunsmManN, Lehrbuch der Apologetik I. Bd. St. Gabriel bei
Wien 1924, der in einem I. Abschnitt Wesen und Bedingungen der iibernatiir-
lichen Offenbarung, in einem II. Existenz und géttlichen Ursprung der Offenbarung
behandelt. Die gleiche Gliederung bei Garrigou-Lagrange u. a.



376 Die ersten Ansatze zu systematischer Glaubensbegriindung

Sinn unseres Theologen wie auch fiir sein Gerechtigkeitsgefiihl, wenn
er auf die duleren MiBstinde der Judenmission hinweist 1 und ganz
konkrete Vorschlige zu ihrer Beseitigung macht.

Heinrich von Langenstein war nicht der erste, der einen systema-
tischen Aufri der Glaubensbegriindung durch eine logisch geordnete
Folge von thematischen Sdtzen versuchte. Schon seit dem Ende des
13. Jahrhunderts, besonders aber im Laufe des 14. Jahrhunderts be-
miihten sich die scholastischen Theologen immer wieder, die verschie-
denen Etappen, die der Weg einer vernunftgemédfBen Unterbauung des
Glaubens zu durchlaufen hat, in kurzen, klaren Sitzen festzuhalten.
Diese Sdtze werden vielfach « Prinzipien » genannt, sicherlich werden
sie zu den theologischen Prinzipien in Beziehung gebracht, so da man
mit Recht von der beginnenden Ausbildung einer fundamental-theo-
logischen Prinzipienlehre reden kann. Diese Entwicklung ist gleich
wichtig fiir die Geschichte der theologischen Erkenntnislehre wie fiir
die Geschichte der Apologetik.

Nach der aristotelischen Wissenschaftstheorie ist die Wissenschaft
eine Beweiserkenntnis, die schluBfolgernd aus anderen Erkenntnissen
gewonnen wird. Da aber ein Fortgang ins Unendliche dabei nicht mog-
lich ist, so miissen als Ausgangspunkt und letzte Grundlage unmittel-
bare, in sich selbst gewisse, eines Beweises nicht bediirftige Erkenntnisse
dienen, die Prinzipien 2. Das ist ein Kernstiick und ein Glanzstiick der
aristotelischen Wissenschaftsauffassung 3. Seitdem dieser Wissenschafts-
begriff von der Scholastik iibernommen worden war, konnte der Wissen-

1 Dariiber das Néhere bei P. BRowE, Die Judenmission im Mittelalter und
die Pipste : Miscell. Pontif., Vol. VI, 8, Rom 1942. Das Bild ist kein erfreuliches.
« Zwangstaufen und durch Furcht erreichte Bekehrungen waren im Mittelalter
ungemein hiufig; mit einiger Ubertreibung kann man sie die Methode der Zeit
nennen » (S. 215). Den Neubekehrten wird von Rechts wegen durch die Fiirsten
das Vermogen weggenommen ; von ihren jiidisch gebliebenen Familien werden
sie enterbt. Auf diese Ubelstinde spielt Heinrich von Langenstein an.

2 Den leitenden Grundgedanken gebe ich mit den Worten des hl. Thomas
wieder : « Comparatur (ratio discursiva) ad intellectum ut ad principium et ut ad
terminum : ut ad principium quidem quia non posset mens humana ex uno in
aliud discurrere, nisi eius discursus ab aliqua simplici acceptione veritatis inciperet,
quae quidem acceptio est intellectus principiorum ; similiter nec rationis discursus
ad aliquid rectum perveniret, nisi fieret examinatio eius quod per discursum in-
venitur ad prima principia, in quae ratio resolvit (De Verit. q. 15 a. 1).

3 Nach B. Jansen gehéren die « diesbeziiglichen Ausfithrungen des Aristo-
teles am SchluB3 der zweiten Analytiken zum Besten philosophischer Weltliteratur
und haben in den spiteren Zeiten (bei Thomas, Suarez und anderen Scholastikern)
ein lautes Echo gefunden» (Wege der Weltweisheit, Freiburg 1924, S. 29).



Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung 347

schaftscharakter der Theologie nicht mehr vertreten werden, wenn man
nicht auch fiir sie Prinzipien aufweisen konnte, die den Anforderungen
der PrinzipiengewiBheit geniigten. Diesen Aufweis zu erbringen, war
nunmehr das heie Bemiihen der scholastischen Theologie.

DaBl als Prinzipien der Theologie nur die Glaubensartikel gelten
koénnten, dariiber wurde bald eine fast restlose Ubereinstimmung erzielt.
Durch zwei Momente sah man ihren Prinzipiencharakter gesichert.
Durch ein formelles Moment : Die Glaubensartikel hatten eine von der
veritas prima verbiirgte, absolute Gewilheit, die keiner weiteren Be-
griindung bedurfte. Und durch ein inhaltliches Moment : Die Glaubens-
artikel waren infolge ihrer inneren Wahrheitsfiille Erkenntnisquelle und
Erklirungsgrund fiir weitere Wahrheiten, die ihnen als conclusiones
zugeordnet werden konntenl. Ob und wie freilich die innere Unein-
sichtigkeit der Glaubensartikel mit ihrer PrinzipiengewiBheit zu ver-
einbaren sei, dariiber gingen die Meinungen und Anschauungen aus-
einander ; das blieb ein immer erneut aufgeworfenes, immer wieder
anders beantwortetes und heute noch nicht zur Ruhe gekommenes
Problem. .

Bei den Erdrterungen der Scholastik ging es zundchst immer um
die spekulative und systematische Funktion der Theologie, die damals
beherrschend im Mittelpunkt des theologischen Interesses stand. Man
suchte nach den letzten axiomatischen Grundlagen der im Glauben
gegebenen und aus dem Glauben schépfenden Erkenntnisse und sah sie
‘mit Recht in den Glaubensartikeln. Der Theologie harrten aber noch
andere Aufgaben : es mullte auch die Berechtigung des Glaubens im
allgemeinen erwiesen und der Glaubenscharakter der einzelnen Glaubens-

1 Diese beiden Momente kommen aber den Glaubensartikeln nicht alleine
zu. Die iibrigen Offenbarungswahrheiten stehen an GewiBheit den Glaubens-
artikeln vollkommen gleich, und viele von ihnen schlieBen virtuell andere Wahr-
heit in sich. Sie konnten deshalb in den Bereich der theologischen Prinzipien auf-
genommen werden. Und in der Tat ging die Tendenz der theologischen Erkenntnis-
lehre auf eine solche Erweiterung des Gebietes der theologischen Prinzipien, je
mehr die géttliche Bezeugung als das wesentlichste Moment der Glaubenserkenntnis
betont wurde (Belege bei LaNG, Die conclusio theologica in der Problemstellung
der Spatscholastik : Div. Thom. 22 [1944] 261f). Andererseits standen die
Glaubensartikel in ihrer inhaltlichen, systematischen Bedeutung nicht auf gleicher
Stufe ; zwischen ihnen lieBen sich gedankliche Verbindungslinien herstellen und
sie alle konnten auf einige Grundwahrheiten zuriickgefithrt werden. Von diesem
Gesichtspunkt aus konnte der Bereich der Prinzipien noch mehr eingeengt werden.
Auch diese Tendenz war wirksam( z. B. bei Thomas II-IT q. 1 a. 7, andere Bei-
spiele L. c. S. 261, Anm. 3) und hat besonders in dem Suchen nach dem subiectum
theologiae seinen Ausdruck gefunden.

Divus Thomas 26



378 Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung

wahrheiten erhértet werden. Diese Aufgaben kénnen nicht von den
gleichen Prinzipien her gelost werden wie die Aufgaben der auf den
intellectus fidei gerichteten Spekulation, die Glaubensartikel kénnen
jedenfalls dabei nicht als Prinzipiengrundlage dienen.

Die Scholastik wurde teilweise durch das Fortschreiten der speku-
lativen Vertiefung, teilweise durch das Eindringen kritischer und skep-
tischer Tendenzen mehr und mehr gedridngt, auch diesen Aufgaben
Beachtung zu schenken. Mit der Erweiterung des Aufgabenbereiches
muBite die Theologie aber auch ihre Axiomatik erweitern und modifi-
zieren. Die tastenden Versuche hiezu fanden einen Ankniipfungspunkt
in der bei Aristoteles und in der Tradition gegebenen Aufteilung der
Prinzipien, in principia communia und propria, in Axiome und Setzungen
(positiones, mit ihren Unterarten, den suppositiones und definitiones).
Auch in der Theologie wollte man nun neben den Glaubensartikeln eine
héhere Schicht von Prinzipienerkenntnissen unterscheiden, die ihrer-
seits irgendwie zur Grundlegung der Glaubenswahrheiten dienen. Dabei
verrit die schwankende und wechselnde Terminologie die Unklarheit
und Unsicherheit, die diese Versuche besonders anfangs begleitete.

Schon WiLHELM voN AUXERRE unterscheidet die theologischen
Prinzipien nach dignitates und suppositiones. Nach ihm beruht die
PrinzipiengewiBheit der Glaubensartikel auf der durch die Glaubens-
gnade gewirkten mystischen Evidenz. Diese ist aber je nach der sub-
jektiven Glaubens-Empfinglichkeit und Aufgeschlossenbeit den gott-
lichen Wahrheiten gegeniiber verschieden. Daher sind dieselben Glau-
benswahrheiten manchen Gliaubigen unmittelbar per modum dignitatis
gewiB3, bei anderen bediirfen sie gewisser motivierender Erlduterung
nach Art der suppositiones 1. .

Bei den ersten Franziskanertheologen wird zwischen den dignitates
und den suppositiones eine objektive Scheidung vollzogen. Zur ersten
Gruppe, als den principia omnibus per se nota, werden die in sich
gewissen, allen einleuchtenden ethischen und religiésen Grundwahrheiten
gezihlt, « quae naturaliter sunt humanae menti impressae » (Wilhelm

! Sed notandum, quod quaedam principia sunt dignitates, quaedam sup-
positiones. Principia per se videntur sine aliqua confabulatione, suppositiones
non videntur sine aliqua levi expositione. Similiter articuli fidei sunt per se noti
quibusdam fidelibus per modum dignitatis, videlicet eis qui habent exercitationem
intellectus in eis, quae Dei sunt. Quibusdam autem fidelibus per se noti sunt
per modum suppositionis et illis aliqua explicatio est facienda ad hoc, ut credant
in actu, quia adhuc tenebrae peccati sunt super faciem abyssi (Summa aurea,
IV. Lib, ed. Pigouchet fol. 254va).



Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung 379

von Melitona), « quae sunt de iure naturali et in decalogo exprimuntur »
(Alexander von Hales), « quae sunt de dictamine iuris naturalis » (Bona-
ventura). Den Glaubensartikeln aber kommt nicht die gleiche unmittel-
bare Evidenz zu . Opo RiGALDUS und WILHELM VON MELITONA teilen
ihnen nur den Charakter von suppositiones zu und miissen damit ihre
PrinzipiengewiBheit und in notwendiger Konsequenz auch den Wissen-
schaftscharakter der Theologie abschwichen 2. ALEXANDER VON HALES
und Bonaventura bezeichnen die dignitates als « antecedentia ad fidem »
und bringen sie damit in eine gewisse Hinordnung zum Werden des

! « Sicut in aliis (scientiis) sunt dignitates quae sunt principia per se nota,
et suppositiones quae non sunt per se notae, et conclusiones, sic et in theologia.
In theologia enim sunt principia ut dignitates quod ‘Deus est summe bonus,
summe iustus’, similiter ‘Non facias alii quod tibi non vis fieri’ et huiusmodi
quae naturaliter sunt humanae menti impressa. Suppositiones sunt quidam
articuli fidei, qui non sunt humanae menti naturaliter impressi, ut de Trinitate
personarum et Incarnatione. Ex his eliciuntur conclusiones quaedam ... »
(Guilelmus de Melitona, Quaestiones q. 2, sieche B. PERGaAMO, De quaestionibus
ineditis Fr. Odonis Rigaldi, Fr. Guilelmi de Melitona et codicis Vat. lat. 782,
circa naturam theologiae deque earum relatione ad Summam theologicam
Fr. Alexandri Halensis : Arch. franc. hist. 29 [1936] 311). Die gleiche Dreiteilung
im gleichen Sinne bei ODO RIGALDUS, Quaestiones q. 1 (PERGAMO, 1. c. S. 22).
Eine andere Terminologie hat ALEXANDER voN HALES: « Sunt enim quaedam
antecedentia ad fidem, quaedam sequentia, quaedam cum ipsa fide. Antecedentia
ad fidem sunt ea quae sunt de iure naturali et in decalogo exprimuntur; quae
supponit fides ... Sequentia vero ad fidem sunt vel quae inferuntur ex articulis ...
vel quae ad articulos reducuntur ... Quaedam vero sunt simul cum ipsa fide
et hae sunt perticulae fidei, quae in symbolis continentur» (Summa theol. III
q. 69 membr. 1).

BoNAVENTURA : « Doctrina fidei quaedam habet antecedentia, quaedam con-
sequentia, quaedam principalia sua obiecta. Sicut in aliis scientiis videmus esse
quaedam principia communia, quae supponuntur, sicut dignitates ; quaedam vero
sicut principia propria illarum scientiarum, ut sunt intrinseca principia suarum
demonstrationum ; quaedam vero sunt sicut consequentia, sicut sunt conclusiones
corollariae : per hunc etiam modum in doctrina fidei antecedentia sunt illa quae
sunt de dictamine iuris naturalis ; principalia vero sunt illa, ad quae fidei illumi-
natio directe dirigit, et ista dicuntur articuli; consequentia sunt illa quae ex illis
articulis possunt elici et ad illos articulos debet sequi » (ITI Sent. dist. 25 a. 1 q. 1,
ed. Quaracchi III, S. 535 a).

2 Seine Stellungnahme zum Wissenschaftscharakter der Theologie legt Opo
RicgaLpus also dar: « Igitur theologia quantum ad acceptionem illarum digni-
tatum, quae menti hominum sunt impressae, quas etiam ab aliis scientiis non
mendicat, dicitur sapientia quasi cognitio altissimarum causarum ; sed quantum
ad conclusiones ex illis principiis illatas est scientia, unde simpliciter et necessario
oportet illas credere; sed ratione cognitionis illarum suppositionum attenditur
acceptio fidei. Ulterius quantum ad conclusiones consequentes ex illis supposi-
tionibus est scientia non simpliciter, sed fidei, quia illas supponit (Quaestiones
q. 1, PErcamol. c. 22). Vgl. D. CHENU, La théologie comme science au XIIIe siécle 2,
Paris 1943, S. 62 ff.



380 Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung

Glaubens 1. BONAVENTURA fiithrt folgende fiir die Glaubensentscheidung
grundlegenden Wahrheiten auf: « quod summum principium summe
venerandum ; quod summo vero summe credendum et assentiendum ;
quod summum bonum summe desiderandum et diligendum ... Hae
regulae sunt infallibiles, indubitabiles, iniudicabiles quia per illas est
iudicium non de illis »2. Ist hier bereits die Ausrichtung der « digni-
tates » (oder «antecedentia » oder «regulae») auf die Fundierung des
Glaubens gegeben, so ist die Erkenntnis, da8 diese Sicherung nur durch
die duBere Beglaubigung, durch den Aufweis des gottlichen Zeugnisses,
erfolgen koénne, noch nicht zum klaren reflexen BewuBtsein erhoben 3.
Anders bei Albertus Magnus, bei dem die antecedentia oder dignitates
eindeutig der fundamentaltheologischen Rechtfertigung zugeordnet
werden und die Stufen dieses Weges sichtbar machen.

ALBERT DER GROSSE unterscheidet drei Gruppen von Wahrheiten
in dem diskursiven Stufenbau der Theologie. «Sicut in aliis scientiis
quaedam sunt principalia et quaedam substantialia, ut principales con-
clusiones 'artis, quaedam autem consequentia, ut conclusiones secun-
dariae, ex quibus tamen ulterius potest aliquid inferri in opere artis,
sicut in geometria suppositiones et theoremata et corollaria, sic etiam
in fide » (IIT Sent. d. 24 a. 8) 4. Die gleiche Dreiteilung, wenn auch in
anderer Terminologie, entwickelt er im Liber de sacrificio missae,
tract. IT c. 8 n. 5: « Fides habet antecedentia, quae sunt principia, per
quae probatur : habet et credita, quae sunt quasi conclusiones, ex illis
antecedentibus principiis elicitae : et habet consequentia, quae sunt
quasi conclusiones ulteriores ex istis conclusionibus habitae, quae a
Philosophis corollaria vocantur.» Zwischen den obersten Prinzipien,
die Albert principalia oder antecedentia, bald auch dignitates oder
pracambula nennt, und den consequentia stehen die Glaubensartikel,
die den obersten Prinzipien gegeniiber als conclusiones zu betrachten
seien, aber andererseits als Prinzipiengrundlage fiir die consequentia,

1 Siehe Anm. 75.

2 Coll. in Hex. II, 9; ed. Quaracchi V, 338 a.

8 « C’est que, dans cet dge de foi, le probléme des antécédents rationnels a
la foi ne se posait pas avec autant de précision que plus tard », so sagt mit Recht
A. GARDEIL in seinem bedeutsamen Artikel Crédibilité, DThC III, 2270. Und
von Bonaventura speziell meint er: « Il semble d’ailleurs que le saint docteur
ne distingue pas suffisamment les raisons de convenance destinées & illustrer le
contenu intrinséque du mystére, ce que nous nommons la raison théologique, des
raisons extrinséques qui en établissent la crédibilité en général» (Ebend 2270).

4 Ed. Borgnet XXVIII, S. 465.



Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung 381

die conclusiones ulteriores dienten. Die GewiBheit der Glaubenswahr-
heiten wird hier, der damals vielfach herrschenden Auffassung vom
diskursiven Aufbau der Glaubenserkenntnis entsprechend, aus den ante-
cedentia erschlossen. Aber bedeutsamer ist es, daB3 Albert als solche
antecedentia bereits eine Reihe von Wahrheiten anfiihrt, die eine
geschlossene fundamentaltheologische Beweiskette bilden. An der ge-
nannten Stelle im Sentenzenkommentar kennzeichnet er kurz die
fundamentaltheologische Aufgabe der obersten Prinzipien : « Et primo
oportet meo iudicio supponere hoc quod exigit credere Deum et Deo ;
et hoc est Deum esse et verba sua in Scriptura esse vera ; et illae sunt
ut suppositiones et dignitates.» Reicher ist die Aufzdhlung dieser
Prinzipien in I Sent. d. 1 a. 2: «Voco autem credibile generaliter
acceptum praeambulum articulo, sicut Deum esse veracem, Deum esse,
sacram Scripturam a Spiritu sancto esse factam, Scripturam non posse
excidere et huiusmodi» !, und noch klarer und geschlossener im Lib.
de sacrif. : « Antecedentia autem sunt sicut

(1.) quod Deus sit

:)

(2.) et quod verax sit in dictis

(3.) et quod revelatum sit ab ipso quod hoc immobilem habeat veritatem

(4.) et quod Scriptura sit revelata ab ipso et ideo maior sit Scripturae
auctoritas quam omnis humani ingenii perspicacitas |

(5.) et ideo scripturae sit credendum in omnibus in qulbus etiam aliquid

praeter rationem humanam dicere videtur. »

Der hier gegebene skizzenhafte Aufbau der fundamentaltheolo-
gischen Beweisfithrung wird von Alberts Schiiler ULRICH VON STRASS-
BURG ilbernommen mit einer noch strafferen Linienfithrung. In der
Summa de bono, lib. 1 tract. 2 c. 32 fiihrt er aus:

« Sicut in aliis scientiis, sic et in ista necesse est esse aliqua principia,
quia, cum scientia hominis sit discursiva disciplina, ut dicit Dionysius,
in tali discursu inquisitionis non esset terminus, nisi homo habeat aliquas
regulas veritatis sibi indubitatas, per quas dubium certificet et ipsum quae-
situm sciat se invenisse.

Non omnia autem principia sunt aequaliter prima; quaedam enim
sunt universaliora et ideo priora, quae secundum Philosophum simpliciter
sunt per se nota; quaedam autem sunt minus universalia et ideo poste-
riora, et cum prius semper sit principium eius quod est post, illa, secundum
Philosophicum, sunt quae per prima et vera principia sumpserunt, et ideo
non sunt per se nota.

1 Borgnet XXV, S. 16.
2 Ed. Daguillon, Paris 1930, S. 33 f.



382 Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung

Sic ergo etiam in theologia sunt quaedam antecedentia articulos, quae
sunt universalissima principia et prima huius scientiae, per quae omnes
articuli et omnia alia in hac scientia probantur, et illa sunt nobis per se
nota etiam sine fide.

Sunt autem hec:

(1.) Quod Deus est summa veritas et causa omnis veritatis.

(2.) Item quod haec prima veritas nec falli potest, nec fallere et ideo est
verum omne quod ipsa testatur et credendum est. |

(8.) Item quod illis credendum est in omnibus dictis sui, per quos se loqui
nobis probat Deus ‘sermonem confirmando sequentibus signis’.

(4.) Item quod Scriptura vera est, cum hoc modo nobis a Deo est tradita
huiusmodi.

Sunt etiam in theologia ipsi articuli tanquam prima quae determinate
de supradicto subiecto fides dictat et haec scientia tradit per quae omnia
alia probantur, sed per se nota non sunt haec principia, sed per supra dicta
princia probantur fide cooperante ... sed tamen quia articuli immediate
probantur per supra dicta principia prima et vera, et ideo ipsi sunt secundi
generis principia, et quae eos consequuntur, sunt conclusiones huius
scientiae. »

Mit Recht ist auf die Bedeutsamkeit dieses Textes in letzter Zeit
mehrfach hingewiesen worden!. Die Versuche der Friihscholastik,
oberste theologische axiomata, regulae oder maximae aufzustellen,
werden hier wieder aufgenommen, aber sie erhalten nun eine andere
Zielrichtung und werden neuen Aufgaben dienstbar gemacht. Wihrend
die «regulae theologicae » des Alanus de Insulis und die « conceptiones
communes » des Nicolaus von Amiens zunichst der systematischen und
spekulativen Durchdringung der Glaubensinhalte dienen sollten, sind
die « principia universalissima » Ulrichs durch ihre klare apologetische
und fundamentaltheologische Aufgabe gekennzeichnet. Ulrich zihlt zu
den principia universalissima nur solche Wahrheiten, aus denen sich
die Berechtigung des Glaubens im allgemeinen und der Offenbarungs-
charakter seiner Inhalte folgern 1iBt. Sie miissen, wie er ausdriicklich
unterstreicht, der rein natiirlichen Erkenntnis zuginglich sein, ohne
der Stiitze durch den Glauben zu bediirfen : «illa sunt nobis per se
nota etiam sine fide ».

Bei der Aufstellung der fundamentaltheologischen Prinzipien ist

1 Vgl. M. GRABMANN, Studien iiber Ulrich von StraBburg: ZkTh 29 (1905)
497 ; UBERWEG-GEYER, Die patristische und scholastische Philosophie 11, Berlin
1928, S. 418 ; H. MEVYER, Die Wissenschaftslehre des Thomas von Aquin, Fulda
1934, S. 135f. « Was Ulrich Engelberti in diesem Kapitel ausfiihrt », so urteilt
GRABMANN, 1. c. S. 241, «ist wohl die umfangreichste Darstellung der Voraus-
setzungen und Prinzipien der Theologie, die wir aus der Hochscholastik besitzen ».



Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung 383

Ulrich ohne Zweifel von seinem Lehrer Albertus Magnus abhingig.
Wenn Grabmann ! meint, Ulrich « bewege sich hier mit groBer Selbstin-
digkeit » und wenn er «irgendwelche Abhingigkeit von seinem Lehrer
Albert in diesem Kapitel » nicht fiir wahrscheinlich hilt, so diirfte ein
Vergleich der Ausfithrungen Ulrichs mit den oben angefiihrten Texten
Alberts ergeben, daB Ulrich nur die von Albert vorgezeichnete theo-
logische Prinzipienlehre {ibernimmt und weiter ausbaut. Der Fort-
schritt, der bei Ulrich sichtbar wird, besteht darin, daB er die Grund-
prinzipien, aus denen die Wahrheit des Glaubens und der Offenbarungs-
charakter der christlichen Lehre gefolgert werden kann, noch klarer
und schirfer formuliert, und daB er sie zu einer noch geschlosseneren
Stufenfolge eines zusammenhingenden Beweisganges zusammenordnet.
Besonders bemerkenswert ist es, daB Ulrich in seinem 3. Grundprinzip
das Wunder als das Hauptkriterium fiir die Legitimation eines Offen-
barungstrigers anfithrt und damit ausdriicklich in den apologetischen
Beweisgang einbaut. Damit sind bei ihm schon alle wesentlichen
Momente, auf die sich spiter die Begriindung des Christentums stiitzt,
gegeben. .

Eine neue Wendung nimmt die Fragestellung zu Ausgang des
13. Jahrhunderts. Nun bemiiht man sich um die «wultima resolutio
fidei », d.h. man sucht das erste grundlegende Prinzip, das « primum
et radicale principium », auf dem alle theologischen Erkenntnisse auf-
ruhen. Als solches alle Glaubenserkenntnis tragendes und bestimmen-
des Prinzip werden angegeben : Die Wahrheit jeder gottlichen Offen-
barung, die Irrtumslosigkeit der inspirierten Schrift, die Unfehlbarkeit
der vom Heiligen Geist geleiteten Kirche 2. Der eigentliche Fragepunkt

1 GRABMANN, 1. ¢. S. 241 f.

2 Ich fithre kurz folgende Texte an:

GOTTFRIED VON FONTAINES, Quodl. IX, q. 20 (Philos. Belges IV, p. 287) :
Quia ut nunc dictum est et alias declarabitur, auctoritas scripturae est primum
et radicale principium, in quo finaliter contingit resolvere quaecunque in theologia
per qualescunque rationes cognoscuntur ». Auf die Frage, warum er glaube, wird
der einfache und der gelehrte Christ antworten : «quia sacra Scriptura, cuius
veritati infallibili firmiter fide inhaereo, hoc docet» oder : « quia scio hoc docere
sacram scripturam» (Quodl. VIII, q. 7 [Philos. Belges IV, p. 70]).

LANDULPHUS DE CARAcCCIOLA : «Sed quis est primus articulus, in quem
fides tendit et per illum in alios; non enim tendit aeque immediate in omnes,
sed ordine quodam. Respondeo, quod articulus est : credo in sanctam catholicam
ecclesiam » (Cod. Pal. Vind. 1496, fol. 8rb).

Huco DE Novocastro 14Bt die Frage: « Utrum fides resolvat ad aliquid
notum naturaliter, ex quo sicut a principio naturaliter procedat» nur fiir die



384 Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung

ist dabei nicht immer restlos geklart oder eindeutig bestimmt. Sicher-
lich rithren diese Untersuchungen an das schwierige Problem der
analysis fidei, der letzten logischen Verankerung der Glaubensgewil3-
heit und damit an das Verhiltnis von fides acquisita und fides infusa,
von Glaubwiirdigkeitsgriinden und Glaubensmotiv !, aber andererseits
aufBert sich darin auch das Anliegen der positiven Theologie, das norma-
tive oder regulative Erkenntnisprinzip fiir die regula fidei, fiir die Be-
stimmung und Abgrenzung der Glaubenswahrheiten festzustellen. Die
eigentliche fundamentaltheologische Fragestellung aber kommt dabei
weniger zur Geltung, wie und wodurch das Christentum als Offen-
barungsreligion, die Schrift als Erkenntnisquelle fiir das Wort Gottes,
die Kirche als gottbestellte Mittlerin erwiesen werde. Dieser Gesichts-
punkt lieB sich aber nicht lange vernachlissigen. Auch fiir das oberste
Prinzip konnte ja wieder die Frage nach dem Grund seiner GewilBheit
aufstehen. Dann muBte es auf eine rationelle GewiBheit gegriindet
werden, d. h. eine apologetische Prigung erhalten. Den Versuch dazu
unternehmen WALTER CHATTON und WILHELM DE RUBIONE. Sie wollen
die Wahrheit des Glaubens syllogistisch aus den Glaubwiirdigkeits-
motiven ableiten und zwar «ex duabus propositionibus satis notis et
ab omni viro indifferenti concessis ». Sie lauten nach WALTER CHATTON 2 :
(1.) « Prima propositio, quod firmiter credens, sicut articuli tales ex-
primunt, est bonus et laudandus, eo quod ad eius invocationem fiunt
miracula.
(2). Secunda propositio est, quod istos articulos fore articulos fidei et sic
credentem fore bonum, exstitit praenuntiatum a diversis, quorum unus

ignorabat de alio et ita distabat ab eo, quod non potuit alicui con-
dicere de eodem concorditer praenuntiando. »

WILHELM DE RUBIONE gibt ihnen folgende Formulierung 2 :

(1.) Quod omnis ille, ad cuius invocationem fiunt miracula divinitus, est
bonus et laudandus.
(2.) Illi omnes sunt fidei articuli tanquam wveri ab omnibus confitendi,

fides acquisita gelten ; fiir die fides infusa sei sie unberechtigt, « quia fides infusa
non resolvit ad aliquid aliud, nisi ad solam rationem divinam » (Cod. Pal. Vind. 1423,
fol. 265vDb).

DuranDuUs : « Primum inter credibilia, quod est ratio credendi alia et ad
quod fit ultima resolutio credibilium, est credere ecclesiam regi a Spiritu sancto »
(IIT Sent. d. 24 q. 1; dhnlich q. 3).

1 Vgl. A. StrAUB, De analysi- fidei, Oeniponte 1922, S. 77 ff.

? Sentenzenkommentar, q. 1 a. 5, Conv. soppr. 357 C 5, fol. 7rb. Niheres
siehe LAaNG, Glaubensbegriindung, S. 105 ff.

3 Sentenzenkommentar, Prolog, q. 6 (Paris 1518, fol. 18va).



Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung 385

quos tales esse et eis seu ipsorum significatis credendum fuit a diversis
praenuntiatum, quorum unus nec potuit cum alio condicere de eodem
praenuntiando.

Diese Versuche haben den fundamentaltheologischen Beweisgang
wenig gefordert, weil sie nur den Glaubwiirdigkeitskriterien Beachtung
schenkten und dazu noch in einer recht unklaren und einseitigen Form.
Ihnen ging es aber auch vor allem darum, ein letztes, alle Glaubens-
erkenntnis tragendes Prinzip zu formulieren. Es konnte nur noch
schwerfilliger ausfallen. Walter Chatton bietet das folgende Grund-
prinzip an1:

« Posset dici quod credibilia possent reduci ad istud principium vel
aliud aequivalens: Omne illud, de quo viri multi boni sibi invicem ita
ignoti, quod non poterant condicere de eodem falso concorditer asserendo,
concorditer asserunt, quod eis Deus revelavit illud esse credendum et quod
ad invocationem et ad martyrium talium credentium illud ﬁerent miracula,

si postea ad invocationem et martyrium talium credentium miracula acci-
derunt sicut erat praenuntiatum, illud.est verum. »

Erst als man in der zweiten Hilfte des 14. Jahrhunderts wieder
die Tradition des 13. Jahrhunderts aufnahm, eine Mehrzahl von fun-
damental-theologischen Prinzipien aufstellte und sie in logischer An-
ordnung zu einem geschlossenen Beweisgang zusammenfiigte, wurde
das Problem der Glaubensbegriindung weitergefithrt und innerlich
gefordert.

Dionysius CISTERCIENSIS stellt fiinf « Prinzipien » und und fiinf
« Maxime » auf, die zur Rechtfertigung des christlichen Glaubens dienen
sollen. Der Text findet sich im Prol. des Sentenzenkommentars q. 1
a. 22:

« Lex religionis christianae obligatoria est cuiuslibet rationalis crea-
turae et reprobativa cuiuslibet sectae erroneae ... Ex his sequitur quod
veritas religionis christianae non solum est vera, sed sincera. Immo eius
principia sunt maxime fundata in communibus animi conceptionibus. Quod
probatur. Nam ista sunt principia legis naturae :

(1.) Primum : Iustum est creaturae obedire Deo praecipienti.

(2.) Secundum : Bonum est homini conformari vel conformiter operari legi
divinae.

(8.) Tertium : Rectum est credere esse vera quae prima veritas revelavit.

(4.) Quartum est: Bonum est creaturae Deo adhaerere et sperare quae
promisit.

(5.) Quintum : Virtuose vivendum est gratia vitae aeternae adipiscendae.

1 Conv. soppr. 357 C 5, fol. 7va.
? Gedruckt Paris s. a.



386 Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung

Ista fundantur in communibus animi conceptionibus.
Et iunguntur istis quaedam maximae :

(1.) Prima est: Deus est summe iustus, quem impossibile est iniusta velle.

(2.) Secunda est : Deus est summe sapiens, quem impossibile est existimare
falsa esse vera.

(3.) Tertia est: Deus est summe bonus et verax, quem impossibile est
aliquem fallere vel non iuste praemiare.
) Quarta : Deus prudentissime gubernat mundum, quem impossibile est
iniquas condere leges vel a recta ratione exorbitare.

(5.) Quinta: Deusest summe beatus, cuius consortium non potest esse miseria.

Ex quibus sequitur quod prudenter advertens potest cognoscere quod
lex nostra nihil mali, sed omne bonum praecipit. »

Diese Thesen sind sehr allgemein gehalten und haben eine unver-
kennbare Verwandtschaft mit den Grundwahrheiten, welche die erste
und mittlere Franziskanerschule des 13. Jahrhunderts als die «ante-
cedentia ad fidem » aufgefithrt hatte. Sie legen nur die allgemeinen
und religiésen Grundhaltungen und Grundgesetze fest, aus denen sich
die Pflicht zu gldubiger Unterordnung unter den sich offenbarenden
Gott ergibt. Diese Prinzipien haben deshalb mehr den Charakter von
Glaubwilligkeitsmotiven ; sie beschdftigen sich zunichst nur mit den
metaphysischen Voraussetzungen einer goéttlichen Offenbarung iiber-
haupt und den Beweggriinden zur gliubigen Bereitschaft. Der Beweis-
gang wird aber nicht bis zur Rechtfertigung der konkreten christlichen
Offenbarung vorgetrieben. Diese Frage, besonders die Frage nach den
Kriterien, die den géttlichen Ursprung der christlichen Offenbarung
sichern, gehorte aber bereits zum festen Bestand der fundamental-
theologischen Problematik, die in der zweiten Hilfte des 14. Jahr-
hunderts besonders an der Universitit Paris ein lebhaftes Interesse
fand. Die Aufzihlung der Prinzipien, die Dionysius Cisterciensis gibt,
ist deshalb zwar ein Beleg dafiir, daB man damals das Bediirfnis empfand,
die Stufen der Glaubensbegriindung in solch systematisch geordneten
Séitzen zu entwickeln, sie gibt aber selbst kein volles Bild von dem
Stand, den die Frage damals bereits erreicht hatte.

Wiederum ist es HEINRICH ToTTING VON OYTA, dem das Verdienst
zukommt, die damaligen Bestrebungen in der Rechtfertigung des Glau-
bens klar erfait und zu einem liickenlosen apologetischen Beweisgang
zusammengefaBBt zu haben. Wenige Jahre nach der Sentenzenerklirung
des Dionysius Cisterciensis 1 hat er in der 1. qu. seiner in Paris ver-

1 Den Beginn der Vorlesungen des Dionysius Cisterciensis iiber die Sentenzen
konnte Fr. PELsTER (Die Ehrentitel der scholastischen Lehrer des Mittelalters :



Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung 387

faBten Quaestiones Sent. eine geradezu monographische Darstellung
der fundamentaltheologischen Prinzipienlehre geboten, die ebenso ein-
gehend wie griindlich ist und die nicht bloB eine systematische Gliede-
rung, sondern auch eine bedeutende Weiterfithrung der ganzen Proble-
matik bedeutet!. Da der Text zu ausgedehnt ist — in den Hand-
schriften fiillt er ungefédhr acht enggeschriebene Spalten — begniige ich
mich, den Wortlaut der tragenden Prinzipien anzufiihren, ohne die ein-
gehende Begriindung, die Heinrich ihnen jeweils gibt 2.

Sciendum quod ad aliquam veritatem concludendam sive evidenter
sive inevidenter duplicia possunt inveniri principia, scilicet extrinseca et
intrinseca. Intrinseca sunt ex quibus concluditur aliquid per principia
intrinseca vel proprietates seu habitudines intrinsecas illius rei vel habitu-
dinis affirmative vel negative per conclusionem significatae. Extrinseca
vero ex quibus aliquid concluditur per causas vel proprietates vel habitu-
dines extrinsecas, inter quas est locus ab auctoritate vel ab usibus vel a
prius scitis (Clm 18364 fol. 1vb).

Heinrich lehnt energisch die rationalistische Forderung einer Recht-
fertigung der Glaubensinhalte aus inneren Prinzipien ab. Die Sicherung
der Wahrheit des Glaubens kann nur erfolgen durch den Nachweis, da3
die Glaubensinhalte aus gottlicher Offenbarung stammen und damit
die HuBere Garantie der prima veritas haben. Wie dieser Nachweis
gefithrt werden konne, das entwickelt Heinrich von Oyta in 12 Sétzen,
die er «principia» nennt, und die stufenweise den logischen Aufbau
der Glaubensbegriindung entfalten. '

(1.) Tantum unum Deum esse rationabiliter poni potest nostrae theolo-
giae primum principium (fol. 2vb).

(2.) Ex illo primo principio ... sequitur statim secundum, scilicet quod
Deus est summa sapientia, quae falli non potest, et summa veritas,
quae fallere non potest (fol. 3va),

Theol. Quartalschr. 103 [1922], S. 43, Anm. 1) auf das Jahr 1369/70 ermitteln.
DaB Dionysius nicht Zisterzienser war, sondern dem Augustinerorden angehérte,
hat Zumkeller nachgewiesen. Fiir die Quaestiones Sent. des Heinrich von Oyta
aber konnte ich nachweisen, daB3 sie schon in Paris ‘entstanden sind und in den
Jahren 1378-1380 verfaBt worden sind (Néheres Lang, Heinrich Totting von
Oyta, S. 66 ff.).

1 Die ausgedehnten ersten drei quaestiones beschiftigen sich mit diesen
Fragen. Ich habe einen Uberblick iiber alle zur Behandlung kommenden Probleme
gegeben in « Glaubensbegriindung », S. 218-234 und in « Heinrich Totting von
Oyta», S. 166 fi. y

2 Ich lege dabei die Miinchner Handschrift Clm 18364 zugrunde, die zwar
nicht den leserlichsten, aber den zuverlissigsten Text bietet,



388 Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung

(3.) Deinde sequitur tertium, scilicet quod omne revelatum a Deo est
verum vel si aliquid est revelatum a Deo, hoc est verum (fol. 3rb).

(4.) Huic sequitur quartum quod Deus est causa prima libere ad extra
productiva, a cuius liberali bonitate omnes creaturae quoad suum
totum esse et bene esse profluxerunt (fol. 3rb).

(5.) Ex quo sequitur quod omnis reverentiae et subiectionis famulatus
seu cultus debetur Deo (fol. 3rb). ' :

(6.) Ex hoc sequitur sextum quod sicut in Deo est omnis perfectionis
simpliciter et bonitatis concursus, ita sibi soli debetur latriae cultus
(fol. 3va).

(7.) Aliqua est ecclesia seu congregatio hominum mortalium habens verum
Dei cultum (fol. 3va).

(8.) Aliqua ecclesia seu congregatio hominum est habens saluberrimum
Dei cultum (fol. 3va).

(9) Lex ecclesiae christianae saluberrimum cultum Deo a mortalibus
debitum docet veracissime (fol. 3va).

(10.) Sequitur quod quilibet homo iudicii rationalis non perversi considerans
ecclesiae christianae legem et eiusdem legis sincerissimam scientiam,
divini cultus et morum populi rationalissimam decentiam, insuper et
miraculosam eius inceptionem, firmam dominationem et christiani
nominis virtutem, merito iudicare debet omnes libros quos ipsa de
sua lege divinos vel divina revelatione conscriptos esse asserit, ut
tales esse tenendos inconcusse (fol. 3vb).

(11.) Omnes libri canonis veteris et novi testamenti censendi sunt divini
seu divina revelatione conscripti (fol. 4ra). Ex isto sequitur quod
quidquid in sacra Scriptura assertive ponitur sine ullius disputationis
ambagibus verum esse censendum.

(12.) 12° sequitur permaximum principium, quod omnes veritates Scrip-
turae sacrae, ex quibus aliae veritates theologicae deduci possunt per
causas vel proprietates vel habitudines intrinsecas, siquidem tales
veritates inveniri possint, istae sunt nostrae theologiae principia
intrinseca (fol. 4rb).

Fir die Prinzipienfolge, die Heinrich von Oyta zu seiner Glaubens-
begriindung heranzieht, ist kennzeichnend, daB3 er zundchst den meta-
physischen Voraussetzungen der Glaubensentscheidung groBe Beach-
tung schenkt. Bemerkenswert ist sodann, daBl er die Kriterien fiir den
gottlichen Ursprung des Christentums nicht in der Person und im
Wirken Christi aufweist, sondern in der fortdauernden Erscheinung des
Christentums und daB er dabei auf die ‘criteria intrinseca, die der
christlichen Lehre, dem christlichen Ethos und Kult inhaerierenden
Werte, starkes Gewicht legt. Endlich ist zu beachten, da3 der Beweis-
gang Heinrichs von Oyta nicht zunidchst auf die Glaubwiirdigkeit der
christlichen Offenbarung hinzielt und auch nicht damit abschlieBt, daf3
er vielmehr unmittelbar die Anerkennung der Heiligen Schrift als gott-



Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung 389

licher Offenbarungsquelle fordert und auch die fiir die Grundlegung der
spekulativen Theologie wichtigen Richtlinien herausarbeitet. Seine
Prinzipien umfassen die Grundlagen fiir die fundamentaltheologische
wie auch fiir die positive Aufgabe der Theologie.

Noch mehr hat die Prinzipienlehre, die MARSILIUS VON INGHEN
bietet, die Grundlegung der positiven Aufgabe der Theologie sich an-
gelegen sein lassen. Thm geht es vor allem um die Voraussetzungen
der theologischen Erkenntnislehre und um die methodischen Richt-
linien der positiven Theologie, wihrend die Glaubwiirdigkeitsgriinde fiir
die christliche Offenbarung nicht einbezogen werden. In acht « proposi-
tiones » faBt Marsilius seine Stellungnahme zusammen 1 :

Sed non immerito quaeritur, si (theologia) sit scientia, quae sint eius
principia, de quo magistri mei late scripserunt. Et ideo me breviter expe-
diendo dico per propositiones :

(1.) Prima (propositio) : Omnium veritatum theologicarum principium pri-
mum est, Deum esse.

(2.) Secunda est: Deus est summe bonus, immense verax et iustus.

(3.) Tertia quod haec consequentia sit bona: Deus revelavit esse, ergo
est, fore, ergo erit, fuisse, ergo fuit ... Unde ex illo probantur veri-
tates sacrae Scripturae tanquam per principium extrinsecum ... et
est unum valde generale principium, quia fere per ipsum ut per medium
extrinsecum omnes veritates assensive in sacra Scriptura positae pos-
sunt deduci. |

(4.) Quarta quod omnis annuntiatio revelata a Deo est vera.

(5.) Quinta : Principia intrinseca sunt omnia in sacra Scriptura posita, ex
quibus alia veritas theologica potest inferri, sive posita in sacra Scrip-
tura sive non, tanquam per medium non commune, sed proprium.

(6.) Sexta propositio: Omnes articuli fidei et omnes propositiones assen-
sive in sacro canone positae sunt principia theologiae defensivae vel
declarativae vel illativae.

(7.) Septima propositio : Tamen inter istas veritates aliquae sunt priores,
aliquae posteriores ordine probationis, defensionis vel ad minus illa-
tionis.

(8.) Octava : Eadem veritas est in sacra Scriptura principium et conclusio
theologica.

Es kann gar keinem Zweifel unterliegen, daB Marsilius von Inghen
von Heinrich von Oyta abhingig ist. Seine Sitze decken sich inhalt-
lich vollkommen mit den Prinzipien des Heinrich von Oyta oder lassen
sich durch die sonstigen Ausfithrungen Heinrichs belegen. Marsilius hat
verschiedene Gedanken und Beweisglieder Heinrichs von Oyta weg-

1 Quaestiones in quattuor libros sententiarum, Argentini 1501, Prol. q. 2 a. 3.



390 Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung

gelassen, aber Neues hat er nirgends hinzugefiigt. Sogar in den Aus-
driicken und Formulierungen (« principia extrinseca-intrinseca », « veri-
tates assensive in s. Scriptura positae » etc.) herrscht eine auffallende
Ubereinstimmung. Die Frage kann also nur die sein, ob die Abhiingig-
keit des Marsilius von Heinrich von Oyta eine unmittelbare oder eine
mittelbare ist, d. h. ob das wichtige Zeugnis des Marsilius, daBl seine
Lehrer ausfiihrlich iiber die theologischen Prinzipien geschrieben hétten,
sich auf Heinrich von Oyta bezieht. Mit Heinrich von Oyta war
Marsilius in Paris zusammengetroffen. Heinrich weilte von 1377 bis 1381
an der Universitit Paris und war sicherlich 1378 bereits der theo-
logischen Fakultdt inkorporiert. Marsilius, der seit 1362 in Paris lebte
und wirkte, bemiihte sich zu dieser Zeit um die Erlangung der theo-
logischen Magisterwiirde ! und lernte dabei sicherlich auch Heinrich
von Oyta kennen, der bereits 1380 als theologischer Licentiat erscheint.
Heinrich von Oyta kann also recht gut von Marsilius als « magister
meus » bezeichnet werden ; auch trifft gerade auf ihn zu, daB er «late »,
ausfithrlich diese Probleme behandelt habe. Trotzdem glaube ich nicht,
daBl Marsilius ihn oder ihn zunichst im Auge hatte, als er von seinen
Lehrern sprach. Die Vorlesungen des Marsilius iiber die Sentenzen
fanden in Heidelberg, wahrscheinlich 1392/93 statt. Mit der Bezeich-
nung « magister meus » haben damals die theologischen Bakkalaure kon-
kurrierende Bakkalaure oder unmittelbar nahestehende Lehrer be-
zeichnet. Es scheint mir nicht wahrscheinlich, dal Marsilius sich auf
einen Pariser Lehrer beziehen wollte, mit dem er vor mehr als 10 Jahren
zusammengetroffen war. Die « magistri mei» sind vielmehr in Heidel-
berg zu suchen ; die starke Verwandtschaft der Prinzipien des Marsilius
mit denen des Heinrich von Oyta rithrt daher, daB diese Heidelberger
Lehrer sich ganz eng an die Glaubensbegriindung Heinrichs anlehnten.
Man kann dabei an den Magister Heilmann Wunnenberg denken, der
der « praeceptor Marsilii » geheien wurde und von ihm selbst (Proem.
g. 2 a. b) als « magister meus » bezeichnet wird 2. Dieser hat zwischen
1388 und 1392 die Sentenzen in Heidelberg gelesen und war, da er in
Prag studiert hatte, dort mit Heinrich von Oyta bekannt geworden,

1 Die Belege sieche LANG, Heinrich Totting von Oyta, S. 28 ff. und G. RITTER,
Marsilius von Inghen und die okkamistische Schule in Deutschland, Heidelberg 1921
(Sitz. Ber. d. Heidelb. A. d. Wiss., phil.-hist. Kl. 1921, 4. Abh.).

2 Fr. PELSTER, Der Heidelberger Magister artium und Baccalarius theologiae
Heilmann Wunnenberg als Lehrer des Marsilius von Inghen und Erklirer der
Sentenzen : Schol. 19 (1944) 83-86.



Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung 391

der 1381 bis 1384 in Prag lehrte und sehr wahrscheinlich dort wiederum
seine « Quaestiones » vortrug 1. Ebenso wird man an Konrad von Soltau
denken diirfen, der ebenfalls in Prag studiert hatte und 1387 oder 1388
in Heidelberg iiber das Caput firmiter las und dabei in der Einleitung
die theologische Erkenntnislehre des Heinrich von Oyta gekiirzt wieder-
gab 2. Jedenfalls bekundet Marsilius, dal sich die fundamentaltheo-
logische Prinzipienlehre damals- bereits einen Platz in der Theologie

erobert hatte.
Ein klarer Beleg dafiir sind auch die Ausfithrungen HEINRICHS

vON LANGENSTEIN iiber die Begriindung des Glaubens in der Katharinen-
predigt. Um die Ubersicht und den Vergleich zu erleichtern, seien
seine 10 propositiones im knappen Wortlaut nebeneinander gestellt :

(1.) Primo proponatur ei (infideli) primum principium fidei catholicae,
scilicet quod tantum unus est Deus, qui est finis et remunerator
omnium,

(2.) Deinde proponatur infideli ... quod Deus est bonum omni perfec-
tione imaginabili perfectum.

(8.) Tertio loco proponatur infideli quod Deus est liber libertate contra-
dictionis, potentissimus, perfectissimus, sapientissimus, veracissimus,
qui nec falli nec fallere potest, et breviter quid perfectionis imaginari
potest, simpliciter immensus.

(4) Quarto proponatur ei quod, si aliquid ei revelatum est a Deo, hoc
est verum.

(5.) ...homo sanctae et probatae vitae vel plures proponant infideli
quod olim erat quidam populus unius Dei caeli et terrae cultor fidelis.

(6.) Sexto proponatur convertendo quod populus iste multo tempore
habuit prophetas paeclaros et multum famosos, coruscantes variis
miraculis, qui praedicerunt illi populo quae futura erant ipsis et aliis
nationibus.

(7.) Septimo proponatur quod Deus in Scripturis pollicitus est Judaeis
et omnibus gentibus mittere unum salvatorem ...

(8.) Octavo proponatur convertendo quod ille salvator iam venit et dudum
mundo apparuit.

(9.) Nono proponatur infidelibus quod ille salvator promissus fuit Jesus
Nazarenus, circa cuius ortum tot miracula apparuerunt et ipse tot
et tanta miracula fecit ...

(10.) Decimo et ultimo proponatur sua doctrina.

Es bedarf keines besonderen Nachweises, daB diese Aufstellungen
Heinrichs von Langenstein in die Entwicklungslinie der fundamental-

! LaNG, Heinrich Totting von Oyta, S. 66 f.
? Lang, Glaubensbegriindung, S. 234 u. 239.



392 Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung

theologischen Prinzipien hineingehdren, ja daBl sie darin einen bedeut-
samen Platz beanspruchen kénnen. Die Anregungen dazu hat er sicher-
lich bereits in seiner Pariser Zeit erhalten, wo die Fragen der Glaubens-
begriindung ein Lieblingsthema der grof3 aufgezogenen Prinzipienreden
zu Beginn der Vorlesungen zu den einzelnen Sentenzenbiichern bildeten.
Besonders aber mullte die enge Freundschaft, die ihn mit Heinrich
von Oyta verband, sein Interesse fiir diese Probleme wach halten. Es
kann keinem Zweifel unterliegen, dal} er die griindlichen und richtung-
weisenden Ausfithrungen seines Freundes hieriiber gekannt und genau
studiert hatte. Die entscheidende Férderung, welche die fundamental-
theologische Systematik damals erfuhr, ging ohne Zweifel von Heinrich
von Oyta aus, dem ein Ehrenplatz in der Geschichte der theologischen
Erkenntnislehre gebithrt. Aber Heinrich von Langenstein hat die neuen
Anregungen und Gedanken durchaus nicht bloB passiv iibernommen.
Er hat sich die Frage gestellt, dem Thema seiner Predigt entsprechend,
wie ein Ungliubiger systematisch dazu gefithrt werden kénnte, die
Berechtigung und Verpflichtung des christlichen Glaubens anzuerkennen.
Diese Fragestellung hat er scharf festgehalten und seine Antwort klar
darauf ausgerichtet. So kommt ihm das Verdienst zu, dab er die apologe-
tische Fragestellung am schirfsten erfat und am konsequentesten
beantwortet hat. Wihrend Heinrich von Oyta nicht bloB den Glauben,
sondern auch die Theologie grundlegen will und namentlich auf die
Sicherung der Glaubensquellen fiir die positive Arbeit des Theologen
hinstrebt, hat Heinrich von Langenstein nur die Rechtfertigung der
christlichen Offenbarung im Auge. Dabei hat er den Kriterien der
Offenbarung und dem historischen Nachweis der Tatsache der Offen-
barung, die sonst gegeniiber den philosophischen Praeambula zu kiim-
merlich behandelt wurden, volle Beachtung geschenkt und den ihnen in
der Glaubensbegriindung gebithrenden entscheidenden Platz eingerdumt.

Damit ist die weitere Entwicklung, welche die fundamentaltheo-
logische Prinzipienlehre ! nehmen sollte, schon angebahnt. Sie weist in

1 Gegen die Bezeichnung « Prinzipienlehre» kann man Bedenken erheben
und sie sind erhoben worden (vgl. P. WysER, Theologie als Wissenschaft, Salz-
burg 1938, S. 47, Anm. 3). Und sicherlich kann diese Bezeichnung falsch ver-
standen werden. Sie ist besonders in der Zeit der Spatscholastik falsch verstanden
worden. Die Bedenken, die Wyser gegen de Lugo erhebt, sind gewil gegen viele
Autoren des 14. Jahrhunderts berechtigt. Damals hat man die Glaubwiirdigkeits-
erkenntnis als Wesensbestandteil in den iibernatiirlichen Glaubensakt einbauen
wollen ; damals suchte man die GewiBheit des Glaubens syllogistisch nicht blo8
auf das Glaubensmotiv, sondern auf die Glaubwiirdigkeitsgriinde zuriickzufiihren.



Die ersten Ansdtze zu systematischer Glaubensbegriindung 393

eine doppelte Richtung. Zundchst fithrte sie dazu, die Voraussetzungen
der positiv-theologischen Beweisfithrung, ihre Erkenntnisquellen und
ihre Methode, griindlicher zu untersuchen und zu entwickeln. Dieses
Problem war bei Albert dem GroBen und Ulrich von Strafburg an-
gedeutet !, es wurde dann besonders von Heinrich von Oyta auf-
gegriffen und erhielt von ihm die erste griindliche Bearbeitung 2. Die
theologischen Auseinandersetzungen, besonders die Dispute mit den
Reformatoren, zwangen dazu, die hier gegebenen brauchbaren Ansitze
weiter auszubauen. Das apologetische Interesse an der Begriindung der
christlichen Offenbarung trat zuriick, die Frage nach den konstitutiven
und normativen Erkenntnisquellen der Theologie schob sich beherr-

Die fundamentaltheologischen Prinzipien wurden als die letzten Grundlagen be-
trachtet, auf denen die Glaubenswahrheiten, die zweite Schicht der theologischen
Prinzipien, aufruhen. DaB hier eine ganz falsche Auffassung vom Zustandekommen
des Glaubens und seiner absoluten, eigenstindigen GewiBheit vorliegt, bedarf
keiner Erwahnung. Diese Verquickung ist aber durch den Namen nicht gefordert,
wenigstens nicht, wenn man die Aufgabe und Funktion der Prinzipien fiir die
fundamentaltheologische, fiir die positive und die spekulative Funktion der Theo-
logie reinlich scheidet. Dazu waren aber auch damals schon die klaren Ansitze
gegeben. Alphons Vargas Toletanus z. B. hat die Prinzipien der positiven Theo-
logie als die « principia communia, quae non intrant demonstrationem secundum
substantiam » klar geschieden von den « principia propria, quae non solum intrant
demonstrationem sive syllogisticam deductionem secundum virtutem, sed secun-
dum substantiam » (I Sent. Prol. q. 4, Venetiis 1490, fol. 23vb). Und ebenso klar
hat Heinrich von Oyta die principia extrinseca von den principia intrinseca
geschieden. Wie das Beweisziel, so sind auch die Ausginge und Grundlagen fiir
das Beweisverfahren andere, je nachdem man apologetische oder positive oder
spekulative Theologie treibt. Wenn die wesentlichen Unterschiede beachtet werden,
dann besteht kein Grund, warum man nicht auch von Prinzipien fiir die apologe-
tische und die positive Aufgabe der Theologie sprechen sollte. Sogar der hl. Thomas
hat verschiedene Gruppen von Prinzipien der Theologie anerkannt : « Ista doctrina
habet pro principiis primis articulos non respuens communia principia» (Sent.
Prol. 4. 8 g 2.

Doch seien die grundsitzlichen Erwidgungen zunichst zuriickgestellt. Die
Wahrheiten, die zur Begriindung des Offenbarungscharakters des Christentums
und der einzelnen Glaubenswahrheiten fithren, wurden damals meist « principia »
genannt, und die beteiligten Autoren haben ihre Ausfiihrungen als einen wesent-
lichen Beitrag betrachtet, die Prinzipiengrundlagen theologischer Erkenntnis all-
seitig zu erkliren.

1 Beide haben die Inspiration der Heiligen Schrift und den Offenbarungs-
charakter der einzelnen Schriftwahrheiten in ihre Prinzipien miteinbezogen.

? Heinrich von Oyta hat eine ganze lange quaestio (Quaestiones sent. q. 2)
dem Schrift- und Traditionsproblem gewidmet : Utrum omnes libri nostrae biblie
et praecise talesquoad omnes assertiones suas in sensu litterali sint divini seu
divina revelatione conscripti». Diese quaestio habe ich veréffentlicht in den
Opuscula et textus, Fasc. XII und XVI, Miinster 1932 und 1933.

Divus Thomas 27



394 Die ersten Ansitze zu systematischer Glaubensbegriindung

schend in den Vordergrund. Diese Linie fand bei Johann Torquemada,
Joh. Fr. Pico de Mirandola, Johann Cochldus, Albert Pighius, Johann
Driedo u. a. ihre Fortsetzung und in den « Loci theologici » des Melchior
Cano ihren ersten kronenden AbschluB3 1. Daf3 diese Entwicklung der
spdtscholastischen Behandlung der « Prinzipien» verpflichtet ist und
aus ihr erwichst, kommt schon dadurch zum Ausdruck, daB3 die Theo-
logen weiterhin gerne ihre Ausfithrungen zur theologischen Erkenntnis-
lehre und Methodologie in die Form von Thesen, Richtsitzen, «doc-
trinae », « theoremata » kleiden 2 oder als Prmz1p1enlehre bezeichnen .

Die andere Linie, die auf die scharfe Erfassung und Abtrennung
der fundamentaltheologischen Probleme hinfithrt und in Heinrich von
Langenstein ihren ersten bedeutenden Vertreter gefunden hat, wird
zundchst nicht weiter ausgebaut. Sie wird erst wieder aufgenommen
in der Zeit der Aufklirung, als die Grundlagen des christlichen Glaubens
bedroht und der géttliche Ursprung der christlichen Offenbarung in
Frage gestellt wurde. Die apologetischen Traktate, die nunmehr ge-
schaffen werden, zeigen den gleichen gedanklichen Aufbau, wie ihn
Heinrich von Langenstein in seiner Katharinenpredigt gezeichnet hatte.

1 A. Lang, Die Loci theologici des Melchior Cano und die Methode des
dogmatischen Beweises (Miinchener Stud. z. hist. Theol., Ht 6), Miinchen 1925 ;
dort ein kurzer Uberblick iiber den Gang der Entwicklung S. 43 ff.

2 THoMAS NETTER WALDENSIS z. B. stellt in seinem Doctrinale antiquitatum
fidei (Venetiis 1581) den einzelnen Biichern allgemeine Sitze, « doctrinae » voran,
die grundlegend und richtungweisend fiir die ganzen Ausfithrungen sind. Ebenso
hat JoHANN FISHER in seiner Assertionis lutheranae confutatio zehn grundlegende
Satze, «doctrinae», fiir die einzuschlagende theologische Beweismethode an die
Spitze gestellt. Jo. FrR. Pico pE MIRANDOLA hat seine theologische Erkenntnis-
lehre in der Form von « theoremata » vorgelegt (De fide et ordine credendi theore-
mata XXVI, Argentoraci 1506).

3 ALBERT PiIGHIUS, p. 5, widmet in seiner Schrift, Hierarchiae ecclesiasticae
assertio (1544), das ganze erste Buch der theologischen Prinzipienlehre. Als
« principia, ex quibus demonstrari possit, quid credere et observare debeamus in
fide religioneque Christiana » zahlt er die Heilige Schrift, die Traditionen, die
Kirche, die Gesamtheit der Glaubigen und die Gesamtheit der kirchlichen
Lehrer. — Eine Fortfithrung und einen weiteren Ausbau dieser Prinzipienlehre
bedeutet THOMAS STAPLETON, Principiorum fidei doctrinalium relectio scholastica
et compendiaria, Antwerpiae 1596.



	Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung

