
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung

Autor: Lang, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762295

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die ersten Ansätze

zu systematischer Glaubensbegründung1

Von Universitätsprofessor Dr. Albert LANG

In seiner Katharinenpredigt vor der Universität Wien beschäftigt
sich Heinrich von Langenstein mit dem Problem der Glaubensbegründung

und zwar in prinzipieller Form und eingehender Breite. Nach der

Legende hat die hl. Katharina 50 heidnischen Rhetoren gegenüber die

Wahrheit des christlichen Glaubens so überzeugend verteidigt, daß alle
sich zur Annahme des christlichen Glaubens entschlossen. Dieser Erfolg
mußte Bewunderung finden und zur Nacheiferung anspornen. Wie war
Katharina vorgegangen, welche Gründe hatte sie angeführt, welche

Methode verwendet Diese Fragen waren von allgemeinem Interesse,
besonders für eine Zeit, welche die Siege in geistigen Tournieren über
alles feierte. Die Antwort auf diese Fragen aber mußte mitten hinein
in das Problem der Glaubensbegründung führen. Freilich bestand für
den Prediger keine Notwendigkeit, die Frage nun grundsätzlich und
in voller Breite aufzurollen. Man hätte höchstens erwarten können, daß

er die aus dem Verhalten der Heiligen sich ergebenden praktischen
Folgerungen dargelegt hätte. Er stellt aber die Frage allgemein und
behandelt sie ganz prinzipiell ohne Rücksicht auf den konkreten Fall.
Dadurch wirkt dieses Stück als eine lange Abschweifung, die doppelt
belastend ist, weil sie bereits zu Beginn der Predigt auftritt und in

ganz unpsychologischer Weise die Inangriffnahme des Themas hinauszögert.

Wenn Heinrich sich trotzdem diese Abschweifung gestattet,
so läßt das erkennen, daß er großes Interesse an der Frage hatte und
daß er mit der wachen Aufmerksamkeit und Anteilnahme seiner Zu-

1 Der Artikel setzt die Analyse der in Heft 2 edierten Katharinenpredigt
des Heinrich von Langenstein fort.

Divus Thomas 25



362 Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung

liörer rechnen durfte. Das Thema war, so dürfen wir schließen, besonders

aktuell.
Das fundamentaltheoiogische Problem ist selten in der Scholastik

in so klarer Form aufgeworfen worden, wie es von unsrem Prediger
geschieht. Wie hat er das Problem gelöst Ist seine Antwort ebenso

klar wie seine Fragestellung In wieweit hat seine Lösung das Problem

vorwärtsgetrieben Die Beantwortung dieser Fragen, die für die
Geschichte der Apologetik von größtem Interesse sind, verlangt, daß wir
uns erst über den Stand der Glaubensbegründung im 14. Jahrhundert
unterrichten und die damals herrschenden Tendenzen zum Vergleich
heranziehen.

Die Scholastik lebte im Glauben und aus dem Glauben. Dieser
Glaube wurde gespeist aus dem lebendigen Strom einer heilig gehaltenen
Tradition. Er war eingebettet in die soziale Sicherheit und Geborgenheit

einer allgemeinen Gläubigkeit. Der übernatürliche Ursprung der

christlichen Offenbarung und kirchlichen Autorität war über jeden
Zweifel erhaben. So hatte der mittelalterliche Mensch und Theologe

wenig Bedürfnis und selten Anlaß, die Berechtigung seines Glaubens

zu untersuchen und die Voraussetzungen der Glaubensgewißheit einer
reflexen Überprüfung zu unterziehen. Er wußte sich geleitet und

geschützt durch den in der Kirche fortwirkenden Beistand des

göttlichen Pneumas. Die Scholastiker konnten sich, ohne eine Bedrohung
der Grundlagen befürchten zu müssen, der spekulativen Durchdringung
und der systematischen Erfassung der Glaubensinhalte widmen. Die
fundamentaltheologische Problematik wurde nur gelegentlich berührt
und nur in den Grundzügen dann, wenn die Erklärung der Glaubensgewißheit

auf verhängnisvolle Abwege zu geraten drohte. So wurde

gegenüber den rationalistischen Strömungen, die besonders in der
Frühscholastik sich hartnäckig behaupteten und die Gewißheit des Glaubens

auf die Einsicht in die innere Wahrheit seiner Inhalte zu gründen
suchten, der Glaubenscharakter der christlichen Wahrheiten und der

Autoritätscharakter des Glaubens klar herausgestellt. Andererseits
wurde gegenüber den skeptischen Auflösungsversuchen, die seit dem
14. Jahrhundert hervortraten, an der Sicherheit des Glaubens und dem
wesentlich rationalen Charakter seiner Begründung festgehalten 1. Aber

1 Die erwähnten zwei Extreme bekämpft z. B. Bartholomäus von Bologna,
um sich für den Mittelweg zu entscheiden, die rationelle Sicherung des Glaubens
auf autoritativem Wege, die der Freiheit der Entscheidung keinen Eintrag tut ;



Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung 363

man war sich bereits klar bewußt, daß die Rechtfertigung des Glaubens

nicht die Wahrheit des Glaubensinhaltes darzulegen, sondern das diesen

Inhalt tragende Fundament aufzuzeigen habe, nämlich die Tatsache

und die Beweiskraft des testimonium Dei, der auctoritas Dei revelantis.
Das ist ungefähr der Stand der fundamentaltheologischen Problematik

am Ende des 13. Jahrhunderts 1.

Im Laufe des 14. Jahrhunderts erhielt die theologische Reflexion
namentlich durch Duns Skotus starke Antriebe und durch die
kritischskeptischen Strömungen, wie sie vor allem durch den Nominalismus

genährt wurden. Dadurch wurde die Theologie gezwungen, den
fundamentaltheologischen Fragen ein gesteigertes Augenmerk zu schenken.
Es sind besonders zwei Probleme, die immer wieder, teilweise sogar ganz
eingehend erörtert werden und schließlich die ersten Ansätze zur
systematischen Behandlung der Glaubensbegründung liefern : Welcher Art
ist die Gewißheit, die wir von der Offenbarung, ihrem Zeugniswert und
ihrer historischen Tatsächlichkeit haben ; welche Faktoren sind an
ihrem Zustandekommen wesentlich beteiligt 2. Auf welche Weise und
durch welche Gründe und Motive läßt sich die Glaubwürdigkeit der
christlichen Offenbarung rationell rechtfertigen Es ist ein langes und
oft verworrenes Ringen, das um die beiden Fragen anhebt, und das erst
gegen Ende des Jahrhunderts nach Ausschaltung der extremen Lösungs-
versuche in eine mittlere, der Tradition entsprechende Linie einmündet 2.

1. Die psychische Analyse der Glaubensentscheiduug :

Die am Zustandekommen des Glaubens beteiligten Faktoren

Die scholastischen Theologen waren sich wohl immer bewußt, daß

an der Sicherung des Glaubens sowohl der Verstand als auch der Wille
und die Gnade beteiligt sein müssen ; es dürfte schwer sein, eine Ansicht
zu finden, die einen dieser drei Faktoren gänzlich ausgeschaltet wissen

wollte. Aber über die Bedeutung und die Rolle, die diesen Faktoren
bei der Unterbauung der Glaubensgewißheit zukommt, gingen die

Anschauungen auseinander. Es zeichnen sich im 14. Jahrhundert besonders

vgl. M. Mückshoff, Die Quaestiones disputatae de fide des Bartholomäus von
Bologna : BB XXIV, 1, Münster 1940.

1 Ich habe das näher ausgeführt in meinen Bemerkungen zu dem Artikel
von R. Aubert, Le caractère de la justification rationelle de la foi : Rev. d'hist.
eccl. 1943, die in der Schol. (1949, H. 2) gedruckt werden sollen.

2 A. Lang, Die Wege der Glaubensbegründung bei den Scholastikern des
14. Jahrhunderts: BB XXX, 1-2, Münster 1931.



364 Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung

drei Richtungen deutlicher gegeneinander ab : eine mystisch-charismatische

Richtung, welche die letzte Sicherung des Glaubens allein von
der Gnade erwartet, eine voluntaristische Richtung, nach der die Festigkeit

der Glaubenszustimmung in der Hauptsache eine Sache des freien
Willens ist, und eine intellektualistische Richtung, nach welcher der Glaube
die notwendige Folgerung aus der Evidenz der Praeambula darstellt.

Einen mystisch fideistischen Zug hat die Glaubensbegründung bei

Gottfried von Fontaines und Johann von Polliaco und teilweise
auch bei den von ihnen beeinflußten Lehrern der ersten Karmeliterschule.

Von ihrem gemeinsamen Intellektualismus aus kennen und
anerkennen sie nur die certitudo evidentiae, die rein logische, vom Objekt
her gegebene und von der Einsicht getragene Gewißheit. Der Wille hat
darauf keinen Einfluß ; er ist an der Erkenntnis indirekt beteiligt
dadurch, daß er das Objekt dem Erkenntnisvermögen appliziert und die

der Zustimmung hinderlichen Momente ausschaltet. Auch auf die

Glaubensentscheidung hat der Wille nur indirekt Einfluß, indem er
die Glaubensinhalte und die Gründe für den Glauben vorlegen und die

aufmerksame Beschäftigung damit veranlassen bzw. verhindern kann ;

« per imperium voluntatis applicantis obiectum et removentis pro-
hibens, ne assentiatur » b Der Wille verfügt also über das exercitium
actus ; er ist am Zustandekommen, an der Setzung des Glaubensaktes

beteiligt ; er hat aber auf die Art und Festigkeit der Zustimmung selbst

keinen Einfluß. Diese hängt einzig von der Leuchtkraft der Beweisgründe

ab. Nun schreiben aber diese Theologen den Glaubwürdigkeitsgründen

keine volle, in sich genügende Beweiskraft zu. Das Wunder
kann zum Glauben anregen, ihn aber nicht rechtfertigen 2. Die letzte

Grundlage für die Gewißheit des Glaubens und die volle Gewähr für
seine Wahrheit kann nach dieser Meinung nur die Glaubensgnade, der

eingegossene habitus bieten, «non solum quantum ad modum actus,

qui est assentire prompte et firmiter, sed quantum ad substantiam
actus, qui est assentire solum... credibilibus veris et omnibus talibus3.

1 Johann de Polliaco, Quodl. IV, q. 7 (Cod. Vat. lat. 1017, fol. 157va);
vgl. Lang, Glaubensbegründung, S. 49 ff.

2 Guido Terreni äußert sich in Quodl. IV q. 5 also über die Beweiskraft
des Wunders : « Dico ergo quod operatio miraculorum non fuit medium demon-
strativum ad probandum Christum esse Deum, fuit tarnen medium inductivum
ad non ponendum obicem et ut homo se disponeret ad hoc, quod Deus sibi fidem
infunderet, per quam Christo firmiter assentiret » (Cod. Vat. Borgh. 36, fol. 183va) ;

vgl. Lang, Glaubensbegründung, S. 58 ff.
3 Johann de Polliaco, Cod. Vat. lat. 1017, fol. 157ra.



Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung 365

Auch viele Nominalisten, so z. B. W. Ockham, Johann Rodington
und Robert Eliphat1 standen, wie der Zuverlässigkeit der menschlichen

Erkenntnis überhaupt, so besonders der Möglichkeit einer
rationellen Rechtfertigung des Glaubens kritisch und skeptisch gegenüber ;

andererseits konnten sie aber, da sie die Wirklichkeit und Wirksamkeit
des übernatürlichen Habitus stark verflüchtigten, dem Gnadenfaktor
nicht die entscheidende Bedeutung für die Glaubensgewißheit
zuschreiben. So versuchten sie es mit einer sehr stark voluntaristisch
ausgerichteten Erklärung. Die Glaubensgewißheit ist wesentlich eine certi-
tudo adhaesionis, die vom Willen getragen wird. Der inevidente, auf
fremdem Zeugnis aufruhende Glaube steht an innerer Einsichtsgewißheit

(certitudo evidentiae) hinter jeder Wahrscheinlichkeitserkenntnis
zurück ; er übertrifft sie nur durch die Festigkeit des Fürwahrhaltens ;

diese aber stammt aus dem Willen und hat davon allein ihre Verdienstlichkeit

2.

Ist es bei den genannten zwei Theorien manchmal schwer, die

letzte Einstellung ihrer Vertreter klar zu erfassen, weil sie das Problem
nicht immer scharf gesehen haben und es an einer präzisen Terminologie

mangelt, so zeichnet sich der dritte Erklärungsversuch der

Glaubensgewißheit, die intellektualistische Lösung, durch klare Konsequenz
und Eindeutigkeit aus. Die beiden Hauptvertreter dieses Weges im
14. Jahrhundert sind Franziskus de Marchia und Robert Holkot 3.

Bei Franziskus de Marchia bildet die tragende Grundlage seiner
Ansicht ein straffer Intellektualismus. Eine mit Gewißheit erfolgende
Zustimmung ist nur dort möglich, wo die Wahrheit feststeht und zwar
durch eine unmittelbare oder abgeleitete Einsicht feststeht. Letztlich
muß jedes gewisse Urteil auf in sich evidente Sätze zurückgehen. Auch

1 Näheres Lang, Glaubensbegründung, S. 147 ff.
2 Kennzeichnend für die Überbetonung der freien Willensentscheidung für

die Zustimmung zum Glauben ist etwa folgender Text von Robert Eliphat :

« Fides infusa non est principium motivum ad credendum. Ideo teneo istam con-
clusionem, quod ex fide infusa solum sine acquisita non potest plus credere vel
assentire habens quam non habens. Sed dico quod principium movens ad assen-
tiendum articulis fidei est voluntas imperans intellectui ad assentiendum alicui
apprehenso et hoc in illis, in quibus assentit intellectus sine omni ratione inducente
intellectum ad assentiendum» (I Sent. Prol. q. 2, Cod. Vat. lat. 1111, fol. 20vb).

3 Zur näheren Informierung muß ich auf die Darlegungen verweisen, die ich
anderswo gemacht habe (Glaubensbegründung, S. 89-97 und 159-165) ; über die
Glaubensbegründung des Franziscus de Marchia siehe auch J. Kürzinger,
Alphonsus Vargas Toletanus und seine theologische Einleitungslehre : BB XXII,
5-6, Münster 1930.



366 Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung

die absolute Sicherheit des Glaubens ist nur gewährleistet, wenn sie

sich aus evidenten Erkenntnisen ableiten läßt. Beim Autoritätsglauben
kann als letzte Grundlage zwar nicht eine evidentia intrinseca, eine

Einsicht in den Inhalt der Glaubenswahrheiten gefordert werden, wohl
aber muß die Tatsache und der Zeugniswert ihrer Offenbarung durch
Gott einsichtig und damit eine evidentia extrinseca ihrer Wahrheit
gegeben sein. Die Gewißheit des Glaubens baut sich auf den zwei Prae-
ambula auf : Tota theologia innititur duabus praemissis ; prima est,

quod omne revelatum a Deo est verum ; secunda, quod omne revelatum
a causa supernaturali ostendente signa supernaturalia est revelatum
a Deo ; igitur 1. Aus diesen beiden Sätzen ergibt sich auf rein
logisch-diskursivem Weg die absolute Gewißheit der Offenbarung. Die
Gewißheit beider Sätze muß nach Franziskus sich auf Evidenz gründen ;

denn sie muß — das ergibt sich notwendig aus dem diskursiven Aufbau
seiner Glaubensanalyse — mindestens so groß sein wie die darauf
ruhende absolute Glaubensgewißheit. Trotzdem sucht Franziskus die

Beteiligung des Willens und der Gnade an der Glaubenszustimmung zu
retten. Die Sicherung der Glaubensgewißheit ist nur durch äußere

Evidenz, durch ein « medium extraneum acceptum ab aliquo
extraneo » gegeben. Der Inhalt der Glaubenswahrheiten bleibt
uneinsichtig. Diese Dunkelheit und die gegen den Glauben sprechenden

Schwierigkeiten können die certitudo adhaesionis immer wieder ins
Schwanken bringen. Diese Bedrohung auszuschalten ist Aufgabe des

Willens und der Gnade. Der Dominikanertheologe Robert Holkot ist
noch radikaler. Nach ihm hat der Wille auf die Gewißheit und Festigkeit

des Glaubens keinen Einfluß. Der Glaubensakt ist die logische

Folgerung aus der rationellen, den Verstand bindenden Begründung
des Glaubens ; Holkot findet nichts Inkonvenientes in der Behauptung,
« quod homo non libéré credit articulos fidei, sed necessitatur ad

credendum »2.

Diese Form der Glaubensbegründung stieß nun aber auf eine

geschlossene Abwehr und gerade die Auseinandersetzungen mit Francisais

von Marchia und Robert Holkot haben viel zur weiteren Klärung
der Frage beigetragen. Es ringt sich immer klarer die Erkenntnis durch,
daß am Glaubensakt Verstand, Wille und Gnade beteiligt sind und daß

dabei die einzelnen Faktoren nicht einseitig betont oder gar gegenein-

1 Sent. Prol. q. 4, Cod. Vat. lat. 1096, fol. 9 rb.
2 Super quattuor libros sententiarum quaestiones, Lugduni 1497, Prol. q. 1

a. 6 ad 2 arg. dub. 2 I.



Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung 367

ander ausgespielt werden dürfen, sondern in ihrem harmonischen und
organischen Zusammenwirken aufgezeigt werden müssen. Den Theologen

der Augustinerschule in der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts
kommt, soweit ich sehe, ein großes Verdienst an dieser Entwicklung zu.

Die Grundzüge dieser harmonisch ausgeglichenen Mittelstellung,
die sich schon bei Alphons de Vargas, Thomas von Straßburg und
Gregor von Rimini ankündigten, sind mit eindeutiger Klarheit von
Hugolin von Orvieto entwickelt worden. Nach ihm kann weder die

Glaubensgnade noch der freie Wille die Zustimmung zum Glauben
bewirken, wenn nicht durch ein rationelles Motiv seine Vernunftgemäßheit

garantiert ist. Aber umgekehrt reichen die motiva rationabilia für
sich allein zum Zustandekommen des Glaubensaktes nicht aus : es

bedarf dazu auch der «specialis illustratio supernaturalis divina » und
der « coefficientia libera » h Diese Theorie dürfte um 1370 bereits in
Paris überwiegende Anerkennung gefunden haben. Dort lernten sie

die deutschen magistri, die später an den neugegründeten Universitäten
in Prag oder Wien oder Heidelberg wirkten, kennen, unter ihnen
Heinrich Totting von Oyta, der ihr die klarste, eingehendste und
einflußreichste Formulierung gab.

Heinrich von Oyta behandelt das Problem ausführlich in seinem
Pariser Principium und noch gründlicher in seinen « Quaestiones Senten-
tiarum » (3. qu.)2. Nach ihm kann der Wille allein die
Glaubenszustimmung nicht befehlen, auch die Glaubensgnade allein kann den
Glaubensakt nicht herbeiführen — das würde die Vernünftigkeit bzw.
Verdienstlichkeit des Glaubens aufheben. Die Glaubenswahrheiten

gehören nach Heinrich von Oyta zu den « problemata neutra », weil sie

innerlich uneinsichtig sind. Zu ihrer Bejahung genügt nicht « voluntatis
imperium cum apprehensione credibilium et aifluentia dei generali ».

Der Wille ist eine « potentia caeca ». Er kann den Verstand nicht
bestimmen, einem Urteil zuzustimmen, das in sich zweifelhaft bliebe.

Zur Annahme der Glaubenswahrheiten genügt auch nicht die « actualis

apprehensio eorum cum habitu fidei infuso et imperio voluntatis ». Es
muß vielmehr auch eine objektive Garantie für ihre Wahrheit gegeben
sein : « omnem fidei assensum communi modo in nobis causatum oportet

1 Lang, Glaubensbegründung, S. 196 ff. Über Hugolins Erkenntnislehre
haben wir nunmehr die gründliche Monographie von A. Zumkeixer, Hugolin von
Orvieto und seine theologische Erkenntnislehre (Cassiacum 9), Würzburg 1941.

2 Lang, Glaubensbegründung, S. 225-229 ; Lang, Heinrich Totting von
Oyta, S. 168 f.



368 Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung

praecedere rationem et aliquorum in lumine naturaii evidentium
cognitionem ». Der Glaube erhält seine Sicherung durch die

Glaubwürdigkeit des Zeugnisses und so hat er die Kenntnis von der
Zuverlässigkeit und Wahrhaftigkeit des Zeugen zur notwendigen Vorbedingung

: « nullus enim credit alicui auctoritati, nisi prius suasum sit ei

ratione saltern topica, quod debuit illi credere, vel nisi immediate per
experientiam vel alia signa in eo visa cognoverit vel iudicaverit eum
esse veracem ». Aber diese Gründe reichen nicht zu, den Glaubensakt
auf rein logischem Wege zu erzwingen. Der Wille, die subjektive Bereitschaft

und die Gnade bleiben unentbehrlich. Der Glaubensakt ist ein
Akt des Intellekts, «tarnen est in potestate voluntatis aliter quam
scire et opinari ». Die letzte absolute Gewißheit aber erhält der Glaube

erst durch die Mitwirkung der Gnade, dort, wo man sich ihrer
Einwirkung rückhaltlos erschließtx.

Diese klare Stellungnahme wurde als wegweisend und vorbildlich
empfunden. Die Theorie, welche das organische Zusammenwirken der

drei Faktoren : des Verstandes, des freien Willens und der übernatürlichen

Gnade verlangt, um eine vernünftige, verdienstliche, übernatürliche

Glaubenszustimmung zu ermöglichen, wurde nunmehr oft einfach
die « via media Henrici de Oyta » genannt und der intellektualistischen

Lösung der « via Holkot » und der voluntaristischen, der « via Ockham »

entgegengesetzt. Als solche hat sie viele Anhänger gefunden 2.

Auch Heinrich von Langenstein gehört, jedenfalls in seiner

Wiener Zeit, zur Gefolgschaft dieser via media. In seinen früheren
Schriften ist seine Stellungnahme noch nicht so klar und eindeutig.
So behauptet er in dem Sentenzenkommentar, der nach 1382 in Eberbach

entstanden ist, in der 1. qu. des Prologs, daß die Festigkeit und
absolute Gewißheit der Glaubenszustimmung der « motio agentis in-
creati » und ihres irrationalen Einflusses bedarf. In der 2. qu. aber

sagt er, daß die Zustimmung zum Glauben und zwar zu allen Glaubensartikeln

auch ohne die eingegossene Glaubensgnade möglich sei : « Homo
ex puris naturalibus potest assentire omnibus quae sunt necessaria ad
salutem. »3 Ob hier noch die nominalistischen Einflüsse nachwirken,
denen Heinrich in Paris stark offenstand, oder ob diese Unklarheiten
aus den Schwierigkeiten der Glaubensanalyse sich erklären, müßte erst

1 Clm 18364 fol. 32va-35ra.
2 Lang, Glaubensbegründung, S. 234 fi.
3 Clm 11591 fol. 35va.



Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung 369

nachgeprüft werden1. Es finden sich nämlich auch im Eberbacher
Sentenzenkommentar bereits Sätze, die in der Einstellung, ja auch in
der Formulierung genau die Ansicht des Hugolin von Orvieto und
Heinrich Totting von Oyta vertreten. « Ecclesiam », so heißt es in
der 2. qu. des Prologs, « regi et gubernari a Spiritu sancto vel princi-
pium : omne a Deo revelatum est verum non potest omni alio remoto
intellectual infidelis sufficienter movere ad credendum ». Dazu ist auch
« aliqualis apparentia cum imperio voluntatis » erfordert3.

Sicherlich vertritt Heinrich in der Katharinenpredigt den Standpunkt

der via media. Daß die Gnade, die freie Verantwortung und
die Glaubwürdigkeitsgründe am Zustandekommen des Glaubens

beteiligt sein müssen, wird in der Predigt nicht ausdrücklich entwickelt,
sondern als selbstverständlich vorausgesetzt. Die große Bedeutung, die
Heinrich dem Gnadenfaktor im Glaubensprozeß zuteilt, kommt
dadurch zum Ausdruck, daß er Gott die causa primaria und principalis
jeder Bekehrung nennt und in fünf Propositionen den entscheidenden

Einfluß des Gebetes betont. In jeder dieser Thesen schreibt Heinrich
dem Gebet nur die größere Wirksamkeit in conversione infidelium zu ;

er will also die Mitwirkung anderer Faktoren nicht ausschalten. In der

6. propositio stellt er ausdrücklich fest, daß der Glaube durch eine

« ratio efficax » gesichert werden kann. Daß Heinrich schließlich auch
die Mitwirkung des Willens zur Glaubensentscheidung fordert, ergibt
sich daraus, daß er den zum Glauben führenden Gründen keine
logischzwingende Beweiskraft zuschreibt, sondern nur eine moralische Gewißheit,

die nur in der ethischen Sphäre williger Bereitschaft und
Aufgeschlossenheit ihre Kraft entfalten kann.

Gerade diesen Gedanken hat Heinrich von Langenstein sehr stark
betont. Ihm widmet er lange Ausführungen, die zum Teil ganz modern

anmuten3. Für die Gewißheit der Glaubensgrundlagen darf nicht

1 Überhaupt wäre es dringend zu wünschen, daß die Entwicklung, welche
die theologische Einstellung Heinrichs von Langenstein aufweist, besonders die
Umstellung von der nominalistischen Grundhaltung seiner Pariser Zeit zu der
stark traditionell und nach Thomas ausgerichteten Wiener Zeit und die dabei
wirksamen Einflüsse, einmal eingehend untersucht würden. Heilig schreibt dem
Eberbacher Aufenthalt Heinrichs von 1382-84 große Bedeutung für diese Wandlung

zu. Ich möchte annehmen, daß die Umstellung noch in die letzten Jahre
des Pariser Aufenthaltes zurückgeht und daß dabei der Einfluß und der unmittelbare

Verkehr mit seinem Freunde Heinrich Totting von Oyta stark mitgewirkt hat.
2 Clm 11591 fol. 34ra.
3 Siehe im edierten Text S. 136-138.



370 Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung

mathematische Stringenz und logisch-zwingende Evidenz verlangt
werden. Eine solche Forderung wäre unbillig. Art und Charakter der

Gewißheit sind immer bedingt von der Art und dem Charakter des

jeweiligen Gegenstandes. Die Glaubensentscheidung ist Sache der freien,
verantwortlichen Stellungnahme. Sie ist genügend gewiß, ohne

aufzuhören, frei zu sein. Dabei spielen außer den rationellen Gründen für
die Glaubwürdigkeit auch die Motive für die Glaubwilligkeit eine

ausschlaggebende Rolle. Ihre Wirksamkeit ist aber abhängig von der

Bereitschaft und der ethischen Qualität der zum Glauben aufgerufenen
Person. Man merkt es den Ausführungen Heinrichs an, wie er damit

ringt, die Gewißheit zu erfassen und zu kennzeichnen, die wir heute
die moralische oder freie Gewißheit nennen, die genügende objektive
Sicherheit bietet, aber keinen logischen Zwang zur Zustimmung in sich

schließt. Schon die schwankende, wechselnde Terminologie, die er
verwendet, verrät, welche Schwierigkeiten der Begriff ihm verursacht.
Einerseits schreibt er der Sicherung des Glaubens voll wirksame Gewißheit

zu ; sie ruht auf einer « ratio efficax ». Andererseits bezeichnet er
die Glaubwürdigkeitsgründe bloß als «rationes probabiles et persua-
sivae, possibiles in materia morali », oder als « persuasiones rationales ».

Trotzdem verbirgt sich hinter dieser noch unsicheren Terminologie die

richtige Auffassung von der moralischen Gewißheit der Glaubwürdigkeitsgründe.

Denn, so sagt Heinrich, diese Gründe können jeden
vernünftig denkenden Menschen überzeugen, sofern er nicht der Wahrheit
widerstrebt, « pertinax » ist h

Mit dem Problem der freien, moralischen Gewißheit hat die

Glaubensbegründung schon zu Ende des 13. Jahrhunderts und das ganze
14. Jahrhundert hindurch gerungen. Auch in den Erörterungen der

späteren Apologetik im 16. und 17. Jahrhundert kommen noch die

gleichen Schwierigkeiten zum Durchbruch2. Heute noch sind die

Debatten darüber nicht zum Abschluß gekommen 3. Zu dem damaligen
Stand der Frage nur ein paar Belege.

1 Die Haltung der pertinacia kennzeichnet Heinrich an dem Unglauben der
Juden zur Zeit Christi.

2 Darüber siehe F. Schlagenhaufen, Die Glaubensgewißheit und ihre
Begründung in der Neuscholastik : ZkTh 56 (1932), S. 320, 348, 541, 546, 558.

3 Es genügt, auf die Erklärungsversuche von L. Oilé-Laprune, De la certitude

morale, Paris 1880 und von A. Straub, De analysi fidei, Oeniponte 1922
und die dadurch ausgelösten Diskussionen zu verweisen. Stark intellektualistisch
ist dagegen L. Faulhaber, Einsicht und Glaube in ihren gegenseitigen
Beziehungen, Bamberg 1932.



Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung 371

Heinrich von Gent fordert eine « ratio saltem topica » für die

Sicherung des Glaubens, Gonsalvus Hispanus spricht von einem
« Syllogismus topicus », während Thomas Sutton die Begründung des

Glaubens als « satis evidens et darum » erklärt. Sie sei derart, so

meint Bartholomaeus von Bologna, wie sie auf solchem Gebiet
überhaupt erwartet werden könne, « secundum quod requirit talis materia,
seil, moralis ». Und Roger Marston betont, sie genüge, um jeden
Unvoreingenommenen, « omnem intellectum indifferentem », zu
überzeugen 1.

Die gleichen Gedanken und die gleichen Ausdrücke kehren im
14. Jahrhundert immer wieder. Johann de Bassolis drückt seine

Meinung also aus : « Dico quod credens non habet medium necessarium
faciens evidentiam de credito nec requirit tale medium, sed dico quod
habet tale medium sufficienter induetivum ad credendum secundum
iudicium rationis rectae, ut certitudinaliter credat, non sicut evidenti
vero et testimonio proprio, sed sufficienter approbato testimonio alieno

per media, quae possunt haberi de talibus. »2 Von Wilhelm de
Rubione wird das von ihm aufgestellte Glaubensprinzip als «evidens

saltem evidentia multum probabili et persuasiva » bezeichnet und die
durch Wunder erhärtete Tatsache der Offenbarung als «evidens eo

modo, quodaliquo praeteritum vel praesens nunquam visum potest esse

evidens »3. Die Notwendigkeit unvoreingenommener Bereitschaft hat
besonders Walter Chatton betont. Man müsse an die Prüfung der

1 Die Belege und weitere Texte siehe bei R. Aubert, Le caractère raisonnable
de l'acte de foi d'après les théologiens de la fin du XIII0 siècle : RevHistEccl
39 (1943) 22-99. Meine Bedenken gegen die abweichende Auflassung Auberts
sollen in der Scholastik dargelegt werden in dem kleinen Beitrag : Der Stand der
Glaubensbegründung zu Ausgang des 13. Jahrhunderts.

Bei der deutlichen Unsicherheit der Terminologie dürfen die Ausdrücke nicht
gepreßt werden. Besonders aber muß berücksichtigt werden, daß der damalige
Sprachgebrauch von dem unseren abweicht. « Fides », « credere » bezeichnet in
einem weiteren Sinne jede inevidente Gewißheit und hat in diesem noetischen
Sinn nichts mit der fides divina zu tun ; es handelt sich um eine logische, nicht
eine theologische Kategorie. Ebenso wurde zum Bereich der probabilitas alle
Erkenntnis gerechnet, welche die Erfordernisse des aristotelischen Wissensbegrifles
nicht voll erfüllte, also auch unsere historische und moralische Gewißheit. Vgl.
A. Lang, Die conclusio theologica in der Problemstellung der Spätscholastik :

Div. Thom. 22 (1944) 268 ff. und A. Lang, Die Gliederung und Reichweite des
Glaubens nach Thomas von Aquin und den Thomisten : Div. Thom. 20 (1942)
207-236.

2 III Sent. d. 24 a. 3, Paris 1517, fol. 78ra.
3 Sentenzenkommentar, Prol. q. 6, Paris 1518.



372 Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung

Glaubwürdigkeit herantreten als « vir indifferens », « vir non indisposi-
tus », « vir rationabiliter cogitans », « vir indifferens non indispositus per
inaffectionem nec errorem »1. Dann ergebe sich ein Resultat, « quod
cuilibet viro rationabiliter cogitanti, si non sit inaffectus, est rationabiliter

persuasum »2. Besonders eingehend und gut hat wiederum
Heinrich von Oyta diese Gewißheit, die hinreichende objektive
Bürgschaft gewährt, aber keinen logischen Zwang ausübt, gezeichnet sowohl
bei Erörterung der Glaubensbegründung als auch bei Behandlung der
Gottesbeweise. Solche Gewißheit ist nach ihm überall dort vorhanden,

wo ein genügend urteilsfähiger Mensch die Garantien gegeben findet,
die man billigerweise unter Berücksichtigung des behandelten
Gegenstandes (« iuxta exigentiam materiae subiectae ») für die Wahrheit
fordern kann 3.

Die Stellungnahme Heinrichs von Langenstein zur moralischen
Gewißheit dürfte unter dem Einfluß seines Freundes Heinrich von Oyta
stehen. Aber er hat das Problem in wertvoller Weise gefördert. Einmal
hat er, seiner Gewohnheit gemäß, die einschlägigen Texte des Aristoteles
in möglichster Vollständigkeit zusammengetragen, um seine Ansicht
durch die Autorität des Philosophen zu stützen und zu erläutern.
Sodann hat Heinrich von Langenstein die praktischen Konsequenzen

gezogen, die sich aus dem Zusammenhang zwischen Gewißheit und
Wahrheitsethos für den Gelehrten ergeben. An den wahren Gelehrten
müssen hohe intellektuelle und ethische Anforderungen gestellt werden.

Ihn muß tiefe und lautere Wahrheitsliebe erfüllen und konsequente
Grundsatztreue, so daß bei ihm Leben und Gesinnung stets mit dem

Wissen übereinstimmt. Andererseits muß er in all seinen Ansichten
sich streng nach dem Objekt und seinen Gegebenheiten richten. Er
darf sich nicht auf einen aprioristischen Rationalismus festlegen,
sondern muß Erfahrung, Geschichte und Tradition mit gleicher Gewissenhaftigkeit

berücksichtigen. Vor allem muß er sich vor der Erstarrung
in den einmal gutgeheißenen Meinungen hüten. Heinrich ist der vollen
Zuversicht, daß solche Haltung die Wege zum Glauben ebnet und daß

alle Schwierigkeiten, die von den Wissenschaften gegen die Glaubensinhalte

erhoben werden, aus ihren eigenen Prinzipien heraus eine

befriedigende Lösung finden.

1 Sentenzenkommentar, Cod. Conv. soppr. C 5, 357 der Bibl. Naz. Florenz
fol. 7va.

2 Ebendort fol. 8ra.
3 Lang, Glaubensbegründung, S. 228 f.



Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung 373

2. Der logische Aufbau der Glaubensbegründung :

Die fundamentaltheologischen « Prinzipien »

Die Gründe zur Rechtfertigung des Glaubens haben keine

zwingende, rein logische Evidenz, sie haben aber eine hinreichende Gewißheit.

Das ist die « suppositio », auf der die weiteren Ausführungen Heinrichs

von Langenstein aufruhen. In der Form einer didaktischen
Unterweisung legt er nun dar, wie man den Ungläubigen systematisch (« per
ordinem »), Schritt für Schritt zur Anerkennung der christlichen
Offenbarung führen könne. Den Gedankengang seiner Beweiskette legt er
in zehn Propositionen vor, die sich deutlich wieder auf zwei Gruppen
verteilen. Die ersten vier Propositiones bilden die erste Stufe der

Beweisführung. Sie beschäftigen sich mit den allgemeinen metaphysischen

Voraussetzungen, von denen Möglichkeit und Beweiskraft einer göttlichen
Offenbarung überhaupt abhängen. Die anderen sechs propositiones

gehören zur zweiten Stufe der Beweisführung. Sie dienen der historischen

Grundlegung der christlichen Offenbarung. Sie wollen den geschichtlichen

Nachweis erbringen, daß eine göttliche Offenbarung in und durch

Christus stattgefunden hat.

Der Glaube an eine übernatürliche Offenbarung hat den Glauben

an einen lebendigen und persönlichen Gott und an seine untrügliche
Wahrhaftigkeit und irrtumslose Weisheit zur notwendigen
Voraussetzung. Nur dadurch kann die Möglichkeit einer Offenbarung und ihr
Zeugniswert und ihre bindende Verpflichtung gesichert werden. Wer

zum Glauben an eine göttliche Offenbarung geführt werden soll, muß

zunächst an die Existenz Gottes glauben (1. prop.) und eine richtige
Anschauung von seinem unendlich vollkommenen Wesen haben (2. prop.).
Dadurch wird er gedrängt werden, die wichtigsten Eigenschaften Gottes,

besonders seine Freiheit, unfehlbare Weisheit und untrügliche
Wahrhaftigkeit anzuerkennen (3. prop.). Daraus ergibt sich dann die Wahrheit

alles dessen, was Gott offenbart (4. prop.) oder, wie Heinrich in
einem gesunden theologischen Gefühl richtiger sagt, die Glaubwürdigkeit

und die Glaubpflichtigkeit jeder göttlichen Offenbarung : quod

quaecunque nobis Deus revelavit sunt firma fide tenenda et quae-

cunque praecepit, efficaciter sunt adimplenda.
Eine göttliche Offenbarung muß aber als solche durch zuverlässige

Kriterien erkennbar sein. Solche Kriterien aufzuzeigen, bemüht sich

Heinrich erst noch, ehe er sich der Frage zuwendet, ob eine Offen-



374 Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung

barung Gottes wirklich erfolgt ist. Er nennt, in Anlehnung an eine bis
auf Augustin zurückführende Tradition*, als zuverlässige Kriterien
einer göttlichen Offenbarung : vitae sanctitas (d. h. das heiligmäßige
Leben der Offenbarungsträger, bzw. Glaubensboten), perfectio doctrinae,
mirae operationes, susceptae tribulationes. Außerdem gelten ihm als

zureichende Glaubwürdigkeitsmotive — und hierin ist er den Theologen
des 14. Jahrhunderts verpflichtet, wie wir sehen werden 2 — auch die

Übereinstimmung von mehreren von einander unabhängigen Zeugen
und besonders die lebendige Tradition einer sittlich und religiös
hochstehenden Gemeinschaft. Damit sind die prinzipiellen, metaphysischen
Grundlagen aufgezeigt, die zur Anerkennung einer göttlichen
Offenbarung vorausgesetzt werden müssen.

Von dieser Basis aus wendet sich Heinrich nun der Frage zu, ob
die christliche Religion sich auf eine göttliche Offenbarung gründe. Das

ist eine historische Frage, und ihr kommt nach der Ansicht Heinrichs
die größere Bedeutung, aber auch die größere Schwierigkeit zu. Der
göttliche Ursprung des Christentums kann dadurch erwiesen werden,
daß man in chronologisch-progressiver Methode die einzelnen Heilstatsachen

der christlichen Offenbarung aufzeigt. Als Glieder dieser Beweiskette

nennt unser Prediger folgende : Es existierte ein auserwähltes

Volk, das durch seine einzigartige monotheistische Gottesverehrung
sich auszeichnete (5. prop.). In diesem Volke wirkten die durch ihre
Persönlichkeit und ihre Wundertaten hervorragenden Propheten
(6. prop.). Sie haben in klaren Weissagungen, deren Echtheit nicht
anfechtbar ist, einen künftigen Erlöser-Messias vorherverkündigt
(7. prop.). Die Ankunft dieses Messias muß bereits in der Vergangenheit

liegen ; das fordern die in den Weissagungen gemachten
Zeitangaben (8. prop.). Christus ist der verheißene Erlöser ; als solcher ist
er beglaubigt durch seine Wunder, durch die Erfüllung der Weissagungen,
durch die Lauterkeit seines Lebens (9. prop.). Damit ist der Glaube

an Christus gerechtfertigt und die gläubige Annahme seiner gesamten
Lehre gefordert (10. prop.).

1 Die gleichen Kriterien für die Offenbarung werden z. B. von Heinrich von
Gent, Aegidius von Rom angeführt (siehe Lang, Glaubensbegründung S. 15 u. 126).
Auch Dionysius Pseudo-Cisterciensis hat im Prolog seines Sentenzenkommentars
q. 1 a. 2 sent. 6 die gleichen vier Gründe aufgezählt.

2 Man vgl. die unten S. 384 angeführten Prinzipien, die Walter Chatton
und Wilhelm de Rubione als letzte Grundlage bezeichnen, auf der die
Glaubenserkenntnis aufruht.



Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung 375

Diese kurze Übersicht läßt erkennen, daß der Weg, den die

Glaubensbegründung unseres Theologen einschlägt, sich im wesentlichen

mit dem Beweisgang deckt, den später die Fundamentaltheologie weiter

ausgebaut hat. Seine 10 propositiones könnten beinahe als Skizze

dienen für die Beweisführung, welche die sogenannte traditionelle
Apologetik noch immer für die « demonstratio Christiana » einschlägt.
Besonders entspricht die Scheidung in einen metaphysischen Teil, der
die « Theorie der Offenbarung » im allgemeinen enthält, und einen
historischen Teil, der den Nachweis für die « Tatsächlichkeit der christlichen

Offenbarung » erbringt, der noch heute üblichen Grundeinteilung L Auch
der von Heinrich gewählte progressive Weg wird heute noch immer

bevorzugt. Ebenso ist die Auswahl und Einschätzung der Offenbarungskriterien

im wesentlichen die gleiche geblieben, wenn auch die
unkritische und sorglose Art, mit der damals die Beweiskraft der

Weissagungen und der Wunder für das Christentum in Anspruch genommen
wird, heute nicht mehr möglich ist. Trotz dieser Mängel, oder richtiger
gesagt, dieser Lücken in der Glaubensbegründung des Wiener
Theologen, müssen wir gestehen, daß sie die wesentlichen Momente der

apologetischen Begründung des Christentums bereits klar hervorgehoben
hat. Wir stehen an den ersten Anfängen einer systematischen

Glaubensbegründung. Ja die Art und Weise, wie Heinrich das Problem der
Glaubensentscheidung behandelt, hat das voraus, daß er auch ihre

subjektiven, psychologischen Vorbedingungen streift, dort, wo er nach den

Gründen des weitgehenden Mißerfolges der christlichen Mission bei den

Juden von einst und jetzt forscht. Diese Gründe liegen einmal auf
Seite der Juden, in ihrer pertinacia, ihrem ganz dem Weltlichen
zugewandten Interesse und ihrer Scheu vor den Opfern, welche die

Bekehrung von ihnen fordern würde. Andererseits tragen aber auch die

Christen viel Schuld an diesem Mißerfolg, weil sie sich für die

Ausbreitung des Christentums zu wenig bemühen, ja sie durch ihr unchristliches

Leben verhindern. Es ist ein gutes Zeichen für den praktischen

1 B. Goebel, Katholische Apologetik, Freiburg 1930, behandelt die « demonstratio

Christiana » in zwei Abschnitten : I. Theorie der Offenbarung, II. Tatsache
der Offenbarung. H. Straubinger, Lehrbuch der Fundamentaltheologie, Paderborn

1936 hat die gleiche Einteilung : I. Spekulative Grundlegung der Offenbarung,
II. Geschichtliche Begründung der Offenbarung. Und wiederum deckt sich damit
der Aufbau bei J. Brunsmann, Lehrbuch der Apologetik I. Bd. St. Gabriel bei
Wien 1924, der in einem I. Abschnitt Wesen und Bedingungen der übernatürlichen

Offenbarung, in einem II. Existenz und göttlichen Ursprung der Offenbarung
behandelt. Die gleiche Gliederung bei Garrigou-Lagrange u. a.



376 Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung

Sinn unseres Theologen wie auch für sein Gerechtigkeitsgefühl, wenn
er auf die äußeren Mißstände der Judenmission hinweist1 und ganz
konkrete Vorschläge zu ihrer Beseitigung macht.

Heinrich von Langenstein war nicht der erste, der einen systematischen

Aufriß der Glaubensbegründung durch eine logisch geordnete
Folge von thematischen Sätzen versuchte. Schon seit dem Ende des

13. Jahrhunderts, besonders aber im I.aufe des 14. Jahrhunderts
bemühten sich die scholastischen Theologen immer wieder, die verschiedenen

Etappen, die der Weg einer vernunftgemäßen Unterbauung des

Glaubens zu durchlaufen hat, in kurzen, klaren Sätzen festzuhalten.
Diese Sätze werden vielfach « Prinzipien » genannt, sicherlich werden
sie zu den theologischen Prinzipien in Beziehung gebracht, so daß man
mit Recht von der beginnenden Ausbildung einer fundamental-theologischen

Prinzifiienlehre reden kann. Diese Entwicklung ist gleich
wichtig für die Geschichte der theologischen Erkenntnislehre wie für
die Geschichte der Apologetik.

Nach der aristotelischen Wissenschaftstheorie ist die Wissenschaft
eine Beweiserkenntnis, die schlußfolgernd aus anderen Erkenntnissen

gewonnen wird. Da aber ein Fortgang ins Unendliche dabei nicht möglich

ist, so müssen als Ausgangspunkt und letzte Grundlage unmittelbare,

in sich selbst gewisse, eines Beweises nicht bedürftige Erkenntnisse

dienen, die Prinzipien 2. Das ist ein Kernstück und ein Glanzstück der

aristotelischen Wissenschaftsauffassung 3. Seitdem dieser Wissenschaftsbegriff

von der Scholastik übernommen worden war, konnte der Wissen-

1 Darüber das Nähere bei P. Browe, Die Judenmission im Mittelalter und
die Päpste : Miscell. Pontif., Vol. VI, 8, Rom 1942. Das Bild ist kein erfreuliches.
« Zwangstaufen und durch Furcht erreichte Bekehrungen waren im Mittelalter
ungemein häufig ; mit einiger Übertreibung kann man sie die Methode der Zeit
nennen» (S. 215). Den Neubekehrten wird von Rechts wegen durch die Fürsten
das Vermögen weggenommen ; von ihren jüdisch gebliebenen Familien werden
sie enterbt. Auf diese Übelstände spielt Heinrich von Langenstein an.

2 Den leitenden Grundgedanken gebe ich mit den Worten des hl. Thomas
wieder : « Comparatur (ratio discursiva) ad intellectual ut ad principium et ut ad
terminum : ut ad principium quidem quia non posset mens humana ex uno in
aliud discurrere, nisi eius discursus ab aliqua simplici acceptione veritatis inciperet,
quae quidem acceptio est intellectus principiorum ; similiter nec rationis discursus
ad aliquid rectum perveniret, nisi fieret examinatio eius quod per discursum in-
venitur ad prima principia, in quae ratio resolvit (De Verit. q. 15 a. 1).

3 Nach B. Jansen gehören die « diesbezüglichen Ausführungen des Aristoteles

am Schluß der zweiten Analytiken zum Besten philosophischer Weltliteratur
und haben in den späteren Zeiten (bei Thomas, Suarez und anderen Scholastikern)
ein lautes Echo gefunden» (Wege der Weltweisheit, Freiburg 1924, S. 29).



Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung 377

schaftscharakter der Theologie nicht mehr vertreten werden, wenn man
nicht auch für sie Prinzipien aufweisen konnte, die den Anforderungen
der Prinzipiengewißheit genügten. Diesen Aufweis zu erbringen, war
nunmehr das heiße Bemühen der scholastischen Theologie.

Daß als Prinzipien der Theologie nur die Glaubensartikel gelten
könnten, darüber wurde bald eine fast restlose Übereinstimmung erzielt.
Durch zwei Momente sah man ihren Prinzipiencharakter gesichert.
Durch ein formelles Moment : Die Glaubensartikel hatten eine von der
Veritas prima verbürgte, absolute Gewißheit, die keiner weiteren
Begründung bedurfte. Und durch ein inhaltliches Moment : Die Glaubensartikel

waren infolge ihrer inneren Wahrheitsfülle Erkenntnisquelle und

Erklärungsgrund für weitere Wahrheiten, die ihnen als conclusiones

zugeordnet werden konnten 1. Ob und wie freilich die innere Unein-

sichtigkeit der Glaubensartikel mit ihrer Prinzipiengewißheit zu
vereinbaren sei, darüber gingen die Meinungen und Anschauungen
auseinander ; das blieb ein immer erneut aufgeworfenes, immer wieder
anders beantwortetes und heute noch nicht zur Ruhe gekommenes
Problem.

Bei den Erörterungen der Scholastik ging es zunächst immer um
die spekulative und systematische Funktion der Theologie, die damals
beherrschend im Mittelpunkt des theologischen Interesses stand. Man
suchte nach den letzten axiomatischen Grundlagen der im Glauben

gegebenen und aus dem Glauben schöpfenden Erkenntnisse und sah sie

mit Recht in den Glaubensartikeln. Der Theologie harrten aber noch
andere Aufgaben : es mußte auch die Berechtigung des Glaubens im
allgemeinen erwiesen und der Glaubenscharakter der einzelnen Glaubens-

1 Diese beiden. Momente kommen aber den Glaubensartikeln nicht alleine
zu. Die übrigen Offenbarungswahrheiten stehen an Gewißheit den Glaubensartikeln

vollkommen gleich, und viele von ihnen schließen virtuell andere Wahrheit

in sich. Sie konnten deshalb in den Bereich der theologischen Prinzipien
aufgenommen werden. Und in der Tat ging die Tendenz der theologischen Erkenntnislehre

auf eine solche Erweiterung des Gebietes der theologischen Prinzipien, je
mehr die göttliche Bezeugung als das wesentlichste Moment der Glaubenserkenntnis
betont wurde (Belege bei Lang, Die conclusio theologica in der Problemstellung
der Spätscholastik: Div. Thom. 22 [1944] 261 f.). Andererseits standen die
Glaubensartikel in ihrer inhaltlichen, systematischen Bedeutung nicht auf gleicher
Stufe ; zwischen ihnen ließen sich gedankliche Verbindungslinien herstellen und
sie alle konnten auf einige Grundwahrheiten zurückgeführt werden. Von diesem
Gesichtspunkt aus konnte der Bereich der Prinzipien noch mehr eingeengt werden.
Auch diese Tendenz war wirksam( z. B. bei Thomas II-II q. 1 a. 7, andere
Beispiele 1. c. S. 261, Anm. 3) und hat besonders in dem Suchen nach dem subiectum
theologiae seinen Ausdruck gefunden.

Divtis Thomas 26



378 Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung

Wahrheiten erhärtet werden. Diese Aufgaben können nicht von den

gleichen Prinzipien her gelöst werden wie die Aufgaben der auf den

intellectus fidei gerichteten Spekulation, die Glaubensartikel können

jedenfalls dabei nicht als Prinzipiengrundlage dienen.

Die Scholastik wurde teilweise durch das Fortschreiten der
spekulativen Vertiefung, teilweise durch das Eindringen kritischer und
skeptischer Tendenzen mehr und mehr gedrängt, auch diesen Aufgaben
Beachtung zu schenken. Mit der Erweiterung des Aufgabenbereiches
mußte die Theologie aber auch ihre Axiomatik erweitern und modifizieren.

Die tastenden Versuche hiezu fanden einen Anknüpfungspunkt
in der bei Aristoteles und in der Tradition gegebenen Aufteilung der

Prinzipien, in principia communia und propria, in Axiome und Setzungen

(positiones, mit ihren Unterarten, den suppositiones und definitiones).
Auch in der Theologie wollte man nun neben den Glaubensartikeln eine

höhere Schicht von Prinzipienerkenntnissen unterscheiden, die ihrerseits

irgendwie zur Grundlegung der Glaubenswahrheiten dienen. Dabei

verrät die schwankende und wechselnde Terminologie die Unklarheit
und Unsicherheit, die diese Versuche besonders anfangs begleitete.

Schon Wilhelm von Auxerre unterscheidet die theologischen

Prinzipien nach dignitates und suppositiones. Nach ihm beruht die

Prinzipiengewißheit der Glaubensartikel auf der durch die Glaubensgnade

gewirkten mystischen Evidenz. Diese ist aber je nach der

subjektiven Glaubens-Empfänglichkeit und Aufgeschlossenheit den
göttlichen Wahrheiten gegenüber verschieden. Daher sind dieselben
Glaubenswahrheiten manchen Gläubigen unmittelbar per modum dignitatis
gewiß, bei anderen bedürfen sie gewisser motivierender Erläuterung
nach Art der suppositiones 1.

Bei den ersten Franziskanertheologen Wird zwischen den dignitates
und den suppositiones eine objektive Scheidung vollzogen. Zur ersten

Gruppe, als den principia omnibus per se nota, werden die in sich

gewissen, allen einleuchtenden ethischen und religiösen Grundwahrheiten

gezählt, « quae naturaliter sunt humanae menti impressae » (Wilhelm

1 Sed notandum, quod quaedam principia sunt dignitates, quaedam
suppositiones. Principia per se videntur sine aliqua confabulatione, suppositiones
non videntur sine aliqua levi expositione. Similiter articuli fidei sunt per se noti
quibusdam fidelibus per modum dignitatis, videlicet eis qui habent exercitationem
intellectus in eis, quae Dei sunt. Quibusdam autem fidelibus per se noti sunt
per modum suppositionis et illis aliqua explicatio est facienda ad hoc, ut credant
in actu, quia adhuc tenebrae peccati sunt super faciem abyssi (Summa aurea,
IV. Lib, ed. Pigouchet fol. 254va).



Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung 379

von Melitona), « quae sunt de iure naturali et in decalogo exprimuntur »

(Alexander von Hales), « quae sunt de dictamine iuris naturalis »

(Bonaventura). Den Glaubensartikeln aber kommt nicht die gleiche unmittelbare

Evidenz zu h Odo Rigaldus und Wilhelm von Melitona teilen
ihnen nur den Charakter von suppositiones zu und müssen damit ihre

Prinzipiengewißheit und in notwendiger Konsequenz auch den Wissen-
schaftscharakter der Theologie abschwächen 2. Alexander von Hales
und Bonaventura bezeichnen die dignitates als « antecedentia ad fidem »

und bringen sie damit in eine gewisse Hinordnung zum Werden des

1 « Sicut in aliis (scientiis) sunt dignitates quae sunt principia per se nota,
et suppositiones quae non sunt per se notae, et conclusiones, sie et in theologia.
In theologia enim sunt principia ut dignitates quod 'Deus est summe bonus,
summe iustus', similiter 'Non facias alii quod tibi non vis fieri' et huiusmodi
quae naturaliter sunt humanae menti impressa. Suppositiones sunt quidam
articuli fidei, qui non sunt humanae menti naturaliter impressi, ut de Trinitate
personarum et Incarnatione. Ex his eliciuntur conclusiones quaedam ...»
(Guilelmus de Melitona, Quaestiones q. 2, siehe B. Pergamo, De quaestionibus
ineditis Fr. Odonis Rigaldi, Fr. Guilelmi de Melitona et codicis Vat. lat. 782,
circa naturam theologiae deque earum relatione ad Summam theologicam
Fr. Alexandri Halensis : Arch, franc, hist. 29 [1936] 311). Die gleiche Dreiteilung
im gleichen Sinne bei Odo Rigaldus, Quaestiones q. 1 (Pergamo, 1. c. S. 22).
Eine andere Terminologie hat Alexander von Hales : « Sunt enim quaedam
antecedentia ad fidem, quaedam sequentia, quaedam cum ipsa fide. Antecedentia
ad fidem sunt ea quae sunt de iure naturali et in decalogo exprimuntur ; quae
supponit fides Sequentia vero ad fidem sunt vel quae inferuntur ex articulis
vel quae ad articulos redueuntur Quaedam vero sunt simul cum ipsa fide
et hae sunt perticulae fidei, quae in symbolis continentur » (Summa theol. III
q. 69 membr. 1).

Bonaventura : « Doctrina fidei quaedam habet antecedentia, quaedam con-
sequentia, quaedam prineipalia sua obiecta. Sicut in aliis scientiis videmus esse

quaedam principia communia, quae supponuntur, sicut dignitates ; quaedam vero
sicut principia propria illarum scientiarum, ut sunt intrinseca principia suarum
demonstrationum ; quaedam vero sunt sicut consequentia, sicut sunt conclusiones
corollariae : per hunc etiam modum in doctrina fidei antecedentia sunt ilia quae
sunt de dictamine iuris naturalis ; prineipalia vero sunt ilia, ad quae fidei illumi-
natio directe dirigit, et ista dicuntur articuli ; consequentia sunt ilia quae ex illis
articulis possunt elici et ad illos articulos debet sequi » (III Sent. dist. 25 a. 1 q. 1,

ed. Quaracchi III, S. 535 a).
2 Seine Stellungnahme zum Wissenschaftscharakter der Theologie legt Odo

Rigaldus also dar : « Igitur theologia quantum ad aeeeptionem illarum digni-
tatum, quae menti hominum sunt impressae, quas etiam ab aliis scientiis non
mendicat, dicitur sapientia quasi cognitio altissimarum causarum ; sed quantum
ad conclusiones ex illis prineipiis illatas est scientia, unde simpliciter et necessario
oportet illas credere ; sed ratione cognitionis illarum suppositionum attenditur
aeeeptio fidei. Ulterius quantum ad conclusiones conséquentes ex illis supposi-
tionibus est scientia non simpliciter, sed fidei, quia illas supponit (Quaestiones
q. I, Pergamo 1. c. 22). Vgl. D. Chenu, La théologie comme science au XIII» siècle 2,

Paris 1943, S. 62 S.



380 Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung

Glaubens L Bonaventura führt folgende für die Glaubensentscheidung
grundlegenden Wahrheiten auf : « quod summum principium summe
venerandum ; quod summo vero summe credendum et assentiendum ;

quod summum bonum summe desiderandum et diligendum Hae

regulae sunt infallibiles, indubitabiles, iniudicabiles quia per illas est

iudicium non de illis »2. Ist hier bereits die Ausrichtung der « digni-
tates » (oder « antecedentia » oder « regulae ») auf die Fundierung des

Glaubens gegeben, so ist die Erkenntnis, daß diese Sicherung nur durch
die äußere Beglaubigung, durch den Aufweis des göttlichen Zeugnisses,

erfolgen könne, noch nicht zum klaren reflexen Bewußtsein erhoben 3.

Anders bei Albertus Magnus, bei dem die antecedentia oder dignitates
eindeutig der fundamentaltheologischen Rechtfertigung zugeordnet
werden und die Stufen dieses Weges sichtbar machen.

Albert der Grosse unterscheidet drei Gruppen von Wahrheiten
in dem diskursiven Stufenbau der Theologie. «Sicut in aliis scientiis

quaedam sunt principalia et quaedam substantialia, ut principales con-
clusiones artis, quaedam autem consequentia, ut conclusiones secun-

dariae, ex quibus tarnen ulterius potest aliquid inferri in opere artis,
sicut in geometria suppositiones et theoremata et corollaria, sie etiam
in fide » (III Sent. d. 24 a. 8)4. Die gleiche Dreiteilung, wenn auch in
anderer Terminologie, entwickelt er im Liber de sacrificio missae,

tract. II c. 8 n. 5 : « Fides habet antecedentia, quae sunt prineipia, per
quae probatur : habet et crédita, quae sunt quasi conclusiones, ex illis
antecedentibus prineipiis elicitae : et habet consequentia, quae sunt
quasi conclusiones ulteriores ex istis conclusionibus habitae, quae a

Philosophis corollaria vocantur. » Zwischen den obersten Prinzipien,
die Albert principalia oder antecedentia, bald auch dignitates oder

praeambula nennt, und den consequentia stehen die Glaubensartikel,
die den obersten Prinzipien gegenüber als conclusiones zu betrachten
seien, aber andererseits als Prinzipiengrundlage für die consequentia,

1 Siehe Anm. 75.
2 Coll. in Hex. II, 9 ; ed. Quaracchi V, 338 a.
3 « C'est que, dans cet âge de foi, le problème des antécédents rationnels à

la foi ne se posait pas avec autant de précision que plus tard », so sagt mit Recht
A. Gardeil in seinem bedeutsamen Artikel Crédibilité, DThC III, 2270. Und
von Bonaventura speziell meint er : « Il semble d'ailleurs que le saint docteur
ne distingue pas suffisamment les raisons de convenance destinées à illustrer le
contenu intrinsèque du mystère, ce que nous nommons la raison théologique, des
raisons extrinsèques qui en établissent la crédibilité en général» (Ebend. 2270).

1 Ed. Borgnet XXVIII, S. 465.



Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung 381

die conclusiones ulteriores dienten. Die Gewißheit der Glaubenswahrheiten

wird hier, der damals vielfach herrschenden Auffassung vom
diskursiven Aufbau der Glaubenserkenntnis entsprechend, aus den
antecedents erschlossen. Aber bedeutsamer ist es, daß Albert als solche

antecedentia bereits eine Reihe von Wahrheiten anführt, die eine

geschlossene fundamentaltheologische Beweiskette bilden. An der
genannten Stelle im Sentenzenkommentar kennzeichnet er kurz die

fundamentaltheologische Aufgabe der obersten Prinzipien : « Et primo
oportet meo iudicio supponere hoc quod exigit credere Deum et Deo ;

et hoc est Deum esse et verba sua in Scriptura esse vera ; et illae sunt
ut suppositiones et dignitates. » Reicher ist die Aufzählung dieser

Prinzipien in I Sent. d. 1 a. 2 : « Voco autem credibile generaliter
acceptum praeambulum articulo, sicut Deum esse veracem, Deum esse,

sacram Scripturam a Spiritu sancto esse factam, Scripturam non posse
excidere et huiusmodi »1, und noch klarer und geschlossener im Lib.
de sacrif. : « Antecedentia autem sunt sicut

(1.) quod Deus sit
(2.) et quod verax sit in dictis
(3.) et quod revelatum sit ab ipso quod hoc immobilem habeat veritatem
(4.) et quod Scriptura sit revelata ab ipso et ideo maior sit Scripturae

auctoritas quam omnis humani ingenii perspicacitas
(5.) et ideo scripturae sit credendum in omnibus in quibus etiam aliquid

praeter rationem humanam dicere videtur. »

Der hier gegebene skizzenhafte Aufbau der fundamentaltheolo-
gischen Beweisführung wird von Alberts Schüler Ulrich von Strass-
burg übernommen mit einer noch strafferen Linienführung. In der
Summa de bono, lib. 1 tract. 2 c. 3 2 führt er aus :

« Sicut in aliis scientiis, sie et in ista necesse est esse aliqua prineipia,
quia, cum scientia hominis sit discursiva disciplina, ut dicit Dionysius,
in tali discursu inquisitionis non esset terminus, nisi homo habeat aliquas
régulas veritatis sibi indubitatas, per quas dubium certificet et ipsum quae-
situm sciât se invenisse.

Non omnia autem prineipia sunt aequaliter prima ; quaedam enim
sunt universaliora et ideo priora, quae secundum Philosophum simpliciter
sunt per se nota ; quaedam autem sunt minus universalia et ideo poste-
riora, et cum prius semper sit prineipium eius quod est post, ilia, secundum
Philosophicum, sunt quae per prima et vera prineipia sumpserunt, et ideo
non sunt per se nota.

1 Borgnet XXV, S. 16.
2 Ed. Daguillon, Paris 1930, S. 33 f.



382 Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung

Sic ergo etiam in theologia sunt quaedam antecedentia articulos, quae
sunt universalissima principia et prima huius scientiae, per quae omnes
articuli et omnia alia in hac scientia probantur, et ilia sunt nobis per se

nota etiam sine fide.

Sunt autem hec :

(1.) Quod Deus est summa veritas et causa omnis veritatis.
(2.) Item quod haec prima veritas nec falli potest, nec fallere et ideo est

verum omne quod ipsa testatur et credendum est.
(3.) Item quod illis credendum est in omnibus dictis sui, per quos se loqui

nobis probat Deus 'sermonem confirmando sequentibus signis'.
(4.) Item quod Scriptura vera est, cum hoc modo nobis a Deo est tradita

huiusmodi.
Sunt etiam in theologia ipsi articuli tanquam prima quae determinate

de supradicto subiecto fides dictât et haec scientia tradit per quae omnia
alia probantur, sed per se nota non sunt haec principia, sed per supra dicta
princia probantur fide coopérante sed tarnen quia articuli immediate
probantur per supra dicta principia prima et vera, et ideo ipsi sunt secundi
generis principia, et quae eos consequuntur, sunt conclusiones huius
scientiae. »

Mit Recht ist auf die Bedeutsamkeit dieses Textes in letzter Zeit
mehrfach hingewiesen worden1. Die Versuche der Frühscholastik,
oberste theologische axiomata, regulae oder maximae aufzustellen,
werden hier wieder aufgenommen, aber sie erhalten nun eine andere

Zielrichtung und werden neuen Aufgaben dienstbar gemacht. Während
die « regulae theologicae » des Alanus de Insulis und die « conceptiones

communes » des Nicolaus von Amiens zunächst der systematischen und

spekulativen Durchdringung der Glaubensinhalte dienen sollten, sind
die « principia universalissima » Ulrichs durch ihre klare apologetische
und fundamentaltheologische Aufgabe gekennzeichnet. Ulrich zählt zu
den principia universalissima nur solche Wahrheiten, aus denen sich

die Berechtigung des Glaubens im allgemeinen und der Offenbarungscharakter

seiner Inhalte folgern läßt. Sie müssen, wie er ausdrücklich

unterstreicht, der rein natürlichen Erkenntnis zugänglich sein, ohne

der Stütze durch den Glauben zu bedürfen : « ilia sunt nobis per se

nota etiam sine fide ».

Bei der Aufstellung der fundamentaltheologischen Prinzipien ist

1 Vgl. M. Grabmann, Studien über Ulrich von Straßburg : ZkTh 29 (1905)
497 ; Überweg-Geyer, Die patristische und scholastische Philosophie 11, Berlin
1928, S. 418 ; H. Meyer, Die Wissenschaftslehre des Thomas von Aquin, Fulda
1934, S. 135 f. «Was Ulrich Engelberti in diesem Kapitel ausführt», so urteilt
Grabmann, 1. c. S. 241, « ist wohl die umfangreichste Darstellung der
Voraussetzungen und Prinzipien der Theologie, die wir aus der Hochscholastik besitzen ».



Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung 383

Ulrich ohne Zweifel von seinem Lehrer Albertus Magnus abhängig.
Wenn Grabmann 1 meint, Ulrich « bewege sich hier mit großer Selbständigkeit

» und wenn er « irgendwelche Abhängigkeit von seinem Lehrer
Albert in diesem Kapitel » nicht für wahrscheinlich hält, so dürfte ein

Vergleich der Ausführungen Ulrichs mit den oben angeführten Texten
Alberts ergeben, daß Ulrich nur die von Albert vorgezeichnete
theologische Prinzipienlehre übernimmt und weiter ausbaut. Der
Fortschritt, der bei Ulrich sichtbar wird, besteht darin, daß er die

Grundprinzipien, aus denen die Wahrheit des Glaubens und der Offenbarungscharakter

der christlichen Lehre gefolgert werden kann, noch klarer
und schärfer formuliert, und daß er sie zu einer noch geschlosseneren

Stufenfolge eines zusammenhängenden Beweisganges zusammenordnet.
Besonders bemerkenswert ist es, daß Ulrich in seinem 3. Grundprinzip
das Wunder als das Hauptkriterium für die Legitimation eines

Offenbarungsträgers anführt und damit ausdrücklich in den apologetischen

Beweisgang einbaut. Damit sind bei ihm schon alle wesentlichen

Momente, auf die sich später die Begründung des Christentums stützt,
gegeben.

Eine neue Wendung nimmt die Fragestellung zu Ausgang des

13. Jahrhunderts. Nun bemüht man sich um die « ultima resolutio

fidei », d. h. man sucht das erste grundlegende Prinzip, das « primum
et radicale principium », auf dem alle theologischen Erkenntnisse
aufruhen. Als solches alle Glaubenserkenntnis tragendes und bestimmendes

Prinzip werden angegeben : Die Wahrheit jeder göttlichen
Offenbarung, die Irrtumslosigkeit der inspirierten Schrift, die Unfehlbarkeit
der vom Heiligen Geist geleiteten Kirche 2. Der eigentliche Fragepunkt

1 Grabmann, 1. c. S. 241 f.
2 Ich führe kurz folgende Texte an :

Gottfried von Fontaines, Quodl. IX, q. 20 (Philos. Belges IV, p. 287) :

Quia ut nunc dictum est et alias declarabitur, auctoritas scripturae est primum
et radicale principium, in quo finaliter contingit resolvere quaecunque in theologia
per qualescunque rationes cognoscuntur ». Auf die Frage, warum er glaube, wird
der einfache und der gelehrte Christ antworten : « quia sacra Scriptura, cuius
veritati infallibili firmiter fide inhaereo, hoc docet » oder : « quia scio hoc docere
sacram scripturam » (Quodl. VIII, q. 7 [Philos. Belges IV, p. 70]).

Landulphus de Caracciola : « Sed quis est primus articulus, in quem
fides tendit et per ilium in alios ; non enim tendit aeque immediate in omnes,
sed ordine quodam. Respondeo, quod articulus est : credo in sanctam catholicam
ecclesiam » (Cod. Pal. Vind. 1496, fol. 8rb).

Hugo de Novocastro läßt die Frage : « Utrum fides resolvat ad aliquid
notum naturaliter, ex quo sicut a principio naturaliter procedat » nur für die



384 Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung

ist dabei nicht immer restlos geklärt oder eindeutig bestimmt. Sicherlich

rühren diese Untersuchungen an das schwierige Problem der

analysis fidei, der letzten logischen Verankerung der Glaubensgewißheit

und damit an das Verhältnis von fides acquisita und fides infusa,

von Glaubwürdigkeitsgründen und Glaubensmotiv 1, aber andererseits
äußert sich darin auch das Anliegen der positiven Theologie, das normative

oder regulative Erkenntnisprinzip für die régula fidei, für die

Bestimmung und Abgrenzung der Glaubenswahrheiten festzustellen. Die

eigentliche fundamentaltheologische Fragestellung aber kommt dabei

weniger zur Geltung, wie und wodurch das Christentum als

Offenbarungsreligion, die Schrift als Erkenntnisquelle für das Wort Gottes,
die Kirche als gottbestellte Mittlerin erwiesen werde. Dieser Gesichtspunkt

ließ sich aber nicht lange vernachlässigen. Auch für das oberste

Prinzip konnte ja wieder die Frage nach dem Grund seiner Gewißheit
aufstehen. Dann mußte es auf eine rationelle Gewißheit gegründet
werden, d. h. eine apologetische Prägung erhalten. Den Versuch dazu

unternehmen Walter Chatton und Wilhelm de Rubione. Sie wollen
die Wahrheit des Glaubens syllogistisch aus den Glaubwürdigkeitsmotiven

ableiten und zwar «ex duabus propositionibus satis notis et

ab omni viro indifferenti concessis ». Sie lauten nach Walter Chatton 2 :

(1.) «Prima propositio, quod firmiter credens, sicut articuli tales ex-
primunt, est bonus et laudandus, eo quod ad eius invocationem fiunt
miracula.

(2). Secunda propositio est, quod istos articulos fore articulos fidei et sie
credentem fore bonum, exstitit praenuntiatum a diversis, quorum unus
ignorabat de alio et ita distabat ab eo, quod non potuit alicui con-
dicere de eodem concorditer praenuntiando. »

Wilhelm de Rubione gibt ihnen folgende Formulierung3 :

(1.) Quod omnis ille, ad cuius invocationem fiunt miracula divinitus, est
bonus et laudandus.

(2.) Uli omnes sunt fidei articuli tanquam veri ab omnibus confitendi,

fides acquisita gelten ; für die fides infusa sei sie unberechtigt, « quia fides infusa
non resolvit ad aliquid aliud, nisi ad solam rationem divinam » (Cod. Pal. Vind. 1423,
fol. 265vb).

Durandus : « Primum inter credibilia, quod est ratio credendi alia et ad
quod fit ultima resolutio credibilium, est credere ecclesiam régi a Spiritu sancto »

(III Sent. d. 24 q. 1 ; ähnlich q. 3).
1 Vgl. A. Straub, De analysi fidei, Oeniponte 1922, S. 77 ff.
2 Sentenzenkommentar, q. 1 a. 5, Conv. soppr. 357 C 5, fol. 7rb. Näheres

siehe Lang, Glaubensbegründung, S. 105 ff.
3 Sentenzenkommentar, Prolog, q. 6 (Paris 1518, fol. 18va).



Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung 385

quos tales esse et eis seu ipsorum significatis credendum fuit a diversis
praenuntiatum, quorum unus nec potuit cum alio condicere de eodem
praenuntiando.

Diese Versuche haben den fundamentaltheologischen Beweisgang

wenig gefördert, weil sie nur den Glaubwürdigkeitskriterien Beachtung
schenkten und dazu noch in einer recht unklaren und einseitigen Form.
Ihnen ging es aber auch vor allem darum, ein letztes, alle
Glaubenserkenntnis tragendes Prinzip zu formulieren. Es konnte nur noch

schwerfälliger ausfallen. Walter Chatton bietet das folgende Grundprinzip

an 1 :

« Posset dici quod credibilia possent reduci ad istud principium vel
aliud aequivalens : Omne illud, de quo viri multi boni sibi invicem ita
ignoti, quod non poterant condicere de eodem falso concorditer asserendo,
concorditer asserunt, quod eis Deus revelavit illud esse credendum et quod
ad invocationem et ad martyrium talium credentium illud fierent miracula,
si postea ad invocationem et martyrium talium credentium miracula acci-
derunt sicut erat praenuntiatum, illud est verum. »

Erst als man in der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts wieder
die Tradition des 13. Jahrhunderts aufnahm, eine Mehrzahl von
fundamental-theologischen Prinzipien aufstellte und sie in logischer
Anordnung zu einem geschlossenen Beweisgang zusammenfügte, wurde
das Problem der Glaubensbegründung weitergeführt und innerlich
gefördert.

Dionysius Cisterciensis stellt fünf « Prinzipien » und und fünf
« Maxime » auf, die zur Rechtfertigung des christlichen Glaubens dienen
sollen. Der Text findet sich im Prol. des Sentenzenkommentars q. 1

a. 2 2 :

« Lex religionis christianae obligatoria est cuiuslibet rationalis crea-
turae et reprobativa cuiuslibet sectae erroneae Ex his sequitur quod
Veritas religionis christianae non solum est vera, sed sincera. Immo eius

principia sunt maxime fundata in communibus animi conceptionibus. Quod
probatur. Nam ista sunt principia legis naturae :

(1.) Primum : Iustum est creaturae obedire Deo praecipienti.
(2.) Secundum : Bonum est homini conformari vel conformiter operari legi

divinae.
(3.) Tertium : Rectum est credere esse vera quae prima Veritas revelavit.
(4.) Quartum est : Bonum est creaturae Deo adhaerere et sperare quae

promisit.
(5.) Quintum : Virtuose vivendum est gratia vitae aeternae adipiscendae.

1 Conv. soppr. 357 C 5, fol. 7va.
2 Gedruckt Paris s. a.



386 Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung

Ista fundantur in communibus animi conceptionibus.
Et iunguntur istis quaedam maximae :

(1.) Prima est : Deus est summe iustus, quem impossibile est iniusta velle.
(2.) Secunda est : Deus est summe sapiens, quem impossibile est existimare

falsa esse vera.
(3.) Tertia est: Deus est summe bonus et verax, quem impossibile est

aliquem fallere vel non iuste praemiare.
(4.) Quarta : Deus prudentissime gubernat mundum, quem impossibile est

iniquas condere leges vel a recta ratione exorbitare.
(5.) Quinta : Deus est summe beatus, cuius consortium non potest esse miseria.

Ex quibus sequitur quod prudenter advertens potest cognoscere quod
lex nostra nihil mali, sed omne bonum praecipit. »

Diese Thesen sind sehr allgemein gehalten und haben eine
unverkennbare Verwandtschaft mit den Grundwahrheiten, welche die erste
und mittlere Franziskanerschule des 13. Jahrhunderts als die «

antecedents ad fidem » aufgeführt hatte. Sie legen nur die allgemeinen
und religiösen Grundhaltungen und Grundgesetze fest, aus denen sich
die Pflicht zu gläubiger Unterordnung unter den sich offenbarenden

Gott ergibt. Diese Prinzipien haben deshalb mehr den Charakter von
Glaubwilligkeitsmotiven ; sie beschäftigen sich zunächst nur mit den

metaphysischen Voraussetzungen einer göttlichen Offenbarung
überhaupt und den Beweggründen zur gläubigen Bereitschaft. Der Beweisgang

wird aber nicht bis zur Rechtfertigung der konkreten christlichen
Offenbarung vorgetrieben. Diese Frage, besonders die Frage nach den

Kriterien, die den göttlichen Ursprung der christlichen Offenbarung
sichern, gehörte aber bereits zum festen Bestand der
fundamentaltheologischen Problematik, die in der zweiten Hälfte des 14.

Jahrhunderts besonders an der Universität Paris ein lebhaftes Interesse

fand. Die Aufzählung der Prinzipien, die Dionysius Cisterciensis gibt,
ist deshalb zwar ein Beleg dafür, daß man damals das Bedürfnis empfand,
die Stufen der Glaubensbegründung in solch systematisch geordneten
Sätzen zu entwickeln, sie gibt aber selbst kein volles Bild von dem

Stand, den die Frage damals bereits erreicht hatte.
Wiederum ist es Heinrich Totting von Oyta, dem das Verdienst

zukommt, die damaligen Bestrebungen in der Rechtfertigung des Glaubens

klar erfaßt und zu einem lückenlosen apologetischen Beweisgang

zusammengefaßt zu haben. Wenige Jahre nach der Sentenzenerklärung
des Dionysius Cisterciensis 1 hat er in der 1. qu. seiner in Paris ver-

1 Den Beginn der Vorlesungen des Dionysius Cisterciensis über die Sentenzen
konnte Fr. Pelster (Die Ehrentitel der scholastischen Lehrer des Mittelalters :



Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung 387

faßten Quaestiones Sent, eine geradezu monographische Darstellung
der fundamentaltheologischen Prinzipienlehre geboten, die ebenso

eingehend wie gründlich ist und die nicht bloß eine systematische Gliederung,

sondern auch eine bedeutende Weiterführung der ganzen Problematik

bedeutet h Da der Text zu ausgedehnt ist — in den
Handschriften füllt er ungefähr acht enggeschriebene Spalten — begnüge ich
mich, den Wortlaut der tragenden Prinzipien anzuführen, ohne die
eingehende Begründung, die Heinrich ihnen jeweils gibt2.

Sciendum quod ad aliquam veritatem concludendam sive evidenter
sive inevidenter duplicia possunt inveniri principia, scilicet extrinseca et
intrinseca. Intrinseca sunt ex quibus concluditur aliquid per principia
intrinseca vel proprietates seu habitudines intrinsecas illius rei vel habitu-
dinis affirmative vel negative per conclusionem significatae. Extrinseca
vero ex qüibus aliquid concluditur per causas vel proprietates vel habitudines

extrinsecas, inter quas est locus ab auctoritate vel ab usibus vel a
prius scitis (Clm 18364 fol. Ivb).

Heinrich lehnt energisch die rationalistische Forderung einer

Rechtfertigung der Glaubensinhalte aus inneren Prinzipien ab. Die Sicherung
der Wahrheit des Glaubens kann nur erfolgen durch den Nachweis, daß

die Glaubensinhalte aus göttlicher Offenbarung stammen und damit
die äußere Garantie der prima Veritas haben. Wie dieser Nachweis

geführt werden könne, das entwickelt Heinrich von Oyta in 12 Sätzen,
die er « principia » nennt, und die stufenweise den logischen Aufbau
der Glaubensbegründung entfalten.

(1.) Tantum unum Deum esse rationabiliter poni potest nostrae theolo-
giae primum principium (fol. 2vb).

(2.) Ex illo primo principio sequitur statim secundum, scilicet quod
Deus est summa sapientia, quae falli non potest, et summa veritas,
quae fallere non potest (fol. 3va).

Theol. Quartalschr. 103 [1922], S. 43, Anm. 1) auf das Jahr 1369/70 ermitteln.
Daß Dionysius nicht Zisterzienser war, sondern dem Augustinerorden angehörte,
hat Zumkeller nachgewiesen. Für die Quaestiones Sent, des Heinrich von Oyta
aber konnte ich nachweisen, daß sie schon in Paris entstanden sind und in den
Jahren 1378-1380 verfaßt worden sind (Näheres Lang, Heinrich Totting von
Oyta, S. 66 ff.).

1 Die ausgedehnten ersten drei quaestiones beschäftigen sich mit diesen
Fragen. Ich habe einen Überblick über alle zur Behandlung kommenden Probleme
gegeben in «Glaubensbegründung», S. 218-234 und in «Heinrich Totting von
Oyta», S. 166 fi.

2 Ich lege dabei die Münchner Handschrift Clm 18364 zugrunde, die zwar
nicht den leserlichsten, aber den zuverlässigsten Text bietet.



388 Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung

(3.) Deinde sequitur tertium, scilicet quod omne revelatum a Deo est

verum vel si aliquid est revelatum a Deo, hoc est verum (fol. 3rb).
(4.) Huic sequitur quartum quod Deus est causa prima libere ad extra

productiva, a cuius liberali bonitate omnes creaturae quoad suum
totum esse et bene esse profluxerunt (fol. 3rb).

(5.) Ex quo sequitur quod omnis reverentiae et subiectionis famulatus
seu cultus debetur Deo (fol. 3rb).

(6.) Ex hoc sequitur sextum quod sicut in Deo est omnis perfectionis
simpliciter et bonitatis concursus, ita sibi soli debetur latriae cultus
(fol. 3va).

(7.) Aliqua est ecclesia seu congregatio hominum mortalium habens verum
Dei cultum (fol. 3va).

(8.) Aliqua ecclesia seu congregatio hominum est habens saluberrimum
Dei cultum (fol. 3va).

(9) Lex ecclesiae christianae saluberrimum cultum Deo a mortalibus
debitum docet veracissime (fol. 3va).

(10.) Sequitur quod quilibet homo iudicii rationalis non perversi considerans
ecclesiae christianae legem et eiusdem legis sincerissimam scientiam,
divini cultus et morum populi rationalissimam decentiam, insuper et
miraculosam eius inceptionem, firmam dominationem et christiani
nominis virtutem, merito iudicare debet omnes libros quos ipsa de
sua lege divinos vel divina revelatione conscriptos esse asserit, ut
tales esse tenendos inconcusse (fol. 3vb).

(11.) Omnes libri canonis veteris et novi testamenti censendi sunt divini
seu divina revelatione conscripti (fol. 4ra). Ex isto sequitur quod
quidquid in sacra Scriptura assertive ponitur sine ullius disputationis
ambagibus verum esse censendum.

(12.) 12° sequitur permaximum principium, quod omnes veritates Scrip-
turae sacrae, ex quibus aliae veritates theologicae deduci possunt per
causas vel proprietates vel habitudines intrinsecas, siquidem tales
veritates inveniri possint, istae sunt nostrae theologiae principia
intrinseca (fol. 4rb).

Für die Prinzipienfolge, die Heinrich von Oyta zu seiner

Glaubensbegründung heranzieht, ist kennzeichnend, daß er zunächst den

metaphysischen Voraussetzungen der Glaubensentscheidung große Beachtung

schenkt. Bemerkenswert ist sodann, daß er die Kriterien für den

göttlichen Ursprung des Christentums nicht in der Person und im
Wirken Christi aufweist, sondern in der fortdauernden Erscheinung des

Christentums und daß er dabei auf die 'criteria intrinseca, die der
christlichen Lehre, dem christlichen Ethos und Kult inhaerierenden

Werte, starkes Gewicht legt. Endlich ist zu beachten, daß der Beweisgang

Heinrichs von Oyta nicht zunächst auf die Glaubwürdigkeit der
christlichen Offenbarung hinzielt und auch nicht damit abschließt, daß

er vielmehr unmittelbar die Anerkennung der Heiligen Schrift als gött-



Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung 389

licher Offenbarungsquelle fordert und auch die für die Grundlegung der

spekulativen Theologie wichtigen Richtlinien herausarbeitet. Seine

Prinzipien umfassen die Grundlagen für die fundamentaltheologische
wie auch für die positive Aufgabe der Theologie.

Noch mehr hat die Prinzipienlehre, die Marsilius von Inghen
bietet, die Grundlegung der positiven Aufgabe der Theologie sich

angelegen sein lassen. Ihm geht es vor allem um die Voraussetzungen
der theologischen Erkenntnislehre und um die methodischen Richtlinien

der positiven Theologie, während die- Glaubwürdigkeitsgründe für
die christliche Offenbarung nicht einbezogen werden. In acht « proposi-
tiones » faßt Marsilius seine Stellungnahme zusammen 1 :

Sed non immerito quaeritur, si (theologia) sit scientia, quae sint eius
principia, de quo magistri mei late scripserunt. Et ideo me breviter expe-
diendo dico per propositiones :

(1.) Prima (propositio) : Omnium veritatum theologicarum principium pri-
mum est, Deum esse.

(2.) Secunda est : Deus est summe bonus, immense verax et iustus.
(3.) Tertia quod haec consequentia sit bona : Deus revelavit esse, ergo

est, fore, ergo erit, fuisse, ergo fuit Unde ex illo probantur veri-
tates sacrae Scripturae tanquam per principium extrinsecum et
est unum valde generale principium, quia fere per ipsum ut per medium
extrinsecum omnes veritates assensive in sacra Scriptura positae pos-
sunt deduci.

(4.) Quarta quod omnis annuntiatio revelata a Deo est vera.
(5.) Quinta : Principia intrinseca sunt omnia in sacra Scriptura posita, ex

quibus alia veritas theologica potest inferri, sive posita in sacra Scriptura

sive non, tanquam per medium non commune, sed proprium.
(6.) Sexta propositio : Omnes articuli fidei et omnes propositiones assen¬

sive in sacro canone positae sunt principia theologiae defensivae vel
declarativae vel illativae.

(7.) Septima propositio : Tarnen inter istas veritates aliquae sunt priores,
aliquae posteriores ordine probationis, defensionis vel ad minus illa-
tionis.

(8.) Octava : Eadem veritas est in sacra Scriptura principium et conclusio
theologica.

Es kann gar keinem Zweifel unterliegen, daß Marsilius von Inghen
von Heinrich von Oyta abhängig ist. Seine Sätze decken sich inhaltlich

vollkommen mit den Prinzipien des Heinrich von Oyta oder lassen

sich durch die sonstigen Ausführungen Heinrichs belegen. Marsilius hat
verschiedene Gedanken und Beweisglieder Heinrichs von Oyta weg-

1 Quaestiones in quattuor libros sententiarum, Argentini 1501, Prol. q. 2 a. 3.



390 Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung

gelassen, aber Neues hat er nirgends hinzugefügt. Sogar in den
Ausdrücken und Formulierungen (« principia extrinseca-intrinseca », « veri-
tates assensive in s. Scriptura positae » etc.) herrscht eine auffallende
Übereinstimmung. Die Frage kann also nur die sein, ob die Abhängigkeit

des Marsilius von Fleinrich von Oyta eine unmittelbare oder eine

mittelbare ist, d. h. ob das wichtige Zeugnis des Marsilius, daß seine

Lehrer ausführlich über die theologischen Prinzipien geschrieben hätten,
sich auf Heinrich von Oyta bezieht. Mit Heinrich von Oyta war
Marsilius in Paris zusammengetroffen. Heinrich weilte von 1377 bis 1381

an der Universität Paris und war sicherlich 1378 bereits der

theologischen Fakultät inkorporiert. Marsilius, der seit 1362 in Paris lebte
und wirkte, bemühte sich zu dieser Zeit um die Erlangung der
theologischen Magisterwürde 1 und lernte dabei sicherlich auch Heinrich
von Oyta kennen, der bereits 1380 als theologischer Licentiat erscheint.

Heinrich von Oyta kann also recht gut von Marsilius als «magister
meus » bezeichnet werden ; auch trifft gerade auf ihn zu, daß er « late »,

ausführlich diese Probleme behandelt habe. Trotzdem glaube ich nicht,
daß Marsilius ihn oder ihn zunächst im Auge hatte, als er von seinen

Lehrern sprach. Die Vorlesungen des Marsilius über die Sentenzen

fanden in Heidelberg, wahrscheinlich 1392/93 statt. Mit der Bezeichnung

« magister meus » haben damals die theologischen Bakkalaure
konkurrierende Bakkalaure oder unmittelbar nahestehende Lehrer
bezeichnet. Es scheint mir nicht wahrscheinlich, daß Marsilius sich auf
einen Pariser Lehrer beziehen wollte, mit dem er vor mehr als 10 Jahren
zusammengetroffen war. Die « magistri mei » sind vielmehr in Heidelberg

zu suchen ; die starke Verwandtschaft der Prinzipien des Marsilius
mit denen des Heinrich von Oyta rührt daher, daß diese Heidelberger
Lehrer sich ganz eng an die Glaubensbegründung Heinrichs anlehnten.
Man kann dabei an den Magister Heilmann Wünnenberg denken, der

der « praeceptor Marsilii » geheißen wurde und von ihm selbst (Proem,

q. 2 a. 5) als « magister meus » bezeichnet wird 2. Dieser hat zwischen
1388 und 1392 die Sentenzen in Heidelberg gelesen und war, da er in
Prag studiert hatte, dort mit Heinrich von Oyta bekannt geworden,

1 Die Belege siehe Lang, Heinrich Totting von Oyta, S. 28 ff. und G. Ritter,
Marsilius von Inghen und die okkamistische Schule in Deutschland, Heidelberg 1921
(Sitz. Ber. d. Heidelb. A. d. Wiss., phil.-hist. Kl. 1921, 4. Abh.).

2 Fr. Pelster, Der Heidelberger Magister artium und Baccalarius theologiae
Heilmann Wünnenberg als Lehrer des Marsilius von Inghen und Erklärer der
Sentenzen : Schol. 19 (1944) 83-86.



Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung 391

der 1381 bis 1384 in Prag lehrte und sehr wahrscheinlich dort wiederum
seine « Quaestiones » vortrug 1. Ebenso wird man an Konrad von Soltau
denken dürfen, der ebenfalls in Prag studiert hatte und 1387 oder 1388

in Heidelberg über das Caput firmiter las und dabei in der Einleitung
die theologische Erkenntnislehre des Heinrich von Oyta gekürzt wiedergab

2. Jedenfalls bekundet Marsilius, daß sich die fundamentaltheologische

Prinzipienlehre damals bereits einen Platz in der Theologie
erobert hatte.

Ein klarer Beleg dafür sind auch die Ausführungen Heinrichs
von Langenstein über die Begründung des Glaubens in der Katharinenpredigt.

Um die Übersicht und den Vergleich zu erleichtern, seien

seine 10 propositiones im knappen Wortlaut nebeneinander gestellt :

(1.) Primo proponatur ei (infideli) primum principium fidei catholicae,
scilicet quod tantum unus est Deus, qui est finis et remunerator
omnium.

(2.) Deinde proponatur infideli quod Deus est bonum omni perfec-
tione imaginabili perfectum.

(3.) Tertio loco proponatur infideli quod Deus est liber libertate contra-
dictionis, potentissimus, perfectissimus, sapientissimus, veracissimus,

qui nec falli nec fallere potest, et breviter quid perfectionis imaginari
potest, simpliciter immensus.

(4.) Quarto proponatur ei quod, si aliquid ei revelatum est a Deo, hoc
est verum.

(5.) homo sanctae et probatae vitae vel plures proponant infideli
quod olim erat quidam populus unius Dei caeli et terrae cultor fidelis.

(6.) Sexto proponatur convertendo quod populus iste multo tempore
habuit prophetas paeclaros et multum famosos, coruscantes variis
miraculis, qui praedicerunt illi populo quae futura erant ipsis et aliis
nationibus.

(7.) Septimo proponatur quod Deus in Scripturis pollicitus est Judaeis
et omnibus gentibus mittere unum salvatorem

(8.) Octavo proponatur convertendo quod ille salvator iam venit et dudum
mundo apparuit.

(9.) Nono proponatur infidelibus quod ille salvator promissus fuit Jesus

Nazarenus, circa cuius ortum tot miracula apparuerunt et ipse tot
et tanta miracula fecit

(10.) Decimo et ultimo proponatur sua doctrina.

Es bedarf keines besonderen Nachweises, daß diese Aufstellungen
Heinrichs von Langenstein in die Entwicklungslinie der fundamental-

1 Lang, Heinrich Totting von Oyta, S. 66 f.
2 Lang, Glaubensbegründung, S. 234 u. 239.



392 Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung

theologischen Prinzipien hineingehören, ja daß sie darin einen bedeutsamen

Platz beanspruchen können. Die Anregungen dazu hat er sicherlich

bereits in seiner Pariser Zeit erhalten, wo die Fragen der
Glaubensbegründung ein Lieblingsthema der groß aufgezogenen Prinzipienreden
zu Beginn der Vorlesungen zu den einzelnen Sentenzenbüchern bildeten.
Besonders aber mußte die enge Freundschaft, die ihn mit Heinrich
von Oyta verband, sein Interesse für diese Probleme wach halten. Es

kann keinem Zweifel unterliegen, daß er die gründlichen und
richtungweisenden Ausführungen seines Freundes hierüber gekannt und genau
studiert hatte. Die entscheidende Förderung, welche die fundamentaltheologische

Systematik damals erfuhr, ging ohne Zweifel von Heinrich
von Oyta aus, dem ein Ehrenplatz in der Geschichte der theologischen
Erkenntnislehre gebührt. Aber Heinrich von Langenstein hat die neuen

Anregungen und Gedanken durchaus nicht bloß passiv übernommen.

Er hat sich die Frage gestellt, dem Thema seiner Predigt entsprechend,
wie ein Ungläubiger systematisch dazu geführt werden könnte, die

Berechtigung und Verpflichtung des christlichen Glaubens anzuerkennen.

Diese Fragestellung hat er scharf festgehalten und seine Antwort klar
darauf ausgerichtet. So kommt ihm das Verdienst zu, daß er die apologetische

Fragestellung am schärfsten erfaßt und am konsequentesten
beantwortet hat. Während Heinrich von Oyta nicht bloß den Glauben,
sondern auch die Theologie grundlegen will und namentlich auf die

Sicherung der Glaubensquellen für die positive Arbeit des Theologen
hinstrebt, hat Heinrich von Langenstein nur die Rechtfertigung der

christlichen Offenbarung im Auge. Dabei hat er den Kriterien der

Offenbarung und dem historischen Nachweis der Tatsache der

Offenbarung, die sonst gegenüber den philosophischen Praeambula zu
kümmerlich behandelt wurden, volle Beachtung geschenkt und den ihnen in
der Glaubensbegründung gebührenden entscheidenden Platz eingeräumt.

Damit ist die weitere Entwicklung, welche die fundamentaltheologische

Prinzipienlehre1 nehmen sollte, schon angebahnt. Sie weist in

1 Gegen die Bezeichnung « Prinzipienlehre » kann man Bedenken erheben
und sie sind erhoben worden (vgl. P. Wyser, Theologie als Wissenschaft, Salzburg

1938, S. 47, Anm. 3). Und sicherlich kann diese Bezeichnung falsch
verstanden werden. Sie ist besonders in der Zeit der Spätscholastik falsch verstanden
worden. Die Bedenken, die Wyser gegen de Lugo erhebt, sind gewiß gegen viele
Autoren des 14. Jahrhunderts berechtigt. Damals hat man die Glaubwürdigkeitserkenntnis

als Wesensbestandteil in den übernatürlichen Glaubensakt einbauen
wollen ; damals suchte man die Gewißheit des Glaubens syllogistisch nicht bloß
auf das Glaubensmotiv, sondern auf die Glaubwürdigkeitsgründe zurückzuführen.



Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung 393

eine doppelte Richtung. Zunächst führte sie dazu, die Voraussetzungen
der positiv-theologischen Beweisführung, ihre Erkenntnisquellen und
ihre Methode, gründlicher zu untersuchen und zu entwickeln. Dieses

Problem war bei Albert dem Großen und Ulrich von Straßburg
angedeutet b es wurde dann besonders von Heinrich von Oyta
aufgegriffen und erhielt von ihm die erste gründliche Bearbeitung 2. Die
theologischen Auseinandersetzungen, besonders die Dispute mit den

Reformatoren, zwangen dazu, die hier gegebenen brauchbaren Ansätze
weiter auszubauen. Das apologetische Interesse an der Begründung der
christlichen Offenbarung trat zurück, die Frage nach den konstitutiven
und normativen Erkenntnisquellen der Theologie schob sich beherr-

Die fundamentaltheologischen Prinzipien wurden als die letzten Grundlagen
betrachtet, auf denen die Glaubenswahrheiten, die zweite Schicht der theologischen
Prinzipien, aufruhen. Daß hier eine ganz falsche Auffassung vom Zustandekommen
des Glaubens und seiner absoluten, eigenständigen Gewißheit vorliegt, bedarf
keiner Erwähnung. Diese Verquickung ist aber durch den Namen nicht gefordert,
wenigstens nicht, wenn man die Aufgabe und Funktion der Prinzipien für die
fundamentaltheologische, für die positive und die spekulative Funktion der Theologie

reinlich scheidet. Dazu waren aber auch damals schon die klaren Ansätze
gegeben. Alphons Vargas Toletanus z. B. hat die Prinzipien der positiven Theologie

als die « principia communia, quae non intrant demonstrationem secundum
substantiam » klar geschieden von den « principia propria, quae non solum intrant
demonstrationem sive syllogisticam deductionem secundum virtutem, sed secundum

substantiam» (I Sent. Prol. q. 4, Venetiis 1490, fol. 23vb). Und ebenso klar
hat Heinrich von Oyta die principia extrinseca von den principia intrinseca
geschieden. Wie das Beweisziel, so sind auch die Ausgänge und Grundlagen für
das Beweisverfahren andere, je nachdem man apologetische oder positive oder
spekulative Theologie treibt. Wenn die wesentlichen Unterschiede beachtet werden,
dann besteht kein Grund, warum man nicht auch von Prinzipien für die apologetische

und die positive Aufgabe der Theologie sprechen sollte. Sogar der hl. Thomas
hat verschiedene Gruppen von Prinzipien der Theologie anerkannt : « Ista doctrina
habet pro principiis primis articulos non respuens communia principia » (Sent.
Prol. a. 3 q. 2).

Doch seien die grundsätzlichen Erwägungen zunächst zurückgestellt. Die
Wahrheiten, die zur Begründung des Offenbarungscharakters des Christentums
und der einzelnen Glaubenswahrheiten führen, wurden damals meist « principia »

genannt, und die beteiligten Autoren haben ihre Ausführungen als einen wesentlichen

Beitrag betrachtet, die Prinzipiengrundlagen theologischer Erkenntnis
allseitig zu erklären.

1 Beide haben die Inspiration der Heiligen Schrift und den Ofienbarungs-
charakter der einzelnen Schriftwahrheiten in ihre Prinzipien miteinbezogen.

2 Heinrich von Oyta hat eine ganze lange quaestio (Quaestiones sent. q. 2)
dem Schrift- und Traditionsproblem gewidmet : Utrum omnes libri nostrae biblie
et praecise talesquoad omnes assertiones suas in sensu litterali sint divini seu
divina revelatione conscripti». Diese quaestio habe ich veröffentlicht in den
Opuscula et textus, Fase. XII und XVI, Münster 1932 und 1933.

Dii/us Thomas 27



394 Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung

sehend in den Vordergrund. Diese Linie fand bei Johann Torquemada,
Joh. Fr. Pico de Mirandola, Johann Cochläus, Albert Pighius, Johann
Driedo u. a. ihre Fortsetzung und in den « Loci theologici » des Melchior
Cano ihren ersten krönenden Abschluß 1. Daß diese Entwicklung der

spätscholastischen Behandlung der « Prinzipien » verpflichtet ist und
aus ihr erwächst, kommt schon dadurch zum Ausdruck, daß die Theologen

weiterhin gerne ihre Ausführungen zur theologischen Erkenntnislehre

und Methodologie in die Form von Thesen, Richtsätzen, « doc-

trinae », « theoremata » kleiden 2 oder als Prinzipienlehre bezeichnen s.

Die andere Linie, die auf die scharfe Erfassung und Abtrennung
der fundamentaltheologischen Probleme hinführt und in Heinrich von
Langenstein ihren ersten bedeutenden Vertreter gefunden hat, wird
zunächst nicht weiter ausgebaut. Sie wird erst wieder aufgenommen
in der Zeit der Aufklärung, als die Grundlagen des christlichen Glaubens

bedroht und der göttliche Ursprung der christlichen Offenbarung in
Frage gestellt wurde. Die apologetischen Traktate, die nunmehr
geschaffen werden, zeigen den gleichen gedanklichen Aufbau, wie ihn
Heinrich von Langenstein in seiner Katharinenpredigt gezeichnet hatte.

1 A. Lang, Die Loci theologici des Melchior Cano und die Methode des

dogmatischen Beweises (Münchener Stud. z. hist. Theol., Ht 6), München 1925 ;

dort ein kurzer Überblick über den Gang der Entwicklung S. 43 ff.
2 Thomas Netter Waldensis z. B. stellt in seinem Doctrinale antiquitatum

fidei (Venetiis 1581) den einzelnen Büchern allgemeine Sätze, « doctrinae » voran,
die grundlegend und richtungweisend für die ganzen Ausführungen sind. Ebenso
hat Johann Fisher in seiner Assertionis lutheranae confutatio zehn grundlegende
Sätze, « doctrinae », für die einzuschlagende theologische Beweismethode an die
Spitze gestellt. Jo. Fr. Pico de Mirandola hat seine theologische Erkenntnislehre

in der Form von « theoremata » vorgelegt (De fide et ordine credendi theoremata

XXVI, Argentoraci 1506).
3 Albert Pighius, p. 5, widmet in seiner Schrift, Hierarchiae ecclesiasticae

assertio (1544), das ganze erste Buch der theologischen Prinzipienlehre. Als
« prineipia, ex quibus demonstrari possit, quid credere et observare debeamus in
fide religioneque Christiana » zählt er die Heilige Schrift, die Traditionen, die
Kirche, die Gesamtheit der Gläubigen und die Gesamtheit der kirchlichen
Lehrer. — Eine Fortführung und einen weiteren Ausbau dieser Prinzipienlehre
bedeutet Thomas Stapleton, Principiorum fidei doctrinalium relectio scholastica
et compendiaria, Antwerpiae 1596.


	Die ersten Ansätze zu systematischer Glaubensbegründung

