
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Philosophie

A. Mitterer : Die Zeugung der Organismen, insbesondere des Menschen.

— Wien, Herder. 1947. 239 SS.

Die naturwissenschaftlichen Auffassungen der Alten stören den Leser
der Werke des hl. Thomas von Aquin wie das Unkraut im Weizen. Daher
ist auch der treueste Anhänger des Aquinaten jedem dankbar, der
mithilft, die sicheren Ergebnisse der heutigen Naturwissenschaften in die
thomistische Philosophie einzubauen. Mitterer gehört in die vorderste
Reihe derer, die diese mühevolle Arbeit leisten wollen. Schon seit mehreren
Jahrzehnten veröffentlicht er eine Schrift nach der anderen, um zu zeigen,
daß das biologische Weltbild ein anderes geworden ist.

Die Einteilung dieses neuesten Buches ist klar. Im Vorwort erzählt
M. das Schicksal seiner Abhandlung über « Mann und Weib », die
unerwartet großen Anklang gefunden habe ; alsdann die Entwicklungsgeschichte
dieses Buches. Besondere Befriedigung hat es ihm bereitet, daß seine
Unterscheidung zwischen « Thomasisch » und « Thomistisch » selbst in den
Kreisen derer, die am wenigsten als « wohlwollende Kritiker » seiner « Arbeit
bezeichnet werden können », Eingang zu finden angefangen habe. Und er
deutet schon an, daß auch der Inhalt dieses Buches zwar nicht thomasisch
wohl aber «im besten Sinne thomistisch» sein werde (18). Die Dinge, die
er in ihm sagen müsse, seien zwar teilweise unangenehm und unbequem,
aber die Liebe zur Wahrheit und zum hl. Thomas könne diese bitteren
Gefühle versüßen. Seine Untersuchungen entsprächen ganz den
kirchlichen Vorschriften (19 ff.).

In der nun folgenden Einleitung beginnt M. gleich den Grundunterschied

zwischen dem biologischen Weltbild des hl. Thomas und dem der
Gegenwart herauszustellen. Aristoteles folgend, denkt Thomas « technisch »,

d. h. so, daß er bei seiner Welterklärung überall die gleichen
Unterscheidungen macht, wie sie in der handwerklichen Technik (ars) üblich
sind : nämlich zwischen artificium, artifex, exemplar, finis, intentio, minister,
materia, forma, figura (27). Für die Biologie hatte diese technische Denkweise

zur Folge, daß Thomas für das Entstehen aller Lebewesen eine
Erzeugung annimmt. Erzeugung aber ist das Gegenteil von innerer
Entwicklung. Daher fehlt im biologischen Weltbild des Aquinaten der
Entwicklungsgedanke (31).

Die Einteilung des Hauptteiles in zwei Kapitel ist schon durch den
Buchtitel angedeutet. Das erste Kapitel behandelt die « Erzeugungs- und
Entwicklungsgeschichte der Organismen im allgemeinen », und das zweite
« Die Erzeugungs- bzw. Entwicklungsgeschichte des Menschen ». In beiden



Literarische Besprechungen 337

Kapiteln führt M. eine große Menge von Thomasstellen dafür an, daß die
thomistische Naturwissenschaft im allgemeinen und die thomasische
Biologie im besonderen eine Erzeugungswissenschaft sei. An Stelle dieser ist
nach M. jetzt eine Entwicklungswissenschaft und besonders eine
Entwicklungsbiologie getreten. Dieser Wandel macht sich auch geltend in der

Frage nach dem Entstehen des Menschen. Der Wandel der Anschauungen
« kann hier kaum schärfer und richtiger wiedergegeben werden als durch die
Formel, daß die Geschichte der Menschwerdung, das heißt der Entstehung
eines neuen menschlichen Individuums, nach Thomas eine äußere
Erzeugungsgeschichte, nach heutiger Biologie eine innere Entwicklungsgeschichte
sei» (118, vgl. 172).

Für seine Erzeugungswissenschaft stützt sich der hl. Thomas durchweg
auf das Axiom : Quidquid movetur, ab alio movetur. Dieses Axiom ist nach
M. mit der modernen Entwicklungswissenschaft nicht vereinbar. Daher
kann er dieses Axiom nicht brauchen und leugnet er dessen Allgemeingültigkeit.

Das Recht zu dieser Leugnung glaubt er in seiner Abhandlung
« Der Bewegungssatz (omne, quod movetur, ab alio movetur) nach dem
Weltbild des hl. Thomas und dem der Gegenwart » (Scholastik, IX. Jhrg.
[1934] H. 3 u. 4) bewiesen zu haben. Es würde den Rahmen einer bloßen

Besprechung weit überschreiten, wollten wir die Allgemeingültigkeit dieses

Axioms verteidigen. Nur sei bemerkt, daß dieses Axiom aus dem Wandel
naturwissenschaftlicher und insbesondere biologischer Anschauungen ebenso

wenig widerlegt wie bewiesen, sondern nur neu beleuchtet werden kann.
Es ist daher falsch, zu sagen, der Bewegungssatz müsse naturwissenschaftlich
auf seine Gültigkeit nachgeprüft werden. Nicht die Naturwissenschaften
beweisen die Prinzipien der Metaphysik, sondern umgekehrt die
Metaphysik verteidigt die Prinzipien der Naturwissenschaften. Naturwissenschaftlich

kann nur festgestellt werden, ob eine Bewegung vorliegt oder
nicht ; ob es möglich ist, daß ein Ding sich adäquat selbst bewegt und
deshalb der Bewegungssatz falsch ist, ist eine metaphysische Frage.
Feststellungen von Tatsachen und deren philosophische Erklärungen sind zwei

ganz verschiedene Dinge. Es ist wahr, daß der hl. Thomas seine

metaphysischen Axiome zuweilen durch Beispiele beleuchtet, die nach dem

heutigen Stand der Naturwissenschaften nicht mehr gebraucht werden
dürfen. So beleuchtet er in seiner Schrift De ente et essentia, Kap. VII,
und auch anderswo das von ihm häufig gebrauchte Axiom « illud quod
dicitur maxime et verissime in quolibet genere, est causa eorum quae sunt
post in illo genere » durch das Beispiel vom Feuer, das deshalb, weil es

die Wärme im höchsten Grade besitze, die Ursache sei für das Warmsein
aller anderen Körper. Nachdem man erkannt hat, daß das Feuer kein
Urelement ist, kann das angeführte Axiom nicht mehr auf diese Weise
beleuchtet werden. Aber deshalb bleibt das Axiom doch wahr, i

Der Bewegungssatz ist nicht das einzige Axiom, das M. ablehnt. Wenn
M. im Rechte ist, bedarf die Philosophie des Aquinaten einer ebenso gründlichen

Umgestaltung wie dessen naturwissenschaftlichen Anschauungen.
Was bleibt dann noch übrig, um Thomist sein zu können Ist es dann
nicht besser, ihn gleich ganz aus den Schulen zu entfernen Der Gegensatz



338 Literarische Besprechungen

zwischen Thomas und M. ist so groß, daß für eine fruchtbare Diskussion
kaum noch eine genügende Plattform gefunden werden kann. Das beweist
der geringe Erfolg, den alle bisher in dieser Zeitschrift erschienenen
Rezensionen seiner früheren Schriften gehabt haben.

Diese Schwierigkeit wird noch dadurch erhöht, daß M. sich eine

eigene Vorstellung von dem philosophischen Weltbild des Aquinaten gebildet
hat. M. hat fleißig die, Tabula aurea des Petrus von Bergamo benützt.
Mit dieser Tabula verhält es sich ähnlich wie mit der Bibelkonkordanz. In
ihr kann man Belege für alles finden. So wollte vor etwa 40 Jahren ein
deutscher Universitätsprofessor mit Stellen aus ihr beweisen, daß der
hl. Thomas die menschliche Willensfreiheit geleugnet habe. Um zu beweisen,
daß der hl. Thomas technisch und technomorph gedacht habe, stellt M.
seine Lehre so dar, als sei der Vergleich Gottes mit einem Werkmeister
deren Leitmotiv gewesen und habe der Aquinate gleich Aristoteles die
Welt mehr von unten nach oben als von oben nach unten betrachtet. Wie
sehr Thomas die Welt von oben nach unten erklärt hat, dafür nur ein
Beispiel. In seiner Qu. disp. De veritate, q. 22 a. 4 unterscheidet der
Aquinate drei Formen des Zweckstrebens. An den Anfang dieser
Unterscheidung stellt er den Satz, eine Natur stehe Gott um so näher, je mehr
Ähnlichkeit sie mit der göttlichen Würde habe. Nun offenbart sich die
göttliche Würde darin, daß Gott alles bewegt, lenkt und leitet, selbst aber
von niemandem bewegt, gelenkt und geleitet wird. Daher steht eine Natur
Gott umso näher, je weniger sie von ihm gelenkt zu werden braucht.
Alsdann unterscheidet er zwischen einer noch nicht sinnenbegabten, einer
sinnenbegabten und einer vernünftigen Natur. Die noch nicht
sinnenbegabte Natur in den Mineralien und den Pflanzen steht Gott am fernsten,
weil diese Geschöpfe noch in keiner Weise sich zu ihrem Ziele hinneigen
können, sondern ganz um des Zieles willen tätig sind, auf das Gott oder
ein vernünftiges Geschöpf sie hinordnet. Die sinnenbegabte Natur in den
Tieren steht Gott schon bedeutend näher, insofern diese sich selbst auf
bestimmte Zwecke hinordnen. Denn sie erstreben ja das Gut, das sie

wahrgenommen haben. Weil sie aber noch weder das Wesen des Zweckes
noch das Wesen der Mittel erkennen, leidet auch ihr Zielstreben an der
großen Unvollkommenheit, nicht frei zu sein. Die Freiheit des Handelns
kommt erst der vernünftigen Natur zu. Daher steht diese Gott am nächsten.
Um eine befriedigende Darstellung des philosophischen Weltbildes des

Aquinaten zu geben, ist meines Erachtens unbedingt erfordert, daß in
erster Linie seine der von mir angeführten Stelle zugrundeliegende Lehre
von der Anteilnahme aller Geschöpfe am göttlichen Sein und Tätigsein
mitberücksichtigt wird. Viel objektiver und tiefer als M. hat das
philosophische Weltbild des Aquinaten wiedergegeben der Jesuit Joseph Legrand
in seinem zweibändigen Werk « L'univers et l'homme dans la philosophie
de saint Thomas ». Paris 1946.

Rom. M. Thiel O. S. B.



Literarische Besprechungen 339

J. Legrand S. J. : L'univers et l'homme dans la philosophie de Saint
Thomas. 2 Vol. (Museum Lessianum, Section philosophique, N° 27). —
Bruxelles, Edition Universelle. 1946. 280 ; 306 pp.

Durch diese Arbeit wird die schon ausgedehnte Literatur über den
Menschen um einen wertvollen Beitrag vermehrt. Es ist der Mensch in seiner
Stellung im Weltall, den V. unter philosophischen Gesichtspunkten nach
der Lehre des hl. Thomas darstellen will. Dabei kommt Thomas in sehr
zahlreichen, zum Teil recht langen, aus seinen verschiedenen Werken
zusammengetragenen Belegstellen selbst zu Wort. Diese Stellen sind in ihrer
lateinischen Fassung in die Darlegung eingefügt, weil V. glaubt, jede
Übersetzung sei ungenau und erschwere es dem Leser, sich ein persönliches
Urteil zu bilden.

Im ersten Teil wird das Weltall im allgemeinen behandelt, und der
Mensch, sofern er Teil in diesem Ganzen ist. Dabei wird die in den letzten
Jahren in mehreren Arbeiten dargelegte Lehre des hl. Thomas über Teil
und Ganzes auf unsern Gegenstand in seinen verschiedenen Teilfragen
fruchtbar angewandt. Für Thomas, dessen Denken letztlich religiös
bestimmt ist, wäre das Weltall ohne Gott unbegreiflich ; für ihn ist der darin
ausgebreitete Formenreichtum nichts als eine Teilnahme an der Fülle und
Vollkommenheit des Schöpfers. Als Werk des reinsten Geistes ist die Welt
durchgeistigt, vom ungeschaffenen Geiste stammend, ist sie auch dem
geschaffenen Geiste erkenntnismäßig zugänglich, kann dieser sie in sich
aufnehmen und in einem Begriffe ausdrücken. Daß nach Thomas am Anfang
der Geist steht, daß darum die Welt nur von « oben » nicht aber von
« unten » her erklärt werden kann, daß der Stoff Werkzeug des Geistes, dieser
in jeder Tätigkeit des Körpers mitwirken muß, daß die Stoffwelt für den
Menschengeist das Mittel ist, um zu sich selbst zu kommen, das ist ein
Hauptanliegen des Buches. Neben dieser Geistigkeit sind ein in einem
mannigfachen Kräftespiel bestehender Dynamismus und eine daraus
folgende straffe Ordnung unter den einzelnen Teilen bestimmende Züge im
Weltbild des,hl. Thomas.

In einem solchen Zusammenhang wird auch die Aufgabe und die
Tätigkeit der Engel in der Welt behandelt. Dabei kommt dem Leser zum
Bewußtsein, daß hier doch ein ernsteres philosophisches Anliegen steckt,
als jene gewöhnlich wahrhaben wollen, die diese Dinge als zeit-, d. h. durch
die naturwissenschaftlichen Ansichten des Mittelalters bedingt, einfach
abtun wollen. Allerdings scheint die Frage im Rahmen des Ganzen doch etwas
zu ausführlich entwickelt, denn man könnte dem Werk fast mit gleichem
Rechte auch den Titel geben : Die Stellung des Engels im Kosmos. Eine
noch klarere Scheidung und Unterscheidung philosophischer und
naturwissenschaftlicher Elemente wäre dagegen nicht überflüssig gewesen.

Ist infolge des Teilhabeverhältnisses das Weltall auch ein geordnetes
und gegliedertes Ganzes, in dem das Höhere auf das Niedere nach Maßgabe

von dessen Fassungskraft einwirkt, und das Niedere wieder auf das
Höhere hingeordnet ist, so ist die daraus erstehende Einheit nach Thomas
doch nicht so groß, daß das Ganze im Ganzen wäre, wie die Platoniker es



340 Literarische Besprechungen

behauptet haben. Die Vollkommenheit der Wirkursache geht nicht voll
in die Wirkung über, und so besteht zwischen beiden keine Gleichheit,
sondern nur eine Ähnlichkeit. Wohl aber ist das Weltall, und die Stücke,
aus denen es sich aufbaut, dem erkennenden Geist ganz gegenwärtig, so

daß in diesem die Vollkommenheit des Ganzen ist. Der Erkennende wird
das Erkannte. Der Vorgang des Erkennens und Liebens, der Unterschied
zwischen beiden, die Einheit von Subjekt und Objekt in ihnen, werden
ausführlich dargestellt. Gerade die Theorie der Liebe ist bei Thomas eng
verbunden mit der von Teil und Ganzem, und sie wird besonders zur
Erklärung der uneigennützigen, wohlwollenden Liebe zum andern
herangezogen.

Im zweiten Teil des Werkes wird der Mensch nicht als Teil des Ganzen,
sondern als Ganzes, als Mensch behandelt. In anerkennenswerter Weise
wird darauf hingewiesen, wie das gesamte Weltall wenigstens in
vorbereitender Weise an den eigentlich menschlichen Tätigkeiten des Erkennens
und Wollens beteiligt ist, wie zahlreich die lockenden und lenkenden
Einflüsse auch auf den freien Willen sind. — Wie stark der freie, konkrete
Wille schon von der Befindlichkeit des jeweiligen Menschenkörpers abhängt,
den Vorgängen der Ernährung, der Funktion der Drüsen, dem Erbgefüge,
dem Gestimmtsein usw., zeigen Medizin und Psychologie der neueren Zeit.
Trotzdem kann man nicht behaupten, daß die scholastische Philosophie
immer genügend darauf Bezug nimmt. — Der so durch den Einfluß des

Alls vervollkommnete und unterstützte Menschengeist strahlt dann in seiner
Tätigkeit an den Dingen seine Vollkommenheit wieder auf diese aus, gibt
ihnen von seinem Überflusse mit. So drückt er der Welt, die schon das
Bild des Schöpfers trägt, auch noch seine Züge auf. Dabei bedient er sich
des eigenen und der andern Körper als Werkzeuge. Will er aber auf die
Dinge einwirken und sie so beherrschen, dann muß er sich ihren Gesetzen
unterordnen und anpassen, eine Einsicht, die ja auch die nichtscholastische
Philosophie in manchen ihrer Vertreter wieder neu gewonnen hat. Auch
da, wo der Mensch seinen Artgenossen Geistiges mitteilen will, bedarf
er der Sinne und Körper als Brücke und Zeichen.

Durch seine Tätigkeit in der Körperwelt will der Mensch die Dinge
an sich ziehen, sie besitzen und gebrauchen als Mittel für seine eigene,

vor allem seine geistige Vervollkommnung. Der Körper ist des Geistes

wegen da, und im Menschen findet die untermenschliche Welt ihr nächstes
Ziel.

Das ganze Werk überschauend möchte man wünschen, V. hätte die
Darlegungen über allgemeine Fragen wie Kausalität, Wirk-, Zielursache,
Erkennen, Lieben etwas weniger und dafür den Menschen selbst etwas
ausführlicher behandelt. Die Darlegung befaßt sich vielleicht ein wenig
einseitig nur mit den Tätigkeiten. Das Sein der Welt in sich, die
Seinsstufen und Seinsschichten, denen man heute wieder besondere Beachtung
schenkt, die verschiedenen Gesetze, die sich hier auswirken, wären einer
Erwähnung wert gewesen. Auch der Mensch selbst ist nach seiner onto-
logischen Seite etwas zu kurz gekommen, der Mikrokosmos, der weitgehend
den Makrokosmos rekapituliert. Eine ontologische Betrachtung des Menschen



Literarische Besprechungen 341

als Person und vor allem auch als Gemeinschaftswesen hätte die dynamische
Betrachtung wohl vorteilhafter ergänzt und abgerundet. Daß V. auch das

gekonnt hätte, beweist er durch das, was er schon geboten hat ; daß es

nicht geschah, ist darum schade, weil in nicht scholastischen Arbeiten über
unsern Gegenstand diese Dinge oft in philosophisch nicht zulänglicher
Weise behandelt werden. •

Geistingen, Sieg. Jos. Endres C. Ss. R.

B. v. Brandenstein : Der Mensch und seine Stellung im All.
Philosophische Anthropologie. — Einsiedeln, Benziger. 1948. 605 SS.

Wer sich in diese großangelegte, philosophische Anthropologie
einarbeiten will, muß zuerst einen sehr weit abgegrenzten, vorphilosophischen
Raum durchschreiten, bis er zu den darin aufgeworfenen rein philosophischen
Problemen vorzustoßen vermag.

Im vorphilosophischen Raum offenbart v. Br. ein immenses historisches
Wissen. So ist er beispielshalber ein guter Ethnologe. Er kennt genau den

heutigen Stand der Rassen- und Völkerkunde. Und er sichtet zu Gunsten
seiner Thesen mit einem feinen Witterungsgefühl für Brauchbares und
weniger Brauchbares das gewaltige einschlägige Material. —• Er ist Linguist
und weiß um die gesicherten bzw. kontrovertierten Resultate der heutigen
Sprachwissenschaft. — Er ist Kulturhistoriker und vermag bis ins Detail
Rechenschaft zu geben über die kulturbildenden Grundelemente und deren

Entwicklung in den einzelnen Epochen der Menschheit. —- Er ist endlich
Religionsgeschichtler, der mit gutem Blick die religiösen Grundgedanken in
der Fachliteratur durch die Jahrhunderte zurückverfolgt, um sie dann im
Rahmen seiner Ideenfolge zu verwerten.

Dabei handelt es sich in unserer Anthropologie nicht einfach um eine
historische Materialsammlung. V. Br. ist kein Kompilator. Er ordnet
vielmehr die Ergebnisse seiner Arbeit zu geschichtsphilosophischen Perspektiven,
die manchmal durch ihre Kühnheit und durch den Intensitätsgrad ihrer
Originalität geradezu überraschen. Ich erinnere etwa daran, wie der Verf.
im Kapitel : Menschliche Gesellschaft — die soziologische Entwicklungslinie

der Menschheit aufweist. Ich erinnere an die interessanten geschich-
lichen Konspekte, die er im Zusammenhang mit der Frage um die Technik
bietet. — Auch der historische Exkurs zum Leib-Seele-Problem ist gut.

Allerdings hat der architektonische Wurf solcher Perspektiven auch
immer seine immanente Gefahr. Die Tendenz, große geschichtliche
Zusammenhänge aufzuzeigen, führt oft zu Simplifikationen, die auf den ersten
Blick vielleicht verblüffend wirken, die aber bei näherem Zusehen nicht
recht befriedigen wollen. Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren,
daß die philosophische Anthropologie in dieser etwas gewagten Richtung
vorstößt Vergleichshalber sei zur Lektüre empfohlen, was unter dem
Titel : Menschliche Gesellschaft — über Volkwerdung und Staatenbildung
ausgesagt wird. Darf man das Leben auf solche Alternativen reduzieren
Ist dieses Entweder - Oder wirklich der Generalnenner, unter dem man
Erscheinungen von so ungeheuerer Vitalität restlos subsumieren kann



342 Literarische Besprechungen

Auch sonst melden sich unter historischem Blickpunkt noch mancherlei
Bedenken zu Worte. Die ruhige Selbstverständlichkeit z. B., mit der im
ersten Hauptteil die Deszendenztheorie ganz einfach als gesicherte
wissenschaftliche Errungenschaft hingenommen wird, muß jeden, der um die
diesbezügliche philosophische (nicht theologische Kontroverse weiß,
befremden. Namhafte Biologen «von europäischem Ruf (also nicht Exegeten
des Alten Testamentes, die einen Genesiskommentar präparieren behaupten,

es handle sich in dieser Frage auch heute noch, trotz aller Forschungsresultate,

nur um eine Arbeitshypothese. Von hier her bis zu den
Formulierungen v. Br.s ist aber noch ein gutes Stück Weg

Im eigentlich philosophischen Raum dieses Buches wird derjenige, der
vom Thomismus herkommt, sich nicht sofort zuhause fühlen. Zwar muß
man dankbar anerkennen, daß v. Br. wertvolle Anregungen bietet. So

fordern z. B. die biologischen und psychoanalytischen Partien seines Werkes
den Leser direkt heraus, Parallelen zu ziehen, zu vergleichen, den Versuch
zu wagen, von hüben nach drüben zu harmonisieren. Und manchmal glückt
die Harmonisierung wirklich. Man macht die Beobachtung, daß sich aller-
neueste biologische oder psychoanalytische Forschungsergebnisse relativ
leicht auf die gewohnten aristotelisch-thomistischen Grundkategorien zurück^
führen lassen. In andern Partien bleibt die Frage stehen und der Thomist,
der trotz seiner Bindung an vorgegebene Prinzipien allen Lebenserscheinungen

gegenüber in großer Freiheit geöffnet ist, wird bei v. Br. da und
dort die Erfahrung machen, daß er dem Experimentellen noch mehr
Aufmerksamkeit schenken muß.

Doch wird man trotz aller Bejahung dieser philosophischen Anthropologie

das unangenehme Gefühl nicht los, es sei dem Verfasser die Synthese,
die man auf Grund der Namengebung erwarten dürfte, nicht ganz geglückt.

Wir sahen schon, daß das Historische in diesen 605 Seiten beherrschend
in die Erscheinung tritt. Dabei geht es, wie wir ebenfalls schon erfuhren,
meist gar nicht um eigentliche Geschichte der Philosophie, sondern eher
um Zweigdisziplinen der Ethnologie. So kann es nicht ausbleiben, daß die
wirklich spekulative Durchdringung der aufgeworfenen Probleme zurücktreten

muß und daß die diesbezügliche einheitliche Linienführung nicht
immer durchbricht. — Ferner hätte es bei der sonst erfrischend universalen

Weite dieses Buches befreiender berührt, wenn in gewissen Grundfragen

die aristotelisch-thomistische Richtung nicht gar so sehr als Ghetto-
Philosophie behandelt worden wäre. Die Thomisten haben in der Lehre
um die Leidenschaften oder um die Erkenntnis nach wie vor Bleibendes
zu sagen. Sie kommen aber in den respektiven, teils hochinteressanten
Ausführungen v. Br.s mit einem nur sehr bescheidenen Akzent zu Wort. Und
in den Partien über die Gesellschaftsordnung werden manche wirklich
entscheidende Publikationen neu-thomistischer Literatur überhaupt nicht
erwähnt. (Welty ist schon 1935 erschienen und in Fachkreisen wurde
damals ohne jedes Pathos betont, sein Buch sei ein Standardwerk — Endlich

würde man sich nicht selten schärfere Begriffe wünschen. Es ist ein
außerordentlicher Vorteil dieses Buches, daß sein Verfasser eine auch in
scholastischen Kreisen gern geübte Methode übernahm-und sie oft bis ins



Literarische Besprechungen 343

Klassische hinauf kultiviert : die venatio definitionis (vgl. etwa die grandiose

Entwicklung der Idee von der Masse und dem Massenmenschen).
Doch andere Dinge scheinen nicht exakt genug formuliert. Sie zerrinnen
einem manchmal fast unter den Händen. So wären wir z. B. v. Br. dankbar
gewesen, wenn er uns genau gesagt hätte, was er nun unter Metaphysik,
unter Religion, unter Mystik genau versteht oder welche Interpretation er
verlangt für die behauptete Identifizierung von Weltanschauung und Sitte.
Auch die Wesensmerkmale der Magie hätten wohl schärfer gefaßt werden
müssen. Dann wären solche Formulierungen, wie sie an die Adresse der
Pharisäer erfolgen, wohl kaum möglich. Denn der alte Rabbi Hillel würde
sich sicher noch im Grabe umdrehen, wenn man ihm die religiöse Note
nehmen und ihn zum Magier stempeln wollte

Freiburg. Luzius M. Simeon O. P.

0. Bauhofer : Der Mensch und die Kunst. — Luzern, Stocker. 1944.
246 SS.

Man beginnt die Lektüre dieses Buches mit einer gewissen Skepsis.
Denn zu oft hat man erlebt, wie gerade im Raum der Kunst das Urteil den
extremsten Schwankungen unterworfen ist. Doch man wird angenehm
überrascht. — Zunächst drängt sich nämlich sofort die gleiche Erkenntnis auf,
die den Leser auch bei Muckermann : Der Mensch im Zeitalter der Technik
(vgl. Divus Thomas, 22. Band, 3. Heft) packt : Hier spricht einer, der weiß
Bauhofer ist nicht einfach Journalist, der auf telephonischen Anruf von
Seiten der Redaktion abends vor dem Zubettegehen noch rasch etwas über
Ästhetik für die Morgenausgabe des Tagblattes schreibt. Bauhofer ist fnehr.
Er ist selbst irgendwie Künstler. Er ist denjenigen, über die er schreibt,
verwandt. Er ist ihnen auf ihrer eigenen Linie begegnet, hat sich mit ihnen
jahrelang auseinandergesetzt und darf darum erwarten, daß man ihm
zuhört, wenn er spricht.

Dazu kommt ein anderes. — Bauhofer will in seinem Buche gar nicht
Formalfragen der Kunst diskutieren. Er will keinen Baedeker schreiben
für Luxusfahrten ins Museum. Sein Blickpunkt ist ein weltanschaulicher.
Er trägt die Dinge über den Kampf der Tagesmeinungen ins Transzendente

vor und sucht von dorther zur Synthese zu kommen.
Aus dieser zweifachen, innersten Eignung heraus schreibt er sein Buch.

Er schreibt es originell. Er hat Ideen. Er entwickelt sie in kühnen Perspektiven.

Und so erreicht er manchmal Höhepunkte, die — ohne vielleicht
direkt Neues zu beinhalten — in ihren Zusammenhängen doch faszinierend
wirken. Ich erinnere etwa an die Art, wie er « den Grundirrtum bekämpft »,

daß die Kunst die Natur einfach abzuschreiben habe. Ich erinnere weiter
an jene Seiten, wo er die uralte Behauptung revidiert, der Künstler könne
nur darstellen, was er selbst durchgemacht habe — oder wo er sich wehrt
gegen die Auffassung, jedes Zeitalter habe aus seiner eigenen Substanz
heraus zu arbeiten.

Immer wieder versteht es der Verf., das Interesse des Lesers so oder
ähnlich zu fesseln. Man muß ihm folgen bis zum Schluß. Aber wenn man



344 Literarische Besprechungen

ihm so gefolgt ist, dann möchte man auch ganz bescheiden das eine oder
andere Bedenken melden.

Die Unterscheidung einer dreifachen Schönheit : einer paradiesischen,
einer eschatologischen und einer « mittleren », nachparadiesisch-irdischen ist
alt. Und die Behauptung, daß wir in der Kunst bei der Schönheit der
Mitte seien, ist nicht ganz neu. Ganz neu aber dürfte die einseitige,
überspitzte Formulierung dieser Behauptung sein. Theologen, die eine solche
rigorose These vertreten, wird Bauhofer wahrscheinlich in ganz Europa
nicht finden.

Was über die moralisch religiösen Ziele der Kunst gesagt ist, bietet
wertvolle Anregungen. Doch man vermißt hier die letzte Klarheit und
hat manchmal den Eindruck, daß auch der Verfasser selbst gegen Schluß
größere Konzessionen macht, als er anfänglich zugestand.

Dann hätte man sich in diesem Buche über die Kunst manchmal eine
« kunstvollere » Sprache gewünscht. Es wäre z. B. nicht gerade notwendig
gewesen, in einem Abschnitt über das Geheimnis der Sprache, der
Muttersprache, der Verstehbarkeit derselben, « alle diese Idiome rückwärts in
einem Uridiom konvergieren » zu lassen.

Endlich ist auch in dieser Schrift wieder sehr viel von Metaphysik die
Rede. So vom « metaphysischen Notensystem aller menschlichen Dinge »

(S. 37) und vom « metaphysischen Koordinatensystem der Wirklichkeit »

(S. 140). Auf S. 60 hat der Dichter « einen ganz eigentlich metaphysischen
Beruf » ; auf S. 61 ist seine Erscheinung « im buchstäblichen Sinne eine
metaphysische Frage » ; auf S. 66 ist die Sprache « mit metaphysischen
Spannungen geladen », während auf S. 63 die heilige Sprache « nicht im
metaphysischen Zeichen der Sehnsucht steht, sondern das Zeichen der
Erfüllung ist ».

Metaphysik ist doch einer der klarsten und schärfsten Begriffe der
Philosophie. Warum wird dann dieser Begriff oft so unklar, sobald man
ihm in der modernen Literatur begegnet

Selbstverständlich wollen die gemeldeten Bedenken, die ja teilweise rein
formaler Natur sind, den wesentlichen Wert des Buches in keiner Form
mindern. Sie wollten nichts anderes sein als für die Zukunft geäußerte
Wünsche eines dankbaren Lesers.

Freiburg. Luzius M. Simeon O. P.

A. Dempf : Selbstkritik der Philosophie und vergleichende Philosophiegeschichte

im Umriß. — Wien, Herder. 1947. 348 SS.

Alois Dempf — 1937 auf den Lehrstuhl für Philosophie in Wien
berufen, 1938 von den Nazis aus weltanschaulichen Gründen amtsenthoben,

seit 1945 wieder mit dem Lehrauftrag betraut — versucht eine
umfassende Zusammenschau aller philosophischen Systeme zu geben. Er
schaut die verschiedenen Perioden als dialektisches Ganzes und spricht
darum von einer Entelechie der Periodenentwicklung (3). So wird der
« Skandal der Philosophie, ihre chronische Streitsucht » sinnvoll. Ihre
Entwicklung führt auf typischen Umwegen zu einem festen Ziel, zuletzt zum



Literarische Besprechungen 345

kritischen Realismus. Der Stil der Philosophie hängt aber von der
Entwicklungshöhe der Kultur ab, aus deren Krise sie entsteht (3). Im Streit
der Geister spiegelt sich in umfassender Weise der Kampf der Stände (3).
Jede Periode beginnt kulturhistorisch, wird kosmologisch und endet
anthropologisch (2). Als Regel der historischen Vernunftsentwicklung in den
Perioden ergibt sich nach D. : Der Weg der Philosophie führt vom
ständischen über das berufliche zum persönlichen Denken (4). Das moralische
Naturgesetz verlangt nach einer Grundlage in der Welt selbst, eine Begründung

durch das kosmische Naturgesetz (6). In der naiven, praktischen
Berufsteilung liegen Vorstellungsformen von der Welteinheit bereit, die
verschiedene monistische Lösungen hervorbringen. Die konstruierende
Vernunft kann leicht nachweisen, daß alle Monismen falsch, nur vorschnelle
Verabsolutierung des Urgrundes und der Gesetzlichkeit eines Sachbereiches
sind. Der Streit der Monismen führt zur Krise innerhalb der
Periodenentwicklung, wenn sich der kosmologische Relativismus zum ethischen
verschärft (7). Es ist die Geburtsstunde der Lebensphilosophie. Große Genies
treten auf, erringen sich eine persönliche Gewißheit moralischer, mystischer
oder kritischer Art. Die drei philosophischen Hauptdisziplinen, die sich
jetzt bilden, sind Ethik, spekulative Mystik und Metaphysik. Sie sind
ursprünglich personell und charaktertypisch voluntativ, emotional und
intellektualistisch (7). Schließlich kommt es noch zu einer formulierten
Logik und Ontologie (8). Hier muß die Kritik der menschlichen Vernunft
einsetzen, mit einer Metakritik der historischen Erkenntnislehre (8). Das

positive Ergebnis einer systematischen Vergleichung der verschiedenen
Erkenntnislehren liegt darin, daß die je objektive und subjektive
Naturgemäßheit, Urgrunderfassung und formale Richtigkeit der Erkenntnis die
Hauptmöglichkeiten der Wahrheitssicherung sind, denen sich der einseitige
Sensualismus, Rationalismus, Intellektualismus und Personalismus ein- und
unterordnen (8). So erweist sich die Einseitigkeit als fruchtbar, die Exklusivität

der Extreme wird unvermeidlich durch die Dialektik rektifiziert (9).
Das Paradox der menschlichen Vernunft, die theoretische Präzision und die
praktische Unzulänglichkeit im Realisieren der erkannten Wahrheit, die
Herzensträgheit führt zum Problem der Freiheit. D. unterscheidet die
technisch-magische, die politisch-soziale und die gnostische Freiheitsstufe,
die die Vorgeschichte, Hochkultur und Vollkultur kennzeichnen (9). Die
mündig gewordene Menschheit hat die Weltkultur der allgemeinen gnosti-
schen Freiheit nicht erreicht. Aber das Ideal der Vollkultur, die
Selbstvollendung aller Menschen in der vollkommenen Gerechtigkeit, Liebe und
Weisheit, der philosophische Messianismus der Sehnsucht nach der gnadenhaften

Erlösung durch den Gottmenschen zur vollkommenen Freiheit in dèr
gotteinigen Menschheit ist das unzerstörbare Lebensziel geblieben. Die
gnostische Freiheit der sichern Erkenntnis des Vollkommenheitsideals muß
ergänzt werden durch die gnadenhafte der intelligiblen Herzensänderung,
deren Zeichen die vollkommene Liebe ist (9).

Daraus sind die drei Themen der Selbstkritik der Philosophie und der
Aufbau des Buches erkennbar. 1. Philosophie als Geistesreich und die
Kritik der historischen Vernunft. 2. Philosophie als Wissenschaft und die

Divus Thomas 24



346 Literarische Besprechungen

Kritik der konstruierenden Vernunft. 3. Philosophie als Menschenlehre und
die Kritik der menschlichen Vernunft. Als Anhang gibt der Verfasser
einen Umriß einer vergleichenden Philosophiegeschichte mit verschiedenen
Übersichtstafeln.

Diese Zusammenfassung der tragenden Ideen, der Einleitung
entnommen, mußten unserer Stellungnahme vorausgeschickt werden. Was ist
grundsätzlich zu dieser Untersuchung zu sagen In einer Arbeit über die
materialistische Geschichtsauffassung hat der Rezensent vor Jahren die
Ansicht vertreten, daß nach Thomas von Aquin die materiellen Faktoren
eine Mitursache des geschichtlichen Geschehens sind. Träger der Geschichte
ist der geistleibliche Mensch in seiner wesenhaften Lebenseinbettung in
Raum und Zeit, hingeordnet auf die Verwirklichung der objektiven Kulturgüter.

Daß die Kultur, der Kampf der Stände auch einen Einfluß auf die
Philosophie ausübt, ist also a priori nicht von der Hand zu weisen, sondern
eher zu erwarten. Sie bestimmen nicht das Was, sondern das Wie der
Philosophie, oder wie D. meint, ihren Stil. Daß mit den Charaktertypen
besondere Anlagen gegeben sind, die auch im Philosophiestudium ihren
Niederschlag finden, ist ebenfalls unleugbar. Wie die philosophische
Entwicklung tatsächlich oft dem Gesetze der Dialektik folgt und unsere Lehre
oft die Synthese von zwei Extremen bildet, weiß jeder, der die Geschichte
von Akt und Potenz kennt. Es ist ein moderner, sehr gangbarer Weg,
den gemäßigten Realismus des hl. Thomas aufzuzeigen, indem man die
extremen Lösungen aufzeigt, einen Monismus durch den andern widerlegen

läßt, bis schließlich unsere Lösung als einzig vernünftige nicht
bewiesen, aber aufgewiesen ist. Jeder Monismus ist, wie D. aufzeigt, eine
vorschnelle Verabsolutierung einer Teilwahrheit.

Die Frage ist aber nur, ob der Verf. in der Anwendung dieser Wahrheiten

und Einsichten nicht zu weit geht. Er verarbeitet eine Fülle
historischen Materials, das aber nur jener recht beurteilen kann, der in der
alten und modernen, in der europäischen, indischen und chinesischen
Philosophie ganz bewandert ist, also Eigenschaften besäße, die sich der Rezensent
nicht zumutet. Eine erste Erläuterung der Typologie der philosophischen
Richtungen und Philosophiestile gibt D. im Anhang des Werkes. Er
verspricht uns aber möglichst bald die eigentliche Verifikation der hier
dargestellten Gesetzlichkeit der Philosophieentwicklung, die erst voll empirisch
die Richtigkeit der hier entworfenen Selbstkritik der Philosophie beweisen
soll (IX). Aus dem bisherigen Periodenverlauf ist zu erwarten, daß der
Positivismus und andere Enthaltungen von der Metaphysik bald
überwunden sein werden. D. hebt aber ausdrücklich hervor, daß diese Analogie
zu dem bisherigen Periodenverlauf nicht notwendig eintreten muß, weil
die Tendenz zu einer dialektischen Entwicklung der Phasen keineswegs die
Freiheit ausschließt. Der Leser bekommt aber u. E. beim Studium des

besprochenen Werkes eher den Eindruck, daß diesem Hineinspielen der
Freiheit in die Entwicklung der Philosophie zu wenig Rechnung getragen
wird. Manche Formulierungen sind unbedingt, wenn sie nach ihrem Wortsinn

genommen werden, viel zu einseitig und apodiktisch, man denke z. B.
an die 14 Regeln der Kritik der konstruierenden Vernunft (89). Nimmt man



Literarische Besprechungen 347

diese aber nur als richtungsweisende Normen, mit Ausnahmen, dann können
sie gute Dienste leisten.

Wir wissen, daß kein System ganz abgeschlossen und ganz vollkommen
ist, auch unser thomistisches nicht. Die moderne Philosophie hat die
geistige Schatzkammer der Menschheit um wertvolles Material bereichert,
das wir der thomistischen Form angleichen müssen ; wir müssen die
Probleme unserer Zeit nach Art des hl. Thomas von neuem durchdenken.
Bei allem Verständnis für die Entwicklung und den charakteriologischen
Einfluß auf das Philosophieren müssen wir mit Thomas feststellen, daß
die Wahrheit nur eine ist und die metaphysischen Prinzipien unveränderlich
sind. Wir bedauern, daß die zentrale Stellung des hl. Thomas vom Verfasser

zu wenig hervorgehoben wurde. Vielleicht kommt es auch daher, daß der
Aquinate zu groß ist, um in ein Schema eingereiht zu werden ; ist er doch
Metaphysiker, Ethiker und Mystiker.

Wie bei vielen vergleichenden Religionsforschungen, bekommt man
auch hier den Eindruck, daß der Einfluß des Christentums zu naturalistisch
aufgefaßt und das Wirken der Gnade, die absolute Übernatürlichkeit des
Glaubens zu wenig deutlich hervorgehoben wird. S. 131 meint der Verf. z. B.,
daß die Idee eines gottmenschlichen Erlösers eine universelle sei und zur
Menschennatur selber gehöre. Das Buch will ein erster Versuch sein, bisher
unbeachtete Zusammenhänge aufzuzeigen. Denkt der Leser bei dessen

Studium an diese Intention, dann wird er sich an einseitig formulierten
Urteilen — Regeln sind sehr oft einseitig — nicht stoßen und reichen Gewinn
von der Lesung haben. Wer in der Geschichte der Philosophie nicht gut
bewandert ist, wird allerdings vieles nicht oder nur schwer verstehen.

Auf Einzelheiten wurde in dieser Rezension absichtlich nicht
eingegangen. Betont sei hier nur, daß die Ansicht des Autors, der Mensch
vereine zwei Naturen in einer Person und zwischen diesen sei nur eine
Steuerungsverbindung anzunehmen, wie schon Piaton meinte, uns unhaltbar
erscheint (93, 138, 139).

Stans. Clodoald Hubatka O. F. M. Cap.

K. Gihring : Abendland und Kultur. Zur Kulturphilosophie des Abendlandes.

— Einsiedeln, Benziger. 1947. 144 SS.

Dieses Buch ist nicht nur in gefälliger Form geschrieben, sondern
bietet tiefe philosophische Einblicke. Es zeigt, wie sich nur jenem, welcher
mit einer ernsten, hingebenden Anerkennung einer höheren, leitenden Weltkraft

die Geschichte betrachtet, deren Sinn erschließt (1. Kap.), und wie
die biologische, materialistische Lebensauffassung am Wesenskern des
Menschen vorbeigeht, der als geistiges Wesen, als Person, eine einzigartige
Stellung im Universum einnimmt (2. Kap.). Der Verfasser zitiert hier nicht
nur Thomas von Aquin (S. 42), sondern zeigt auch im Geiste des Aquinaten
den Menschen als schöpferischen Gestalter, als kulturschaffendes Wesen.
Nur der Menschengeist ermöglicht die Kultur (3. Kap.). Die Außenwelt ist
Hilfsmittel für die Kultur der Seele. Für gewöhnlich reden wir allerdings
bei Pflanzen nicht, wie der Autor, von Empfindungen (S. 58).



348 Literarische Besprechungen

Gihring setzt sich mit Oswald Spengler u. a. auseinander und zeigt,
wie höhere Kräfte den Rhythmus einer Kultur und den Lauf der Dinge
bestimmen (84). Die größte dynamische Macht im Leben der Völker sieht
der Verf. in den Religionen. Darum schließt er das 5. Kap. : « Wer das
Religiöse aus dem Leben der Kultur auszuscheiden versucht, erstrebt das
Unmögliche, weil ein solches Unterfangen lebensfeindlich ist und von der
Allmacht des Lebenswillens ausgestoßen werden muß » (103). Eine Gesellschaft,

die ihre Religion verliert, verliert ihre Kultur. Die europäische
Kultur beruht auf der ersten wirklichen Einheit ihrer Völker, auf dem
Christentum. Mit der Renaissance und dem Humanismus, die den Menschen
in den Mittelpunkt stellten und zum alleinigen Herrn und Gesetzgeber
machten, hat die neue Zeit begonnen. Es ist auch dies ein Vorzug des

Buches, auf diese Linien hingewiesen zu haben, nachdem heute viele vom
Humanismus her die Heilung unserer Zeit erwarten. Trotz des Liberalismus,
Sozialismus und Kommunismus von heute haben die Menschen Europas
es noch in ihrer Hand, das Antlitz der Kultur zu bestimmen. Wir sind dem
Verf. dankbar, daß er nicht einem lähmenden Pessimismul verfällt, sondern
einem aufbauenden Optimismus huldigt. Wir gehen mit ihm einig im
Glauben, daß der Ideengehalt des letzten kulturgeschichtlichen Zeitalters
inzwischen ausgelebt und ein anderes Zeitalter — die neue Welt kommen
kann und tatsächlich im Werden ist. Unser Kulturphilosoph sieht mit
Recht in der modernen Philosophie, in der Anerkennung der objektiven
Erkenntniswelt, der objektiven Sittenlehre und Werthierarchie und in der
Vorliebe für Metaphysik Symptome eines Neubaues. Ähnliche erfreuliche
Feststellungen lassen sich in den Naturwissenschaften, ja auf allen Gebieten
des Lebens machen (130). Diese Wiedergeburt hat nach Gihring seine
Vorboten in der Preisgabe des Skeptizismus, in der Wiederanerkennung des

Geheimnisses und im Bedürfnis nach Glauben (139). Die Größe und Stärke
der abendländischen Kultur lag in der bewußten Synthese von Religion
und Kultur. Ohne Christentum wäre diese niemals möglich gewesen. Wir
stehen nun an einem Scheideweg. « Entweder muß Europa die christliche
Tradition aufgeben und mit ihr den Glauben an Fortschritt und Humanität,
oder es muß bewußt zurückkehren zu den religiösen Grundlagen, auf dem
dieser Glaube beruht. »

Das sind Grundwahrheiten, denen ein Thomist aus voller Überzeugung
zustimmt. Darum empfehlen wir jedem dieses tiefe Buch, besonders aber
der studierenden Jugend und allen geistig Interessierten, die mitarbeiten
wollen am Aufbau einer neuen Zeit.

Stans. Clodoald Hubatka O.F. M.Cap.

A. Silva-Tarouca: Thomas heute. 10 Vorträge. — Wien, Herder. 1947.
209 SS.

« Thomas heute » — wohl eine bewußte und gewollte Parallele zu
O. Przywaras « Kant heute » — ist nicht nur Prüfung der Frage, was Thomas

in der heutigen Situation zu sagen und zu bedeuten hat, sondern
zugleich überzeugender Nachweis, daß diese Situation « thomasträchtig » ist.



Literarische Besprechungen 349

Die einleitenden Vorträge « Das sittliche Anliegen » und « Die
Wirklichkeitsabsicht » zeigen, wie breit und tragfähig die Ansatzfläche ist, an
der Thomas mit dem Heute verwachsen könnte. Gerade die « Rückwende

zur Existenz » gelangt zur Feststellung, daß wir nirgends einen absoluten
Neubeginn erleben. Es hieße in einer vorwissenschaftlichen Einstellung
verhaftet bleiben, wenn unsere Zeit die Emporwendung zum Dasein Gottes
nicht vollführen würde, den Schritt des zu Ende gedachten
Kausalforschens, aber nicht nur des Kausalforschens als Ontotogie, sondern als

Metaphysik, nicht nur als Seinswissenschaft, sondern als Wissenschaft vom
ersten Sein. Darin ist der Schlüssel zur Entdeckung der Ordnung gegeben.
Thomas ist der Metaphysiker der Ordnung.

In den Vorträgen über den « Ordnungsaufbau der Erkenntnis », die
« Weltordnung », « Naturphilosophie der Ordnung » bietet uns der Verf. den
« Einblick » in das Sicherschließen der Probleme, und der Mensch erscheint
in der Mitte der Weltordnung, an seinem « Ort » der Existenz, und in der
« Ordnung der Gottesliebe » wird des Menschen Hinordnung auf die
Erfüllung seiner Kausalbedürftigkeit sichtbar. « Erfüllte Kausalbedürftigkeit
heißt ja ihrerseits nichts anderes als Existenz-Abstammung » (S. 48).

Bemerkenswert ist, wie gut es dem Verf. in der ganzen Vortrags- und
Gedankenreihe gelingt, die Prinzipien der philosophischen Ästhetik in den
Dienst seiner Spekulation und deren Verständlichmachung zu stellen.

Kerns. A. Scherzer O. P.

T extausgaben

Thomas Aq. : S. Thomae Aquinatis Scriptum super Sententiis Mag. Petri
Lombardi, recognovit atque iterum edidit R. P. M. F. Moos O. P., tomus IV.
— Paris, Lethielleux. 1947. 1142 pp.

Seit langem war vom Sentenzenkommentar des hl. Thomas keine
Sonderausgabe mehr erschienen, als im Jahre 1929 P. Mandonnet O.P. das
erste und zweite Buch desselben veröffentlichte. Da auch Exemplare einer
Edition der Opera omnia nicht überall vorhanden waren, gestaltete sich
das vergleichende Studium dieses für die Geschichte mittelalterlicher Theologie

überhaupt nicht minder als näherhin für Lehre und Lehrentwicklung
seines Urhebers hochwichtigen Werkes zu einem schwierigen Unternehmen.
Mandonnet wollte keine kritische Ausgabe liefern, sondern nur die Lücke
möglichst rasch füllen durch Neudruck derjenigen, die Fretté 1882 für den
Verlag Vivès besorgt hatte, und nannte das den « texte vulgarisé ». Er
gedachte, mit den zwei letzten Büchern noch 1930 aufwarten zu können.
Erst 1933 aber erschien der Kommentar zu 3. Sent., für den Mandonnet
nun durch M. F. Moos abgelöst worden war. Dieser stellte sich das Ziel,
einen in gewissem Grade kritisch verbesserten Text zu bieten, wobei er
zwölf Hss. und die großen Druckausgaben heranzog. Leider ließ die
Vollendung mit 4. Sent, lange auf sich warten, zuletzt noch durch den
2. Weltkrieg verzögert. Umso größer ist heute unsere Freude über den
vorliegenden stattlichen Band, der vom Fleiß seines Herausgebers zeugt,



350 Literarische Besprechungen

indem er eine noch größere Zahl Hss. berücksichtigt als für 3. Sent.,
allerdings der Ungunst der Zeit zufolge bloß solche aus Brüssel und Paris, davon
dreizehn aus dem 13. Jahrhundert. So werden die vier Bände vornehmlich
den vielen Bibliotheken willkommen sein, die den aquinatischen
Sentenzenkommentar noch nicht besaßen und nun wenigstens für das 3. und 4. Buch
einen Text erwerben können, welcher an Zuverlässigkeit die bisherigen
übertrifft. Diese zwei letzten Bände werden aber auch der hoffentlich einst
kommenden kritischen Ausgabe Dienste leisten. Gerade die textvergleichenden

Fußnoten dieses vierten Bandes enthalten mehrere kleine, meist ohne
weiteres zu erkennende und zu berichtigende Druckfehler bzw. -nach-
lässigkeiten. Wir haben uns auf genauere Prüfung von dist. I-IV (S. 5-196),
XV (634-764), XXI-XXII (1040-1105) beschränken müssen und möchten
auf folgende hinweisen : (1. Zahl Seite ; 2. Fußnote) : 7, 3 ; 60, 6 ;

68, 4 ; 73, 5 ; 130, 2 ; 131, 1 ; 257, 1 ; 634, 3 u. 5 ; 636, 5 ; 656, 3 ; 699, 7 ;

717, 2 ; 729, 7 ; 737, 1 ; 754, 5 ; 759, 4.

Schöneck. C. Zimara S. M. B.

Thomas von Aquin : In librum Boethii De Trinitate quaestiones quinta
et sexta. Nach dem Autograph Cod. Vat. lat. 9850 mit Einleitung,
herausgegeben von Paul Wysev O.P. — Fribourg, Société Philosophique. 1948.
80 SS.

Es braucht nicht eigens hervorgehoben zu werden, welch große Bedeutung

dem Opusculum In Boethium De Trinitate zukommt. Jedermann
weiß, daß Thomas hier in Anlehnung an die Schrift des Boethius die
grundlegendsten erkenntnistheoretischen Fragen sowohl philosophischer als auch
theologischer Wissenschaft behandelt. Leider sind die Ausgaben, die uns
von diesem Thomaswerk zur Verfügung stehen, durchaus mangelhaft. Deshalb

ist die vorliegende Teilausgabe, die P. Wyser unter Mitwirkung von
P. Käppeli O. P., Präsident des historischen Instituts des Dominikanerordens,

hergestellt hat, sehr zu begrüßen. Sie bietet die Quästionen V
und VI des Opuskels, oder nach anderer Zählung, die beiden Quästionen
der Lectio II, die im Autographkodex Vat. lat. 9850 erhalten sind. Man
wird wohl bedauern, daß nicht eine kritische Ausgabe des ganzen Werkes
veranstaltet wurde ; doch da die vier ersten Quästionen nicht im
Autograph erhalten sind, wäre ein weiteres Ausgreifen auf Handschriften zur
Erreichung des ursprünglichen Textes notwendig geworden. Die beiden hier
edierten Quästionen bilden übrigens ein zusammenhängendes Ganzes, dem
eine gewisse Selbständigkeit zukommt.

In der Einleitung handelt W. über die Eigenart des Opuskels und
analysiert die verschiedenen Quästionen, besonders die beiden, die hier
vorgelegt werden. Das Werk wird mit großer Gewißheit in die Jahre 1255-59,
also in die Zeit der ersten Magistertätigkeit des hl. Thomas in Paris verlegt.

Die Ausgabe selbst ist mit größtmöglicher Sorgfalt ausgeführt. Da
ein Autographkodex vorlag, war ein Heranziehen anderer Handschriften
überflüssig. Evidente Schreibfehler und Omissiones der Hs. werden korrigiert,

resp. ergänzt. Wo eine Korrektur des hl. Thomas selbst vorliegt,



Literarische Besprechungen 351

wird die frühere Schreibart in den Apparat versetzt. Längere Streichungen
werden übergangen. Alle Zitate werden in einem zweiten Apparat ausführlich
angegeben, soweit sie nicht wortwörtlich im Text stehen.

Auch in editionstechnischer Hinsicht — Gebrauch der kritischen
Zeichen, Zitationsweise, Orthographie und Interpunktion nach modernen
Grundsätzen usw. — sollte diese Ausgabe direkt als Vorbild genommen
werden zur Herbeiführung der langersehnten Vereinheitlichung
mittelalterlich-scholastischer Textausgaben.

Rom, S. Anselmo. J. Müller O. S. B.

Aristoteles : De somno et vigilia, adiectis veteribus translationibus et
Theodori Metochitae commentario, edidit H. J. Drossaart Lulofs. — Lug-
duni Batavorum, Burgersdijk & Niermans (Templum Salomonis). 1943.

xxxvii-46 pp. 6 Schrifttafeln.

Aristoteles : De insomniis et De divinatione per somnium. A New Edition
of the Greek Text with the Latin Translations by H. J. Drossaart Lulofs
D. Litt. 1. Preface, Greek Text, lxxviii-24 pp. 2. Translations, Index
verborum. 70 pp. (Philosophia antiqua, II). — Leiden, E. J. Brill. 1947.

In den vorliegenden beiden Schriften haben wir es mit einem
tiefernsten und weitausgreifenden Aristoteles-Unternehmen an Hand der
Parva Naturalia zu tun. Den echten Aristotelestext wieder herzustellen
mit allen Mitteln, die uns heute zu Gebote stehen : griechische Handschriften
lateinische Übersetzungen, Kommentare und Druckausgaben, das ist das

Ziel, das der Verf. sich in mühevoller, selbstentsagender Arbeit gesteckt
hat. Dabei wird ein so großes Augenmerk den mittelalterlichen lateinischen
Aristoteles - Übersetzungen geschenkt, daß die Arbeit fast von gleicher
Bedeutung für den mittelalterlichen, lateinischen und den alten, griechischen
Aristoteles ist.

Dem Text von De somno et vigilia ist die doppelte lateinische
Übersetzung, die aus dem XII. Jahrhundert stammende Vetus translatio und
die von Wilhelm von Moerbeke revidierte Nova translatio gegenübergestellt.

Für den Text sowohl als für die beiden Übersetzungen sind die
besten Handschriften herangezogen worden, deren Varianten in einem
ausführlichen kritischen Apparat verzeichnet sind. Dem griechischen
Text ist noch ein zweiter Apparat der Lectiones notabiliores beigefügt.
Die ausführliche, lateinisch geschriebene Einleitung bietet in großer
Gelehrsamkeit und fast verschwenderischer Fülle alles, was für die Herstellung
des Textes in Frage kommt. Besonders hervorgehoben sei Paragr. 3 : De
versionibus latinis (S. xi-xix), in welchem der Verf. ein ungeheueres Material

zusammenträgt, das für die Übersetzungstätigkeit des Wilhelm von
Moerbeke von größter Bedeutung ist. S. xxxii-xxxvi rechtfertigt der
Verf. die ziemlich zahlreichen von ihm aufgenommenen Textveränderungen.
Auf den Aristotelestext folgt eine bisher ungedruckte griechische Paraphrase
des Theodor Metochita (Ende XIII.-Anf. XIV. Jh.), die mit einem recht
wertvollen Kommentar versehen ist. Mit einem ausführlichen griechischen



352 Literarische Besprechungen

Wortverzeichnis, dem das entsprechende lateinische Wort der beiden
Übersetzungen beigegeben wurde, schließt das Werk.

Die Ausgabe der beiden andern Aristoteles-Schriften, De insomniis und
De divinatione per somnum ist äußerlich etwas anders angelegt : Einleitung
(in englischer Sprache) und griechischer Text füllen ein erstes, die beiden
lateinischen Übersetzungen und Wortindex ein zweites Bändchen handlichen
Formats. Doch was Textgestaltung, kritischen Apparat und Wortindex
angeht, schließen sie sich an die im ersten Werk durchgeführten Richtlinien

an. Auch hier bewundern wir dieselbe Gründlichkeit, dieselbe Fülle
und Bemeisterung des Stoffes. Die Einleitung dieses Teils beginnt mit
einem wichtigen Kapitel « Chronological Problems » (S. ix-xliv), in dem die
heutige Textgestalt der Parva Naturalia auf ihr geschichtliches Werden
untersucht wird. Der Verf. kommt zu dem Ergebnis, daß von fast allen
Parva Naturalia eine erste Abfassung in die mittlere Lebensperiode des

Stagiriten zurückreicht, der eine zweite in der dritten Periode folgte. Für
einzelne dieser Schriften sind uns beide Abfassungen in unserm heutigen
Text überliefert, so z.B. De somno, erste Abfassung: 455b 14-458a 32 ;

zweite Abfassung (unvollendet) : 453b ll-455b 13. De Insomniis, erste
Abfassung : 459 a 23-462 a 11 ; zweite Abfassung (unvollendet) : 458 a 33-459 a 22.

Rom, S. Anselmo. J. Müller O. S. B.

Petrus Pictaviensis : Sententiae Petri Pictaviensis, by Philip S. Moore
and Marthe Dulong. Vol. I. (Publications in Mediaeval Studies, VII.) —
Notre Dame (Indiana), University of Notre Dame. 1943. lxii-326 pp.

Eine kritische Neuausgabe der für die Theologie im 12. Jahrhundert
wichtigen Sentenzen des Petrus von Poitiers ist sehr zu begrüßen, da der
einzige heute zugängliche Text derselben, der Abdruck der Maurineraus-
gabe von 1655 bei Migne, PL 211, sehr mangelhaft ist. Prof. Ph. S. Moore,
der schon mit einer Monographie über Petrus von Poitiers (Bd. I
derselben Sammlung) hervortrat, bietet uns in Zusammenarbeit mit Frl.
M. Dulong im vorliegenden ersten Band das erste der fünf Bücher dieses

großen Sentenzenwerkes. In der ausführlichen Einleitung, die lediglich eine

Ergänzung der oben erwähnten Monographie sein soll, werden Inhalt,
Methode und Quellen des Werkes, sowie die einschlägigen Fragen zur
kritischen Veranstaltung des Textes behandelt. Von den 35 bekannten
Handschriften, die das Werk überliefern, wurden schließlich 4 in den kritischen
Apparat aufgenommen, und zwar wurden, bei gänzlichem Fehlen anderer
Kriterien, die herangezogen, die sich durch Alter und Güte des Textes
empfehlen.

Die Textausgabe hat außer dem kritischen Apparat einen vorzüglichen
Quellenapparat, in welchen in dankenswerter Weise auch die gesamte
zeitgenössische theologische Literatur aufgenommen wurde.

Mit diesem Unternehmen hat die Notre Dame University, die schon
mehrere wichtige Textveröffentlichungen aus dem 12. Jahrhundert
veranstaltete, sich ein neues Verdienst für die Kenntnis der mittelalterlichen



Literarische Besprechungen 353

Theologie erworben. Es sei in diesem Zusammenhang darauf hingewiesen,
daß im Frühjahr 1946 an der Notre Dame University ein eigenes
mittelalterliches Institut als autonome akademische Einheit ins Leben gerufen
wurde, zu dessen Leitung Mgr. Gerald B. Phelan, früher in Toronto (Canada),
berufen wurde.

Rom, S. Anselmo. /. Müller O. S. B.

Giles of Rome : Errores Philosophorum. Critical Text with Notes and
Introduction by Josef Koch. English Translation by John 0. Riedl. —
Milwaukee (Wisconsin), Marquette University Press. 1944. lx-70 pp.

Als Zeuge der Reaktion des christlichen 13. Jahrhunderts gegen die
heterodoxe Philosophie kommt der Schrift « De erroribus philosophorum »

eine große Bedeutung zu. Es ist das Verdienst P. Mandonnets, als erster
diese Schrift für die Geschichte der Lehrrichtungen im 13. Jahrhundert
herangezogen und ihren Text in einer, wenn auch ungenügenden Ausgabe
zugänglich gemacht zu haben. Prof. Josef Koch, der sich schon in der
Grabmannfestschrift (Aus der Geisteswelt des Mittelalters, S. 862-877)
mit der handschriftlichen Überlieferung des Traktates beschäftigt hatte,
bietet uns nun eine endgültige kritische Ausgabe desselben, die dank der
entgegenkommenden Mitarbeit von Prof. John O. Riedl (Marquette
University) noch während des Krieges in USA erscheinen konnte. Von den
28 Handschriften, die Koch bekannt wurden — sie zeugen mit den beiden
alten Drucken von 1482 und 1581 von der großen Verbreitung der Schrift
— dienten 11 sorgfältig ausgewählte zur Herstellung dieser Edition. Als
Autor wird aus gewichtigen äußeren und inneren Gründen Aegidius von
Rom endgültig nachgewiesen. Als Zeit der Abfassung kommen die Jahre
1268-1273/74 in Betracht, also die Jahre der großen thomistischen Kontroversen,

die ja vornehmlich um Sein oder Nichtsein des Aristotelismus gingen.
Damit sind also sowohl die Hypothese Mandonnets, ein spanischer Autor
komme in Frage, als auch jene, mit der Masnovo (Da Guglielmo d'Auvergne
a S. Tommaso d'Aquino, Bd. III, S. 212) ein Jahr nach der Veröffentlichung
dieser Ausgabe hervortrat, nämlich die Schrift stamme aus der ersten
Hälfte des 13. Jahrhunderts, widerlegt. Diese letzte Hypothese ist gegen
die gesamte handschriftliche Überlieferung, und der innere Grund, den
Masnovo dafür ins Licht führt, ist durchaus nicht stichhaltig.

Die Ausgabe selbst ist mit größtmöglicher Sorgfalt in vorbildlicher
Weise durchgeführt. Der Text ist von einer englischen Übersetzung (von
J.O.Riedl, von dem auch die englische Bearbeitung der Einleitung stammt)
begleitet, mit einem ausführlichen kritischen Apparat, sowie mit einem
mit genauester Kenntnis durchgeführten Quellenapparat versehen, welcher
an manchen Stellen einen förmlichen Kommentar des Traktates bildet.

Rom, S. Anselmo. /• Müller O. S. B.

«



354 Literarische Besprechungen

Petrus Hispanus : Summulae logicales, quas e codice manu scripto Reg.
lat. 1205 edidit I. M. Bochetiski O.P. — Turin, Marietti. 1947. xxiv-144 pp.

Wohl kein anderes Schulhandbuch hat einen Erfolg gehabt wie die
Summulae logicales des Petrus Hispanus. Um die Mitte des 13. Jahrhunderts
verfaßt, bildeten sie bis ins 17. Jahrhundert die Grundlage des Logikunterrichts

und wurden immer wieder gedruckt und kommentiert. Deswegen
allein schon wäre eine Neuausgabe der Summulae bei der heutigen Blüte
der mittelalterlich-scholastischen Forschungen sehr zu wünschen gewesen,
da die alten Drucke doch selten geworden sind und ihr Text vielfach durch
spätere Zutaten entstellt ist. Dazu kommt aber noch, daß sich gerade
heute die Logik und ihre Geschichte eines besonderen Interesses erfreuen.
Es ist daher sehr zu begrüßen, daß B. uns eine gut brauchbare Ausgabe
dieses historisch wertvollen Opuskels bietet.

In der Einleitung faßt B. die bisherigen Forschungen über Autor und
Text der Summulae kurz zusammen. Aus guten Gründen nimmt er an,
daß Petrus Hispanus, der spätere Papst Johannes XXI., und nicht der
gleichnamige Dominikaner der Verfasser ist. Er weist sodann darauf hin,
daß die Summulae ein lateinisches Originalwerk sind, und daß das
entsprechende griechische, fälschlich dem Michael Psellos zugeschriebene und
von Scholarios stammende Werk eine Übersetzung ist. Schließlich handelt
er über Zahl und Anordnung der Traktate, sowie über die oft verderbte
Überlieferung der alten Druckausgaben.

Die Ausgabe fußt hauptsächlich auf einer guten Hs. des 13. Jahrh.,
Codex Reginensis lat. 1205 der vatikanischen Bibliothek. Die etwas
ungenauen und mit einer gewissen Willkür vom Rubricator angebrachten Titel
der Traktate verlegt B. in den Apparat und bringt dafür genauere Titel,
die dem Inhalt besser entsprechen. Ebenso werden etwaige fehlerhafte
Lesungen der Hs. im Apparat vermerkt und Verbesserungen mit Hilfe
von fünf anderen Hss. und drei alten Druckausgaben vollzogen. Diese
Methode ist dadurch gerechtfertigt, daß B. vor allem eine gut lesbare und
praktischen Zwecken dienende Ausgabe veranstalten wollte. Es war nicht
seine Absicht, einen definitiven kritischen Text herzustellen. Ein solches
Unternehmen wäre übrigens, bei dem heutigen Stand der Forschungen, ein
Ding der Unmöglichkeit, da die Hss., die bei der großen Verbreitung des

Werkes sehr zahlreich sein dürften, noch nicht alle gesichtet sind, und der
Text bei der praktischen Verwendung rücksichtslos interpoliert wurde.

Große Sorgfalt verlegte B. auf die Feststellung der Zitate, besonders
des Aristoteles. Vielleicht hätte auf diesem Gebiet etwas mehr geleistet
werden können. Viele Definitionen der fünf ersten Traktate sind
wortwörtlich aus Aristoteles übernommen, ohne daß dieser genannt wird. Für
die Quellenforschung des Petrus Hispanus wäre es von Wert gewesen, auch
diese sehr zahlreichen Zitate festzustellen und anzugeben.

Gute Indices der philosophischen Ausdrücke, der Eigennamen, Maximen,

Sophismen, Figuren und Merksprüche beschließen die Ausgabe, mit
der sich B. ein großes Verdienst um die Geschichte der mittelalterlichen
Logik erworben hat. j Müller 0 s B



Literarische Besprechungen 355

Heilige Schrift

H. Bückers C. Ss. R. : Die biblische Lehre vom Eigentum. — Bonn,
Borromäusverein. 1947. 60 SS.

Die an Umfang kleine, aber inhaltlich schwer geladene Schrift füllt
in der nun stets ansteigenden Literatur über das brennende Eigentumsproblem

eine bis heute stark empfundene Lücke.
Im ersten Abschnitt gibt der Autor einen Überblick über die wirtschaftliche

Struktur des biblischen Landes und über die religiösen Grundlagen
des Eigentums. Die starke Bindung des Eigentums an den Schöpfer und
Herrn der Welt macht die unmittelbare Gesetzgebung Gottes bezüglich des

Eigentums im A.T. begreiflich, worüber der zweite Teil der Schrift handelt.
Hier spricht der Autor zunächst von der Belastung des Eigentums durch
das Gesetz, wobei er mit Recht hervorhebt, daß die soziale Belastung des

Eigentums im Alten Bunde nicht etwa nur eine Art karitativer
Armenfürsorge bedeuten sollte, sondern dem Armen ein Recht an einem gewissen
Anteil des Besitzes der Reichen gab. Dann kommt Bückers auf den Schutz
des Eigentums im Alten Testament zu sprechen, wobei er als Zweck dieser
gesetzlichen Maßnahmen den Schutz der Familie angibt und die Sorge,
dem Armen durch Arbeit den Wiederaufstieg zu ermöglichen.

Wie schwer aber auf rechtlichem, selbst auf theonomem Wege der
soziale Ausgleich möglich ist, zeigt der Verfasser im dritten Teil, wo er
von den Reformversuchen spricht, welche vorab die Propheten gegen die
Ausbeutung der Armen durch die Reichen erfolglos unternommen haben.

Im Unterschied zum Alten Testament befaßt sich, wie Bückers weiter
berichtet, das Neue Testament nicht mit dem EigentumsrecÄf, sondern
mit der religiösen Gesinnung, gemäß welcher der Besitzende und auch der
Nicht-Besitzende sich zu den Gütern dieser Welt verhalten soll. Das Neue
Testament mahnt mehr als das Alte zur Vorsicht gegenüber dem Reichtum,
nicht weil es etwa dem Besitz als solchem die Berechtigung absprechen
wollte, aber aus der Erkenntnis der religiösen Gefahr, die im Besitz liegt,
und um des Gebotes der Nachfolge Christi willen. In den Büchern des

N. T. vermißt man den Kampf um die Rechte der Armen. Dafür gibt
das N. T. dem Armen gerade in der Liebe zur Armut um Christi willen
ein sittliches Hilfsmittel an die Hand, um in den schweren materiellen
Nöten geistig bestehen zu können. 'Bückers bemüht sich, ohne jede Polemik
gegen die Besitzenden (diese Versuchung könnte nämlich heute naheliegen),
die biblische Kritik am Reichtum und die lobende Erhebung der Armut
darzustellen, indem er die neutestamentlichen Mahnungen zur Arbeitspflicht

gebührend würdigt und auch den rechten Gebrauch der irdischen
Güter als dem Geiste des Evangeliums entsprechend darstellt : der Herr
verkehrte freundschaftlich mit Reichen, mit dem reichen Zöllner (Lk 19,
2-9), dem reichen Ratsherrn Nikodemus (Jo 3, 1-15), mit den vornehmen
Frauen (Lk 8, 2-3) ; das gastliche Haus von Bethanien, das er gerne
aufsuchte, war sicherlich ein wohlhabendes Haus (Lk 10, 31-42)



356 Literarische Besprechungen

Die gründlichen exegetischen Kenntnisse, die Beherrschung der gesamten

einschlägigen Literatur, auf die Bückers jeweils verweist, wofür man
ihm besonders dankbar ist, geben dem Leser der Schrift das berechtigte
Gefühl einer gesicherten Doktrin. Gerade aus Achtung vor der tüchtigen
Leistung unseres Autors sei die Frage gestattet, was er von der «

Weiterentwicklung der Lehre des Evangeliums bei Paulus » meint, von welcher
O. Schilling spricht (Reichtum und Eigentum in der altkirchlichen Literatur,
Freiburg 1908, S. 12 u. 17). Schilling ist nämlich der Auffassung, daß
Paulus sehr wohl die Undurchführbarkeit des Beispiels der Urgemeinde
von Jerusalem erkannte, da die wirtschaftliche Entwicklung der Urgemeinde,
ihre chronische Armut, die der Hilfe anderer bedurfte, aller Wahrscheinlichkeit

nach im Zusammenhang mit ihrer Armutsauffassung gestanden habe.

Freiburg (Schweiz). A. F. Utz O. P.

J. Obersteiner : Die Christusbotschaft des Alten Testamentes. Kurze
Darlegung und Erklärung der wichtigsten messianischen Weissagungen. —
Wien, 1947. Herder. 254 SS.

Vorauf geht eine Einleitung über die Bedeutung und den Ursprung
der messianischen Weissagungen des Alten Testamentes. Es wird darin
auch berichtet über die außerisraelitischen Erlöservorstellungen der Ägypter,
Babylonier, Perser, Inder, Chinesen, sowie der nordischen Völker, der
Mohammedaner und der griechischen-römisch Antike. Die Christusweissagungen

des Alten Testamentes werden in drei große Abschnitte eingeteilt,

je nach den Büchern, in denen sie sich finden. Zunächst gelangt die
Messiaserwartung zur Behandlung, wie sie uns aus den historischen Büchern
entgegentritt. Das Hauptgewicht fällt dabei mit Recht auf gewisse
wohlbekannte Stellen des Pentateuchs : das sogenannte « Protoevangelium », der
Segen Noes, die Verheißung an Abraham und der Jakobssegen über Juda
aus der Genesis, die Weissagung vom Sterne aus Jakob aus dem Buche
Numeri, der « Prophet wie Moses » im Deuteronimium. Daran schließen
sich aus den Samuelbüchern die Prophezeiung über den ewigen Bestand des

Davidshauses und — dieses vielleicht etwas unerwartet — das kleine Stück
2 Sam. 23, 1-7, das uns mit der Überschrift « Die letzten Worte Davids »

überliefert ist. Hingegen wird der Psalm der Hanna aus dem Anfang des

ersten Buches Samuel stillschweigend übergangen. Die älteren historischen
Bücher des Alten Testamentes gehören nach hebräischer Auffassung zu den
vorderen Propheten. Und so durchbricht Obersteiners Einteilung der
Weissagungen im Grunde nicht diejenige des Heilandes, von dem Lukas 24, 44

berichtet : Er habe seine Jünger nach der Auferstehung belehrt über alles,
was sich auf seine Person, sein Werk und seine Leiden bezieht év x<5 vöp-w

Mojiixeiuç xal Trpotpijxacç xai •J/aÀu.oïç Und eine Prophezeiung, wie
diejenige des Nathan im ersten Buch Samuel, konnte schon wegen ihrer
zahlreichen Nachklänge im Alten wie auch im Neuen Testament nicht gut
übergangen werden.

Der zweite Abschnitt des Buches befaßt sich mit dem Messiasbilde
des Psalters, wobei die Psalmen 2, 15, 22, 45, 68, 72 und 110 zur Behandlung



Literarische Besprechungen 357

gelangen und zum Schluß noch aus Psalm 117, 22 der Ausspruch vom
Stein, den die Bauherren verschmähten und der dann zum Eckstein wurde.

Am reichhaltigsten ist natürlich der dritte Teil : die Messiasbotschaft
der Propheten. Sie wird eröffnet mit der klassischen « Emmanueltrilogie ».

Die vier Gottesknechtlieder aus Isaias II fehlen nicht und auch sonst
werden noch mehrere Texte aus allen drei Teilen des großen Isaiasbuches
herangezogen. Jeremias ist vertreten mit 23, 1-6 und natürlich mit der
Weissagung vom Neuen Bunde, 31, 31-33. Darauf folgen Ezechiel, Daniel
und einige Abschnitte aus dem Zwölfprophetenbuch.

Natürlich wird man sich fragen können, ob es nicht besser gewesen
wäre, auf einige weniger wichtige Stellen, die hier behandelt werden, zu
verzichten und dafür einige andere einzulegen. So fehlt z. B. eine Behandlung

des Ps. 89, der, gerade wegen seines offensichtlichen Zusammenhanges
mit der Nathanweissagung im ersten Samuelbuch, wohl in Anmerkung hätte
aufgenommen werden können. Neue Ausblicke, sei es in der Auswahl,
sei es in der Deutung, wird der Fachtheologe in dieser Zusammenstellung
kaum finden. Hingegen scheint das Werk uns wohl geeignet, den Laienleser

in die Welt der alttestamentlichen Heilserwartung einigermaßen
einzuführen.

Freiburg (Schweiz). M. A. v. d. Oudenrijn O. P.

C. Schedl C. Ss. R.: Die Psalmen nach dem neuen römischen Psalter
übersetzt. —- Wien, Herder. 1946. x-317 SS.

Der österreichische Redemptoristenpater P. Dr. Claus Schedl bietet
in diesem bescheiden aussehenden Büchlein eine treffliche Neuübersetzung
der Psalmen. In sprachlicher Hinsicht darf man sie wohl eine der besten

nennen, die bisher in deutscher Sprache vorliegen. Zweck der Ausgabe ist,
die Psalmen « dem betenden Volke der Christen » näher zu bringen, und um
diesen Zweck zu erreichen, dürfte diese Übersetzung auch wirklich geeignet
sein.

Mit den wissenschaftlichen Bibelübersetzungen und -Kommentaren ist
es manchmal so bestellt, daß Einleitung und Kommentar die eigentliche
Übersetzung des biblischen Textes an Ausmaß bedeutend übertreffen. Das
ist in der vorliegenden Ausgabe keineswegs der Fall. P. Schedl läßt vor
allem die inspirierten Sänger selbst zum Leser reden. Voraus geht nur
ein ganz kurz gefaßtes Vorwort « Zum Geleit » (S. I-V). Daran schließt
sich eine Übertragung des päpstlichen Motu proprio vom 24. März 1945,
dessen lateinischer Text auch in der vatikanischen Ausgabe des Liber
Psalmorum cum Canticis vorausgeschickt wird. Dann folgt ohne weiteres
die Übersetzung des ersten Buches (Ps. 1-40). Einige einleitende
Bemerkungen über die Zählung der Psalmen, über die älteren Liedersammlungen,
aus denen der jetzige Psalter entstanden ist, sowie über den Inhalt der
Psalmen, eröffnen erst am Ende des Buches (S. 273) die Reihe der
« Anmerkungen ». Vielleicht wäre es aus technischen Gründen doch wohl
empfehlenswert gewesen, diese äußerst kurz gehaltene Einleitung, die



358 Literarische Besprechungen

namentlich für den Laienleser gewiß nicht überflüssig ist, voraus zu schicken
und ihr nach dem « Motu proprio » einen Platz zu geben. Manchem Leser
wäre eine etwas ausführlichere Einleitung vielleicht auch lieber gewesen.
Wir vermissen hier namentlich eine, wenn auch noch so knapp gehaltene
Einführung in die Vsahaentheologie.

Die Anmerkungen zu den einzelnen Psalmen (S. 275-310) beschränken
sich auf eine Übersetzung der Überschriften, wo solche vorhanden sind,
und eine ganz kurze — manchmal gut gelungene — Charakterisierung des

Inhalts. Wie in der lateinischen Vorlage, sind auch hier die sogenannten
« Cantica » in einem Anhang beigegeben. Darin werden aber von den
16 Stücken der römischen Ausgabe nur die vier wichtigsten berücksichtigt,
nämlich der « Lobgesang der drei Jünglinge im Feuerofen » (Daniel 3, 57-88)
und aus dem Neuen Testament der « Lobgesang des Zacharias », « Mariens
Hochgesang » und der « Lobgesang des greisen Simeon ».

Der altchristliche Brauch des Psalmenbetens ist in der katholischen
Kirche seit dem Reformationszeitalter stark zurückgegangen. Zwar nicht
bei den Klerikern, die ja allwöchentlich das ganze Psalterium im kanonischen
Stundengebet lesen, aber doch vielfach bei den Laien. Diese Neuübersetzung
der Psalmen scheint uns wohl geeignet, gerade bei den katholischen Laien
wieder Verständnis und Liebe für diese alte Gebetsform zu erwecken. Für
den Laiengebrauch hatten wir bisher entweder Übersetzungen nach dem
lateinischen « Psalterium Gallicanum », dessen Text manchmal so schwer
verständlich ist, oder auch Übersetzungen nach dem hebräischen Grundtext,
die dann aber manchmal durch Überbelastung mit fachgelehrten Anmerkungen

für den Beter weniger geeignet waren. Jetzt veranlaßt die neue
lateinische Übersetzung der Psalmen so ziemlich überall auch
Neuübersetzungen in die lebendigen Sprachen und darunter solche, die wirklich ganz
gut geeignet sind, beim Beten verwendet zu werden. Und diese Ausgabe
des P. Schedl gehört zum Besten, was uns bisher auf diesem Gebiet zu
Gesicht gekommen ist.

Freiburg (Schweiz). M. A. v. d. Oudenrijn O.P.

P. Morant 0. F. M. Cap. : Das Psalmengebet neu übersetzt und fürs
Leben erklärt. — Schwyz, Drittordenszentrale. 1948. xv-1117-[40] SS.

Unter den vielen Neuübersetzungen des Psalteriums, die seit 1945
durch die lateinische Psalmenübertragung der Professoren des Päpstlichen
Bibelinstitutes veranlaßt oder doch angeregt worden sind, nimmt diese
Arbeit des wohlbekannten schweizerischen Kapuzinerexegeten eine ehrenvolle

Stelle ein. Der Verfasser verfolgt mit seiner Ausgabe vor allem einen
durchaus praktischen Zweck : sie soll Geistliche und gebildete Laien
einführen in das liturgische Stundengebet der heiligen Kirche. Deshalb haben
hier nicht nur die Psalmen einen Platz gefunden, sondern auch die
sogenannten « Cantica » des Römischen Breviers, die ja großenteils schließlich
auch zur Gattung der Psalmenliteratur gehören, daneben auch die wichtigsten

Hymnen des Kirchenjahres in schlichter Übertragung von Prof. Dr. Karl



Literarische Besprechungen 359

Kündig, und was sonst zur Umrahmung der Psalmen beim Breviergebet
noch gehört. Abgesehen von den Lektionen der Matutin, kann dieses Buch
in den meisten Fällen sogar das Brevier ersetzen, namentlich für alle Sonntage

des Kirchenjahres und für Wochentage, auf die kein Heiligenfest
entfällt.

Es enthält vorerst eine kurze Literaturangabe, nebst einem Vorwort,
in dem der Verfasser über die Entstehungsgeschichte seines Opus berichtet.
Dann kommt (S. 1-29) eine ausführliche Einleitung, in der nicht nur die
üblichen « Einleitungsfragen » behandelt werden (Name des Buches,
Verfasser der Psalmen, Zweck, verschiedene Gattungen der Psalmen usw.),
sondern auch ein eigener reichhaltiger Abschnitt mit den « Psalmen als
Gebeten » sich befaßt. Dieser Abschnitt klingt aus in drei Ratschläge an
alle Psalmenbeter: 1. Bete die Psalmen, soweit als möglich, aus dem
eigentlichen Schriftsinn heraus. 2. Bete die Psalmen im Geiste der Kirche.
3. Bete die Psalmen in mystischer Verklärung. Darauf folgt, eben mit
Rücksicht auf die praktische Verwendung des Buches beim Breviergebet,
das « Ordinarium des göttlichen Offiziums nach dem römischen Ritus »

(S. 30-143).
Der Hauptteil des Buches (S. 114-1108) enthält das « Psalterium des

Römischen Breviers » und zwar nicht in der sonst üblichen Reihenfolge der
Psalmen : 1-150, sondern in der Reihenfolge, in der die verschiedenen Teile
des Psalters im Laufe der Woche tatsächlich zur Verwendung gelangen,
wobei selbstverständlich auch die in den Laudes gebräuchlichen « Cantica »,

jedes an seiner Stelle, berücksichtigt werden, weiter auch etwaige andere
Zusätze, wie z. B. das « Te Deum », das « Symbolum Athanasianum » usw.
und sämtliche Hymnen, soweit sie zum « Officium de Tempore » gehören,
alles mit Kommentar. Den Abschluß dieses Teiles bildet ein dreifaches
Verzeichnis (S. 1109-1117) der Psalmen, der «Cantica» und der Hymnen.

Innerhalb des römischen Kirchenritus gibt es bekanntlich auch vom
Heiligen Stuhl genehmigte, zum Teil altehrwürdige Sonderformen des Breviergebetes,

wie z. B. die der Kartäuser, der Karmeliter, der Dominikaner usw.
Es war natürlich von vornherein unmöglich, in dieser Zusammenstellung
alle diese Sonderformen eigens zu berücksichtigen : das hätte den ohnehin
schon starken Band noch mehr ausgedehnt. Auch hätte es wohl kaum
einen praktischen Sinn gehabt, hier eine solche Vollständigkeit anzustreben.
Immerhin hat P. Morant die für die Schweiz weitaus wichtigste Sonderform

des Brevierritus noch eigens berücksichtigt, indem er (S. 1118-1120)
eine « Verteilung der Psalmen im monastischen Brevier nach der Regel des
hl. Benedikt » beigegeben hat. Den Schluß bildet wiederum ein für die
Verwendung des Buches, wie der Verfasser sie sich gedacht hat, sehr praktischer
Anhang : das « Commune der Engel und der Heiligen », mit eigener
Seitenzählung (1-40).

Wie die Übersetzung, so erstreckt sich auch der erklärende Kommentar
nicht nur auf die Psalmen, sondern auf deren ganze, beim Breviergebet
gebräuchliche Umrahmung. Und so ist dieses Buch nicht nur eine
Psalmenerklärung, sondern zugleich, und nicht zuletzt — auch ein Kommentar
zu den Tagzeiten des Breviers geworden. Der Kommentar zu den einzelnen



360 L iterarische Besprechungen

Teilen ist ansprechend, fromm und gemeinverständlich. Bei den Psalmen
hat der Verfasser sich überall bestrebt, vor allem den eigentlichen Wortsinn

klarzustellen, wo es möglich war den geschichtlichen Hintergrund oder
den « Sitz im Leben » aufzudecken, und schließlich den theologischen Gehalt
der einzelnen Lieder herauszuschälen. Einteilung und charakteristische
Merkmale der einzelnen Psalmen werden gebührend hervorgehoben. Die
nach dem hebr. Text angefertigte Übersetzungen sind gut gelungen und
lassen sich im allgemeinen fließend lesen.

Dieses Buch, dessen Verlag die Drittordenszentrale übernommen hat,
dürfte seinen Weg wohl finden, nicht nur im Weltklerus und bei Ordensleuten

beiderlei Geschlechtes, sondern auch bei gebildeten Laien, deren
nicht wenige heutzutage am liturgischen Gebet der heiligen Kirche ein
erfreuliches Interesse zeigen.

Freiburg (Schweiz). M. A. v. d. Oudenrijn O. P.


	Literarische Besprechungen

