
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Rubrik: Kleine Beiträge

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kleine Beiträge

Eine dritte Handschrift des Traktates De Unitate formae
des Aegidius von Lessines O. P. (Cod. Erlang. 207)

Im gewaltigen wissenschaftlichen Lebenswerk des nun in Gott
ruhenden Professors Maurice De Wulf nimmt seine Edition und
Untersuchung des Traktates De Unitate formae des Dominikanertheologen
Aegidius von Lessines h womit er im Jahre 1901 die große Serie von
Texten belgischer Scholastiker begründet und eröffnet hat, eine bedeutsame

Stelle ein. Dieser im Juli 1278 geschriebene Traktat war zur
Verteidigung der thomistischen Eigenlehre von der Einheit der sub-

stantialen Form gegen den Dominikanertheologen Erzbischof von Canterbury

und spätem Kardinal Robert Kilwardby, der auch als Cantua-
riensis zweimal angeführt ist, gerichtet. Da in dem von Kardinal Ehrle
veröffentlichten Text des Briefes des Robert Kilwardby an seinen

Ordensgenossen, den Erzbischof von Korinth, Peter von Conflans3, in
welchem er seine Verurteilung thomistischer Thesen verteidigt, die Lehre

von der Einheit der Form nicht erwähnt ist, war De Wulf damals der

Anschauung, daß die Streitschrift des Aegidius von Lessines sich gegen
eine uns nicht bekannte Schrift De Unitate formae des Robert Kilwardby
wende. Nachher hat A. Birkenmajer3 aus Cod. lat. Vindobon. 1536

den in den beiden von Ehrle benützten Codices fehlenden Schlußab-

1 M. De Wulf, Le Traité De Unitate formae de Gilles de Lessines (Texte
inédit et Etude). Les Philosophes Belges, tome I. Louvain 1901) ; M. Grabmann,
Aegidius von Lessines. Divus Thomas 2 (1924), 35-54. Mittelalterliches Geistesleben

II. München 1936, 512-530.
2 F. Ehrle S. J., Beiträge zur Geschichte der mittelalterlichen Scholastik II.

Der Augustinismus und der Aristotelismus in der Scholastik gegen Ende des
13. Jahrhunderts. Archiv für Literatur- und Kirchengeschichte des Mittelalters V,
1889, 603-635, speziell 624-632.

3 A. Birkenmajer, Vermischte Abhandlungen zur Geschichte der
mittelalterlichen Philosophie. Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters,
Bd. XX, Heft 5. Münster 1922, 36-69 : Der Brief Robert Kilwardbys an Peter
von Conflans und die Streitschrift des Aegidius von Lessines. Wie mir P. Pelster
aus Rom mitteilt, hat P. Z. Alszeghy S. J., Professor an der Università Gregoriana,
eine kritische Ausgabe des Briefes Robert Kilwardbys an Peter von Conflans auf
Grund aller Handschriften mit reichen Verweisen auf die umliegenden augusti-
nisch-aristotelischen Schriften hergestellt.



Kleine Beiträge 325

schnitt dieses Briefes, der die positio de unitate formae erörtert, ediert
und gezeigt, daß die von Aegidius angeführten Sätze sich wörtlich in
diesem Schlußpassus der Wiener Handschrift finden. M. De Wulf hat
sich dann auch, dieser Feststellung Birkenmajers angeschlossen und die

Meinung geäußert, daß Aegidius unmittelbar diesen Brief von Peter von
Conflans aus Korinth zugeschickt erhalten habe h Ich bringe hier auch
die Beurteilung dieses Traktates De unitate formae durch De Wulf :

« Le style est concis, le raisonnement serré, livre le résultat de reflexions

personnelles. Le De unitate formae tient une des premières places, et

peut-être la première, dans la riche littérature que provoqua, à la fin
du siècle, la controverse des formes. »

Die Edition von Professor Maurice De Wulf stützt sich auf zwei

Handschriften, die er ausführlich beschrieben hat. Die erste und bessere

ist Cod. lat. 15962 fol. 181r - 192v der Bibliothèque nationale in Paris,
eine Pergamenthandschrift aus dem Anfang des 14. Jahrhunderts ; die

zweite ist Cod. 873 - 885 fol. 118r - 132v der Bibliothèque royale von
Brüssel, eine Pergamenthandschrift aus dem Ende des 14. Jahrhunderts.
Die Pariser Handschrift enthält noch einen Appendix, der im Codex

von Brüssel sich nicht findet.
Zu diesen bisher allein bekannten Handschriften möchte ich eine

dritte hinzufügen, die für eine Neuausgabe dieses Traktates oder
vielmehr für einen Neudruck der Edition dieses Traktates von M. De Wulf
herangezogen werden kann. Cod. 207 (Irmischer 5307) der Universitätsbibliothek

Erlangen, eine Pergamenthandschrift d. 13./14. Jahrhunderts,
enthält eine Reihe von echten Thomasschriften : De motu cordis, die

Kommentare zu den Analytica Posteriora und zu De anima, De mix-
tione elementorum, De ente et essentia. Hieran reiht sich von fol. 101v-

112v ein Traktat : De unitate formae. Den Schluß des Codex bilden
die pseudo-boethianische Schrift De unitate und das thomistische opus-
culum De aeternitate mundi. Für uns kommt die Schrift De unitate
formae in Betracht. Der vorzügliche Katalog der Pergamenthandschriften
der Universitätsbibliothek Erlangen von Hans Fischer2 bezeichnet in
der am Anfang der Beschreibung der Handschrift stehenden kurzen
Inhaltsübersicht diese Schrift als : 'Item (Thomae de unitate formae.'
Dieses Stück der Handschrift beschreibt er also : Bl. 101' in der Seite

1 M. De Wulf, Histoire de la philosophie médiévale. Louvain 8 (1936),
203-204.

2 H. Fischer, Die lateinischen Pergamenthandschriften der Universitätsbibliothek

Erlangen. Erlangen 1928, 244-245.



326 Kleine Beiträge

weiter : In hoc opere de unitate forme tria principaliter. — Bl. 112'

Schluß : Sed magis convenientem et fidei et rationi. Alia circa hanc

materiam et hec dicta a nobis sufficiant. Explicit opusculum (Rasur
Magistri Thome) bone memorie compilatum de unitate forme. Bei der

paläographischen Beschreibung des Codex bemerkt Hans Fischer : « Der

ganze Charakter des Manuskripts weist auf die Herkunft von einer
französischen Universität, vermutlich Paris, und zwar auf sukzessive

Aneinanderreihung der einzelnen Teile. Auch der Zusatz bone memorie

zum Namen des Thomas Bl. 112' zeigt auf eine seinem Tode 1274 nicht
besonders ferne Zeit. » Hans Fischer scheint hier dieses opusculum für
eine echte Thomasschrift zu halten. Es wird ja auch im Stamser

Katalog dem hl. Thomas ein Traktat De unitate formae zugeeignet. Der
in den Druckausgaben der Werke des hl. Thomas stehende Traktat De

pluralitate formarum ist von P. Pelster als ein Werk des Thomas von
Sutton 0. P. erwiesen.

Ich ließ mir vor vielen Jahren die Handschrift nach München

kommen und auch Photokopien dieses opusculum De unitate formae
herstellen. Dem Schriftcharakter nach ist dieses Stück Ende des 13. oder

zu Beginn des 14. Jahrhunderts geschrieben. Der im Kolophon radierte
Name des Verfassers lautet sicher Thome. Das vorhergehende radierte
Wort scheint mir nicht magistri, eher fratris zu lauten. Bei einer
näheren Durchsicht des Traktates überzeugte ich mich davon, daß wir
hier eine Handschrift der Abhandlung des Aegidius von Lessines De

unitate vor uns haben. Die Verschiedenheit des Anfangs hat bisher
diese Identifizierung verhindert. In der Edition von Maurice De Wulf
lautet das Initium also : Quoniam in quaestione de unitate formae in

uno ente, circa quam doctores tarn in theologia quam in philosophia
authentici et famosi diversimode sentiunt et diversa tenent ac tradunt,
nonnulli eorum sie suam positionem conantur astruere, ut reliquam
damnent et reprobent, ac earn asserant nec ratione nec veritate sub-

nixam, et non solum inopinabilem esse, sed etiam haereticam et contra
fidem catholicam, ideo sequens opus attentavimus et praesumpsimus
scribere de unitate formae, de quo principaliter describimus secundum

intellectum nostrum. Primo de positione pluralitatis formarum intendo
positionem ipsam et probationes positionis enucleare. Secundo de ipsa
forma in se et ratione ipsius in comparatione ad materiam et produc-
tionem ipsius in esse et ad subiectum, de quo dicitur. Tertio de ratione
unitatis formae et eius declaratione et probatione et responsione ipsius
ad probationes adversariorum. Das viel kürzere Initium in der Hand-



Kleine Beiträge 327

schrift von Erlangen (fol. lOlv) ist folgendes : In hoc opere de unitate
forme tria principaliter possumus notare. Primo de positione plurali-
tatis formarum et probationibus et manifestationibus eiusdem. Secundo

de manifestatione forme in se et ratione ipsius et in comparatione ad

materiam et de productione ipsius in esse et de subiecto, de quo dicitur.
Tertio de positione unitatis forme et eius declaratione et probatione et
responsione ipsius ad probationes adversariorum. Es fehlt demnach in
der Erlangener Handschrift der persönlich gehaltene kurze prologus, der
in den beiden anderen Handschriften und in der Edition von Maurice
De Wulf an der Spitze des opusculum steht. Auch die folgenden
Ausführungen der Einleitung, welche die Einteilungen des Traktates bieten,
weisen TextVerschiedenheiten zwischen der Erlangener Handschrift und
der Ausgabe von De Wulf auf. Im Schlußsatz der Einleitung besteht
Übereinstimmung : Quintum capitulum, quomodo secundum hanc posi-
tionem vitantur posita inconvenientia. Sextum conclusio veritatis
intente in summa. Auch der Beginn des ersten Kapitels des ersten Teiles

weist Textverschiedenheiten auf. Bei De Wulf lautet das Initium dieses

Kapitels also : Quoniam hoc opus sequens de unitate formae intitulamus,
quid circa hoc sentiant reprobantes positionem unitatis formae decla-

rare in hoc capitulo intendimus. Dicunt enim, quod homo unam habet
formam, quae non est una simplex, sed ex multis composita ordinem
ad invicem habentibus naturalem, et sine quarum nulla perfectus homo

esse potest, quarum ultima et completiva totius aggregati est intellectus.
Im Erlangener Codex (fol. 102r) hat dieses Kapitel folgenden Anfang :

Quoniam hoc opus sequens de unitate forme, quid circa hoc sentiant
diversi doctores reprobantes positionem unitatis forme dicentes, quod
homo habet unam formam, quae non est una simplex, sed ex multis
composita ordinem habentibus ad invicem naturalem, sine quarum
nulla perfectus homo esse potest, quarum una et completiva ipsius
intellectus totius aggregati sibi intelligitur. Ich kann hier die

Textabweichungen nicht weiter verfolgen und will nur darauf hinweisen, daß

in der Erlangener Handschrift (fol. 105r - 107r) die capitula 5 und 6

der secunda pars principalis der Druckausgabe in einem einzigen Kapitel

5 zusammengefaßt sind. In der Druckausgabe ist an zwei Stellen

(p. 1 c. 2 p. 11 und p. 1 c. 3 p. 13) gegen Robert Kilwardby ausdrücklich

Stellung genommen. An der ersteren Stelle ist er nicht eigens

genannt : Hae sunt rationes, quibus videretur suam non tantum confir-
mare positionem esse probabilem etc. In der Erlangener Handschrift
ist der Gegner ausdrücklich genannt : Hae sunt rationes Roberti quibus



328 Kleine Beiträge

videtur non solum suam positionem esse probabilem etc. (fol. 102v).
An der zweiten Stelle ist der Gegner als Cantuariensis bezeichnet, da

ja Robert Kilwardby zur Zeit der Abfassung des Traktates Erzbischof

von Canterbury war. Haec sunt inconvenientia tria, quae Cantuariensis
concludit circa articulum incarnationis. In der Erlangener Handschrift
ist wieder Robertus genannt : Hec sunt inconvenientia, que concludun-

tur a Roberto circa articulum incarnationis (fol. 102v). An einer dritten
Stelle der Druckausgabe (p. 1 c. 3 p. 14) und in der Pariser
Handschrift ist von Cantuarienses die Rede : sie arguunt Cantuarienses. In
der Erlangener (fol. 103r) und auch in der Brüsseler Handschrift fehlt
das Cantuarienses.

Merkwürdig ist, daß noch zu Lebzeiten des Aegidius von Lessines,
der 1304 noch lebte, oder doch bald nach seinem Tode in dieser
Handschrift seine Schrift De unitate formae dem hl. Thomas zugeeignet ist.
Die Ausradierung des Namens Thomas im Kolophon der Handschrift
würde an sich noch nicht beweisen, daß wir eine apokryphe Thomasschrift

vor uns haben. Im Cod. Ripoll 132 des Archivo General de la
Corona de Aragon in Barcelona, welcher den Kommentar des hl. Thomas

zu De anima enthält, ist in der Titelüberschrift am Anfang : Incipit
scriptum fratris Thome de Aquino super librum de anima das : « fratris
Thome » radiert. In unserem Fall ist natürlich die Autorschaft des

Aegidius Lessines außer allen Zweifel gestellt.
Aegidius von Lessines ist auch bekannt durch seinen Brief an

Albertus Magnus, in welchem er die Ansicht seines früheren Lehrers
über 15 Thesen von Professoren der Pariser Artistenfakultät, welche

am 10. Dezember 1270 durch Bischof Stephan Tempier von Paris

verurteilt worden sind, erbittet. P. Mandonnet hat bekanntlich diesen

Brief mit der ausführlichen Antwort, welche Albert in seiner Schrift
De quindeeim problematibus darauf gegeben hat, nach zwei Münchener
Handschriften ediert und als wahrscheinliches Datum dieses Briefes
Ostern 1270 angegeben. Nun hat F. Van Steenberghen 1 in den Mélanges
Pelzer diese Schrift Alberts des Großen einer eindringenden
literarhistorischen und ideengeschichtlichen Untersuchung unterzogen und
auch an der Edition von Mandonnet zahlreiche Textverbesserungen

vorgenommen. Er hat außerdem das Datum des Briefes und der

1 F. Van Steenberghen, Le « De quindeeim problematibus » d'Albert le
Grand. Mélanges Auguste Pelzer. Etudes d'histoire littéraire et doctrinale de la
Scolastique médiévale, offertes à Monseigneur Auguste Pelzer à l'occasion de son
soixante-dixième anniversaire. Louvain 1947, 415-440.



Kleine Beiträge 329

Schrift Alberts später, nach der Abreise des hl. Thomas nach Italien
(August 1272) oder nach dem Tode des hl. Thomas (7. März 1274),

jedenfalls aber vor dem zweiten Verurteilungsdekret des Bischofs

Stephan Tempier (7. März 1277) angesetzt. Er weist mit Recht darauf hin,
daß es nicht gut verständlich wäre, wenn Aegidius von Lessines um
Ostern 1270 sich in diesen wissenschaftlichen Zeit- und Streitfragen
um Aufschluß an den in Köln weilenden und diesen Kontroversen
fernerstehenden greisen Albertus gewandt hätte, nachdem er doch
damals mit dem hl. Thomas, der mit diesen Problemen viel vertrauter
war, in St. Jacques unter dem gleichen Dache wohnte. F. Van Steen-

berghen macht darauf auch aufmerksam, daß inzwischen zwei andere

Handschriften der Schrift De quindecim problematibus aufgefunden
worden sind : Cod. 19 der Kapitelsbibliothek zu Toledo und Cod. 262

der Gräflich Schönbornschen Bibliothek zu Pommersfelden. Ich möchte
hier noch zwei andere Handschriften beifügen : Cod. 1549 N XXV der

Metropolitan-Kapitelsbibliothek in Prag (fol. 53r - 56v) und Cod. 166

der Studienbibliothek in Klagenfurt (fol. 79r-94v). Beide Handschriften,

von denen die erstere nicht vollständig sein dürfte, entstammen dem

15. Jahrhundert. Es gehört auch Clm 453, eine aus der Bibliothek von
Hartmann Schedel stammende Handschrift, die erste der von Mandonnet
seiner Edition zugrundegelegten beiden Codices, ins 15. Jahrhundert.
Freilich ist diese Münchener Handschrift eine Kopie der älteren
Handschrift von Pommersfelden.

Von der engen Verbundenheit des Aegidius von Lessines mit dem

Englischen Lehrer zeugt auch die Tatsache, daß seine Schrift De usuris
in communi in den ältesten Drucken der thomistischen Opuscula und in
den Gesamtausgaben der Werke des hl. Thomas diesem zugeeignet ist.
E. Hocedez L der diesen Traktat in die Zeit von 1276 oder 1277 bis 1285

verlegt, bemerkt mit Recht, daß diese Schrift deshalb, weil sie nicht

von Thomas stammt, keineswegs ihre Bedeutung verloren hat. Car le

« De usuris » est le seul traité théologique complet et systématique, que
nous possédions de cette époque sur la matière, les autres scolastiques
traitant de l'usure à l'occasion de leurs commentaires sur les Sentences

ou de leurs disputes quodlibétiques ; et de plus, Gilles est un disciple
fidèle de saint Thomas, dont il suit généralement la doctrine et qu'il
complète à l'occasion.

1 E. Hocedez S. J., La date du « De usuris » de Gilles de Lessines.
Ephemerides theologicae Lovanienses 3 (1926) 508-512.

Divus Thomas 28



330 Kleine Beiträge

Die Abfassung der Schrift De unitate formae durch Aegidius von
Lessines fiel in eine sehr kritische Zeit. Der Erzbischof Robert Kil-
wardby von Canterbury hatte am 18. März 1277 die thomistische Lehre

von der Einheit der Form verurteilt und Bischof Stephan Tempier von
Paris sucht diese Verurteilung auch auf Paris auszudehnen und bemühte
sich, allerdings ohne Erfolg, auch um eine Verurteilung dieser Lehre
durch die römische Kurie. Aegidius von Rom, der bedeutendste Schüler
des hl. Thomas von Aquin und ein Vorkämpfer der Lehre von der
Einheit der Form, hat an sich die Wirkung dieser kirchlichen
Verurteilung erfahren. Er hatte als baccalaureus der Theologie seinen

Liber contra gradus et pluralitatem formarum veröffentlicht. Bischof
Stephan Tempier verlangte von ihm Widerruf, und als er dies verweigerte,
wurde er nicht zum Magister der Theologie promoviert und mußte die
Universität verlassen. Erst nach dem Tode des Bischofs Stephan
Tempier (1285) konnte durch das Eingreifen des Papstes Honorius IV.
Aegidius von Rom Magister der Theologie in Paris werden. Aegidius
von Lessines wird im Stamser Katalog als baccalaureus in theologia
bezeichnet und sein Name fehlt auch in dem von Denifle edierten
Verzeichnis der « Magistri in theologia Parisius » des Predigerordens. Es

ist auffallend, daß ein Theologe, der so hervorragende Schriften verfaßt
hat, ein Schüler von Albertus Magnus und Thomas von Aquin, der

im Kloster St. Jacques sich auf die theologische Magisterwürde
vorbereitete, dieselbe nicht erlangt hat und baccalaureus geblieben ist. Hat
er das Schicksal seines Mitschülers und Namensgenossen Aegidius von
Rom geteilt und ist er wegen seiner Schrift De unitate formae, in welcher

er ausdrücklich Robert Kilwardby angreift und dessen Lehre als

Vernunft- und glaubenswidrig darstellt, nicht zum Magisterium der Theologie

gelangt

Eichstätt. Martin Grabmann.



Kleine Beiträge 331

Psalm 8 und die Gottebenbildlichkeit des Menschen

Die Menschen der Gegenwart mühen sich sehr, der Würde des

Menschen, die so tief in den Staub getreten, wieder neuen Glanz zu
verleihen. Die Untersuchungen über das Menschenbild, das so arg
entstellt worden ist, mehren sich von Tag zu Tag. Was immer im Lauf
der Geschichte zum Lobe und Preise der humanitas gesagt worden ist,
wird mit großer Geschäftigkeit hervorgeholt, zurecht gemacht und der

Mitwelt verkündet, um ihr in Erinnerung zu bringen, was sie sein, oder

besser, wieder werden soll. Nirgendwo ist über diesen Gegenstand
Größeres gesagt worden als auf den ersten Blättern der Bibel, und
es kann auch heute Schöneres und Treffenderes darüber nicht gesagt

werden, als daß der Mensch ein Ebenbild Gottes ist, daß er mit seinem

innersten Wesen und Sein in die Nähe Gottes gerückt ist, Anteil hat

an seiner Vollkommenheit und Größe. Ein Echo dieser uranfänglichen
Gottesoffenbarung über das Wesen des Menschen finden wir in dem

tiefempfundenen achten Psalm, wo uns erstmals im A. T. die uralte,
immer wiederkehrende Frage begegnet : Was ist der Mensch Die
Darlegung der religiösen Gedanken des Psalmisten ist jedoch nicht frei

von Schwierigkeiten, weshalb sich eine eingehendere Prüfung dieses

alttestamentlichen Menschenbildes wohl empfehlen dürfte.

In diesem Zusammenhang wird auch des neuen lateinischen Psalte-

riums, das auf Anregung und Anordnung Papst Pius XII. 1945 von den

Professoren des Päpstlichen Bibelinstitutes herausgegeben worden ist,
zu gedenken und dessen Übersetzung einer kritischen Prüfung zu
unterwerfen sein. Der Heilige Vater hat ja selbst in seinem Motu proprio
In cotidianis precibus vom 24. März 1945 erklärt, daß für den Forscher
noch manches zu tun übrig bleibt, und auch die Übersetzer haben in
ihrer römischen Ausgabe des Psalteriums auf schwierige Stellen

hingewiesen und um Verbesserungsvorschläge gebeten.

Psalm 8 ist ein Preislied auf die Größe Gottes und die Würde des

Menschen. Der Sänger zeichnet das Menschenbild, so wie der gläubige
Mensch der alten Zeit es erschaute. Der Anblick des gestirnten Himmels
und seiner unfaßbaren Wunder führt ihn zur Erkenntnis der Größe
des Schöpfers. Wer solche Pracht auf sich wirken läßt, der muß den

Baumeister loben, und wäre er ein unmündiges Kind. Angesichts sol-



332 Kleine Beiträge

cher Größe muß sich der Mensch wie ein Nichts vorkommen, wie ein

Stäubchen im unendlichen Weltall, das keinerlei Beachtung verdient.
Und doch hat Gott dieses Stäubchen nicht vergessen, er hat seiner in
Liebe gedacht, in Gnaden es heimgesucht. Er hat es über die Maßen

begnadigt und so hoch erhoben, daß ihm nicht viel daran fehlt, selbst

Elohim zu sein. « Du hast ihn nur wenig unter Gott (Elohim) gestellt. »

So lautet das feierliche Bekenntnis des Dichters. Es ist das Höchste,
was er vom Menschen zu sagen weiß. Die uralte Frage : Was ist der
Mensch hat in V. 6 eine Antwort erhalten, die ihn zur Krone der

Schöpfung macht, ihn in die Nähe Gottes führt. Wie sollen wir des

Psalmisten Wort verstehen

Elohim ist der häufigste und allgemeinste Gottesname des A. T.
und bezeichnet, namentlich wenn er mit dem Artikel verbunden ist,
den wahren Gott, wird aber auch von fremden Göttern (Ex. 12, 12 ;

3 Kön. 11, 5 [Astarte]), ja selbst von Götzenbildern (2 Chron. 25, 14)

und Hausgöttern (Gen. 31, 30) gebraucht. In vereinzelten Fällen wird
der Name Elohim geheimnisvollen überirdischen Wesen beigelegt, so

dem Geiste Samuels (1 Sam. 28, 13) und dem geheimnisvollen Gegner,
mit dem Jakob am Jabok gerungen hat (Gen. 32, 25). In abgeleiteter
Bedeutung wird der Name Elohim auch von Menschen gebraucht, die

mit göttlicher Vollmacht ausgerüstet sind, so von Moses (Ex. 4, 16 ;

7, 1), von Richtern und Herrschern (Ex. 21, 6 ; 22, 7 ; Ps. 82 [81] 1. 6).

Die Engel dagegen werden « Söhne Gottes » (bene Elohim) genannt
(Ps. 29 [28] 1 ; Job 1, 6 ; 2, 1 ; 38, 7). Die Übersetzer der Septuaginta
sowie die syrische Übersetzung und das Targum haben nun geglaubt,
dieses « wenig unter Elohim » abschwächen zu müssen, und daher Elohim
nicht als Gottesname, sondern als Bezeichnung für « Engel » gefaßt und
übersetzten : « Du hast ihn nur wenig unter die Engel gestellt. » Sie

waren dabei wohl geleitet von der spätjüdischen Neigung, die Transzendenz

Gottes stärker zu betonen als dies in der Frühzeit geschehen war.
Da das Psalterium Gallikanum auf der Septuaginta beruht, so hat
diese Fassung auch in der lateinischen Kirche Heimatrecht und Eingang
in das Brevier gefunden.

Die Übersetzer des neuen lateinischen Psalteriums haben an dieser

Auffassung festgehalten und übertragen : et fecisti eum paulo minorem
angelis. Doch hatten schon Aquila, Symmachus und Theodotion und
die syro-hexaplarische Übersetzung Elohim mit «Gott » wiedergegeben,
und auch Hieronymus hatte in seiner nach dem Hebräischen gefertigten
Übersetzung kein Bedenken getragen, « paulo minus a Deo » zu sagen.



Kleine Beiträge 333

Ebenso haben Zorell S. J.1 und Rembold S. J.2 in ihren Übersetzungen

aus dem Urtext diese Fassung aufgenommen, und die neueren
katholischen Psalmenerklärer haben fast ausnahmslos in Ps. 8, 6 einen Hinweis

auf die Gottebenbildlichkeit des Menschen gesehen (z. B. Reinke,

Zenner-Wiesmann, Schlögl, Miller, Thalhofer-Wutz, Peters, Herkenne,

Kalt, Nötscher u. a.). Nicht so einheitlich ist dagegen die Auffassung der

protestantischen Erklärer. Nicht wenige unter ihnen billigen die

Übersetzung der Septuaginta und meinen, Elohim bedeute hier nichts anderes

als « ein Wesen göttlicher Art », wie es etwa die Engel sind (Delitzsch,
Duhm, Gunkel, Kittel u. a.). Auch Eichrodt schreibt mit Bezug auf
Gen. 1, 26 : « Nun ist weiter zu beachten, daß offenbar mit Absicht
das Plural-Suffix gewählt ist. Gott spricht nicht : 'Ich will Menschen

machen nach meinem Bilde', sondern 'laßt uns Menschen machen

nach unserem Bilde', d. h. nicht nach dem Bilde des einen Gottes

Jahve ist der Mensch geschaffen, sondern nach dem der Elohim-Wesen.

Es ist dieselbe Ehrfurcht vor der Unvergleichlichkeit Jahves, die in
Ps. 8 dazu führt, als die höchste Würde des Menschen zu preisen, daß

er nur wenig hinter Elohim zurücksteht, hinter den Angehörigen der

göttlichen Sphäre, während Jahve, den der Psalm als den Herrscher

über alle Lande verherrlicht, keine Entsprechung mehr hat » (Theologie
des A. T. 1935. 2. 61). Ähnlich sagt Procksch : « Nicht Gott in seiner

schlechthin einzigen Anbetungswürdigkeit ist das Urbild des Menschen,

sondern in seiner Natur, die sich auch in den anderen himmlischen
Wesen findet, also in der geschöpflichen Welt einen Abdruck empfangen
kann » (Genesis 1924. 448). Bei solcher Auffassung wird die ganze
Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen in Frage gestellt, und
es verlohnt sich daher gewiß, die Berechtigung solcher Aufstellungen zu

prüfen.
P. Bea rechtfertigt die lateinische Übersetzung von Ps. 8, 6 in

dem neuen Psalterium wie folgt : « Meno chiaro è il caso della tradu-
zione di elohim con ayysXot. Ps. 8, 6 ; 96 (97) 7 ; 137 (138) 1, significando
elohim non soltanto Dio stesso, ma anche gli esseri spirituali che formano

quasi la Corte divina. Nel Salmo 8 si puô dubitare quale sia il senso. »

(A. Bea S. J., Il Nuovo Salterio Latino. Roma 1946, p. 70.) Allein schon

1863 hat Reinke in seinen « Beiträgen zur Erklärung des A. T. (V. 365 ff.)
nachgewiesen, daß an keiner Stelle des A. T. der Ausdruck Elohim

1 Psalterium ex Hebraeo Latinum. Romae 1928.
2 Der Davidpsalter des Römischen Breviers. Paderborn 1933.



334 Kleine Beiträge

gebraucht sei, um den von Engeln gebildeten Hofstaat Gottes zu
bezeichnen. Der Sänger von Ps. 8 ist in seinem Gedankengang ganz
offensichtlich von dem Schöpfungsbericht in Gen. 1 beeinflußt, was von
allen Erklärern zugegeben wird. Wollte man also die Deutung Elohim
Engel beibehalten, so müßte man folgerichtig auch den Bericht der
Genesis, wo Elohim als Schöpfer erscheint, in diesem Sinne erklären
und die ganze Schöpfung als einen Akt der « Angehörigen der göttlichen
Sphäre », also Gottes und seiner Engel bezeichnen. Diese Mitwirkung
der Engel etwa nur auf die Schöpfung des Menschen zu beschränken,
wird auch durch den Plural : « Laßt uns den Menschen machen nach

unserem Bilde » nicht notwendig gemacht, denn dieser Plural kann auch

in anderer Weise zur Genüge erklärt werden. Der Schöpfungsbericht
läßt in keiner Weise erkennen, daß bei der Erschaffung der Welt und des

Menschen untergeordnete Wesen beteiligt gewesen sind.

Legt man Gewicht darauf, daß der Mensch nicht Ebenbild Jahves

genannt wird, was man doch nach Ps. 8, 1 eigentlich erwarten sollte,

so wird man darauf antworten, daß eben die Bezugnahme auf den

Schöpfungsbericht Gen. 1 die Ausdrucksweise des Psalmisten beeinflußt

hat.
Wenn die Septuaginta den Gedanken unerträglich fand, daß dem

Menschen nur wenig fehlt, um selber Elohim zu sein, so mag das daraus

zu erklären sein, daß sie die Ausdrucksweise des Psalmisten verkannte,
die ja doch nur eine dichterische Umschreibung der Gottebenbildlichkeit
des Menschen sein sollte. Daß diese Gottebenbildlichkeit auch dem

Spätjudentum eine feststehende Lehre war, zeigen die Stellen Sir. 17, 3

und Sap. 2, 23, wo bereits eine nähere Deutung und Erklärung dieser

Gottebenbildlichkeit geboten wird. An letzterer Stelle bieten sogar die

besten und ältesten Handschriften B Sin A den sehr bezeichnenden

Text eixova T7jç iSiàç ISiotvjtoç suoc/jasv aÙTÔv, « er hat ihn zum Bilde
seines eigenen Wesens gemacht », während andere Handschriften mit
It Vulg sich mehr an den Wortlaut der Genesis anschließen und sagen
eixov« -njç o;ao!.6t7;toç, ad imaginem similitudinis.

Auch die beiden Psalmstellen Ps. 97 (96), 7 und 138 (137), 1 können

nicht als Beweis dafür angeführt werden, daß Elohim in der Bedeutung
von « Engel » gefaßt werden müßte, wie es wiederum in der Vulgata
geschieht, denn in beiden Fällen entspricht dem Zusammenhang weit
besser die Bedeutung « Götter » (s. Kommentare).

Die Gottebenbildlichkeit des Menschen stellt einen Höhepunkt
göttlicher Offenbarung über die Herkunft des Menschen dar. Es gibt im



Kleine Beiträge 335

außerbiblischen Bereich des Altertums, besonders in den

assyrischbabylonischen Schöpfungsmythen nur schwache und dunkle Anklänge
an diese Uroffenbarung. Auch das sophokleische : « Vieles Gewaltige
lebt, doch nichts ist gewaltiger als der Mensch », aus der Antigone kann
damit nicht in Vergleich gesetzt werden. Indem Ps. 8 mit kurzen,

einprägsamen Worten die Majestät und absolute Erhabenheit Gottes

preist und ihr die Nichtigkeit und Kleinheit des Menschen gegenüberstellt,

hebt sich auf diesem Hintergrunde die gnadenvolle Erhebung des

Menschen zur Ebenbildlichkeit Gottes umso schärfer und wirksamer ab.

Drei Grund- und Kerngedanken alttestamentlicher Theologie werden in
diesem kurzen Liede aufs Schönste zusammengefaßt und zueinander in
Beziehung gesetzt. Ps. 8 ist sowohl inhaltlich wie auch formell mit
Recht als eine Perle des biblischen Psalters oftmals gerühmt und
gepriesen worden.

So mag man es bedauern, daß das neue lateinische Psalterium an
einem Text festgehalten hat, der die unzweifelhaft zugrunde liegende,

theologisch hochbedeutsame Idee der Gottebenbildlichkeit ganz außer

acht läßt und in den Psalm einen Gedanken einträgt, der sonst in der

Bibel keine Entsprechung hat.

Freiburg i. Br. Meinrad Schumpp O. P.


	Kleine Beiträge

