Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 26 (1948)

Rubrik: Kleine Beitrage

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kleine Beitrage

Eine dritte Handschrift des Traktates De Unitate formae
des Aegidius von Lessines O. P. (Cod. Etlang. 207)

Im gewaltigen wissenschaftlichen Lebenswerk des nun in Gott
ruhenden Professors Maurice De Wulf nimmt seine Edition und Unter-
suchung des Traktates De Unitate formae des Dominikanertheologen
Aegidius von Lessines !, womit er im Jahre 1901 die groBe Serie von
Texten belgischer Scholastiker begriindet und erdffnet hat, eine bedeut-
same Stelle ein. Dieser im Juli 1278 geschriebene Traktat war zur
Verteidigung der thomistischen Eigenlehre von der Einheit der sub-
stantialen Form gegen den Dominikanertheologen Erzbischof von Canter-
bury und spitern Kardinal Robert Kilwardby, der auch als Cantua-
riensis zweimal angefiihrt ist, gerichtet. Da in dem von Kardinal Ehrle
verdffentlichten Text des Briefes des Robert Kilwardby an seinen
Ordensgenossen, den Erzbischof von Korinth, Peter von Conflans 2, in
welchem er seine Verurteilung thomistischer Thesen verteidigt, die Lehre
von der Einheit der Form nicht erwiahnt ist, war De Wulf damals der
Anschauung, daB die Streitschrift des Aegidius von Lessines sich gegen
eine uns nicht bekannte Schrift De Unitate formae des Robert Kilwardby
wende. Nachher hat A. Birkenmajer ® aus Cod. lat. Vindobon. 1536
den in den beiden von Ehrle beniitzten Codices fehlenden SchluBab-

1 M. DE WuLr, Le Traité De Unitate formae de Gilles de Lessines (Texte
inédit et Etude). Les Philosophes Belges, tome I. Louvain 1901) ; M. GRABMANN,
Aegidius von Lessines. Divus Thomas 2 (1924), 35-54. Mittelalterliches Geistes-
leben II. Miinchen 1936, 512-530.

2 F. EHRLE S. J., Beitrige zur Geschichte der mittelalterlichen Scholastik II.
Der Augustinismus und der Aristotelismus in der Scholastik gegen Ende des
13. Jahrhunderts. Archiv fiir Literatur- und Kirchengeschichte des Mittelalters V,
1889, 603-635, speziell 624-632.

3 A. BIRKENMAJER, Vermischte Abhandlungen zur Geschichte der mittel-
alterlichen Philosophie. Beitrige zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters,
Bd. XX, Heft 5. Miinster 1922, 36-69 : Der Brief Robert Kilwardbys an Peter
von Conflans und die Streitschrift des Aegidius von Lessines. Wie mir P. Pelster
aus Rom mitteilt, hat P. Z. Alszeghy S. J., Professor an der Universitd Gregoriana,
eine kritische Ausgabe des Briefes Robert Kilwardbys an Peter von Conflans auf
Grund aller Handschriften mit reichen Verweisen auf die umliegenden augusti-
nisch-aristotelischen Schriften hergestellt.



Kleine Beitrige 325

schnitt dieses Briefes, der die positio de unitate formae erértert, ediert
und gezeigt, daB die von Aegidius angefiihrten Sitze sich wortlich in
diesem SchluBpassus der Wiener Handschrift finden. M. De Wulf hat
sich dann auch dieser Feststellung Birkenmajers angeschlossen und die
Meinung geduBert, daB Aegidius unmittelbar diesen Brief von Peter von
Conflans aus Korinth zugeschickt erhalten habe . Ich bringe hier auch
die Beurteilung dieses Traktates De unitate formae durch De Wulf :
« Le style est concis, le raisonnement serré, livre le résultat de reflexions
personnelles. Le De unitate formae tient une des premiéres places, et
peut-étre la premiére, dans la riche littérature que provoqua, a la fin
du siécle, la controverse des formes. »

Die Edition von Professor Maurice De Wulf stiitzt sich auf zwei
Handschriften, die er ausfithrlich beschrieben hat. Die erste und bessere
ist Cod. lat. 15962 fol. 181r - 192v der Bibliothéque nationale in Paris,
eine Pergamenthandschrift aus dem Anfang des 14. Jahrhunderts ; die
zweite ist Cod. 873 - 885 fol. 118r - 132v der Bibliothéque royale von
Briissel, eine Pergamenthandschrift aus dem Ende des 14. Jahrhunderts.
Die Pariser Handschrift enthélt noch einen Appendix, der im Codex
von Briissel sich nicht findet.

Zu diesen bisher allein bekannten Handschriften méchte ich eine
dritte hinzufiigen, die fiir eine Neuausgabe dieses Traktates oder viel-
mehr fiir einen Neudruck der Edition dieses Traktates von M. De Wulf
herangezogen werden kann. Cod. 207 (Irmischer 5307) der Universitits-
bibliothek Erlangen, eine Pergamenthandschrift d. 13./14. Jahrhunderts,
enthilt eine Reihe von echten Thomasschriften : De motu cordis, die
Kommentare zu den Analytica Posteriora und zu De anima, De mix-
tione elementorum, De ente et essentia. Hieran reiht sich von fol. 101v-
112v ein Traktat : De unitate formae. Den SchluB des Codex bilden
die pseudo-boethianische Schrift De unitate und das thomistische opus-
culum De aeternitate mundi. Fiir uns kommt die Schrift De unitate
formae in Betracht. Der vorziigliche Katalog der Pergamenthandschriften
der Universititsbibliothek Erlangen von Hans Fischer 2 bezeichnet in
der am Anfang der Beschreibung der Handschrift stehenden kurzen In-
haltsiibersicht diese Schrift als: ‘Item (Thomae ?) de unitate formae.’
Dieses Stiick der Handschrift beschreibt er also : Bl. 101’ in der Seite

1 M. DE Wurr, Histoire de la philosophie médiévale. Louvain 8 (1936),

203-204.
? H. FiscHER, Die lateinischen Pergamenthandschriften der Universitits-

bibliothek Erlangen. Erlangen 1928, 244-245.



326 Kleine Beitrige

weiter : In hoc opere de unitate forme tria principaliter. — Bl. 112’
SchluB : Sed magis convenientem et fidei et rationi. Alia circa hanc
materiam et hec dicta a nobis sufficiant. - Explicit opusculum (Rasur
Magistri ? Thome) bone memorie compilatum de unitate forme. Bei der
paldographischen Beschreibung des Codex bemerkt Hans Fischer : « Der
ganze Charakter des Manuskripts weist auf die Herkunft von einer
franzosischen Universitiat, vermutlich Paris, und zwar auf sukzessive
Aneinanderreihung der einzelnen Teile. Auch der Zusatz bone memorie
zum Namen des Thomas Bl. 112’ zeigt auf eine seinem Tode 1274 nicht
besonders ferne Zeit. » Hans Fischer scheint hier dieses opusculum fiir
eine echte Thomasschrift zu halten. Es wird ja auch im Stamser
Katalog dem hl. Thomas ein Traktat De unitate formae zugeeignet. Der
in den Druckausgaben der Werke des hl. Thomas stehende Traktat De
pluralitate formarum ist von P. Pelster als ein Werk des Thomas von
Sutton O. P. erwiesen.

Ich lieB mir vor vielen Jahren die Handschrift nach Miinchen
kommen und auch Photokopien dieses opusculum De unitate formae
herstellen. Dem Schriftcharakter nach ist dieses Stiick Ende des 13. oder
zu Beginn des 14. Jahrhunderts geschrieben. Der im Kolophon radierte
Name des Verfassers lautet sicher Thome. Das vorhergehende radierte
Wort scheint mir nicht magistri, eher fratris zu lauten. Bei einer
niaheren Durchsicht des Traktates iiberzeugte ich mich davon, daB wir
hier eine Handschrift der Abhandlung des Aegidius von Lessines De
unitate vor uns haben. Die Verschiedenheit des Anfangs hat bisher
diese Identifizierung verhindert. In der Edition von Maurice De Wulf
lautet das Initium also: Quoniam in quaestione de unitate formae in
uno ente, circa quam doctores tam in theologia quam in philosophia
authentici et famosi diversimode sentiunt et diversa tenent ac tradunt,
nonnulli eorum sic suam positionem conantur astruere, ut reliquam
damnent et reprobent, ac eam asserant nec ratione nec veritate sub-
nixam, et non solum inopinabilem esse, sed etiam haereticam et contra
fidem catholicam, ideo sequens opus attentavimus et praesumpsimus
scribere de unitate formae, de quo principaliter describimus secundum
intellectum nostrum. Primo de positione pluralitatis formarum intendo
positionem ipsam et probationes positionis enucleare. Secundo de ipsa
forma in se et ratione ipsius in comparatione ad materiam et produc-
tionem ipsius in esse et ad subiectum, de quo dicitur. Tertio de ratione
unitatis formae et eius declaratione et probatione et responsione ipsius
ad probationes adversariorum. Das viel kiirzere Initium in der Hand-



Kleine Beitrige 327

schrift von Erlangen (fol. 101v) ist folgendes : In hoc opere de unitate
forme tria principaliter possumus notare. Primo de positione plurali-
tatis formarum et probationibus et manifestationibus eiusdem. Secundo
de manifestatione forme in se et ratione ipsius et in comparatione ad
materiam et de productione ipsius in esse et de subiecto, de quo dicitur.
Tertio de positione unitatis forme et eius declaratione et probatione et
responsione ipsiﬁs ad probationes adversariorum. Es fehlt demnach in
der Erlangener Handschrift der persénlich gehaltene kurze prologus, der
in den beiden anderen Handschriften und in der Edition von Maurice
De Wulf an der Spitze des opusculum steht. Auch die folgenden Aus-
fiihrungen der Einleitung, welche die Einteilungen des Traktates bieten,
weisen Textverschiedenheiten zwischen der Erlangener Handschrift und
der Ausgabe von De Wulf auf. Im SchluBsatz der Einleitung besteht
Ubereinstimmung : Quintum capitulum, quomodo secundum hanc posi-
tionem vitantur posita inconvenientia. Sextum conclusio veritatis in-
tente in summa. Auch der Beginn des ersten Kapitels des ersten Teiles
weist Textverschiedenheiten auf. Bei De Wulf lautet das Initium dieses
Kapitels also : Quoniam hoc opus sequens de unitate formae intitulamus,
quid circa hoc sentiant reprobantes positionem unitatis formae decla-
rare in hoc capitulo intendimus. Dicunt enim, quod homo unam habet
formam, quae non est una simplex, sed ex multis composita ordinem
ad invicem habentibus naturalem, et sine quarum nulla perfectus homo
esse potest, quarum ultima et completiva totius aggregati est intellectus.
Im Erlangener Codex (fol. 102r) hat dieses Kapitel folgenden Anfang :
Quoniam hoc opus sequens de unitate forme, quid circa hoc sentiant
diversi doctores reprobantes positionem ‘unitatis forme dicentes, quod
homo habet unam formam, quae non est una simplex, sed ex multis
composita ordinem habentibus ad invicem naturalem, sine quarum
nulla perfectus homo esse potest, quarum una et completiva ipsius
intellectus totius aggregati sibi intelligitur. Ich kann hier die Text-
abweichungen nicht weiter verfolgen und will nur darauf hinweisen, daf3
in der Erlangener Handschrift (fol. 105r - 107r) die capitula 5 und 6
der secunda pars principalis der Druckausgabe in einem einzigen Kapi-
tel 5 zusammengefaBt sind. In der Druckausgabe ist an zwei Stellen
(p-1 c.2 p.11 und p. 1 c. 3 p. 13) gegen Robert Kilwardby ausdriick-
lich Stellung genommen. An der ersteren Stelle ist er nicht eigens
genannt : Hae sunt rationes, quibus videretur suam non tantum confir-
mare positionem esse probabilem etc. In der Erlangener Handschrift
ist der Gegner ausdriicklich genannt : Hae sunt rationes Roberti quibus



328 Kleine Beitrige

videtur non solum suam positionem esse probabilem etc. (fol. 102v).
An der zweiten Stelle ist der Gegner als Cantuariensis bezeichnet, da
ja Robert Kilwardby zur Zeit der Abfassung des Traktates Erzbischof
von Canterbury war. Haec sunt inconvenientia tria, quae Cantuariensis
concludit circa articulum incarnationis. In der Erlangener Handschrift
ist wieder Robertus genannt : Hec sunt inconvenientia, que concludun-
tur a Roberto circa articulum incarnationis (fol. 102v). An einer dritten
Stelle der Druckausgabe (p.1 c.3 p. 14) und in der Pariser Hand-
schrift ist von Cantuarienses die Rede : sic arguunt Cantuarienses. In
der Erlangener (fol. 103r) und auch in der Briisseler Handschrift fehlt
das Cantuarienses.

Merkwiirdig ist, da noch zu Lebzeiten des Aegidius von Lessines,
der 1304 noch lebte, oder doch bald nach seinem Tode in dieser Hand-
schrift seine Schrift De unitate formae dem hl. Thomas zugeeignet ist.
Die Ausradierung des Namens Thomas im Kolophon der Handschrift
wiirde an sich noch nicht beweisen, daB wir eine apokryphe Thomas-
schrift vor uns haben. Im Cod. Ripoll 132 des Archivo General de la
Corona de Aragdn in Barcelona, welcher den Kommentar des hl. Thomas
zu De anima enthilt, ist in der Titeliiberschrift am Anfang : Incipit
scriptum fratris Thome de Aquino super librum de anima das : « fratris
Thome » radiert. In unserem Fall ist natiirlich die Autorschaft des
Aegidius Lessines auBer allen Zweifel gestellt.

Aegidius von Lessines ist auch bekannt durch seinen Brief an
Albertus Magnus, in welchem er die Ansicht seines fritheren Lehrers
iiber 15 Thesen von Professoren der Pariser Artistenfakultidt, welche
am 10. Dezember 1270 durch Bischof Stephan Tempier von Paris
verurteilt worden sind, erbittet. P. Mandonnet hat bekanntlich diesen
Brief mit der ausfiihrlichen Antwort, welche Albert in seiner Schrift
De quindecim problematibus darauf gegeben hat, nach zwei Miinchener
Handschriften ediert und als wahrscheinliches Datum dieses Briefes
Ostern 1270 angegeben. Nun hat F. Van Steenberghen ! in den Mélanges
Pelzer diese Schrift Alberts des GroBen einer eindringenden literar-
historischen und ideengeschichtlichen Untersuchung unterzogen und
auch an der Edition von Mandonnet zahlreiche Textverbesserungen
vorgenommen. Er hat auBerdem das Datum des Briefes und der

1 F. VAN STEENBERGHEN, Le « De quindecim problematibus» d’Albert le
Grand. Mélanges Auguste Pelzer. Etudes d’histoire littéraire et doctrinale de la
Scolastique médiévale, offertes & Monseigneur Auguste Pelzer a 'occasion de son
soixante-dixiéme anniversaire, Louvain 1947, 415-440.



Kleine Beitrige 329

Schrift Alberts spéter, nach der Abreise des hl. Thomas nach Italien
(August 1272) oder nach dem Tode des hl. Thomas (7. Marz 1274),
jedenfalls aber vor dem zweiten Verurteilungsdekret des Bischofs Ste-
phan Tempier (7. Mérz 1277) angesetzt. Er weist mit Recht darauf hin,
daB es nicht gut verstindlich wire, wenn Aegidius von Lessines um
Ostern 1270 sich in diesen wissenschaftlichen Zeit- und Streitfragen
um Aufschluf an den in Kéln weilenden und diesen Kontroversen
fernerstehenden greisen Albertus gewandt hitte, nachdem er doch da-
mals mit dem hl. Thomas, der mit diesen Problemen viel vertrauter
war, in St. Jacques unter dem gleichen Dache wohnte. F. Van Steen-
berghen macht darauf auch aufmerksam, daB inzwischen zwei andere
Handschriften der Schrift De quindecim problematibus aufgefunden
worden sind : Cod. 19 der Kapitelsbibliothek zu Toledo und Cod. 262
der Griflich Schonbornschen Bibliothek zu Pommersfelden. Ich méchte
hier noch zwei andere Handschriften beifiigen : Cod. 1549 N XXV der
Metropolitan-Kapitelsbibliothek in Prag (fol. 53r - 56v) und Cod. 166
der Studienbibliothek in Klagenfurt (fol. 79r-94v). Beide Handschriften,
von denen die erstere nicht vollstindig sein diirfte, entstammen dem
15. Jahrhundert. Es gehort auch Clm 453, eine aus der Bibliothek von
Hartmann Schedel stammende Handschrift, die erste der von Mandonnet
seiner Edition zugrundegelegten beiden Codices, ins 15. Jahrhundert.
Freilich ist diese Miinchener Handschrift eine Kopie der alteren Hand-
schrift von Pommersfelden.

Von der engen Verbundenheit des Aegidius von Lessines mit dem
Englischen Lehrer zeugt auch die Tatsache, daB3 seine Schrift De usuris
in communi in den &ltesten Drucken der thomistischen Opuscula und in
den Gesamtausgaben der Werke des hl. Thomas diesem zugeeignet ist.
E. Hocedez 1, der diesen Traktat in die Zeit von 1276 oder 1277 bis 1285
verlegt, bemerkt mit Recht, daB diese Schrift deshalb, weil sie nicht
von Thomas stammt, keineswegs ihre Bedeutung verloren hat. Car le
« De usuris » est le seul traité théologique complet et systématique, que
nous possédions de cette époque sur la matiére, les autres scolastiques
traitant de 'usure a 1'occasion de leurs commentaires sur les Sentences
ou de leurs disputes quodlibétiques ; et de plus, Gilles est un disciple
fidele de saint Thomas, dont il suit généralement la doctrine et qu'il
compléte a I'occasion.

1 E. Hocepez S. J., La date du « De usuris» de Gilles de Lessines. Ephe-
merides theologicae Lovanienses 3 (1926) 508-512.

Divus Thomas 23



330 Kleine Beitrige

Die Abfassung der Schrift De unitate formae durch Aegidius von
Lessines fiel in eine sehr kritische Zeit. Der Erzbischof Robert Kil-
wardby von Canterbury hatte am 18. Marz 1277 die thomistische Lehre
von der Einheit der Form verurteilt und Bischof Stephan Tempier von
Paris sucht diese Verurteilung auch auf Paris auszudehnen und bemiihte
sich, allerdings ohne Erfolg, auch um eine Verurteilung dieser Lehre
durch die rémische Kurie. Aegidius von Rom, der bedeutendste Schiiler
des hl. Thomas von Aquin und ein Vorkimpfer der Lehre von der
Einheit der Form, hat an sich die Wirkung dieser kirchlichen Ver-
urteilung erfahren. Er hatte als baccalaureus der Theologie seinen
Liber contra gradus et pluralitatem formarum verdffentlicht. Bischof
Stephan Tempier veﬂangte von ihm Widerruf, und als er dies verweigerte,
wurde er nicht zum Magister der Theologie promoviert und muBte die
Universitdt verlassen. Erst nach dem Tode des Bischofs Stephan
Tempier (1285) konnte durch das Eingreifen des Papstes Honorius IV.
Aegidius von Rom Magister der Theologie in Paris werden. Aegidius
von Lessines wird im Stamser Katalog als baccalaureus in theologia
bezeichnet und sein Name fehlt auch in dem von Denifle edierten
Verzeichnis der « Magistri in theologia Parisius » des Predigerordens. Es
ist auffallend, daB ein Theologe, der so hervorragende Schriften verfaBt
hat, ein Schiiler von Albertus Magnus und Thomas von Aquin, der
im Kloster St. Jacques sich auf die theologische Magisterwiirde vorbe-
reitete, dieselbe nicht erlangt hat und baccalaureus geblieben ist. Hat
er das Schicksal seines Mitschiilers und Namensgenossen Aegidius von
Rom geteilt und ist er wegen seiner Schrift De unitate formae, in welcher
er ausdriicklich Robert Kilwardby angreift und dessen Lehre als ver-
nunft- und glaubenswidrig darstellt, nicht zum Magisterium der Theo-
logie gelangt ?

Eichstitt. Martin Grabmann.



Kleine Beitrige 331

Psalm 8 und die Gottebenbildlichkeit des Menschen

Die Menschen der Gegenwart miihen sich sehr, der Wiirde des
Menschen, die so tief in den Staub getreten, wieder neuen Glanz zu ver-
leihen. Die Untersuchungen iiber das Menschenbild, das so arg ent-
stellt worden ist, mehren sich von Tag zu Tag. Was immer im Lauf
der Geschichte zum Lobe und Preise der humanitas gesagt worden ist,
wird mit groBer Geschaftigkeit hervorgeholt, zurecht gemacht und der
Mitwelt verkiindet, um ihr in Erinnerung zu bringen, was sie sein, oder
besser, wieder werden soll. Nirgendwo ist iiber diesen Gegenstand
GroBeres gesagt worden als auf den ersten Blittern der Bibel, und
es kann auch heute Schoneres und Treffenderes dariiber nicht gesagt
werden, als da3 der Mensch ein Ebenbild Gottes ist, daB3 er mit seinem
innersten Wesen und Sein in die Nihe Gottes geriickt ist, Anteil hat
an seiner Vollkommenheit und GréBe. Ein Echo dieser uranfinglichen
Gottesoffenbarung iiber das Wesen des Menschen finden wir in dem
tiefempfundenen achten Psalm, wo uns erstmals im A.T. die uralte,
immer wiederkehrende Frage begegnet : Was ist der Mensch ? Die Dar-
legung der religiésen Gedanken des Psalmisten ist jedoch nicht frei
von Schwierigkeiten, weshalb sich eine eingehendere Priifung dieses
alttestamentlichen Menschenbildes wohl empfehlen diirfte,

In diesem Zusammenhang wird auch des neuen lateinischen Psalte-
riums, das auf Anregung und Anordnung Papst Pius XII. 1945 von den
Professoren des Pipstlichen Bibelinstitutes herausgegeben worden ist,
zu gedenken und dessen Ubersetzung einer kritischen Priifung zu unter-
werfen sein. Der Heilige Vater hat ja selbst in seinem Motu proprio
In cotidianis precibus vom 24. Mirz 1945 erklirt, daB fiir den Forscher
noch manches zu tun iibrig bleibt, und auch die Ubersetzer haben in
ihrer romischen Ausgabe des Psalteriums auf schwierige Stellen hin-
gewiesen und um Verbesserungsvorschlige gebeten.

Psalm 8 ist ein Preislied auf die Gré8e Gottes und die Wiirde des
Menschen. Der Sianger zeichnet das Menschenbild, so wie der gliubige
Mensch der alten Zeit es erschaute. Der Anblick des gestirnten Himmels
und seiner unfaBbaren Wunder fithrt ihn zur Erkenntnis der GroBe
des Schopfers. Wer solche Pracht auf sich wirken 148t, der muf3 den
Baumeister loben, und wire er ein unmiindiges Kind. Angesichts sol-



332 Kleine Beitrige

cher GroBe muB sich der Mensch wie ein Nichts vorkommen, wie ein
Stdubchen im unendlichen Weltall, das keinerlei Beachtung verdient.
Und doch hat Gott dieses Staubchen nicht vergessen, er hat seiner in
Liebe gedacht, in Gnaden es heimgesucht. Er hat es iiber die MaBen
begnadigt und so hoch erhoben, daB3 ihm nicht viel daran fehlt, selbst
Elohim zu sein. « Du hast ihn nur wenig unter Gott (Elohim) gestellt. »
So lautet das feierliche Bekenntnis des Dichters. Es ist das Hochste,
was er vom Menschen zu sagen weiBl. Die uralte Frage : Was ist der
Mensch ? hat in V. 6 eine Antwort erhalten, die ihn zur Krone der
Schépfung macht, ihn in die Nihe Gottes fithrt. Wie sollen wir des
Psalmisten Wort verstehen ?

Elohim ist der hiufigste und allgemeinste Gottesname des A. T.
und bezeichnet, namentlich wenn er mit dem Artikel verbunden ist,
den wahren Gott, wird aber auch von fremden Goéttern (Ex. 12, 12;
3 Kon. 11, 5 [Astarte]), ja selbst von Gotzenbildern (2 Chron. 25, 14)
und Hausgéttern (Gen. 31, 30) gebraucht. In vereinzelten Féllen wird
der Name Elohim geheimnisvollen {iiberirdischen Wesen beigelegt, so
dem Geiste Samuels (1 Sam. 28, 13) und dem geheimnisvollen Gegner,
mit dem Jakob am Jabok gerungen hat (Gen. 32, 25). In abgeleiteter
Bedeutung wird der Name Elohim auch von Menschen gebraucht, die
mit gottlicher Vollmacht ausgeriistet sind, so von Moses (Ex. 4, 16;
7, 1), von Richtern und Herrschern (Ex. 21, 6; 22, 7 ; Ps. 82 [81] 1. 6).
Die Engel dagegen werden «Sohne Gottes» (bene Elohim) genannt
(Ps.29[28) 1; Job 1, 6; 2, 1; 38, 7). Die Ubersetzer der Septuaginta
sowie die syrische Ubersetzung und das Targum haben nun geglaubt,
dieses « wenig unter Elohim » abschwéichen zu miissen, und daher Elohim
nicht als Gottesname, sondern als Bezeichnung fiir « Engel » gefaB3t und
iibersetzten : « Du hast ihn nur wenig unter die Engel gestellt.» Sie
waren dabei wohl geleitet von der spatjiidischen Neigung, die Transzen-
denz Gottes stirker zu betonen als dies in der Friihzeit geschehen war.
Da das Psalterium Gallikanum auf der Septuaginta beruht, so hat
diese Fassung auch in der lateinischen Kirche Heimatrecht und Eingang
in das Brevier gefunden. ' '

Die Ubersetzer des neuen lateinischen Psalteriums haben an dieser
Auffassung festgehalten und iibertragen : et fecisti eum paulo minorem
angelis. Doch hatten schon Aquila, Symmachus und Theodotion und
die syro-hexaplarische Ubersetzung Elohim mit « Gott » wiedergegeben,
und auch Hieronymus hatte in seiner nach dem Hebriischen gefertigten
Ubersetzung kein Bedenken getragen, « paulo minus a Deo » zu sagen.



Kleine Beitrige 333

Ebenso haben Zorell S.J.! und Rembold S. J. 2 in ihren Ubersetzungen
aus dem Urtext diese Fassung aufgenommen, und die neueren katho-
lischen Psalmenerklarer haben fast ausnahmslos in Ps. 8, 6 einen Hin-
weis auf die Gottebenbildlichkeit des Menschen gesehen (z. B. Reinke,
Zenner-Wiesmann, Schlogl, Miller, Thalhofer-Wutz, Peters, Herkenne,
Kalt, Notscher u.a.). Nicht so einheitlich ist dagegen die Auffassung der
protestantischen Erklirer. Nicht wenige unter ihnen billigen die Uber-
setzung der Septuaginta und meinen, Elohim bedeute hier nichts anderes
als «ein Wesen gottlicher Art», wie es etwa die Engel sind (Delitzsch,
Duhm, Gunkel, Kittel u.a.). Auch Eichrodt schreibt mit Bezug auf
Gen. 1, 26 : « Nun ist weiter zu beachten, daB3 offenbar mit Absicht
das Plural-Suffix gewahlt ist. Gott spricht nicht : ‘Ich will Menschen
machen nach meinem Bilde’, sondern ‘laBt uns Menschen machen
nach unserem Bilde’, d.h. nicht nach dem Bilde des einen Gottes
Jahve ist der Mensch geschaffen, sondern nach dem der Elohim-Wesen.
Es ist dieselbe Ehrfurcht vor der Unvergleichlichkeit Jahves, die in
Ps. 8 dazu fiihrt, als die hochste Wiirde des Menschen zu preisen, dal
er nur wenig hinter Elohim zuriicksteht, hinter den Angehérigen der
gottlichen Sphire, wihrend Jahve, den der Psalm als den Herrscher
iiber alle Lande verherrlicht, keine Entsprechung mehr hat » (Theologie
des A. T. 1935. 2. 61). Ahnlich sagt Procksch : « Nicht Gott in seiner
schlechthin einzigen Anbetungswiirdigkeit ist das Urbild des Menschen,
sondern in seiner Natur, die sich auch in den anderen himmlischen
Wesen findet, also in der geschépflichen Welt einen Abdruck empfangen
kann » (Genesis 1924. 448). Bei solcher Auffassung wird die ganze
Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen in Frage gestellt, und
es verlohnt sich daher gewiB, die Berechtigung solcher Aufstellungen zu
priifen.

P. Bea rechtfertigt die lateinische Ubersetzung von Ps. 8, 6 in
dem neuen Psalterium wie folgt: « Meno chiaro & il caso della tradu-
zione di elohim con &yyehot Ps. 8, 6; 96 (97) 7; 137 (138) 1, significando
elohim non soltanto Dio stesso, ma anche gli esseri spirituali che formano
quasi la corte divina. Nel Salmo 8 si pud dubitare quale sia il senso. »
(A.Bea S. J., Il Nuovo Salterio Latino. Roma 1946, p. 70.) Allein schon
1863 hat Reinke in seinen « Beitrdgen zur Erklirung des A. T. (V. 365 ff.)
nachgewiesen, daB an keiner Stelle des A.T. der Ausdruck Elohim

1 Psalterium ex Hebraeo Latinum. Romae 1928.
2 Der Davidpsalter des Romischen Breviers. Paderborn 1933.



334 Kleine Beitrige

gebraucht sei, um den von Engeln gebildeten Hofstaat Gottes zu
bezeichnen. Der Sidnger von Ps. 8 ist in seinem Gedankengang ganz
offensichtlich von dem Schépfungsbericht in Gen. 1 beeinflult, was von
allen Erkldrern zugegeben wird. Wollte man also die Deutung Elohim =
Engel beibehalten, so miiBte man folgerichtig auch den Bericht der
Genesis, wo Elohim als Schopfer erscheint, in diesem Sinne erkldren
und die ganze Schépfung als einen Akt der « Angehoérigen der gottlichen
Sphire », also Gottes und seiner Engel bezeichnen. Diese Mitwirkung
der Engel etwa nur auf die Schépfung des Menschen zu beschrinken,
wird auch durch den Plural : « LaBt uns den Menschen machen nach
unserem Bilde » nicht notwendig gemacht, denn dieser Plural kann auch
in anderer Weise zur Geniige erklirt werden. Der Schépfungsbericht
1aBt in keiner Weise erkennen, daf bei der Erschaffung der Welt und des
Menschen untergeordnete Wesen beteiligt gewesen sind.

Legt man Gewicht darauf, daBB der Mensch nicht Ebenbild Jahves
genannt wird, was man doch nach Ps. 8, 1 eigentlich erwarten sollte,
so wird man darauf antworten, daB eben die Bezugnahme auf den
Schopfungsbericht Gen. 1 die Ausdrucksweise des Psalmisten beein-
fluBt hat.

Wenn die Septuaginta den Gedanken unertrdglich fand, da dem
Menschen nur wenig fehlt, um selber Elohim zu sein, so mag das daraus
zu erklaren sein, daB sie die Ausdrucksweise des Psalmisten verkannte,
die ja doch nur eine dichterische Umschreibung der Gottebenbildlichkeit
des Menschen sein sollte. DaB diese Gottebenbildlichkeit auch dem
Spatjudentum eine feststehende Lehre war, zeigen die Stellen Sir. 17, 3
und Sap. 2, 23, wo bereits eine nihere Deutung und Erkldrung dieser
Gottebenbildlichkeit geboten wird. An letzterer Stelle bieten sogar die
besten und dltesten Handschriften B Sin A den sehr bezeichnenden
Text eixbva T3¢ kg i816tT0og Emdinoey adrdy, «er hat ihn zum Bilde
seines eigenen Wesens gemacht », wihrend andere Handschriften mit
It Vulg sich mehr an den Wortlaut der Genesis anschlieBen und sagen
elwéva TVg dpoétrog, ad imaginem similitudinis.

Auch die beiden Psalmstellen Ps. 97 (96), 7 und 138 (137), 1 kénnen
nicht als Beweis dafiir angefithrt werden, daB Elohim in der Bedeutung
von « Engel » gefaBt werden miite, wie es wiederum in der Vulgata
geschieht, denn in beiden Fillen entspricht dem Zusammenhang weit
besser die Bedeutung « Gotter » (s. Kommentare). ‘

Die Gottebenbildlichkeit des Menschen stellt einen Hohepunkt gott-
licher Offenbarung iiber die Herkunft des Menschen dar. Es gibt im



Kleine Beitrige 335

auBerbiblischen Bereich des Altertums, besonders in den assyrisch-
babylonischen Schépfungsmythen nur schwache und dunkle Anklinge
an diese Uroffenbarung. Auch das sophokleische : « Vieles Gewaltige
lebt, doch nichts ist gewaltiger als der Mensch », aus der Antigone kann
damit nicht in Vergleich gesetzt werden. Indem Ps. 8 mit kurzen,
einprigsamen Worten die Majestit und absolute Erhabenheit Gottes
preist und ihr die Nichtigkeit und Kleinheit des Menschen gegeniiber-
stellt, hebt sich auf diesem Hintergrunde die gnadenvolle Erhebung des
Menschen zur Ebenbildlichkeit Gottes umso schirfer und wirksamer ab.
Drei Grund- und Kerngedanken alttestamentlicher Theologie werden in
diesem kurzen Liede aufs Schonste zusammengefaBt und zueinander in
Beziehung gesetzt. Ps. 8 ist sowohl inhaltlich wie auch formell mit
Recht als eine Perle des biblischen Psalters oftmals geriihmt und
gepriesen worden.

So mag man es bedauern, daB das neue lateinische Psalterium an
einem Text festgehalten hat, der die unzweifelhaft zugrunde liegende,
theologisch hochbedeutsame Idee der Gottebenbildlichkeit ganz auBer
acht 148t und in den Psalm einen Gedanken eintrigt, der sonst in der
Bibel keine Entsprechung hat.

Freiburg i. Br. Meinrad Schumpp O. P.



	Kleine Beiträge

