
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi in den frühen
Paulinenkommentaren und in der Frühscholastik [Fortsetzung]

Autor: Landgraf, Artur Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762294

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi
in den frühen Paulinenkommentaren

und in der Frühscholastik

Von Weihbischof Dr. Artur Michael LANDGRAF

(Fortsetzung)

Sünde und Gliedschaft am geheimnisvollen Leib

Schon von Anbeginn wird kein Zweifel daran gelassen, daß auch

die Sünder zu den Gliedern der Kirche gehören. So bei Ambrosiaster 1

und nicht weniger eindeutig bei Hieronymus, der schreibt : In hunc

sensum et illud, quod sequitur, coaptatur : « Et ipsum dedit caput

super omnia ecclesiae, quae est corpus eius. » Quomodo enim caput
plurima sibi habet membra subiecta, e quibus sunt nonnulla vitiosa
et debilia, ita et Dominus noster Jesus Christus, cum sit caput ecclesiae,

habet membra eos omnes, qui in ecclesia congregantur, tarn sanctos

videlicet quam peccatores, sed sanctos voluntate, peccatores vero sibi
necessitate subiectos 2. Atque ita fit, ut etiam inimici subiecti sint

pedibus eius 3. Dennoch liest man gerade bei ihm zu Eph. 5, 27 : Ecclesia

Christi gloriosa est, non habens maculam neque rugam aut quid istius-
modi. Qui ergo peccator est et aliqua sorde maculatus, de ecclesia

Christi non potest appellari nec Christo subiectus dici potest. Possi-

bile autem est, ut quomodo ecclesia, quae prius rugam habuerat et

maculam, in iuventutem et munditiam postea restituta est, ita et

peccator currat ad medicum, quia non habent opus sani medico, sed

male habentes, et curentur vulnera ipsius et fiat de ecclesia, quae

corpus est Christi4. — Da uns Texte aus der Väterzeit an und für

1 Commentaria in XIII epistolas beati Pauli. In ep. I ad Tim. c. 2

(SSL 17, 491).
a Bis hieher findet sich diese Stelle auch im Paulinenkommentar des Claudius

von Turin, zu Eph. (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 133).
3 Commentarii in ep. ad Ephesios. Lib. 1 c. 1 (SSL 26, 493).
1 Commentarii in ep. ad Eph. Lib. 3 c. 5 (SSL 26, 564).



292 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

sich nur als Vorläufer und Quellen der Frühscholastik interessieren, wo
sie eben nach dem nächstliegenden Sinn genommen werden, könnten
wir von einer Interpretation derselben absehen. Immerhin aber sei

bemerkt : Da Hieronymus beide Male eindeutig von den Sündern

spricht, wir aber doch bei ihm keinen offenen Widerspruch im gleichen
Werk annehmen dürfen, sind wir berechtigt, die zweite Stelle im Licht
der ersten zu erklären und zu sagen, daß die Sünder nach Hieronymus
eben nicht voluntate, sondern bloß necessitate Christus unterworfen zur
Kirche gehören. Werden doch zudem nach Hieronymus der fornicator,
adulter, homicidia etc. im Gegensatz zum Häretiker erst durch den

Priester aus der Kirche ausgetrieben h Dazu kommt, daß nach

Hieronymus in der Erklärung von Gal. 1, 2 Kirche genannt werden kann,
diejenige, die keinen Flecken und keine Runzel hat und in Wahrheit
Leib des Herrn ist ; aber auch diejenige, die im Namen des Herrn ohne

volle und vollkommene Tugend vereinigt ist2.
Merkwürdig ist sodann, daß auch Pelagius sehr einseitig die

Reinheit der Kirche von Flecken und Runzeln betont, so daß er Tim. 2,

20 : In magna autem domo non solum sunt vasa aurea et argentea, sed

et lignea et fictilia usw. die magna domus nicht von der Kirche gedeutet
wissen will, wie einige täten — denn sie habe keine Makel und Runzel —,
sondern von der Welt3. Dem fügt er bei Gelegenheit des Kommentierens

von Eph. 2, 21 noch hinzu, daß in einem heiligen Tempel nur
heilige Steine eingefügt werden können. Paulus habe hier im Vergleich
mit dem Tempel von Jerusalem gesagt, daß der Leib Christi, d. i. die

Kirche, erbaut werde. Und die Wahrheit habe eine größere Reinheit
und Heiligkeit als das Bild 4. Zu Eph. 5, 27 bringt er schließlich die

1 Commentarii in ep. ad Titum C. 3 (SSL 26, 633).
2 Commentarii in ep. ad Galatas. Lib. 1 c. 1 (SSL 26, 337) : Quod autem

ait : « Ecclesiis Galatiae » : et hoc notandum, quia hic tantum generaliter non
ad unam ecclesiam unius nobis, sed ad totius provinciae scribat ecclesias, et
ecclesias vocet, quas postea errore arguat depravätas. Ex quo noscendum dupli-
citer ecclesiam posse dici, et earn, quae non habeat maculam aut rugam, et vere
corpus Christi sit, et earn, quae in Christi nomine absque plenis perfectisque
virtutibus congregetur. Quo modo sapientes bifariam nuncupantur, tarn hi, qui
sunt plenae perfectaeque virtutis, quam illi, qui incipiunt et in profectu positi sunt.

8 Commentarii in epistolas S. Pauli. In ep. ad Tim. c. 2 (SSL 30, 935) :

« In magna autem domo. » Magnam domum non ecclesiam dicit, ut quidam
putant, quae non habet maculam neque rugam, sed mundum. Unde ait Jeremias :

« O Israel, quam magna est domus Domini et cetera. In qua sunt zizania mista
cum tritico ; nam resurrectionem negantes in ecclesia esse non possunt.

4 Commentarii in epistolas S. Pauli. In ep. ad Eph. c. 2 (SSL 30, 866) :

« Crescit in templum sanctum in Domino. » In templo sancto non possunt lapides



in den frühen Paulinenkommentaren 293

Forderung : « Sed ut sit sancta et immaculata. » Si omnibus immaculata

est, maculati ab ea alieni esse censentur, nisi rursum per poenitentiam
fuerint expurgati1. Dennoch aber nimmt er an, daß 1 Kor. 5, 9 ff.
nicht von dem Vermeiden des Umganges mit Heiden, sondern mit
denjenigen gemeint sei, die in der Kirche sündigen 2.

Ps. Primasius übernimmt zwar wörtlich die Erklärung des Pela-

gius zu Eph. 2, 21, die betont, daß in einem heiligen Tempel, wie es

die Kirche ist, nur heilige Steine eingefügt werden können3 ; er gibt
aber zu Eph. 5, 27 : « Sed ut sit sancta et immaculata » die Einschränkung

: Wenn die Kirche in allen Gliedern fleckenlos ist, dann gilt
von den Befleckten, daß sie nicht in ihr sind, außer sie werden durch
reinigende Strafen gereinigt. Aber sie wird ohne Flecken und Runzel
in der Zukunft sein ; denn eben ist sie gemischt wie Spreu und Weizen
auf der Tenne vor der Reinigung durch den Wind 4.

Sedulius Scotus übernimmt zwar die Erklärung des Pelagius zu
2 Tim. 2, 20 6 und Eph. 2, 216, nach denen die Sünder nicht zur Kirche

gehörten ; auch schreibt er zu Eph. 4, 16 : « Ex quo totum corpus com-

pactum », singulis membris, id est iustis quibuslibet7. Und zu Kol. 2,

19 sagt er : « Non tarnen caput ». Christum non credens, qui omnium
sanctorum caput est8. Aber bei ihm findet sich auch die von Hieronymus
zu Tit. 3, 11 ausgesprochene Ansicht, nach der Unzüchtige, Ehebrecher
und Mörder erst durch die Priester von der Kirche getrennt werden9.

nisi sancti poni : ad comparationem templi Jerusalem dixit exstrui corpus Christi,
id est ecclesiam ; et multo maiorem munditiam et sanctitatem habet Veritas quam
imago.

1 Commentarii in epistolas S. Pauli. In ep. ad Eph. c. 5 (SSL 30, 875). Man
vgl. auch In ep. 1 ad Cor. c. 6 (SSL 30, 763) : «Tollens ergo membra Christi.»
Tollit Christi membra, id est abscindit se a corpore Christi, qui iunctus est meretrici.

2 Commentarii in epistolas S. Pauli. In ep. 1 ad Cor. c. 5 (SSL 30, 760) :

« Scripsi vobis in epistola, ne commisceamini fornicariis. Non utique fornicariis
huius mundi aut avaris aut rapacibus aut idolis servientibus. » Hoc ipsum in hac
epistola ita scripsi, non ut a gentibus, sed ab his, qui peccant in ecclesia, separe-
mini, sin autem, mori debueratis : quos iccirco praecipue vivere interim Deus
voluit, quo cohabitatione vestra proficerent infideles.

3 Commentaria in epistolas S. Pauli. In ep. ad Eph. c. 2 (SSL 68, 614).
4 In ep. ad Eph. c. 5 (SSL 68, 623) : « Sed ut sit sancta et immaculata. » Si

omnibus membris immaculata est, maculati in ea esse non censentur, nisi rursum
poenis purgatoriis expurgentur ; sed sine macula et ruga in futuro erit ; nam modo
permixta est ut palea et triticum in area ante ventilationem. — Man vgl. auch
In ep. 2 ad Tim. c. 2 (SSL 68, 676).

6 SSL 103, 240. 0 SSL 103, 200.

' SSL 103, 204. 8 SSL 103, 227.
9 Zu Tit. 3, 11 (SSL 103, 250). Man vgl. auch zu 1 Kor. 5, 2 (SSL, 103, 136).



294 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Dazu kommt, daß Sedulius auch eine Stelle aus Pelagius 1 übernimmt,
nach der unter den sancti einfachhin die Getauften zu verstehen sind
und nach der ein Katechumene wohl gläubig, aber nicht sanctus ist2.
Wo er von der ecclesia sine macula et ruga spricht, meint er, wie schon
Ps. Primasius, die Kirche des zukünftigen Lebens, an der sich dies

erfülle, sosehr man auch durchaus nicht unzutreffend im gegenwärtigen
Leben von Gerechten, Heiligen (im Sinne der durch den Willen erworbenen

Heiligkeit) und Unbefleckten zwar nicht im vollen Sinn, aber
doch zum Teil, reden könne 3. Dem entspricht, daß es nach Sedulius
auch Rebzweige gibt, die am Weinstock Christus bleiben, aber keine

Frucht bringen, weil sie dürr sind, im Gegensatz zum guten Rebzweig
Paulus, der, vom Vater öfter in Mühen und Trübsalen und Verfolgungen
gereinigt, sehr viele Frucht bringt4. Christus ist die Wurzel, der jeder
eingepfropft sein muß, der zum Heil kommt. Diejenigen, die ihm so

zugehören, belebt er durch den Heiligen Geist, macht sie blühend durch

1 Commentarii in epistolas S. Pauli. In ep. ad Eph. c. 1 (SSL 30, 859).
2 Zu Eph. c. 1 (SLL 103, 195) : «Sanctis». Non omnibus Ephesiis, sed his,

qui credunt in Christum. « Et fidelibus. » Omnes sancti fideles sunt, non omnes
fideles sancti. Qui etiam catechumeni possunt ex eo, quod Christo credunt,
fideles dici, non tarnen sancti, quia non sunt per baptismum sanctificati. Non
solum ergo Sanctis, sed etiam fidelibus, qui non adhuc sanctificati sunt, Paulus
gratiam Christi exoptat.

3 Zu Eph. 1, 4 (SSL 103, 195) : Ceterum ad hoc nos elegit, ut essemus sancti
et immaculati in futura vita, quoniam ecclesia Christi non habebit maculam
neque rugam, licet etiam in praesenti vita iusti et sancti et immaculati, quamvis
non ex toto, tarnen ex parte non inconvenienter dici possunt. Inter sanctum et
immaculatum hoc interest, quod sanctus immaculatus quoque intelligi potest,
immaculatus vero non statim sanctus, sed sicut parvuli quoque immaculati sunt,
qui integri sunt corpore, tarnen non sancti, quia sanctitas voluntate comparatur. —
Man vgl. hiezu auch Haimo, Expositio in epistolas S. Pauli. In ep. ad Eph. c. 1

(SSL 117, 703) : Hoc autem distat inter immaculatum et sanctum, quia immaculatus

est puer vel aliquis hominum, quando ab omnibus maculis peccatorum
mundatur in baptismo ; sanctus vero efficitur labore et studio tradendo corpus
suum variis tormentis pro Christi nomine, sicut sancti martyres fecerunt, sive
mortificando « cum vitiis et concupiscentiis ». — Im gleichen Sinn äußert sich
Hervaeus von Bourg-Dieu, Commentaria in epistolas Divi Pauli. In ep. ad
Eph. c. 1 (SSL 181, 1207).

4 Zu Rom. 1, 13 (SSL 103, 18) : « Ut aliquem fructum habeam in vobis. »

Unde velut multarum divitiarum cupidus Paulus congregat fructus ex Graecis,
congregat ex barbaris etc. Verum hos omnes fructus affert Paulus, qui tanquam
palmes bonus permanet in vite vera, quae est Christus, quem frequentius Pater
purgat agricola et ideo fructum plurimum affert, purgat eum in laboribus, in
tribulationibus, in persecutionibus. Sunt enim alii palmites, qui in vite quidem
permanent, fructum vero non ferunt, sed sunt aridi, qui dicuntur a Patre in
ignem mitti.



in den frühen Paulinenkommentaren 295

die Weisheit und bewirkt, daß sie in der Fülle aller Tugenden reiche

Früchte bringen. Durch den Unglauben werden die Zweige von ihm

gebrochen und durch den Glauben stehen sie ungeknickt1.
Claudius von Turin kennt zwar die Erklärung des Pelagius zu

Eph. 2, 212, doch erklärt er mit seltener Entschiedenheit, daß die Kirche
hier auch Sünder beherbergt und erst die künftige Kirche in Wahrheit
keine Flecken und keine Falten haben werde 3. Auch er will mit dem

Ausdruck sancti schon diejenigen bezeichnet wissen, die getauft sind 4.

1 Zu Rom. 11, 16 (SSL 103, 104) : Ego autem aliam radicem, quae sancta
sit, et sanctas primitias nescio, nisi Dominum nostrum Jesum Christum ; ipse est
enim primitiae omnium vel delibatio secundum id, quod alibi de eo dicitur : « Qui
est primogenitus omnis creaturae. » Huic namque radici omnis, qui salvatur,
inseritur ; et hac deliberatione sancta omnis massa humani generis sanctificatur.
Et sicut radix sancta manentibus in se ramis sanctificatis pinguedinem praebet, dum
per Spiritum suum Sanctum adhaerentes sibi vivificat, verbo excolit, sapientia
floridos reddit et in omnium virtutum plenitudinem afferre fructus uberes facit,
ita et ipse dicat de eis : « Ego autem sicut oliva fructifera in domo Dei. » Etenim
si rami, qui fracti sunt, propter incredulitatem fracti sunt, et qui stant, fide stant,
qui salvi erunt, in quo stant, nisi in Jesu Christo et quis alius est, a quo per
incredulitatem fracti sunt, nisi ipse, cui non crediderunt — Wörtlich findet
sich dies bei Rabanus Maurus, Enärrationes in epistolas Pauli. In ep. ad Rom.
Lib. 6 c. 11 (SSL 111, 1530).

2 Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 136.
3 Neben der schon von Ps. Primasius gebrachten Erklärung zu Eph. 5, 27

(Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 145«) vgl. man auch die Erklärung (fol. 145) : «Non
habentem maculam aut rugam aut aliquid eiusmodi », id est nec per peccatum
habentem maculam nec per dupplicitatem rugam, quia et per iustitiam munda
est et [per] simplicitatem et intentionem tensa. Nam qui modo earn talem esse

dicunt et tarnen in illa sunt, quoniam et ipsi fatentur se habere peccata, si verum
dicunt, profecto quoniam mundi non sunt a peccatis, habet in eis aecclesia maculam.

Si autem falsum dicunt habere ista non ipsam, non ergo se esse membra eius
nec se ad corpus eius pertinere fateantur, ut etiam sua confessione dampnentur.
Ac per hoc non solum omnia peccata, sed omnia prorsus hominum mala christiani
lavacri sanctitate tolluntur, quo mundat aecclesiam suam Christus, ut exhibeat
earn sibi non in isto seculo, sed in futuro non habentem maculam aut rugam aut
aliquid eiusmodi, ubi nihil reprehensionis [fol. 145«], nihil simulationis erit, sed

nec concupiscentia erit ulla peccandi.
1 So verwertet er die auch von Sedulius Scotus benützte Erklärung des

Pelagius zu Eph. 1, 1 im Kommentar zu Kol. 1, (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 162).
Ferner vgl. man zu Philipp. 1, 1 (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 149w) : « Omnibus
Sanctis, qui sunt in Christo Ihesu. » Non passim omnibus Philippensibus, sed

tantum Sanctis, id est renatis ex aqua et Spiritu Sancto suum dirigebat scriptum

— Zu Philipp. 4, 21 (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 161«) : « Salutate omnem
sanctum in Christo Ihesu. » Erant sancti, quos solos vult salutari pre ceteris, quos
etiam in omnibus epistolis nominavit. Capitalia non habuisse peccata intelligendi
sunt. Nam quis sine peccato Sed et Scriptura baptizatum frequenter sanctum
appellat. — In der Erklärung zu Eph. 2, 19 (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 236) wird
der Unterschied zwischen sancti und cives sanctorum dargelegt.



296 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Rabanus Maurus weiß wieder von der Erklärung des Hieronymus
zu Gal. 1, 2, nach der als Kirche nicht bloß die Vereinigung der Makellosen,

sondern'auch diejenige der Unvollkommenen bezeichnet werden
kann 1. Auch sind ihm die Ausführungen des Hieronymus zu Eph. 1,

22 f. bekannt, die von Sündern innerhalb der Kirche sprechen 3. Er
kennt die Kirche auch als das große Haus, in dem nicht alle Menschen

gleich sind, sondern solche sich befinden, die den goldenen und silbernen,
aber auch den hölzernen und irdenen Gefäßen entsprechen 3 ; in ihr sind,
da sie den klugen und törichten Jungfrauen ähnelt, Gute mit Bösen,
Verworfene mit Auserwählten vermischt4. Dennoch findet man bei
Rabanus auch eine Reminiszenz an des Hieronymus Erklärung zu

Eph. 5, 27. Die Kirche ist herrlich, sie hat keine Flecken und keine

Runzeln, noch sonst etwas derartiges. Wer also Sünder und von irgend
einem Schmutz befleckt ist, kann nicht der Kirche zugezählt, noch
Christus unterworfen genannt werden. Es besteht aber die Möglichkeit,
daß, wie die Kirche, die vorher Makel und Flecken hatte, in Jugend
und Reinheit wieder hergestellt wurde, so auch der Sünder sich zum
Arzt begebe — denn nicht die Gesunden, sondern diejenigen, die sich
schlecht fühlen, brauchen den Arzt — daß seine Wunden geheilt und
er beigezählt werde dem Leib der Kirche, die der Leib Christi ist5.
Dann aber weist Rabanus wieder entschieden darauf hin, daß in Eph. 5,
27 die völlige Freiheit der Kirche von Flecken und Runzel erst für die

1 Enarrationes in epistolas Pauli. In ep. ad Gal. c. 1 (SSL 112, 249).
2 In ep. ad Eph. c. 1 (SSL 112, 398).
3 In ep. 2 ad Tim. c. 2 (SSL 112, 645).
4 In ep. 2 ad Cor. c. 1 (SSL 112, 162).
6 In ep. ad Eph. c. 5 (SSL 112, 456) : « Ecclesia gloriosa est non habens

maculam neque rugam », aut quidquid i&tiusmodi : qui ergo peccator est et aliqua
sorde maculatus, de ecclesia Christi non potest appellari nec Christo subiectus
dici. Possibile autem est, ut quomodo ecclesia, quae prius rugam habuerat et
maculam, in iuventutem et munditiam postea restituta est, ita et peccator currat
ad medicum, quia non habent opus sani medico, sed male habentes, et curentur
vulnera ipsius et fiat de ecclesia, quae est corpus Christi. — Man vgl. hier auch
Smaragdus, Collectiones in epistolas et evangelia (SSL 102, 465) : « Ecce defunctus
efferebatur filius unicus matris suae. » Defunctus hic, qui extra portam civitatis
multis est intuentibus elatus, significat hominem lethali criminum funere sopora-
tum eandemque insuper animae mortem non cordis adhuc cubili tegentem, sed
ad multorum notitiam per locutionis operisve sui iudicium quasi per suae
civitatis ostia propalantem Redditur matri, cum per sacerdotalis décréta iudicii
communioni sociatur ecclesiae. — Haimo, Homiliae de tempore. Horn. 126 (SSL
118, 678). Hier heißt es vom Jüngling von Nairn, der von den Toten auferweckt
wird : Redditur matri, cum per sacerdotale ministerium reconciliatur ecclesiae, a

qua peccando ante abscesserat.



in den frühen Paulinenkommentaren 297

Zeit gelte, in der sie in der Herrlichkeit (gloria) sei, d. h. wenn Christus
in seiner Herrlichkeit erschienen sei1.

Auch Hatto von Vercelli 2 führt die Erklärung des Hieronymus
zu Gal. 1, 2 auf. Die Kirche ist ihm die Arche Gottes, in der sich —
eine Reminiszenz an Ps. Primasius — Weizen und Spreu vermischt

finden, solange bis sie durch die Windmühle des gerechten Gerichtes

völlig gereinigt wird3. Wie — so heißt es bei der Kommentierung
von Rom. 9, 13 — in einem Schoß die beiden, Esau und Jakob, so sind
das fleischlich gesinnte und das geistlich gesinnte Volk in einem Schoß

der Kirche eingeschlossen und bekämpfen sich gegenseitig4. Das Zelt
des Alten Bundes — von dem Hebr. 8 die Rede ist — ist mit verschiedenem

Zierat ausgestattet, kostbarem und wertlosem ; dadurch soll

gezeigt werden, daß in der Kirche die einen Heilige und die anderen

Sünder sind, alle aber gläubig und innerhalb des Leibes der Kirche 5.

Auch der Vergleich mit den goldenen, silbernen, hölzernen und irdenen
Geschirren wird für die Illustrierung der gleichen Wahrheit nutzbar

gemacht6 und auch eine Anspielung auf die Erklärung des hl.

Hieronymus zu Eph. 1, 22 fehlt nicht7. Daß trotz allem bei ihm gegensätz-

1 In ep. ad Eph. c. 5 (SSL 112, 458) : Sed considerandum, quando sit ecclesia

sponsa Christi absque macula et ruga. Quod erit tunc utique, quando gloriosa
apparuerit cum Christo, cum ipse Christus apparuerit gloriosus. Non enim ipse
Christus glorificatus est ante resurrectionem in forma servi Ferner (ebenda) :

Cum enim non tantum ait : « ut exhiberet sibi ecclesiam non habentem maculam
aut rugam », sed addit « gloriosam », satis significavit, quando erit sine macula
et ruga aut aliquid huiusmodi ; tunc utique, quando gloriosa : non enim modo in
tantis malis, in tantis scandalis, in tanta permistione hominum proximorum, in
tantis opprobriis impiorum dicendum est earn esse gloriosam, quia reges ei serviunt,
ibi est periculosior et maior tentatio, sed tunc potius gloriosa erit, quando fiet,
quod idem ait apostolus : « Cum Christus apparuerit vita vestra, tune et vos cum
ipso apparebitis in gloria. »

2 Expositio in epistolas S. Pauli. In ep. ad Gal. c. 1 (SSL 134, 496).
8 In ep. ad Philipp, argumentum (SSL 134, 587) : Sed quamvis laudentur,

erant inter eos imperfecti. Et non mirum, quia sancta ecclesia permista est, quia
area est, quia tandiu erant grana mista cum paleis, quousque ventilabro iusti
discriminis permundetur.

4 In ep. ad Rom. (SSL 134, 221) : Per maiorem carnalis populus, per minorem
spiritalis designatur. Sicut enim illi duo in utero, ita et hi uno matris ecclesiae
sinu concluduntur et inter se invicem dimicant.

6 In ep. ad Hebr. c. 8 (SSL 134, 771) : Variis igitur speciebus instruitur
tabernaculum partim pretiosis, partim vilioribus ; per quod demonstratur alios
sanctos, alios esse peccatores in ecclesia, fideles autem omnes et intra corpus
ecclesiae constitutos.

8 In ep. 2 ad Tim. c. 2 (SSL 134, 693).
7 In ep. ad Eph. c. 1 (SSL 134, 550) : De eo, quod sicut caput habet sibi

subiecta membra alia sana, alia infirma, ita Christus, qui caput est, habet in

Divus Thomas 21



298 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

liehe Vätersentenzen Unterschlupf fanden, beweist die der Homilie De
Anna et Simeon des Origenes entnommene Stelle :

Memini, cum interpretarer illud, quod ad Corinthios scribitur : « Eccle-
siae Dei, quae est Corinthi, cum omnibus, qui invocant nomen Domini, »

dixisse me, diversitatem esse ecclesiae et eorum, qui invocant nomen Domini.
Puto enim monogamum et virginem et eum, qui in castimonia perseveret,
esse de ecclesia Dei ; cum vero, qui sit digamus, licet bonam habeat conver-
sationem et cunctis virtutibus polleat, tarnen non esse de ecclesia et de
eo numéro, qui non habent rugam aut maculam aut quid istiusmodi, sed

esse de secundo gradu et de his, qui invocant nomen Domini, et qui sal-
vantur quidem in nomine Jesu Christi, nequaquam tarnen coronantur ab
eo, cui est gloria et imperium in saecula saeculorum l.

Ganz unzweideutig und ohne jeden Vorbehalt nimmt auch Haimo
das Vorhandensein von Guten und Bösen innerhalb der Kirche an 2.

Um dies deutlich zu machen, benützt er den Vergleich mit den vasa

aurea et argentea, lignea et fictilia 3. Wiederholt nennt er zwar Christus

Haupt der Auserwählten 4 und der Heiligen 8, aber er betont doch mit
Emphase, daß es die ecclesia superna oder coelestis ist, die aus den Engeln
und gerechten Menschen besteht ®, so daß die Kirche erst nach der

Auferstehung ohne Flecken und Falte sein wird7. Jetzt aber leben

ecclesia malos et bonos ; sed saneti voluntate, mali vero sunt ei subiecti necessitate

In hoc loco ecclesia non solum hominum, sed et angelorum cunctarumque
rationabilium creaturarum debet intelligi. — Nebenbei bemerkt, kennt auch er die
von Pelagius eingeführte Identifizierung der saneti mit den Getauften. Man vgl.
In ep. ad Col. c. 1 (SSL 134, 610) ; ferner In ep. 1 ad Cor. c. 1 (SSL 134, 290).
In der Erklärung von Philipp. 4 (SSL 134, 607) schreibt er aber : Sanctos vocat
a criminibus alienos, non a peccatis.

1 In ep. 1 ad Cor. argumentum (SSL 134, 287).
2 Expositio in epistolas S. Pauli. In ep. ad Rom. c. 8 (SSL 117, 431) : Ecclesia

si quidem in praesenti permista est bonis et malis omnesque Christum clamant,
et non apparet, qui sint filii Dei futuri in re. — Man vgl. auch In ep. ad Eph. c. 1

(SSL 117, 707).
4 In ep. 2 ad Tim. c. 2 (SSL 117, 805).
3 In ep. 1 ad Cor. c. 15 (SSL 117, 596) : Primitias dormientium dicit Christum,

quia ipse caput est omnium electorum In ep. 2 ad Cor. c. 6 (SSL 117, 633) :

Sicut retulimus ista ad caput omnium electorum, id est ad Christum, referamus
ea et ad membra ipsius. — In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 117, 722).

6 In ep. ad Col. c. 2 (SSL 117, 757) : « Et non tenens caput », id est non ad-
haerens capiti, id est Christo, qui est caput omnium sanctorum.

6 In ep. ad Hebr. c. 12 (SSL 117, 926) : Per Sion autem, quae interpretatur
speculatio, et per Hierusalem, quae interpretatur visio pacis, vult intelligi coelestem
patriam, ecclesiam videlicet supernam, quae constat ex angelis et hominibus iustis,
ad quam acceditur fide et desiderio. — Ebenda (SSL 117, 928) : « Regnum immobile

» ecclesia est coelestis, quae constat ex angelis et hominibus iustis. — In ep.
ad Gal. c. 4 (SSL 117, 688).

7 In ep. ad Eph. c. 5 (SSL 117, 729).



in den frühen Paulinenkommentaren 299

alle Gläubigen in Christus, indem sie von ihm, dessen Glieder sie auch

sind, alles Gute bekommen, so wie von der Wurzel der Saft in die Zweige

geschickt wird, auf daß sie leben 1.

Ps. Bruno statuiert sodann unter Hinweis auf die Notwendigkeit
der verschiedenen Gefäße in einem Haus, daß auch in der Kirche Gottes

die Guten und die Schlechten, beide nach ihrer Weise, notwendig seien ;

denn, wenn es keine Bösen gäbe, gäbe es kein Verdienst der Guten.

Wäre nämlich keine Verfolgung, wo wäre da die Geduld der Guten 2

Derjenige, der Unzucht treibt, fehlt gegen die Kirche, an deren Leib

er Glied ist. Denn er wird für die Sünde der Unzucht von der Kirche

abgetrennt3.
Auch Hervaeus von Bourg-Dieu betont unter Hinweis auf

die unterschiedlichen Gefäße, daß sich in der Kirche Gerechte, mit
Weisheit und Beredsamkeit Begabte und auch Sünder finden ; ja daß

in der Kirche den Auserwählten die Verworfenen beigemischt sind 4.

Glieder der Kirche sind die schwachen und starken, die mehr und minder
vollkommenen Gläubigen 6, Gute und Böse6 und schließlich Rebellie-

1 In ep. ad Rom. c. 11 (SSL 117, 462) : Potest et per radicem intelligi
Christus, per ramos autem apostoli aliique credentes : quia sicut a radice emittitur
succus in ramos, ut vivant, ita et in Christo vivunt omnes credentes, ab illo omne
bonum accipientes, cuius et membra sunt. — Trotzdem kann man auch bei Haimo
noch einfachhin lesen : « Supra hanc petram », id est super me, « aedificabo eccle-
siam meam », quae constat ex angelis et hominibus iustis. Omnis enim, qui fidem
Christi habet, super ipsum est fundatus. (In ep. ad Eph. c. 2 — SSL 117, 712).

2 Expositio in epistolas Pauli. In ep. 2 ad Tim. c. 2 (SSL 153, 467) : Tarnen
sicut honorabiliora vasa in domo sunt necessaria, eodem modo vasa contumeliosa.
Sic in ecclesia Dei mali et boni utrique modo suo neçessarii sunt. Si enim mali
non essent, non esset meritum bonorum. Si enim non sit persecutio, ubi patientia
bonorum

3 In ep. 1 ad Cor. c. 6 (SSL 153, 153) : Sed ille, qui fornicatur, peccat in
corpus suum, id est contra ecclesiam, cuius corporis membrum est. Pro peccato
enim fornicationis ab ecclesia separatur.

4 Commentaria in epistolas Divi Pauli. In ep. 2 ad Tim. c. 2 (SSL 181, 1462).
5 In ep. ad Eph. c. 5 (SSL 181, 1268) : « Quia membra sumus corporis eius »,

id est ecclesiae, « de carne », id est de imbecillitate « eius et de ossibus », id est de

fortitudine « eius » ; hoc est alii sumus infirmi et alii fortes in hoc corpore eius,
quod est ecclesia. Sicut enim corpus humanum ex carne et ossibus constat et
caro eius sustentatur ab ossibus, sie ecclesia de minus perfectis et magis perfectis
constat, et perfectiores exemplo suo et exhortatione sustentât imperfectos. —
Man vgl. auch In ep. ad Col. c. 3 (SSL 181, 1342) : Propter unitatem corporis,
quia et maiofes et minores fideles membra sunt ecclesiae

6 In ep. ad Hebr. c. 11 (SSL 181, 1651 f.) : patriarcharum, in quorum
posteritate praemonstrata est omnis propagatio bonorum et malorum, qui sunt
in ecclesia.



300 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

rende bis ans Ende der WeltL Für den Schrifttext, nach welchem die
Kirche ohne Flecken und Falte sei, führt er eine Reihe von Erklärungen
auf : nach der einen gälte dies von den Auserwählten in der Kirche,
nach einer andern von der Kirche nach dem letzten Gericht im andern
Leben 2. Eine weitere Erklärung geht aber dahin : Non habet maculam
« aut » rugam, sed nec « aliud huiusmodi », quia nec consuetudine venia-
lium peccatorum ita gravari se permittit, ut multitudo eorum possit
alicui crimini comparari, « sed ut sit sancta » in bono opere, « et imma-
culata » in abstinentia mali. Immaculata est, id est sine crimine. Non
enim sine peccato quisquam esse potest in hac vita3. Danach wäre
also die Kirche ohne crimen. Zu diesem Punkt äußert er sich jedoch noch

an einer andern Stelle, an der er die sich aus der dritten Erklärung
ergebende Schwierigkeit löst : Gott wird die Sünden seines Volkes nicht
unbestraft lassen, sondern jeden, auch den Gläubigen, wird er nach
seinen Wegen richten. Darum möge, wer bereits zum Volk der Christen

gehört, sich, wenn er sündigt, nicht mit Straflosigkeit schmeicheln, weil
die criminosi das Reich Gottes nicht besitzen werden ; denn diejenigen,
die jetzt in der Kirche durch schlechtes Leben den Sohn Gottes mit
Füßen treten, müssen aus ihr entfernt werden 4.

Für Gilbert de la Porrée, der bei dieser Gelegenheit auch das

Gleichnis von den Gefängnissen auswertet, ist es eine Selbstverständlichkeit,

daß sich in der Kirche Gute und Böse finden, dem Körper
nach vereint, dem Geiste nach verschieden 5, oder auch daß Christus
in sich ohne Fehl sei, in seinen Gliedern aber Fehl habe 6.

Auch innerhalb der Schule des Anselm von Laon kann man bei

1 In ep. ad Hebr. c. 3 (SSL 181, 1547) : « generationi huic » tarn perversae,
quae et genus huiusmodi rebellium hominum in ecclesia usque ad finem mundi
Semper futurorum designavit.

2 In ep. ad Eph. c. 5 (SSL 181, 1267).
3 In ep. ad Eph. c. 5 (SSL 181, 1267).
4 In ep.ad Hebr.c. 10 (SSL 181, 1639) : quia «iudicabit Dominus populum

suum », id est peccata populi sui non relinquet impunita, sed unumquemque etiam
fidelium iudicabit secundum vias eius. Ideo non sibi de impunitate, si peccaverit,
blandiatur, quia iam est de populo christianorum, sed sciat, quia criminosi non
possidebunt regnum Dei. Nam qui nunc in ecclesia male vivendo Filium Dei
conculcant, eliminandi sunt ab ea.

6 Zu 2 Tim. 1 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. Ulf).
0 Zu Hebr. 9 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 126f) :

[Christus] Sine vitio, quia immunis a peccato. Quod ad confirmationem repetit
dicens : que non habet in se Vitium ; vel ad determinationem, quod scilicet etsi
in aliis, qui sunt membra eius, habeat Vitium, in se tarnen nullum habet.



in den frühen Paulinenkommentaren 301

Gottfried von Babion 1 und in der Summe des Cod. Aa 36 4° der

Fuldaer Landesbibliothek 2 der Annahme von Bösen innerhalb der Kirche
als einer Selbstverständlichkeit begegnen. Der zur A baelard-Schule

gehörige Commentarius Cantabrigiensis sieht die ecclesia sine macula et ruga,
ohne öffentliche und heimliche Sünden, erst in der Zukunft gegeben3.
Gerade mit Rücksicht auf diese zukünftige Seligkeit schreibt er denn :

« Et vita vestra », id est beatitudo, quam expectatis, sicut et vos « ab-

scondita » etc. Id est quemadmodum Christus vobis absconditus est in
vita ilia vobis, ita et ipsa adhuc vobis occulta est. Et ideo ad illam
vitam, quantum potestis, aspirate. Veluti membra in eadem beati-
tudine erunt cum ipso capite, cuius membra multi sunt, de quibus,
an membra sint, nondum patet. Ut enim dicit beatus Jeronimus :

multi sunt filii Dei, de quibus, quod sint filii, nondum apparet, quod
tunc revelabituri.

Petrus Lombardus, der in seinem Psalmenkommentar, wie schon

vor ihm Bruno von Asti 5, wiederholt das Vorhandensein auch von
Schlechten innerhalb der Kirche vermerkt6, weiß im gleichen Werk
davon, daß Christus im eigentlichen Sinn heilig, d. i. heiligmachend ist,
und daß auch die Seinen heilig sind, d. h. in der Taufe geheiligt, und
daß somit der ganze Christus heilig und ein Heiliger ist ; anders aber
das Haupt und anders die Glieder 7. In seinem Paulinenkommentar

1 Enarrationes in Matthaeum, c. 13 (SSL 162, 1373).
2 Man vgl. fol. 65a.
3 A. Landgraf, Commentarius Cantabrigiensis in epistolas Pauli e schola

Petri Abaelardi, 2. In epistolam ad Corinthios Iam et IIara ad Galatas et ad Ephe-
sios. [Publication in Mediaeval Studies 2] Notre Dame, Indiana (1939) 429 : « ut »

ita tandem, in futuro videlicet, « exhiberet ecclesiam gloriosam », id est redderet
« sibi », id est ad honorem suum. Et quomodo gloriosam, exponit : « non habentem
maculam » quantum ad manifesta peccata, « aut rugam » quantum ad occulta,
que quasi ad modum vestis in rugam contrahuntur, ut lateant. « Aut aliquid »,

id est aut etiam veniale aliquod peccatum.
4 Zu Kol. 3 (Cambridge, Trinity College, Western MS 37 [B I 39] fol. 148u.)
5 Expositio in Psalmos. Zu Ps. 17 (SSL 164, 753) : In corpore autem eccle-

siastico et boni et mali et iusti et peccatores et perfecti et imperfecti et sapientes
et insapientes continentur.

6 Commentarium in Psalmos. Zu Ps. 8, 3 (SSL 191, 124), Ps. 25, 1 (SSL 191,
261), Ps. 24, 8 (SSL 191, 264), Ps. 30, 14 (SSL 191, 307), Ps. 34, 17 (SSL 191, 352),
Ps. 51, 5 (SSL 191, 497), Ps. 119, 5 (SSL 191, 1136), Ps. 126, 5 (SSL 191, 1159),
Ps. 138, 18-21 (SSL 19, 1220 f.), Ps. 128, 3 (SSL 191, 1165 f.).

7 Zu Ps. 85, 2 (SSL 191, 800) : « quoniam sanctus sum». Hoc proprie
convenit Christo : Christus enim proprie sanctus est, scilicet sanctificans ; sui
etiam sunt sancti, scilicet sanctificati in baptismo iuxta illud : « Sancti estote,
quia et ego sanctus sum. » Totus itaque Christus sanctus et unus sanctus ; sed aliter
caput, aliter membra.



302 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

wieder schlägt er als Erklärung für sanctus alternativ vor : fidelis oder

perfeäior im Gegensatz zu minus perfedus 1. Auch weiß er in diesem

Werk von schlechten Gliedern der Kirche2.
Wichtig ist nun, daß schon Hervaeus von Bourg - Dieu

unterscheidet zwischen Söhnen der Kirche nach dem guten Leben und
Söhnen nach der Teilnahme an den Sakramenten 3. Auch weiß er von
einer geistigen Abtrennung von den Schlechten innerhalb der Kirche,
welche die Einheit der Kirche nicht spaltet, im Gegensatz zur
körperlichen4. Dies weist schon auf eine Unterscheidung innerhalb der

Zugehörigkeit zur Kirche hin, die, wie wir sehen werden, all die bisherigen
Gegensätze in der Lehre überbrücken sollte.

Um dies gleich vorwegzunehmen, haben hier die Kanonisten sich
rasch eine feste Terminologie geschaffen, da sie sagen, daß einer auf
dreifache Weise als innerhalb der Kirche bezeichnet werden kann :

wegen der Vereinigung der Caritas, wie allein alle Guten, wegen der
Teilnahme an den Sakramenten — so auch viele Böse — und wegen
der Vereinigung mit den gläubigen Katholiken, wie alle Katholiken, die

nicht durch das Anathem abgetrennt sind. Ebènso gibt es ein drei-

1 Collectanea in epistolas D. Pauli. In ep. ad Eph. c. 1 (SSL 192, 170) :

tunc vere sancti sunt, si fideles sunt in Christo. Vel distingue inter sanctos et
fideles, ut sanctos intelligas maiores et perfectiores, fideles minus perfectos.

2 In ep. 1 ad Cor. c. 12 (SSL 191, 1656) ; In ep. 2 ad Thess. c. 2 (SSL 192,

318) ; In ep. 1 ad Tim. c. 2 (SSL 192, 336) ; In ep. 2 ad Tim. c. 2 (SSL 192, 372),
hier unter Anspielung auf die verschiedenen Gefäße.

3 Commentaria in epistolas Divi Pauli. In ep. ad Eph. c. 5 (SSL 181, 1260) :

quia « propter haec » verba « venit ira Dei », id est ultio divina, ut in aeternum
pereant, « in filios diffidentiae », id est in eos, qui, cum sint filii ecclesiae, non
secundum bonam vitam, sed solummodo secundum sacramentorum participationem,
sunt tarnen diffidentiae et desperationis, quia de illis diffidimus propter pravitatem
eorum. — In ep. ad Col. c. 3 (SSL 181, 1343) : Cavete ergo, ne et vos similiter
aut gravius propter eadem vitia pereatis, quia nunc quoque propter haec venit
quotidie ira, id est ultio Dei super filios incredulitatis, id est super eos, qui, cum
sint ecclesiae filii per susceptionem sacramentorum, non tarnen firmiter credunt
aeternam iniquorum damnationem et idcirco audent agere talia.

4 In ep. 2 ad Cor. c. 6 (SSL 181, 1062) : Vel exite de medio perversorum,
qui sunt in ecclesia, exite non corporaliter, sed spiritaliter, id est facite, quod
pertinet ad correptionem eorum, quantum pro uniuscuiusque gradu atque persona
salva pace fieri potest Sic ergo spiritaliter exite de medio eorum non scindentes
unitatem ecclesiae, sed increpantes perversitatem nequitiae, ne maius malum com-
mittatis in separatione bonorum, quam fugitis in coniunctione malorum, et sepa-
reinini non corporaliter ab eis, sed spiritualiter a consortio pravitatis eorum.
Noch in den Allegoriae in Novum Testamentum (Lib. 2 c. 16 — SSL 175, 790)
liest man : Omnes, inquam, tales, qui per culpam sunt a Deo separati, a sacer-
dotibus legem Dei scientibus et custodientibus iudicantur esse leprosi et a coetu
fidelium, etsi non corporaliter, tarnen spiritualiter segregati.



in den frühen Paulinenkommentaren 303

fach.es Sein außerhalb der Kirche : wegen des Fehlens des Bandes der
Caritas, wie bloß alle Bösen, wegen der Ausgeschlossenseins von den

Sakramenten und wegen des Ausgeschlossenseins vom Verkehr mit den

Gläubigen 1. So kann denn Johannes Faventinus schreiben :

Excommunicatur quis apud Deum et ecclesiam, quando quis iuste

propter scelera sue excommunicationis reportât sententiam. Alius apud
Deum et non apud ecclesiam, is scilicet, qui absque ecclesiastica damp-
natione mortalem culpam gestat in mente. Qui enim criminaliter delin-

quit, statim apud Deum pro excommunicato habetur, quoniam quantum
ad ipsum non est membrum corporis sui, quod est ecclesia, quamvis

per sententiam ecclèsie non sit separatus ab ea. Alius non apud Deum,
sed apud ecclesiam excommunicatus habetur, qui videlicet iniuste nulla
causa subsistente sententiam excommunicationis accepita.

1 Rufinus, Summa Decretorum. P. II c. 1 q. 1. H. Singer, Die Summa
decretorum des Magister Rufinus. Paderborn (1902), 212 : Notandum, quod tribus
modis aliqui dicuntur esse in ecclesia : propter caritatis unionem, ut omnes boni
et soli ; propter sacramentorum participationem : quo modo sunt in ecclesia et
multi mali ; et propter fidelium catholicorum communionem : quo modo sunt in
ecclesia omnes catholici et non per anathema praecisi. Itidem tribus modis dicuntur
aliqui esse extra ecclesiam : quia non habent vinculum caritatis : quo modo extra
ecclesiam sunt omnes mali et soli ; et quia a sacramentis ecclesie sunt sequestrati :

quo modo nuper publice penitentes et anathematizati ; et quia cum fidelibus
ecclesie participare non debent, ut eidem anathematizati et omnes heretici et
scismatici, cathecumeni, iudei et pagani. — Summa Rufini in partem II decreti
abbreviata (Cod. Bamberg. Can. 17 fol. 147z;) ; Johannes Faventinus, Summa
super décréta Gratiani (Cod. Bamberg. Can. 37 fol. 30» und Cod. Erlangen, lat. 480

fol. 49) ; die Summa « Imperatorie maiestati » [Summa Monacensis] (Clm 16084
fol. 14») ; die Distinctiones « Consuetudo » [Summa Gallicana Bambergensis] (Cod.
Bamberg. Can. 17 fol. 102) ; die Distinctiones Monacenses (Clm 16084 fol. 38») ;

die Summa Lipsiensis (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 986 fol. 86») : In
Christi corpore, quod est ecclesia, quidam sunt ut in corpore per sacramenta, per
fidem et caritatem, ut boni ; quidam sunt in corpore non ut in corpore, sed per
sacramenta tantum ut mali. — Ähnlich schon bei Stephan von Tournai (Causa I
q. 2. — J. F. Schulte, Die Summa des Stephanus Tornacensis über das Decretum
Gratiani. Gießen [1891], 125), wo auch zu lesen steht : Duobus modis dicitur quis
foris ecclesiam, scilicet per mortale peccatum vel per participationem sacramentorum,

et duobus modis similiter dicitur intra (ebenda, 129). — Sicard von
Cremona, Summa super Decretum (Cod. Bamberg. Can. 38 fol. 71») : Nota, quod
catholicum eum dicimus, qui intus est, precisum, qui foris est a fidelium com-
munione et sacramentorum perceptione.

Est ali uis f Caritatis unione. Ab hac pro mortali
I Sacramentorum perceptione. Ab hac pro enormi > separamurin ecclesia „, r.I Fidelium communione. Ab hac pro contumacia I

Que tarnen de corpore Christi dicimus, de preciso maxime propter scisma et here-
sim intelligamus.

2 Summa super Decretum. C. Ill q. 4 (Cod. Bamberg. Can. 37 fol. 41»).



304 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Wir finden schließlich bei Huguccio die Folgerung, daß, wer eine

schwere Sünde begeht, seine heilige und mit heiligen Gaben bereicherte
Seele der Gemeinschaft der Gläubigen, d. i. der Kirche entzieht1, und
daß umgekehrt bloß die Guten sich in der Kirche Christi befinden 2.

Bereits Paschasius Radbertus kennt sodann ein intus esse numéro
et corpore, das einer besitzen kann, obwohl er nicht in unitate Spiritus
et in vinculo pads ist 3.

Anselm von Laon weiß in der Glossa interlinearis von solchen, die

intus sunt nomine et professions 4. Gilbert de la Porrée 6 übernimmt
dies mit aller Selbstverständlichkeit. In der Schule Anselms von Laon
unterscheidet man zwischen einer exterior unitas ' und einer interior
unitas der Kirche. Die exterior unitas besitzen diejenigen, die an den

Sakramenten der Kirche teilhaben und durch diese Sakramente

Nachlassung der Sünde empfangen haben. In der interior unitas sind bloß

diejenigen, welche den aus der Liebe sich betätigenden Glauben hatten

und an den Sakramenten der Kirche teilnahmen6. Für beide Arten

1 Summa super Decretum. C. XXII (Cod. Bamberg. Can. c. 40 fol. 192») :

Quotiens enim quis peccat mortaliter, committit homicidium, quia se et animam
suam occidit ; et furtum, quia se subtrahit Deo ; et adulterium sive fornicationem,
quia recedendo a Deo fornicatur et adulteratur cum diabolo ; et periurium, quia
fidem promissam in baptismo non servat ; et sacrilegium, quia animam suam
sanctam et Sanctis donis ditatam subtrahit de congregatione fidelium, id est de
ecclesia, et sic de ceteris.

2 De penitentia. (Cod. Bamberg. Can. 41 fol. 401») : Ergo intelligitur ecclesia
Christi non habet rugam mortalis peccati, que consistit in duplicitate vel simula-
tione, nec maculam alterius peccati mortalis. Ergo non nisi boni sunt ecclesia
Christi vel in ecclesia Christi ut XXXII q. mi recurrat, et di. xxi quamvis, et
xxvii q. I.

3 Expositio in Matthaeum. Lib. 8 c. 18 (SSL 120, 635) : Idcirco, licet intus
sit numéro et corpore, foris tarnen est, et non est in unitate spiritus et in vinculo
pacis

4 Zu 1 Kor. 5, 12 (Inkunabel, Basel 1498).
6 Zu 1 Kor. 5, 12 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 36»). —

Nicht ganz klar ist, ob das Sein innerhalb der Kirche in der Erklärung Gilberts
zu 2 Tim. 1 gemeint ist, wo er sagt : Nam in ilia ineffabili praesentia Dei multi,
qui foris videntur, intus sunt, sicut et multi, qui intus videntur, foris sunt (Leipzig,
Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 111»). Man vgl. auch zu 1 Kor. 5

(ebenda, fol. 36») : Intellige etiam, quod separationis duplex est modus. Unus
quidem corde, qualiter a malis omnibus, etiam ab infidelibus et semper separari
debemus ; alter vero corpore, qualiter a solis fidelibus, quibus tarnen cordis caritate
sumus coniuncti, quandoque separari precipimur.

6 Sententie Anselmi. F. Bliemetzrieder, Anselms von Laon systematische
Sentenzen. [Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Band 18,
Heft 2-3.] Münster i. W. (1919), 83. Man vgl. auch die Sententiae Atrebatenses
(O Lottin, Les « Sententiae Atrebatenses ». Recherches de théologie ancienne ei



in den frühen Paulinenkommentaren 305

von unitas wird also hier das Teilhaben an den Sakramenten gefordert,
so daß man meinen sollte, ohne dieselbe gäbe es diese Einheit nicht.
Zudem wird auf Grund der bloßen Taufe den Kindern, die vor dem

Gebrauch der Vernunft sterben, die Zugehörigkeit zur Einheit — es

wird aber nicht die Art der Einheit genau fixiert — zugesprochen,
obwohl sie, nach Ansicht des in Frage kommenden Werkes, die Caritas

nicht besitzen, und zwar deshalb, weil sie an diesem Mangel keine

Schuld tragen 1. Dennoch aber wären sie nach der Lehre der zweiten

Quästionen des Cod. Oxford. Bodleiana Rawlinson 161 Glieder der

Kirche per unionem caritatis; sie wären aber nicht mente in ihr, weil
sie mit dem Geist nicht bewegt werden können zu Glauben oder Liebe.
Ein solches Kind wäre merito in der Kirche, weil kraft der Taufe 2. Wer
unschuldbar nicht an den Sakramenten teilhat, aber die Caritas besitzt,
kommt im Todesfall auf Grund seines guten Willens zum Heil und zur
Einheit der Kirche — auch hier wird nicht gesagt, zu welcher Einheit —
und zwar wird er ihr durch den Heiligen Geist beigefügt3. Zu seinen

Lebzeiten aber kommt ein solcher nicht in die Einheit der Kirche —
auch hier wird die Art der Einheit nicht ausdrücklich fixiert — ohne

Teilnahme an den Sakramenten4. Weshalb denn von den anselmia-

médiévale, 10. Louvain [1938], 221) ; Olm 14730 fol. 80 ; Oxford, Bibliotheca
Bodleiana, Cod. Laud. Misc. 277 fol. 14« ; Cod. British Museum Harley. lat. 3851

fol. 47« ; Cod. Paris. Nat. lat. 10448 fol. 189 f. und Klagenfurt, Studienbibliothek,
Perg. Hs. 30 fol. 11«.

1 Sententie Anselmi. F. Bliemetzrieder, Anselms von Laon systematische
Sentenzen, 83.

2 Fol. 153 : et ita nulla est obiecto de parvulis, qui, licet sint membra
ecclesie per unionem caritatis, tarnen non sunt in ea mente, quia mente non
possunt moveri ad credendum vel diligendum Iste ergo parvulus est de ecclesia
merito, quia beneficio baptismi.

3 Sententie Anselmi. F. Bliemetzrieder, Anselms von Laon systematische
Sentenzen, 84 : Sunt etiam quidam, qui antequem ad sacramentum ecclesie veniant,
caritatem habent, ut Cornelius, nec tarnen in unitate ecclesie sunt, nisi prius sacra-
mentis ecclesie participaverint. Sed tarnen, antequam baptizari possint, si morte
preventi fuerint, ita quod nécessitas et nulla eorum negligentia impediverit, sola
bona voluntas eis sufficit ad salvationem, et hec eos in ecclesie unitatem recipi
facit. Quod autem hii tales, qui extra ecclesiam caritatem habent, tandem ad
unitatem ecclesie Spiritu Sancto ducente perveniant, ramus olive virentis désignât,
quem columba extra archam inventam ad archam portavit. Columba enim, id est
Spiritus Sanctus, quos extra archam, id est ecclesiam, virentes caritate invenit,
ad archam portât, id est unitati ecclesie coniungit, et non pereunt. — Ebenso
Clm 14730 fol. 80 ; Oxford, Bibliotheca Bodleiana, Cod. Laud. Misc. 277 fol. 14« f. ;

Cod. British Museum Harley. lat. 3851 fol. 47« f.
4 Man vgl. die Sententae Atrebatenses. O. Lottin, Les « Sententiae Atreba-

tenses », a. a. O. 221 : Sunt etiam quidam, qui, antequam ad sacramentum ecclesie



306 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

nischen Sentenzen, die wir anscheinend in der gleichen Form im Cod.

Paris. Nat. lat. 10448 und in der Pg. Hs. Nr. 30 der Klagenfurter
Studienbibliothek besitzen, gesagt wird : Wer in der Einheit der Kirche ist,
besitzt die Caritas und ist prädestiniert, aber nicht umgekehrtl. Eine
Lehre, die freilich nur möglich ist unter der Voraussetzung der von
der Anselmschule verfochtenen Unverlierbarkeit der Caritas 2.

Petrus Lombardus kennt die Unterscheidung « in ecclesia

professions et nomine »3 und die andere « in ecclesia corpore non mente,
nomine non numine » 4. So ist es nicht erstaunlich, daß nach der frühen
Sentenzenglosse des Clm 22288 der criminaliter Sündigende als numine et

merito außerhalb der Gemeinschaft, wenn auch als nomine et numéro
noch innerhalb derselben befindlich bezeichnet wird. Daneben her geht
getrennt die durch kirchliche Sentenz, gegebenenfalls auch ungerechter
Weise, erfolgende Exkommunikation 5. Magister Udo wieder bringt die

Unterscheidung : qui intus sunt nomine et sacramento, etsi non vita6.

veniant, caritatem habent, ut Cornelius, nec tarnen in unitate ecclesie sunt, nisi
prius sacramentis ecclesie participaverunt.

1 Cod. Paris. Nat. lat. 10448 fol. 189 : Queritur, cum Caritas faciat unitatem
ecclesie, si illi soli ipsam habeant, qui sunt in ecclesia. Sed constat Cornelium
ante baptisma caritatem habuisse, qui introductus, sicut columba ramum olive in
arcam, hanc secum defert virtutem. Qui ergo sunt in unitate ecclesie, karitatem
habent et sunt predestinati, sed non convertitur. — Ebenso Klagenfurt,
Studienbibliothek, Perg. Hs. Nr. 30 fol. 11».

2 Sententie Anselmi. F. Bliemetzrieder, Anselms von Laon systematische
Sentenzen, 82 f.

3 Collectanea in epistolas D. Pauli. In ep. 1 ad Cor. c. 5 (SSL 191, 1575 f.).
4 In ep. 2 ad Cor. c. 7 (SSL 192, 53). Man vgl. auch In ep. ad Gal. c. 3 (SSL

192, 133) : [August. In libro de baptismo parvulorum.] Induunt autem hominem
Christum aliquando usque ad perceptionem sacramenti, aliquando etiam usque ad
vitae sanctificationem. — Hugo Rothomagensis unterscheidet corporaliter — vita
(Dialogorum, Lib. 4 n. 5 (Cod. Paris. Nat. lat. 3437 fol. 24» f. und SSL 192, 1182) :

Sunt et alii, qui licet corporaliter [non] ab ecclesia [fol. 25] scindantur, sed vita
separantur. Illi videlicet, qui remissis in Christo peccatis relabuntur ad vitia et
versantur in crimina. Uli signaculum similitudinis Dei in baptysmo perceperunt
et manus impositione pontificis sapientie Spiritum acceperunt et perfectionem vite
apostolice in paradiso Dei, hoc est in ecclesia presenti professi sunt et a die resti-
tutionis sue in baptismo sine vitio manserunt, donec déclinantes a iustitia reversi
sunt ad peccata. Unde iure dampnati separantur ab ecclesia et demerguntur in
tartara.

6 Fol. 103 : Et nota, quod hic ponitur, id est extra veram ecclesie commu-
nionem poni. Quisque criminaliter peccat, statim exit de communione ecclesie
numine et merito, licet intus sit nomine et numéro. Quando autem convertitur,
reddit ad communionem et reconciliatur. Est et alia excommunicatio manifesta,

qua [Ms. hat quasi] quis eicitur per datam sententiam et hoc esse (essey
potest sine mortali, ubi aliquis in fine iustus sine causa et iniuste excommunicatur.

4 Sententiae. Lib. 4 (Cod. Bamberg. Patr. 127 fol. 69).



in den frühen Paulinenkommentaren 307

Petrus von Capua sieht in denjenigen, die bloß die fides informis
haben, noch Glieder der Kirche — wo aber auch die fides informis
fehlt, ist die Gliedschaft nicht mehr gegeben — ; sie gehören jedoch wie
alle schlechten Christen bloß numéro zur Kirche und sind membra

putrida Christi l. Noch Gaufrid von Poitiers gibt zu, daß die fides

informis der Glaube der schlechten Christen ist3, und nach ihm ist
der ungerechterweise Exkommunizierte extra ecclesiam numéro, intus
merito, während derjenige, der der Absolution unwürdig ist, extra merito,
intus numéro ist3. Dem entspricht, daß man nach ihm durch die
schwere Sünde von Gott und der Einheit der Kirche getrennt ist4.
Dieser Ansicht begegnen wir übrigens schon bei Magister Martinus 5,

der sich wieder auf die Dekretenliteratur stützt.
Petrus Cantor kennt die Unterscheidungen : in ecclesia corpore,

1 Summe (Clm 14508 fol. 53) : Nam etiam christiani mali sunt de ecclesia
numéro et membra Christi, sed putrida. Sic erat forte tempore Abel et ideo tunc
dicitur fuisse ecclesia. Si autem ponatur, quod nec fide informi sit aliquis fidelis
prêter unum vel quod nullus, non concedemus, quod ecclesia sit.

2 Summe (Brügge, Stadtbibliothek, Cod. lat. 220 fol. 72) : Sed nota, quod
est fides informis, que malorum est christianorum.

3 Summe (Brügge, Stadtbibliothek, Cod. lat. 220 fol. 119) : Ad hoc, quod
dicit Origenes [fol. 118w : Dicit enim Origenes super Leviticum : cum exit quis
a caritate, exit a castris ecclesie, etsi episcopi voce non eicia<(n^>tur. Et paulo
post subiungit : interdum foras mittitur, quod intus est, et, quod foris est, intus
videtur retineri. Per hoc videtur, quod nullus possit excommunicari iniuste.],
dico, quod aliquis est extra ecclesiam numéro, qui intus est merito, ut ille, qui
iniuste excommunicatus est. Aliquis est intus numéro, qui est extra merito, ut
qui non erat dignus absolutione. Et sic intelligo verba Origenis.

4 Summe (Brügge, Stadtbibliothek, Cod. lat. 220 fol. 119) : Sed, cum qui-
libet sit separatus a Deo per peccatum mortale et ab unitate ecclesie, quid amplius
facit ei sacerdos eum excommunicando Arcet eum ab introitu ecclesie et a per-
ceptione sacramentorum et tradit illum satane.

6 Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 321 : Quod autem excommunicatus sit
quodammodo, quicumque caritatem non habet, habes ex illo capitulo XXIIII
causa : Cum aliquis exiit a fide, a virtute, exit a castris Domini, etiamsi per episcopi
vocem minime abiciatur. Et infra : Interdum enim qui foras mittitur, intus est,
qui foris est, intus videtur retineri. Responsio : Revera, quicumque committit
mortale peccatum, excommunicatus est apud Deum, sed non apud ecclesiam, et
tunc excommunicat ecclesia aliquem, quando eum, si contumax fuerit, éliminât
ab ecclesia. — Han vgl. auch fol. 321w : Triplex est excommunicatio : prima et
maxima est separatio a Deo, qua est excommunicatus quicunque peccat mortaliter,
et tali excommunicatione nullus excommunicat alium, sed homo committens mortale

excommunicat seipsum. Hac etiam specie excommunicationis hominem dia-
bolus excommunicat. Talem excommunicationem non vult sacerdos nec debet velle.
Est secunda excommunicatio, que est separatio a communione sacramentorum
ecclesiastica ; et est tertia excommunicatio a communione fidelium.



308 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

non mente, nomine non numine, numéro non merito \ Bei Langton
wieder findet man : numéro non merito, non numine sed nomine 2.

Schließlich verdanken wir dem Magister Martinus eine Parallelstellung

der verschiedenen Terminologien :

Sed notandum, quod membrum ecclesie aliud sanum, aliud morbidum,
aliud putridum. Sanum membrum ecclesie est, quod est de ecclesia nomine
non numine, numéro et merito. Morbidum est, quod est de ecclesia nomine
non numine, numéro et merito. Putridum, quod nec numéro nec merito
sunt de ecclesia sicut heretici. Cum ergo dicitur : iste qui est in mortali
peccato, est putridum membrum ecclesie, non est verum, immo est morbidum

membrum ecclesie nec debet abscidi Imo fovendum est sputum
vino et oleo, et tune, si non convaluerit, abscindendum est 3.

In der Kanonistik kann man finden : sunt quidam in ecclesia

nomine et re ut boni catholici quidam nec nomine nec re, ut pre-
cisi quidam nomine tantum quidam re tantum 4. Die Summa
Monacensis wieder schreibt : Merito vite multi intus sunt, qui foris
tarnen sunt quoad communionem fidelium6.

Während nun bisher die Unterscheidung in die Art der Mitgliedschaft

verlegt wird, verlegt der Verfasser der ersten Quästionen des

Cod. British Museum Royal 9 E XII den Unterschied in die Kirche
selber, — Ähnliches haben wir bereits bei Hieronymus gesehen —,
indem er unter Berufung auf einen An, als Kirche im weiteren Sinn

diejenige bezeichnet, in der die Körner mit der Spreu vermischt sind,
Kirche im engeren Sinn aber diejenige, in der nur Körner sind6. Eine

1 Summa Abel (Brügge, Stadtbibliothek, Cod. lat. 228 fol. 97). — Merito
außerhalb der Kirche kennt auch schon Gottfried von Babion Enarrationes in
Matthaeum, c. 18 (SSL 162, 1409 B) : Vel de omni peccato sie intelligitur vel
legitime Petrus gerit hie personam ecclesiae et dicit : Si frater meus peccaverit
in me, id est ecclesiam, scilicet si peccat criminaliter, peccat in ecclesiam, a qua
meretur separari per criminalia, dimmittam usque septies.

2 Kommentar zu den kanonischen Briefen. Zu Joh. 2, 19 (Cod. Paris. Nat.
lat. 14443 fol. 446«) : Quia « ex vobis prodierunt », id est qui erant de vobis numéro,
non merito, prodierunt, id est recesserunt a vobis per vanas temptationes et volup-
tates. Sed non erant ex vobis numine, sed nomine.

3 Cod. Paris. Nat. lat. 14526 fol. 128.
1 Cod. Bamberg. Can. 14 fol. 155«.
5 Clm 16084 fol. 38«.
0 Fol. 3v : Item, iste malus est membrum ecclesie. Cuius, nisi eius, de qua

dicitur : sponsa mea, columba mea. Sed illa non preest nisi bonis. Ergo iste est
de numéro bonorum. Dicet, quod est membrum ecclesie numéro, non merito.
Sed numquid ipse est de numéro eius Ergo pars bonorum. Dicit An., quod
ecclesia quandoque large dicitur grana cum paleis, et de illa est ; quandoque
stricte grana ; de illa non est. — Sed numquid de illa, que est grana et palee, est



in den frühen Paulinenkommentaren 309

gleiche Beobachtung kann man dann auch in der kanonistischen
Literatur machen 1.

Auffallend ist, daß in all der Frühzeit zwar davon gesprochen wird,
daß uns die Taufe der Kirche eingliedert, aber die Art und Weise, wie
dies neben dem Glauben oder der Liebe geschieht, nie ausdrücklich

geschildert wird. H. Weisweiler2 hat nun schon in vorbildlicher Weise

dargetan, wie sich bei Hugo von St. Viktor ein subjektiver Weg der

Einverleibung in den mystischen Leib durch das opus operantis und ein

objektiver durch das opus operatum unterscheiden läßt. Diese

Darstellung fällt mit derjenigen der Vorbereitung auf die Sakramente und
der objektiven Wirksamkeit der Sakramente zusammen. Wir aber
haben uns hier mit denjenigen Stellen zu begnügen, an denen ausdrücklich

von der Art der Einverleibung durch die subjektiven Akte und durch
das Sakrament der Taufe gesprochen wird. Hier ist nun Richard von
St. Viktor von großem Interesse.

Er unterscheidet vor allem membrum Christi secundum praedesti-
nationem und membrum secundum habitudinem. Secundum praedesti-
nationem kann einer Glied Christi sein ohne die Caritas zu haben, und

so zugleich der Verdammung würdig sein ; er kann aber auch die Caritas

haben und doch nicht membrum secundum praedestinationem sein, wenn
die Caritas in ihm erkaltet. Secundum habitudinem ist derjenige Glied

Christi, der das besitzt, wodurch man Glied wird. Diejenigen, welche

nie in den Besitz der beharrenden Caritas gelangen, gehören niemals zu

denjenigen wahren Gliedern, welche die Unversehrtheit seines Leibes

vervollständigen. Nach einem bestimmten Gebrauch des Wortes können
und pflegen wir diejenigen, welche die Caritas bloß vorübergehend
besitzen, Glieder Christi zu nennen wegen der Gleichförmigkeit mit
seinen Gliedern, die sie zeitweise zu haben scheinen3.

merito, id est iuste. Dicit, quod non est de ea merito, ut sit nomen, sed forte merito,
ut sit adverbium.

1 Die Dekretenglosse des Cod. Bamberg. Can. 13 fol. 180, zu II C. 24 q. 3 c. 7 :

« In ecclesia » : d. 5 di. im ei est unitas ; contra, sed ibi ecclesie nomen largius
sumitur, ut comprehendat bonos et malos. — Die Dekretenglosse des Cod. Bamberg.

Can. 14 fol. 155 : De ecclesia d. xxim q. im forte contra, hoc autem vita
contrarium. Solutio : Ecclesia quandoque large sumitur, ut grana vel paleam
conplectatur

2 Die Wirksamkeit der Sakramente nach Hugo von St. Viktor. Freiburg i. Br.
(1932), 96-125.

3 De potestate ligandi et solvendi. Cap. 19 (SSL 196, 1172) : Membrum
Christi dici potest homo secundum geminam çonsiderationem : aut secundum
praedestinationem aut secundum habitudinem. Secundum praedestinationem



310 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Um aber jedem Bedenken zuvorzukommen, gibt Richard eine
dreifache Unterscheidung : membrum praedestinatione, praeparatione,
incorporation. Praedestinatione, wer von Gott zum Leben vorherbestimmt
ist ; praeparatione, der Heide und falsche Christ, der in Wahrheit bereut
und zur Wahrheit und Caritas gelangt ; concorporatione, der eine, der
durch die Abwaschung des Leibes, der andere, der durch die Absolution
des Priesters der Kirche Christi eingebürgert ist1. Richard erläutert
dies dann durch einen Vergleich : Aus dem Wald wird ein Baum für
das Haus ausgewählt, er wird hernach behauen und so in die passende
Form gebracht. Zuletzt wird er mit dem Gebäude verbunden und diesem

am rechten Platz eingefügt. Siehe, wie ein und dasselbe Holz Glied
des Hauses wird, erstens durch bloßes Auswählen, zweitens durch
Zurichten, drittens durch Einfügen, so sind in der Tat viele Glied Christi
durch Vorherbestimmung, aber noch nicht durch Zubereitung ; viele
durch Zubereitung, aber noch nicht durch Einkörperung. Augustinus
war als Ungläubiger Glied Christi nach der Vorherbestimmung. Confor-
mitatis praeparatione war er Glied, als er im Herzen gläubig und glühend
vor Hingabe zur Taufe eilte. Getauft und der Kirche eingebürgert war
er den Gliedern Christi eingekörpert. Wenn also einer die Caritas vor
dem Empfang des Sakramentes unserer Aussöhnung besitzt, kann er
Glied Christi quadam conformitatis praedestinatione genannt werden, noch
nicht aber concorporatione. Durch den Tod Christi werden wir mit
Gott ausgesöhnt, durch die Taufe werden wir mit Christus begraben

potest quis membrum Christi esse et necdum caritatem habere, et econverso
Christi quidem membrorum non esse et caritatem habere, iuxta namque Domini
testimonium : « Refrigescet Caritas multorum. » Secundum ergo hanc acceptionem
contingit hominem esse membrum Christi et adhuc vinculo debitae damnationis
teneri. Secundum habitudinem autem membrum Christi dicitur, quando in se
habet, unde hoc ipsum efficitur. Sed numquid membrum Christi Caritas illa facit,
quae ad tempus inardescit et in modico refrigescit Absque dubio, qui perse-
verantem caritatem nunquam accipiunt, nunquam de veris illis Christi membris
fuerunt, qui corporis eius integritatem perficiunt. Secundum quamdam tarnen
acceptionem possumus et solemus caritatem transitoriam habentes membra Christi
dicere propter membrorum ipsius conformitatem, quam ad tempus videntur
habere.

1 Ebenda, cap. 20 (SSL 196, 1172) : Sed ut a pie quaerentibus omnem scru-
pulum amoveamus, dicimus, quod triplici modo membrum Christi dici solemus :

praedestinatione, praeparatione, incorporatione. Praedestinatione, qui ad vitam
divinitus praeordinatur ; praeparatione, quando paganus et falsus christianus
veraciter compungitur et ad veritatem et caritatem imbuitur ; conçorporatione,
quando ille per corporis ablutionem, iste per sacerdotis ablutionem ecclesiae
Christi consociatur. Primum agitur proposito divinae voluntatis, secundum pro-
posito propriae deliberationis, tertium vero officio sacerdotis.



in den frühen Paulinenkommentaren 311

und seinen Gliedern eingekörpert1. Richard geht dann so weit, zu sagen,
daß der sündige Christ das verliert, was der Heide durch die Taufe

gewonnen hat hinsichtlich der Möglichkeit der Teilnahme an den
Sakramenten und der Verhaftung zur Verdammnis, und beweist dies damit,
daß dem wahrhaft reuigen Sünder vor der priesterlichen Absolution
der Empfang des Leibes und Blutes des Herrn verboten sei und er somit
also auch noch der ewigen Verdammung schuldig sein müsse 2.

Die Gliedschaft per praedestinationem kennt neben dem porreta-
nischen Paulinenkommentar des Cod. Paris. Nat. lat. 6863 auch der
ebenfalls in den Bereich der Porretaner hineinragende Sentenzenkommentar

des Cod. Paris. Mazarin. lat. 758, der daneben auch noch die Gliedschaft

per praesenten iustitiam nennt, mit der Cornelius vor der Taufe
in der Kirche war, und die Gliedschaft per baptismum, durch die man
allein erst zur Gemeinschaft der Sakramente aufgenommen wird4.
Petrus von Poitiers wieder unterscheidet in seinen Distinctiones super
Psalterium : Triplex est introitus in ecclesia, scilicet per sacramentorum

1 De potestate ligandi et solvendi. Cap. 20 (SSL 196, 1172) : Ex corporali
advertere possumus, quid de spirituali aedificatione sentire debemus. Ecce de
silva lignum eligitur, ut in aedificio ponatur, postea dolatur et ad modum formam-
que congruam dolando praeparatur. Ad ultimum aedificio connectitur et ipsi
suo in loco coaptatur. Ecce quo[modo] unum idemque lignum fit aedificii mem-
brum : primo sola electione, secundo praeparatione, tertio compaginatione. Sic
sane multi iam sunt membrum Christi praedestinatione, necdum tarnen
praeparatione. Multi vere praeparatione, sed necdum tarnen concorporatione.
Augustinus, cum adhuc infidelis esset, secundum praedestinationem membrum Christi
fuit. Conformitatis praeparatione membrum Christi existit, cum corde credens et
devotione fervens ad baptisma festinavit. Baptizatus vero et ecclesiae conso-
ciatus membris Christi concorporatus fuit. Si quis ergo caritatem habet ante
susceptum sacramentum reconciliationis nostrae, dici potest membrum Christi qua-
dam conformitatis praedestinatione, necdum tarnen concorporatione. Per mortem
enim Christi Deo reconciliamur et per baptisma Christo consepelimur et membris
eius concorporamur. Ex his iam patet, ut arbitror, iuxta quam acceptionem possit
quis membrum Christi dici et debito damnationis teneri. Secundum quod dictum
est de pagano, intelligi potest, quid sentiendum sit de criminoso et poenitente
christiano.

2 De potestate ligandi et solvendi. Cap. 21 (SSL 196 1173).
3 Zu 1 Kor. (fol. 56).
4 Fol. 141. Zu 4 dist. 2 und zwar dem Text : Nunc vero de baptismi

Sacramento videamus, quod inter nove gratie sacramenta primum est erscheint die
Glosse : Baptismus est sacramentum intrantium per communionem et ad communio-
nem sacramentorum in ecclesiam. Intrat autem quis vel in ecclesia est per
praedestinationem, sicut fuit Paulus in ecclesia adhuc malus et peccator ; per presentem
iustitiam, sicut fuit Cornelius in ecclesia ante baptismum, qui dictus est per opera
venisse ad fidem, id est fidei sacramentum ; per baptismum ; sic et non prius
reeipitur quis ad communionem sacramentorum.



312 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

participationem, per bonam conversionem [wohl statt conversationem],

per predestinationem. Quorum exempla poteris formare de Juda, Cor-

nelio et Paulo b

Eine von J. B. Pitra dem Odo von Ourscamp zugeschriebene
Quästion lehnt aber den Ausdruck membrum praedestinatione ab, weil
der Verfasser ihn nirgends gelesen hat — nach dem Sinn in keiner
auctoritas gefunden hat. — Sie schlägt für das mit diesem terminus
Gemeinte den Ausdruck ovis Christi vor2.

In anderer Weise als Richard von St. Viktor stellt der Abt Gilbert
das Verhältnis zwischen Sakrament und Caritas hinsichtlich der Eingliederung

dar. Er setzt an die letzte Stelle die Caritas. Wohl gibt er zu, daß

wir durch den Empfang der Sakramente in die Einheit der Kirche und in
die Gemeinschaft der Heiligen eintreten ; aber nach ihm ist mancher dann

so innerhalb, daß er gleichsam außerhalb ist. Völlig innerhalb, gleichsam

im Familienverband, ist man erst durch den Affekt der Caritas s.

1 Cod. Paris. Nat. lat. 14423 fol. 37».
2 Quaestiones Magistri Odonis Suessionensis. J. B. Pitra, Analecta Novissima

Spicilegii Solesmensis. Altera Continuatio. Tom. II. Paris (1888), 150 und Cod.
British Museum Harley. lat. 1762 fol. 123 : Quod tertio modo dicatur membrum
Christi, non legi ; sed ovis Christi tertio modo potest dici propter praescientiam.
Unde in evangelio : Alias oves habeo, quas vos nescitis. Ergo nullo modo conce-
dimus, quöd Paulus tunc esset membrum Christi ; nec si addas praedestinatione,
quia nusquam leges membrum praedestinatione. Sed ovis Christi forte posset
concedi. Übrigens findet sich noch in der Summa aurea des Wilhelm von Auxerre
die Erörterung : Sed de corpore Christi naturalis non sunt membra nisi glorifi-
canda. Ergo similiter de corpore Christi mistici non sunt nisi membra glorificanda.
Ergo nullus reprobus est membrum Christi. — Contra : Aliquis reprobus habet
fidem, spem et caritatem. Ergo est membrum Christi, quia vivit de Spiritu
Sancto. — Solutio : Dicimus, quod prima argumentatio non valet, quia similitudo
naturalis corporis Christi ad corpus misticum non respicit nisi presens, scilicet
quia sicut corpus Christi naturale constat in presenti ex membris purissimis, ita
corpus Christi misticum non respicit nisi presens, scilicet quia sicut corpus Christi
constat ex fidelibus purissimis. (Lib. 3 tr. 1 c. 5. — Paris, Philipp Pigonchet [1500],
fol. 116».)

3 In Cantica. Sermo 44 (SSL 184, 232) : Magna est ostiorum distantia. Est
enim ostium quoddam in argumentis naturae ; est ostium in sacramentis ecclesiae ;

est ostium in experimentis gratiae. In primo illo ostio naturalis rationis ductu
innotescit nobis per opera operans sapientia et ad aliquid veritatis intromittitur :

divinitatis colligimus notitiam, non tarnen personalem in deitate distantiam. In
hoc ostio non distinguitur persona nec confertur gratia. Ideo non debet esse assi-
duus, non nimius ad hoc ostium pulsator. Per secundum in eo, quod salutaribus
initiamur sacramentis, ad ecclesiae unitatem intramus ad communionem sacra-
mentorum. In hoc secundo ostio sic quidam intus sunt, ut tarnen quasi foris sint,
donec ad tertium accédant, quod familiärem interpretamur accessum per caritatis
affectum in copiam quandam et contemplationem dilecti. Ostium hoc tarn secre-
tum, tarn intimum, non omnibus patet, sed soli sponsae praebet accessum.



in den frühen Paulinenkommentaren 313

Besonderen Anlaß zur Annahme, daß der Sünder nicht zur Kirche

gehört, scheint 1 Kor. 6,15 : Tollens ergo membra Christi faciam membra
meretricis gegeben zu haben. So schreibt Paschasius Radbertus :

Wo einer das Glied Christi hinwegnimmt und zum Glied der Unzüchtigen

macht oder sicher durch jedes schwere Vergehen Glied des Teufels

ist, der ist freilich nicht mehr im Leib Christi, weil er Glied eines

andern geworden ist1. Auf diese Stelle beruft sich der Abt Odo von
Cluni 2, der denn auch mit aller Selbstverständlichkeit die innerliche

Trennung vom Leib Christi durch schwere Sünden lehrt3.
Die Unverträglichkeit des membrum Christi mit dem membrum

meretricis gibt dann gerade in der Schule des Gilbert de la Porree
zu einer weiteren Unterscheidung Anlaß. Hervaeus von Bourg-Dieu
hatte schon mit Rücksicht darauf erklärt, daß qui adhaeret meretrici
aufhört Glied Christi zu sein ; denn solange unser Leib in der Reinheit
der Heiligkeit beharrt, ist er Glied Christi ; sobald er aber eine Unzüchtige

umarmt, wird er von Christus getrennt und wird er Glied der

Unzüchtigen4. Bei Gilbert de la Porrée selber fällt die Art der

Beweisführung dafür auf, daß man nicht zugleich Glied Christi und
Glied der Unzüchtigen sein kann. Sie lautet : Wer Glied der Unzüchtigen

ist, bleibt nicht in Christus und ißt, wenn auch dem Sakrament
nach, so doch nicht in Wahrheit den Leib des Herrn. Wobei « in
Wahrheit essen » bedeutet « in Christus bleiben », was eben die Glieder
der Unzüchtigen nicht tun, weshalb sie auch nicht Glieder Christi

1 Liber de corpore et sanguine Domini. Cap. 7 (SSL 120, 1284 f.) : Ex quo
videlicet quisquis tollit membrum Christi et facit membrum meretricis, aut certe
per quodlibet grave delictum membrum diaboli, hic profecto iam non est in corpore
Christi, quia factus est alterius membrum. Idcirco ei iure non licet edere de hoc
mystico corpore Christi.

2 Collationes. Lib. 2 (SSL 133, 575) : Ut enim Paschasius in libro de

corpore Domini dicit : Quisquis vel membra meretricis fit, hic utique elapsus
de corpore Christi est, et idcirco non licet ei corpus Christi contingere.

3 Collationes. Lib. 2 (SSL 133, 574) : Sed quid hic de exterioribus dicimus,
cum plerique sie in semetipsis négligentes existant, ut foris in habitu immutentur
et intus per nonnulla gravia peccata a Christi corpore separentur

4 Zu 1 Kor. 6 (SSL 181, 870) : Neque enim tollere Christo membra sua debeo
et dare meretrici. Non enim possunt simul esse et membra Christi et membra
meretricis ; sed desinunt esse membra Christi, ubi adhaerent meretrici. Nam
corpus nostrum quamdiu perseverat in sanetimoniae munditia, membrum est
Christi. Si vero complectitur meretricem, separatur a Christo et fit membrum
meretricis. — Man vgl. In ep. 1 ad Thess. (SSL 181, 1370) : « ut abstineatis
vos a fornicatione », id est ab omni illicito concubitu, ne tollentes membra Christi
faciatis membra meretricis.

Divus Thomas 22



314 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

sind, solange sie sich nicht bekehren h Den hier angedeuteten Unterschied

révéra, manducare — sacramentotenus manducare, den er übrigens
auch in der Form kennt baptizari sacramento und baptizari veritate

sacramenti, wovon dem zu Verdammenden nur das erste zuteil wird 2,

baut der porretanische Paulinenkommentar des Cod. Paris. Nat. lat. 686

im gleichen Zusammenhang zugunsten der Klärung der Gliedschaft
Christi weiter aus. Er unterscheidet nämlich membrum Christi prae-
destinationis electione, wie Paulus schon vor der Taufe ; wer so Glied
Christi ist, wird dies niemals zu sein aufhören ; membrum sacramen-

torum participatione, auf welche Art es von allen Getauften heißt, daß

sie zur Einheit der Kirche gehören. Auch diese zweite Art von
Gliedschaft erlischt nicht. Endlich membrum caritatis unitate; welche Caritas

bewirkt, daß alle Gläubigen einander wie Glieder dienen, so daß dieselben

analog Glieder Christi genannt werden. Wer Glied Christi dieser Art
ist, kann nicht zugleich Glied der Unzüchtigen sein und umgekehrt.
Wer so Glied Christi ist, unterwirft seinen Willen vollständig dem Willen
Gottes ; wer Glied der Unzüchtigen ist, unterwirft seinen Willen
vollständig der Unzüchtigen, was beides nicht zugleich sein kann 3. Diese

1 Zu 1 Kor. 6, 15 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 37w) :

Attende, quod ait « tollens ». Non enim possunt simul esse membra Christi et membra

meretricis. Qui enim sunt membra meretricis, non manent in Christo et, quam-
vis sacramento, non tarnen revera corpus Christi manducant. Quid enim sit non
sacramentotenus, sed revera corpus Christi manducare, Dominus ipse ostendit,
cum ait : Qui manducat carnem meam et bibit sanguinem meum, in me manet
et ego in eo. Hoc est igitur revera manducare, scilicet in eo manere. Quod qui-
cumque sunt membra meretricis, non faciunt. Et ideo membra Christi, non sunt,
nisi malum illud penitendum esse destiterint et ad hoc bonum reconciliatione
redierint. — Dazu ist am Rand vermerkt : Intellige.

2 Zu Hebr. (Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 73) : Baptizantur enim salvandi,
veritate sacramenti fiunt membra ; dampnandi vero fiunt membra sacramento,
non veritate sacramenti.

3 Zu 1 Kor. (Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 56) : « Membra Christi ». Nota :

membrum Christi dici aliquem predestinationis electione, quo modo dictum est
de Paulo, antequam baptizaretur : iste est michi vas electionis. Item, sacramen-
torum participatione, quo modo omnes baptizati dicuntur de unitate ecclesie esse.

Item, et caritatis unitate, que facit, ut omnes fideles invicem sibi sicut membra
subserviant et inde Christi dicantur membra quadam proportione. Qui ergo primo
modo sunt membra Christi, hoc amplius numquam esse deginunt. Ideoque eo
modo hoc legi non potest, ut scilicet qui sunt membra Christi, sic esse desinant et
membra meretricis fiant. Item, nec qui secundo dicuntur membra, sic esse membra
desinent, ut membra sint meretricis. Quare restât, ut tertio modo membra esse

desinant, ut meretricis fiant, et item hoc esse desinant, ut esse membra Christi
recipiant. Hec enim sic invicem opponuntur, ut, qui hoc modo membra Christi
sint, membra meretricis simul esse non possint et econverso. Cum enim sic esse



in den frühen Paulinenkommentaren 315

Unterscheidung vorausgesetzt, wird es verständlich, wie der gleiche
Kommentar behaupten kann, daß, wer die Caritas nicht hat, nicht zur
Einheit des Körpers gehört, was freilich erst in der Zukunft offenkundig
werde 1.

Es sei aber gleich vermerkt, daß dieser Paulinenkommentar auch

eine unio conformitatis und eine unio imitationis kennt, deren zweite
sich von der ersten dadurch unterscheidet, daß hier der andere Teil
als das Modell vorausgesetzt wird, das der eine Teil nachahmt3.

Die Möglichkeit verschiedener Arten von Zugehörigkeit zu einem

Leib scheint nun wirklich eine Frage gewesen zu sein, für die man sich

besonders unter den Gilbertinern interessierte. Denn auch der porre-
tanische Kommentar zum ersten Korintherbrief des Cod. Paris. Arsenal,

lat. 1116 widmet ihr und gerade auch wieder bei der Erklärung von
1 Kor. 6 ein besonderes Augenmerk. Er kennt eine doppelte Gliedschaft
Christi : membrum re, membrum agendi obedientia. Membrum Christi re
ist derjenige, der wirklich zum Leib Christi gehört, d. i. von seinem

Geist belebt wird ; membrum Christi agendi obedientia ist derjenige, der

nach dem Belieben Christi zur Betätigung bewegt wird. Das erste ist
unverlierbar : wer einmal re Glied Christi ist, muß es immer sein. Das

zweite kann verloren gehen und so kann einer dem Willen der Unzüchtigen

folgen und sich demjenigen Christi entziehen 3.

membrum Christi quis non possit nisi ea caritate, que est ad Deum, membrum
meretricis non est nisi per earn concupiscentiam, quae est amor mundi, ut sicut
omnino submittens voluntatem suam voluntati Dei sic ei adheret ut cum eo
sit unus spiritus, ita et omnino submittens voluntatem suam voluntati meretricis
per concupiscentiam carnis, sie ei adhereat, ut cum ea una sit caro. Quando enim
submittere voluntatem suam voluntati Dei dimittit [et ineipit] submittere eam
voluntati meretricis, membrum Christi esse desinit factus membrum meretricis.
Cum autem illam desinet submittere voluntati meretricis per caritatem adherens
spiritui, reineipit esse membrum Christi.

1 Zu 1 Kor. (Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 62«) : Caritas enim radix est uni-
tatis, quam fabricat, et vinculum pacis, quam conservât. Quare, qui caritatem
non habet, de unitate corporis Christi non est, in qua, etsi modo non sit, tarnen
non apparet, dum mali sunt cum bonis, sed in futuro non indutus hac veste a
predicta unitate palam eicietur.

2 Zu 1 Kor. (Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 56«) : Ideoque unus non prédicat
de eis unionem conformitatis, sed unionem potius imitationis, que quidem ab unione
conformitatis in hoc solum est diversa, quod semper in hac attenditur alterum
precedens tanquam ekemplar, quod reliquum sequens imitetur.

3 Zu 1 Kor. 6 (Cod. Paris. Arsenal, lat. 1116 fol. 64«) : Membra meretricis
subsunt imperio et voluntati ipsius meretricis. Imperiosa enim est voluntas
meretricis super sua membra. Vult meretrix et extenditur pes, vult et dirigitur
manus, vult et movetur oculus. Ad nutum ergo ipsius et placitum moventur



316 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Voraussetzung dieser Lehre ist der porretanische Irrtum, daß das

Sakrament der Taufe seine Wirkung nur in den Prädestinierten erreicht,
so daß also durch dasselbe auch nur die Prädestinierten zu Gliedern
Christi werden 1. Vielleicht gründet sie aber auch auf der von einer

Gruppe der Verteidiger der Unverlierbarkeit der Caritas, vertretenen
Ansicht, nach der die Caritas zwar nicht als virtus, wohl aber das opus

ipsius virtutis verloren gehen kann 2. Da der Kommentar des Cod.

membra. Ista igitur ratione qui meretrici adheret, membrum meretricis efficitur
subdendo se eius voluntati, subserviendo ei implendo voluntatem eius et secundum
ipsam se movendo, qualiter eius membra eius voluntati subduntur eique subser-
viunt et ad nutum eius habent moveri, et sic membra Christi facit membra
meretricis. — Sed nota, quoniam membra Christi dicuntur dupplici ratione, re scilicet
vel actu et agendi obedientia. Re, quia vere de corpore Christi sunt ; agendi
obedientia, quia ad nutum et voluntatem Christi moventur et bene agendo in
unitate corporis Christi manent. Quecumque autem membra cuiuscumque corporis
ex spiritu infuso ipsi corpori duo habent, beneficio scilicet ipsius Spiritus vivificari
et ad eius placitum ad aliquid ipsius agendum moveri. Spiritu enim membra
sustentantur et vivificantur et ad eius nutum moventur, ut manus nunc iram
animi, nunc pietatem eiusdem secuta movetur ad percutiendum aliquem vel ad
subveniendum alieui. Quod, id est membra moveri secundum animi affectum
sicut non semper contingit — quandoque enim animo in iram commoto manus
retinetur a percussione, cum tarnen ipso spiritu non desinant membra vivificari —
sicut membra Christi quandoque non agunt secundum ipsius voluntatem, que
tarnen eius non esse membra vel a corpore suo separari non possunt. Quod enim
semel est membrum Christi, non modo numquam non erit, immo non potest non
esse membrum Christi. Itaque [fol. 65] membra Christi non possunt tolli re vel
fieri membra meretricis re. Agendi tamen inobedientia tolluntur quandoque,
secundum quod ait apostolus : « tollens », et fiunt membra meretricis non re, ut
de corpore eius sint, sed obedientia agendi secundum voluntatem ipsius. — Man
vgl. auch weiter unten auf fol. 65 : « Quicumque » inobedientia agendi secundum
Christi voluntatem et agendi obedientiam secundum « meretricis » voluntatem
subserviendo eius voluntati « membra meretricis sunt », non dico : non sunt re
in Christo, sed « non faciunt », id est non sunt vel non manent in Christo faciendi
obedientia. Ideoque hac ratione « non sunt membra Christi », non, dico, re, sed

agendi inobedientia. Unde sequitur : « nisi malum illud », quasi quod dico non
esse membra Christi non absolute, sed hac conditione dico: « Nisi » etc. Unde
intelligitur, quod alia et alia ratione sunt et non sunt. Sunt secundum actum
existendi vel existendiam rei ; non sunt per et propter inobedientiam agendi. Nisf
enim re membra Christi essent, non penitentia illius vel cuiuslibet mali Christi
membra Christi essent, non penitentia illius vel cuiuslibet mali Christi membra
fierent, sicut ex quo membra Christi sunt, numquam eius esse membra re desinunt..
— Ferner fol. 65«. Außerdem vgl. man zu 1 Kor. 11 (fol. 78«).

1 Man findet diesen Irrtum im Kommentar zum ersten Korintherbrief des
Cod. Paris. Arsenal, lat. 1116 auch zu 1 Kor. 10 (fol. 76«) : «Non enim privatur
illius sacramenti beneficio », quod est spiritualis gratia qua omnes praedestinati
inter se et capiti Christo corporaliter uniuntur, ut unum corpus sint ipsi et Christus.

2 Man vgl. Magister Omnebene, Sentenzen (München, Staatsbibliothek, Cod.
Sim. 168 fol. 76) : Sciendum est, quod illi, qui dicunt, quod Caritas non ammit-



in den frühen Paulinenkommentaren 317

Paris. Arsenal, lat. 1116 nun behauptet, daß vollständig Glieder Christi

nur die vollständig Erneuerten seien, folgert er, daß wir, wie wir hier

nur in der Hoffnung gerettet, verherrlicht und Miterben Christi sind,

auch nur in der Hoffnung seine Glieder sind. Wir werden aber Glieder

re und de corpore eins genannt, weil wir seinen Leib empfangen, durch
dessen Empfang bezeichnet wird, daß wir erneuert und erneuert ihm

vereinigt werden 1. Von den Verworfenen dürfte denn auch — wenn
wir keine Inkonsequenz annehmen wollen — zu verstehen sein, was

der Verfasser unter Einführung einer Unterscheidung der Zugehörigkeit
zur Kirche loco von derjenigen affectu sagt : Die Bösen wohnen unter
den Guten und verweilen loco, wenn auch nicht affectu in ihrer Gesellschaft,

die die Kirche ist, und in der Teilnahme der gleichen Sakramente ;

sie gehören aber nicht zur Einheit der Kirche, noch sind sie der Gnaden

teilhaftig, die durch die Sakramente bezeichnet werden2. Wie der

Geist jemandes dessen abgetrenntem Glied nicht folgt, um es zu beleben,
sondern dieses belebend im Ganzen bleibt, so begleitet der Geist der

Kirche nicht den von der Kirche Getrennten, um ihn zu beleben,

titur auctoritates, que sic dicere videntur, determinant ita dicendo : hoc nomen
Caritas aliquando ponitur pro ipsa virtute, aliquando pro opere ipsius virtutis.
Auctoritates ergo, que dicunt caritatem non amitti, asserunt de virtute loqui ;

illas, que dicunt amitti et recuperari, de opere ipsius virtutis.
1 Zu 1 Kor. 6 (Cod. Paris. Arsenal, lat. 1116 fol. 65) : Nota, quoniam omnes

salvandi in baptismo fiunt membra Christi, sed tarnen, quia sic assumere et
semper assumere et quandoque assumere corpus Christi est, dum fieri membrum
Christi pertinet ad fieri membrum Christi, ideo superius dixi, ut sint unum cum
Christo. Hec namque innovatio necessaria est ad fieri membrum Christi. Nam
nulli sunt membra Christi nisi perfecte innovati, cuius tarnen iudicium spectat
ad perfectionem future inovationis, qua tunc omnino erimus re, quod modo sumus
spe. Nam sicut spe salvi sumus, gloriosi sumus, spe coheredes Christi sumus, sie

spe membra Christi sumus, ideoque re dieimur eius membra, de corpore eius, quia
corpus eius aeeipiamus, cuius aeeeptione nos innovari et innovatos ei uniri figu-
ratur. Nunquam enim nisi habita perfectione innovationis future omnino Christi
membra erimus. Cum enim modo simus vitiati, sumus et membra diaboli, qui
tarnen re et bene agendo et obedientia agendi sumus membra Christi. — Man vgl.
auch zu 1 Kor. 9 (Cod. Paris. Arsenal, lat. 1116 fol. 73u) : « Perducit ad seipsum »,

id est unionem, qua fideles uniuntur Christo, hic iam unitos spe, in futuro autem
uniendos re. Si enim per hoc, quod dicitur : per se ipsum, intelligatur ipsa
persona Christi, non est tanti momenti. Multi enim communicantes ad Christum
perdueuntur sacramentotenus, illius unionis omnino expertes et dampnandi.

2 Zu 1 Kor. 11 (Cod. Paris. Arsenal, lat. 1116 fol. 7Sv) : Mali enim inter
bonos habitant et in eorum congregatione, que ecclesia est, loco et eorumdem
sacramentorum communione, etsi non affectu conversantur, sed non de uni-
tate ipsius ecclesie sunt, nec gratiarum, que ipsis figuruntur sacramentis, sunt
participes.



318 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

sondern er bleibt im Leib der Kirche, um diesen ganz, aber auch
ausschließlich zu beleben h

Andere Porretaner wieder sprechen von membra arefacta oder auch

putrida. Wohl die Herkunft aus dem Porretanismus dürfte die
Selbstverständlichkeit begründen, mit der Radulphus Ardens predigt : Wenn
einer nicht liebt, dann soll er wissen, daß er in der Sünde gestorben und
nicht Glied Christi ist. Ein solcher möge sich daher beeilen, sich durch
Buße wieder zu erheben und durch die Caritas Christus anzuhangen,
damit er nicht vielleicht als abgeschnittener Rebzweig in das ewige
Feuer geworfen werde 2. In diesem Sinn dürfte denn auch die
Feststellung zu nehmen sein, die er in seinem Speculum universale anläßlich
der Eucharistielehre macht : Ipsum vero corpus Christi significat rem
extremam, id est ecclesie unionem, quoniam, ut corpus Christi ex
multis membris purissimis compaginatur, ita societas ecclesiastica ex
multis fidelibus a crimine puris congregatur3. Doch drückt Radulph
sich an einer zweiten Stelle vorsichtiger aus : Die Glieder der Kirche,
d. i. alle, die wir gläubig sind, müssen unserm Haupt gehorchen und
ihm dienen und mit ihm durch die Caritas zusammengefügt werden.
Sonst verlieren wir die Wohltaten seiner Gnade und werden verdorrt
als schädliche Glieder von der Einheit des Leibes Christi abgetrennti.
Hier wird also derjenige, der die Caritas nicht besitzt, als verdorrtes

Glied bezeichnet, das erst noch abgetrennt werden muß. Zudem haben

1 Zu 1 Kor. 11 (Cod. Paris. Arsenal, lat. 1116 fol. 78«) : Sicut spiritus alicuius
membrum ipsius amputatum non sequitur, ut ipsum vivificet, sed in toto remanet
ipsum vivificans, sie Spiritus ecclesie separatum ab ecclesia non prosequitur, ut
ipsum vivificet, sed in corpore ecclesie remanet, ut ipsum sicut totum, ita solum
vivificet.

2 Homiliae in epistolas et evangelia dominie. II. Horn. 6 (SSL 155, 1967) :

Si autem non diligit, sciat, quia in peccato mortuus est et membrum Christi non
est. Talis ergo per poenitentiam festinet resurgere et per caritatem Christo ad-
haerere, ne forte tanquam palmes praecisus in ignem aeternum mittatur.

3 Cod. Vat. lat. 1175 fol. 130«. — Ich sehe hier von der Auswirkung dieses
Textes ab, der man bis in die kanonistische Literatur hinein begegnen kann.
Z. B. bei Simon de Bisiniano, Summa super Decretum. De cons. d. 2 (Cod. Bamberg.

Can. 38 fol. 50») und Summa Lipsiensis, De cons. (Leipzig, Universitätsbibliothek,

Cod. lat. 986 fol. 275). Man vgl. hier F. Holback, Der eucharistische
und der mystische Leib Christi in ihren Beziehungen zueinander nach der Lehre
der Frühscholastik. Rom (1941), vor allem 207 Anm. 82.

4 Homiliae in epist. et evang. dominie. II. Horn. 66 (SSL 155, 1910) : Quae
membra ecclesiae, id est omnes, quotquot sumus fideles, debemus capiti nostro
obedire et famulari et ei per caritatem compaginari. Alias amittimus bénéficia
gratiae suae et arefacti tamquam nociva membra amputamur a corporis Christi
unitate.



in den frühen Paulinenkommentaren 319

wir noch eine Stelle, an der Radulph im Anschluß an das Gleichnis vom
Weinstock drei Arten von Anhängen an Christus unterscheidet, dabei

jedoch nur implicite vom Leib Christi oder Christus als Haupt spricht.
Er sagt da : Es gibt drei Arten von Rebzweigen : der eine hängt Christus
durch Glaube und Liebe an und bringt als guter Christ Frucht ; er muß,

um mehr Früchte zu treiben, immer mehr von allen Fehlern und
Auswüchsen gereinigt werden. Ein anderer hängt Christus bloß durch den
Glauben und die Teilnahme an den Sakramenten an, wie der falsche

Christ, der wie ein unfruchtbarer Rebzweig, um dem fruchtbringenden
nicht zu schaden, durch das Urteil und zwar in diesem Leben durch das

Urteil der Exkommunikation, in der Zukunft durch dasjenige der
Verdammung von Christus abgetrennt werden muß. Ein anderer aber hängt
nicht einmal durch den Glauben Christus an, sondern einem fremden
Weinstock, wie der Heide, der Jude und die übrigen Ungläubigen.
Sie sind, wie der Herr sagt, schon gerichtet. Der fremde Weinstock
ist nun aber der Teufel1. Hier wird also ausdrücklich vermerkt, daß,

wer die Liebe nicht hat, erst durch Urteilsspruch von Christus — d. i.
nach dem Zusammenhang dem Leib Christi — abzutrennen ist, während
die Ungläubigen eo ipso nicht zu ihm gehören.

Im porretanischen Fahrwasser segelt hier auch die Summe des Cod.

lat. 109 der Bibliothek von Zwettl. Sie erklärt, daß ohne Glaube, Liebe
und Hoffnung niemand in Wahrheit Stein im Hause Gottes oder Bürger
im Staat des Herrn ist. Und wenn es auch welche gäbe, die dazu zu
gehören schienen, weil sie die Zeichen von Glaube und Liebe, d. i. Taufe
und Teilnahme am Leib des Herrn aufwiesen, so gehörten sie doch

nicht in Wahrheit dazu, weil sie die aus dem Glauben hervorgehende
Liebe nicht besäßen. Dieser Art seien die Häretiker, Schismatiker und
die Hypokriten, von denen die einen den Glauben, die anderen die

Liebe spalteten und die letzteren den Zweck der Liebe verfälsch-

1 Homiliae de sanctis. Horn. 4 (SSL 155, 1502) : Homines quoque palmites
dicuntur, quando ad instar palmitum debent per fidem Christo adhaerere et bonam
operationem fructificare. Verum palmitum très sunt species : alius enim adheret
Christo per fidem et caritatem et fructum facit, ut bonus christianus, qui, ut magis
fructificet, ab omnibus vitiis et superfluitatibus est magis magisque purgandus.
Alius vero sola fide et sacramentorum participatione Christo adhaeret et fructum
non facit, ut falsus christianus, qui more infructuosi palmitis, ne fructificantibus
noceat, per sententiam vel hic excommunicationis vel in futuro damnationis a
Christo est separandus. Alius autem nec etiam fide Christo adhaeret, sed viti
alienae, ut gentilis et iudaeus ceterique infidèles. Qui, ut ait Dominus, iam iudicati
sunt. Porro vitis aliéna est diabolus.



320 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

ten1. Diejenigen, die nicht in der Caritas eins seien, nähmen die Eucharistie

unwürdig und lögen, wenn sie in der sakramentalen Kommunion
ihre Einheit in der Caritas mit Christus zum Ausdruck brächten. Sie würden

gerichtet wegen der Ehrfurchtslosigkeit gegenüber dem Sakrament
und der im Sakrament gegenwärtigen Sache und wegen der Lüge, da sie

zum Ausdruck brächten, daß sie Glieder im Leib Christi seien, dessen

Glieder sie aber in Wirklichkeit nicht seien 2. Durch die Sünde würde
dieses Band der Einheit verletzt und der Sünder müsse mit der Kirche
ausgesöhnt werden und er müsse durch die Teilnahme an der Eucharistie

zum Ausdruck bringen, daß er zu dieser Einheit zurückgekehrt
sei3. Doch sei der Sünder nicht einfachhin durch die Sünde von

1 Zwettl, Stiftsbibliothek, Cod. lat. 109 fol. 56 : Incipimus autem hic in
una domo Dei tanquam lapides componi et in una ipsius civitate tamquam cives
hic commanere per unitatem fidei et caritatis et spei. Absque his enim nullus
vere est vel lapis in domo Dei vel in civitate Domini civis. Quamvis enim sint
nonnulli, qui de hac una domo Domini esse videntur, quia tarnen caritatem ex
fide procedentem non habent, vere de illa domo non sunt. Hi nimirum fidei et
caritatis indiciis apparent, tamquam sint de domo Domini. Fidei enim Christiane
Signum est a Christo institutum communio baptismatis, quod quidem quicumque
communicant, credere videntur. Caritatis autem Christiane Signum est a Christo
institutum communicatio corporis Christi. Quicumque ergo fidem et fidei supra-
dictum indicium habent et caritatem et supradictum caritatis Signum, hi vere
sunt et in domo Domini lapides et in eiusdem civitate cives. Hi vero, qui vel
Signum fidei sine fide, vel caritatis Signum sine caritate communicant, siquidem
credendi et diligendi tempus eis conceditur et vel non credunt vel non diligunt,
de domo quidem Domini videntur esse, sed non sunt lapides in structura manentes.
Quales quidem sunt heretici et scismatici [fol. 56u] nec non et ypocrite, alii quorum
fidem scindunt, alii caritatem, novissimi vero caritatis finem immutant.

2 Fol. 64« : Econverso, indigne sumunt hoc sacramentum, qui Christum in
presentibus figuris presentem, cum quo quidem non sunt in caritate unum,
tangere non verentur, quique se unum ësse in caritate cum Christo in communione
sacramenti significantes mentiuntur. [Fol. 65] : Hi etenim iudicantur et de irre-
verentia sacramenti et rei in sacramento presentis et de mendacio, cum significant
se in corpore Christi esse membra, cuius non sunt vere membra. — Man vgl. auch
fol. 67. — Fol. 80 : Sine caritate enim aut sine caritatis sacramentis sacramento
nemo est Christi sive ecclesie membrum. Salvandorum namque aliis sufficit
sacramentum, ut parvulis, alii vero tarn caritate indigent quam sacramento caritatis,
ut adulti. Sicut enim parvulis solum sufficit caritatis sacramentum, ita adultis
Caritas sine sacramento non sufficit. Omnes igitur salvandos caritatem habere
necesse est aut affectu, ut adultos, aut sacramento, etsi non affectu, ut parvulos.

3 Fol. 67 : Cum ergo huius sacrosancte unitatis sacramentum sit eucharistia,
quicumque post susceptum semel unitatis istius ecclesiastice sacramentum non
adicient, ut hanc male vivendo corrumpant unitatem, constat, quantumcumque
diu post communionem sacramenti huius viventes in hac unitate migrare ad
Dominum. Iterationibus etenim peccatorum contingit nos sepe communionem
sacramenti iterare. Cum enim coram ecclesia pacem huius unitatis violamus,



in den frühen Paulinenkommentaren 321

der Gemeinschaft getrennt, sondern hier habe noch das kirchliche
Gericht zu sprechen L Auch hier tritt der Ausdruck membrum put-
ridum auf2. Übrigens spricht von einer bloß scheinbaren Zugehörigkeit

der Sünder zur Kirche, welche Leib Christi ist, auch Balduin von
Canterbury3.

Schwierigkeit bereitet die Lehre des Hugo von St. Viktor. Er
scheint von der grundsätzlichen Feststellung auszugehen, daß alle Gnade

von Christus kommt4. Während er nun die homines naturalis legis mit
den offenkundig Schlechten und die homines scriptae legis mit den ficte
boni identifiziert, stellt er die christiani — die es zu jeder Zeit gab —
den homines gratiae gleich, d. i. nach ihm den vere boni. Diese homines

gratiae wären diejenigen, die durch die Eingebung des Heiligen Geistes

angehaucht und erleuchtet werden, damit sie das Gute, das zu tun ist,

ecclesie postmodum reconciliati sacramentis unitatis communicamus sacramen-
torum communione [fol. 67u] significantes ad illam nos redire unitatem, quam
vite nostre flagitiis seu facinoribus violasse nos sentimus.

1 Fol. 75u : Presbiteri itaque cum peccant, maledicti quidem sunt, sed non-
dum a communione separati. Separationem namque non facit positio sententie,
sed iudiciaria examinatio, que recta inquisitione in certo negotio fideliter intuetur
certe persone culpam.

2 Fol. 64u : Am Rand : Attende zu : In quorum utique differentia membrorum
tarn sanorum quam putridorum sacramentum divisionis panis est institutum. Pars
enim ilia, que sine calice sumitur in altari, valde bonos significat. Pars autem
ilia, que infirmis reservanda non sumitur in altari, valde malos significat. Illa
vero pars, que cum calice sumitur in altari, eos quidem significat, qui nec valde
boni sunt nec valde mali, qui tandem cum corpore sunt sumendi Unter den
mediocriter boni dürften diejenigen zu verstehen sein, die des Fegfeuers würdig
sind. Man vgl. A. Landgraf, Die Linderung der Höllenstrafen nach der Lehre
der Frühscholastik. Zeitschrift für katholische Theologie, 60. Innsbruck (1936),
299-370.

3 Liber de sacramento altaris (SSL 204, 717) : Nam qui corpus Christi et
calicem solo ore percipiunt et Christum in corde non suscipiunt, ut de ipso et in
ipso vivant, sicut a fide, qua vivit iustus, extranei sunt, et a societate iustorum
alieni sunt, non habentes cum illis cor unum et animam unam : et propterea membra
Christi non sunt nec de corpore eius sunt, quamvis in ecclesia, quae est corpus
eius, esse videantur.

4 De sacramentis christianae fidei. Lib. 1 p. 8 c. 11. Rouen (1648), 556 :

Scias ergo, quocumque tempore ab initio mundi usque ad finem nullum fuisse
vel esse vere bonum nisi iustificatum per gratiam, gratiam autem numquam
aliquem adipisci potuisse nisi per Christum, ita ut omnes sive praecedentes
sive subséquentes uno sanctificationis remedio salvatos agnoscas. — Man vgl.
hier auch den zum Bereich des Robert von Melun gehörigen Paulinenkommentar
des Cod. Paris. Arsenal, lat. 534 fol. 146» : Unde dicit : non est, qui faciat bonum
usque ad unum, hoc est usque ad Christum. Nemo enim preter Christum, hoc
est qui sit extra unitatem et fidem Christi, bonum facit, quod sibi valeat ad salutem.



322 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

anerkannten, die entflammt werden, daß sie liebten, und die gekräftigt
würden, daß sie vollbrächten 1.

Die Gnade nun, die von Christus kommt, würde vom Heiligen Geist

durch Christus als Haupt in die Glieder ausgegossen. Bei der
Darstellung dieser Lehre geht Hugo von der allgemeinen frühscholastischen

Doktrin aus, daß durch die Sünde Verstand und Wille geschwächt
wurden und darum wiederhergestellt werden müssen 2. In der Zeit der
lex naturalis war nun die Natur sich selber überlassen, nicht weil sie

aus sich etwas vermochte, sondern damit sie zur Anerkennung ihres

NichtVermögens käme. Dann wurde das geschriebene Gesetz gegeben,

um die Unwissenheit zu erleuchten, nicht aber um die Schwäche zu

stärken, damit der Mensch in dem Bereich, in dem er seinen Mangel
anerkannte, Unterstützung fände, in demjenigen aber, in dem er durch
sich zu stehen glaubte, verlassen bliebe 3.

Wo dann Hugo schildert, wie die Gnade Christi Remedur schafft,
hält er konsequent die Heilung des Erkennens und des Wollens auseinander.

Dies ist wichtig, da er so Glaube und Liebe und all das, was

zu dem einen oder zu dem andern in Beziehung steht, mit übertriebener
Pedanterie trennt. Er sagt : Nachher wurde passend die Gnade gegeben,
die den Blinden erleuchten und den Kranken heilen sollte, die Unwissen-

1 De sacramentis christianae fidei. Lib. 1 p. 3 c. 11. Rouen (1648), 556 :

Homines gratiae sunt ii, qui per inspirationem Spiritus Sancti afflati et illuminantur,
ut bonum, quod faciendum est, agnoscant, et inflammantur, ut diligant, et corro-
borantur, ut perficiant. Et ut idem manifestiori distinctione signemus : homines
naturalis legis sunt aperte mali ; homines scriptae legis ficte boni ; homines gratiae
vere boni In primo genere continentur pagani, in secundo genere iudaei, in
tertio genere christiani. Ista tria genera hominum ab initio numquam ullo tempore
defuerunt.

2 Man vgl. A. Landgraf, Die Erkenntnis der helfenden Gnade in der
Frühscholastik. Zeitschrift für katholische Theologie, 55. Innsbruck (1931), 422-437. —-

Hugo von St. Viktor, De sacramentis christianae fidei. Lib. 2 p. 2 c. 1 Rouen
(1648), 605 : Duo hic mala in homine fuerunt et ex his cetera mala hominis omnia
processerunt. Unum fuit ignorantia, alterum concupiscentia. Ignorantia boni,
concupiscentia mali. Ex ignorantia venit delictum, ex concupiscentia peccatum.
Haec igitur duo in homine ab initio fuerunt, sed ut cognosceret homo morbum
suum, dimissus est totus sibi, ne forte gratiam superfluam iudicaret, si infirmi-
tatis suae defectum non agnosceret.

3 Hugo von St. Viktor, ebenda : Data est lex scripta, ut ignorantiam illu-
minaret, sed infirmitatem non corroboraret, ut in ea parte homo, qua defectum
suum agnovit, iuvaretur, ubi autem per se stare putaret, relinqueretur. Accepta
ergo scientia veritatis per legem conari coepit, ut perficeret, sed pressus concupiscentia,

quia gratiam adiuvantem non habuit, ab opere virtutis defecit. Convictus
igitur in utroque est, quia videlicet per se nec verum potest agnoscere nec bonum
perficere.



in den frühen Paulinenkommentaren 323

heit erleuchten und die Begierlichkeit abkühlen sollte ; erleuchten sollte

zur Erkenntnis der Wahrheit, entflammen sollte zur Liebe der Tugend.
Darum wurde der Geist im Feuer gegeben, daß er Licht und Flamme
habe, Licht zur Erkenntnis, Flamme zur Liebe L Wie nun der Geist
des Menschen vermittelst des Hauptes auf die zu belebenden Glieder

niedersteigt, so kommt der Heilige Geist durch Christus zu den Christen.
Ein Haupt und viele Glieder und es besteht der eine Leib aus dem

Haupt und den Gliedern, und in einem Leib ist ein Geist, dessen Fülle

ja im Haupt ist, das Teilhaben daran in den Gliedern 2.

Man beachte nun die Einhaltung des Schemas : Durch den Glauben
werden wir Glieder, durch die Liebe werden wir belebt ; durch den

Glauben erhalten wir die Vereinigung, durch die Liebe erhalten wir
die Belebung. Im Sakrament aber werden wir durch die Taufe vereinigt,
durch den Leib und das Blut Christi belebt ; durch die Taufe werden
wir zu Gliedern des Leibes gemacht, durch den Leib aber werden wir
der Belebung teilhaftig gemacht3.

Diese Ausführungen regen Fragen an, die noch brennender werden
durch die anderen Worte Hugos : Wenn also ein Leib und ein Geist

ist, dann kann derjenige, der im Leib selber nicht ist, vom Geist nicht
belebt werden, wie geschrieben steht : Wer den Leib Christi nicht hat,
der ist nicht sein. Denn wer den Geist Christi nicht hat, der ist nicht
Glied Christi. In einem Leib ist ein Geist. Nichts ist im Leib tot, nichts
ist außerhalb des Leibes lebendig4. (Schluß folgt.)

1 Ebenda, 605 f. : Post haec itaque convenienter gratia data est, quae illu-
minaret caecum et sanaret infirmum, illuminaret ignorantiam, refrigeraret concu-
piscentiam, illuminaret ad cognitionem veritatis, inflammaret ad amorem virtutis.
Propterea Spiritus in igne datus est, ut lumen haberet et flammam, lumen ad

cognitionem, flammam ad dilectionem.
2 Ebenda, 606 : Porro sicut spiritus hominis mediante capite ad membra

vivificanda descendit, sic Spiritus Sanctus per Christum venit ad christianos.
Caput enim est Christus, membrum christianus, caput unum, membra multa. Et
constat unum corpus ex capite et membris, et in uno corpore spiritus unus, cuius
plenitudo quidem in capite est, participatio in membris.

3 Ebenda : Per fidem membra efficimur, per dilectionem vivificamur ; per
fidem accipimus unionem, per caritatem accipimus vivificationem. In sacramento
autem per baptismum unimur, per corpus Christi et sanguinem vivificamur ; per
baptismum efficimur membra corporis, per corpus autem Christi efficimur participes

vivificationis.
4 Ebenda : Si ergo corpus unum est, et spiritus unus, qui in corpore ipso

non est, a Spiritu vivificari non potest, sicut scriptum est : « Qui non habet
Spiritum Christi, hic non est eius. » Qui enim non habet Spiritum Christi, non est
membrum Christi. In corpore uno spiritus unus. Nihil in corpore mortuum, nihil
extra corpus vivum.


	Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi in den frühen Paulinenkommentaren und in der Frühscholastik [Fortsetzung]

