
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Moderne Hemmnisse des Philosophierens

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762293

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Moderne Hemmnisse des Philosophierens

Von P. Matthias THIEL 0. S. B., Rom (S. Anselmo)

Philosophieren war immer eine schwierige Sache. Ist es auch wahr,
daß jeder Mensch von Natur aus zum Philosophieren geneigt ist und,
dieser Neigung folgend, ab und zu « philosophiert », so kommen doch

verhältnismäßig sehr wenige über einen bloßen Dilettantismus hinaus.
Der hl. Thomas führt in seiner Summa contra gentiles (I 4), und ebenso

in seinem Kommentar zur aristotelischen Metaphysik (I n. 4 JCathala])
drei Gründe an, warum die meisten Menschen es aus sich allein niemals
bis zu einer an sich möglichen natürlichen Gotteserkenntnis brächten
und daher Gott nicht ohne Grund auch manche natürliche Wahrheiten
übernatürlich geoffenbart habe. Als ersten Grund bezeichnet er die

mangelhafte Begabung, die es manchen unmöglich mache, Gott aus der

Welt zu erkennen ; zweiter Grund ist die zu große Inanspruchnahme
vieler Menschen durch andere lebensnotwendige Arbeiten oder auch
durch Vergnügungen, und ein dritter Grund liegt in der menschlichen

Trägheit. Denn besonders die natürliche Gotteserkenntnis setzt so

viele andere tiefe Erkenntnisse voraus, daß einer sich schon gehörig
anstrengen muß, um sie zu erlangen.

Lebte der Aquinate heute, dann würde er diesen drei noch immer
x fortdauernden Hemmnissen des Philosophierens wahrscheinlich als

vierten Grund das stark verminderte Interesse vieler für alles
Übersinnliche hinzufügen. Und als Erklärung dafür könnte er, ohne viel
Widerspruch befürchten zu müssen, den übermäßigen Einfluß anführen,
den gegenwärtig drei an sich wertvolle und daher nicht in Bausch und
Bogen zu verurteilende Dinge auf das Denken der Menschen ausüben.

Denn in dem Umfang, in dem sie jetzt das Interesse der Menschen in
Anspruch nehmen, bedrohen sie ihn gerade in dem, worin das Wesen

der Philosophie und damit die wesentliche Voraussetzung jeder natürlichen

Gotteserkenntnis liegt : in der Liebe zur Weisheit, das will sagen,
in der Lust und Neigung, bei allem nach den letzten Ursachen zu
forschen. Sie heißen : Film, Sport und Technik. Wenn wir im folgenden
das Verhältnis dieser drei Dinge zur Philosophie darzustellen versuchen,
so liegt uns ferne, eine Philosophie derselben schreiben zu wollen,



272 Moderne Hemmnisse des Philosophierens

sondern ist unsere Absicht nur, das zu sagen, was auch ein Nichtfach-
mann leicht beobachten kann, um dadurch andere, die mehr
Sachkenntnis besitzen, zu einer tieferen Beantwortung dieser Frage
anzuregen.

Um Mißverständnissen vorzubeugen, sei gleich bemerkt, daß wir
mit Film nur den « Spielfilm » meinen, wie er im Kino verwendet wird.

I. Philosophie und Film

Nach dem hl. Thomas liebt der Mensch seine Sinne aus einem

doppelten Grunde : nämlich wegen der Erkenntnisse, die sie ihm
verschaffen, und wegen ihrer Nützlichkeit zu anderen Zwecken. Daher

gibt es eine zweifache sinnliche Lust. Vergleicht man die durch die
verschiedenen Sinne dem Menschen vermittelten Erkenntnisse miteinander,

dann bereitet ihm der Gesichtsinn die größte Lust, betrachtet
man dagegen die Sinne unter dem Gesichtspunkte ihrer Nützlichkeit,
dann glaubt der Aquinate dem Tastsinn die erste Stelle zuerkennen

zu müssen 1. Als Erkenntnisvermögen gebührt dem Gesichtsinn
deshalb der Primat unter allen äußeren Sinnen, weil sein Erkennen schon

eine solche Ähnlichkeit mit dem geistigen Verstandeserkennen hat, daß
dieses mittels seiner veranschaulicht zu werden pflegt, ja sogar die
Ausdrücke « Sehen » und « Schauen » auf das geistige Erkennen
übertragen worden sind. Man kann ferner ohne Übertreibung sagen, daß

durch keinen anderen Sinn gleichviele Erkenntnisse in den Menschen

eingehen, wie durch den Gesichtsinn. Denn kein anderer Sinn nimmt
so zahlreiche Dinge wahr wie er. Die Bedeutung des Sehens für unser
geistiges Erkennen ist so groß, daß einer, der viel gesehen hat, für
gewöhnlich auch für erfahren und viel wissend gehalten wird, obwohl
das durchaus nicht immer der Fall sein muß. Immerhin bleibt wahr,
daß ein Blinder den größten Ausfall von Erkenntnissen erleidet, und

umgekehrt es besonders für einen Philosophen nichts Wichtigeres geben

kann, als daß er mit offenen Augen durch die Welt geht. Als Descartes
von seinem cogito, ergo sum aus einen unanfechtbaren Gottesbeweis

1 S. Th. I-II 31, 6 : Sensus propter duo diliguntur, scilicet propter cogni-
tionem, et propter utilitatem : unde et utroque modo contingit esse delectationem
secundum sensum Si igitur loquamur de delectatione sensus quae est ratione
cognitionis, manifestum est quod secundum visum est maior delectatio quam
secundum alium sensum. Si autem loquamur de delectatione sensus quae est
ratione utilitatis, sic maxima delectatio est secundum tactum. »



Moderne Hemmnisse des Philosophierens 273

liefern wollte, redete er sich an : Nun will ich meine Augen schließen,
meine Ohren verstopfen und alle Sinne außer Tätigkeit setzen usf. h

Das war die größte Torheit, die er begehen konnte. Er hätte im Gegenteil

sagen sollen : Nun will ich meine Augen und Ohren weit aufmachen.
Denn auch unsere geistigen Aussagen bis hinauf zu denen über Gott
müssen in Einklang bleiben mit unserer täglichen Sinneserfahrung. Daß
der Idealismus diese Abhängigkeit unseres menschlichen Geistes von
den Sinnen geleugnet oder wenigstens entwertet hat, war sein erster
großer Fehler.

Fast gleichzeitig mit dieser idealistischen Entwertung der
Sinneserkenntnis kam in der Neuzeit eine ebenso extreme Überwertung
derselben auf. Die Vertreter dieser Überwertungstheorie, nach der die

Sinneserfahrung die alleinige Quelle unserer Erkenntnisse ist, haben
sich die überheblichen Namen « Empiristen » und « Positivisten » gegeben,
als ob diejenigen, die noch andere Erkenntnisquellen anerkennen, die

Erfahrung unterschätzten und nicht genug positiv wären.

Wäre der menschliche Geist so an die Sinne gebunden, daß er
nicht über ihre Reichweite hinausgelangen könnte, dann hätte der
Mensch besser keinen Verstand. Denn innerhalb des Sinnlichen ist der
Instinkt ein sichererer Führer als der Verstand.

Es ist hier nicht der Ort, zu beweisen, daß die Sinne zwar der

einzige Weg sind, auf dem die Außenwelt in unseren Verstand gelangen
und sich ihm offenbaren kann, daß aber gleichwohl unser Verstand
seinen eigentümlichen Erkenntnisgegenstand hat. Unser Verstand
erkennt auch die Sinnendinge, aber nur mittelbar. Sein unmittelbarer
Erkenntnisgegenstand ist übersinnlich. Der hl. Thomas geht so weit,
daß er das Erkennen der Einzelwesenheiten nicht einmal unter den

Dingen aufzählt, die den menschlichen Verstand vervollkommnen 3,

1 Meditationes de prima philosophia (Edition Adam Tannery. Paris 1904),
VII, 34. Meditatio III. De Deo, quod existit : « Claudam nunc oculos, aures
obturabo, avocabo omnes sensus, imagines etiam rerum corporalium omnes vel
ex cogitatione mea delebo, vel certe, quia hoc fieri vix potest, illas ut inanes et
falsas nihili pendam, meque solum alloquendo et penitius inspiciendo, meipsum
paulatim mihi notum et familiärem reddere conabor. Ego sum res cogitans, id
est dubitans, affirmans, negans, pauca intelligens, multa ignorans, volens, nolens,
imaginans etiam et sentiens ; ut enim ante animadverti, quamvis ilia quae sentio
vel imaginor extra me fortasse nihil sint, illos tarnen cogitandi modos, quod
sensus et imaginationes appello, quatenus cogitandi quidam modi tantum sunt,
in me esse sum certus. »

2 S. Th. I 12, 8 ad 4 : « Naturale desiderium rationalis creaturae est ad sciendum

omnia ilia quae pertinent ad perfectionem intellectus ; et haec sunt species



274 Moderne Hemmnisse des Philosophierens

sondern nur zu dem rechnet, was den Menschen schlechthin
vervollkommnet 1. Während sodann der Gesichtsinn nur sieht, daß ein Körper
farbig ist, erkennt der Verstand das Wesen der Farbe sofort wenigstens
so weit, daß er zwischen ihr und dem Körper unterscheidet. Die
Unabhängigkeit des menschlichen Verstandes von den äußeren Sinnen geht
so weit, daß er im großen Unterschied von ihnen nicht an die physische
Gegenwart seines eigentümlichen Gegenstandes gebunden ist, sondern
selbst Dinge erkennen kann, die von keinem der ihm untergeordneten
Sinne jemals wahrgenommen worden sind.

Darin ist es begründet, wenn im menschlichen Verstand zwei Reihen

von Erkenntnissen unterschieden werden. Die eine nennt man intuitive
oder anschauende, d. h. auf Grund der wirklichen Gegenwart ihres

Gegenstandes gebildete Erkenntnisse, die andere abstraktive oder von
der wirklichen Gegenwart ihres Gegenstandes absehende. Die Erkenntnisse

unserer äußeren Sinne sowie die des Gemeinsinnes sind alle

anschauende, die der drei anderen inneren Sinne, der Phantasie, des

Schätzungsvermögens und des sinnlichen Gedächtnisses, setzen wenigstens

voraus, daß die Teile ihrer Gegenstände einmal wirklich gewesen
und von einem äußeren Sinne wahrgenommen worden sind. So kann
ich mir mit meiner Phantasie Dinge vorstellen, die es in dieser Form
niemals gegeben hat, ja nicht einmal geben kann, z. B. einen
Fischmenschen, aber das könnte ich nicht, wenn ich nicht schon sowohl
einen Menschen als einen Fisch gesehen hätte. Der Verstand ist weit
ungebundener. Denken wir nur an unseren Gottesbegriff, dessen Inhalt
weder als Ganzes noch teilweise wahrgenommen werden kann. Das oben

genannte Gesetz, daß alle menschlichen Verstandeserkenntnisse in
diesem Leben durch die Sinne gehen müssen, hat nur zur Folge, daß

alle unsere Begriffe von einem Phantasiebild begleitet sind und wir
daher auch die Erkenntnis rein geistiger Dinge mit sinnlichen Vorstellungen

verbinden. Als notwendige Begleiterscheinungen machen solche

sinnliche Vorstellungen unser geistiges Erkennen zwar unvollkommen,
aber nicht falsch. Die durch sie verursachte Unvollkommenheit besteht

darin, daß wir alles Geistige mittels Analogien und Vergleichen denken

müssen, jeder Vergleich aber, wie das Sprichwort sagt, hinkt.

et genera rerum et rationes earum ; quae in Deo videbit quilibet videns essen-
tiam divinam. Cognoscere autem alia, singularia, et cogitata et facta eorum, non
est de perfectione intellectus creati ; nec ad hoc eius naturale desiderium tendit. »

1 S. Th. I 14, 11 : «Cognoscere autem singularia pertinet ad perfectionem
nostram. »



Moderne Hemmnisse des Philosophierens 275

Wie aus dem Gesagten erhellt, kann unser Verstand keine unmittelbar

anschauende Erkenntnisse haben, sondern nur solche mittels
anschauender äußerer Sinneserkenntnisse. So habe ich augenblicklich
eine mittelbar anschauende Verstandeserkenntnis von dem Papier, auf
das ich schreibe. Ebenso leuchtet ohne weiteres ein, daß keine
Verstandeserkenntnis zugleich anschauend und von der wirklichen Gegenwart

ihres Gegenstandes absehend sein kann.
Was nun die vom Menschen bei seinem Verstandeserkennen zu

leistende Arbeit betrifft, so ist weiter leicht einzusehen, daß es für ihn
schwieriger ist, eine von der wirklichen Gegenwart ihres Gegenstandes
absehende Erkenntnis zu gewinnen als eine anschauende. Denn bei
dieser zweiten kommen die Sinne seinem Verstände mehr zu Hilfe als

bei der ersten. Sooft wir nämlich etwas mit den äußeren Sinnen
wahrnehmen, geben diese das Wahrgenommene mit der Notwendigkeit eines

Naturgesetzes an die inneren Sinne weiter, und aus deren ausgeprägtem
Erkenntnisbild entstehen unter Mitwirkung des tätigen Verstandes

ebenso notwendig die eingeprägten Erkenntnisbilder des eigentlichen
Verstandes. Wird dagegen der zu erkennende Gegenstand von keinem

äußeren Sinn wahrgenommen, dann muß der Mensch sich das erforderliche

Phantasiebild erst suchen, und das kostet zuweilen recht große

Anstrengung. Daher beginnt man bei Kindern den Unterricht durchweg
damit, daß man ihnen alles möglichst in Bildern zeigt. Ohne Sachbild

vermag das Kind noch nichts zu begreifen.
Aber jeder weiß, wie unvollkommen die Begriffe sind, die auf diese

Weise dem Kinde beigebracht werden. Das gilt schon von den körperlichen

Dingen. So zeigt man dem Kinde das Bild eines Löwen oder
eines Elephanten und sagt ihm : so sieht ein Löwe bzw. Elephant aus.

Worin das Wesen dieser Tiere liegt, und wodurch sie sich innerlich von
anderen Tieren unterscheiden, erfährt das Kind auf diese Weise nicht.

Die Mängel eines solchen Bildes sind mannigfach. 1. Gibt das Bild
eine Sache nur wieder, wie sie in einem bestimmten, eigens

ausgesuchten Augenblick aussah. 2. Stellt es sie nicht einmal so ganz dar.

Denn jedes Bild wird von einem bestimmten Standpunkte aus gemacht.
So wählt der Photograph nicht nur eine bestimmte Beleuchtung,
sondern auch eine bestimmte Stellung. 3. Mögen von der gleichen Sache

auch viele Aufnahmen gemacht werden, so gewinnt man durch sie doch
keine befriedigende Vorstellung davon, wie sich diese Sache allmählich
geändert hat. Jedes Bild hält das Aussehen einer Sache in dem Augenblick

seiner Anfertigung unveränderlich fest. Der geschickte Maler



276 Moderne Hemmnisse des Philosophierens

kann eine gewisse Bewegung der von ihm gemalten Personen
vortäuschen. Aber dabei muß ihm die Phantasie des Beschauers zu Hilfe
kommen. 4. Bleibt jedes Bild nur an der Oberfläche seines Gegenstandes
haften. Es gibt nur dessen Farben, Ausdehnung und äußere Gestalt
wieder. Daher kommt es, daß Bilder die sogenannten « intentiones
insensatae », d. h. die nur vom Schätzungsvermögen wahrgenommenen
Lebenswerte ihrer Gegenstände so unvollkommen vermitteln, und darum
viel weniger auf das Gemüt des Sehenden einwirken als diese beim

unmittelbaren Anschauen. So fühlt einer sich ganz anders beeindruckt,
wenn er zum ersten Male mit einem Menschen zusammentrifft, als durch
alle Bilder, die er schon von ihm gesehen hat.

Danach müssen wir unsere anschauenden Verstandeserkenntnisse

in zwei Klassen einteilen : in solche, die aus der wirklichen Gegenwart
ihres Gegenstandes gewonnen wurden, und andere auf Grund bildlicher
Darstellungen. Wie wir sahen, sind diese zwei Klassen von Erkenntnissen

ihrem Werte nach sehr verschieden. Daher können die der
zweiten Klasse niemals die der ersten ganz ersetzen. Der beste Beweis

dafür ist, daß man vielfach gerade Bilder gebraucht, um zum Besuche

von sehenswerten Gegenden und Kunstwerken anzuspornen. Würden
Bilder die ganze Wirklichkeit wiedergeben, dann wären solche unmittelbar

anschauende Erkenntnisse oder Besuche überflüssig. In bezug auf
die dargestellten Dinge sind Bilder immer nur ein mangelhafter Ersatz.

Es besteht also keine besondere Gefahr, daß einer durch Bilder
davon abgehalten wird, sich auch unmittelbar anschauende Kenntnisse

zu erwerben, d. h. die Dinge auch in ihrer eigenen Wirklichkeit
kennenzulernen. Aber dafür enthalten Bilder um so mehr zwei andere Gefahren :

nämlich 1. daß sie den Beschauer zu einer einseitigen Beurteilung des

Dargestellten verführen, und sodann, daß sie ihm den Übergang oder

Aufstieg von der anschauenden zu einer abstraktiven oder von der

wirklichen Gegenwart des Gegenstandes absehenden Wesenserkenntnis
erschweren. Wie wir nämlich schon bemerkten, stellt kein Bild seinen

Gegenstand nach allen Seiten dar ; daher lenkt jedes die Aufmerksamkeit

des Beschauers nur auf die Seite und die Merkmale, die der

Künstler und indirekt auch der Besteller besonders beachtet haben

wollen oder für die sehenswertesten halten. Aus welchem anderen
Grunde begnügt man sich z. B. meistens mit bloßen Brustbildern Und

wenn einer sich ganz photographieren läßt, warum nimmt er dann gleich
die Stellung ein, in der er am liebsten gesehen wird Besonders sei

daran erinnert, wie man zu Propagandazwecken durch Bilder über die



Moderne Hemmnisse des Philosophierens 277

gleichen Personen und Sachen die verschiedensten Vorstellungen
verbreiten kann. Durch solche einseitige und mit Auswahl angefertigte
Darstellungen können auch die schönsten Dinge lächerlich und die

widerwertigsten interessant gemacht werden.
Das genügt, um den objektiven Erkenntniswert solcher Bilder

bedeutend herabzusetzen. Denn durch diese fast unbegrenzte Indifferenz
gegenüber jedem beliebigen Gebrauch und Mißbrauch von Bildern wird
unserem Verstände die Erfüllung seiner eigentlichen Aufgabe wesentlich

erschwert. Wie schon sein Name anzeigt, ist ja der Verstand dem

Menschen gegeben, damit er die Dinge versteht. Verstehen aber
bedeutet so viel, wie das Wesen einer Sache erkennen. Daher erklärten
die mittelalterlichen Scholastiker das lateinische Wort für Verstand,
« intellectus », in der Weise, daß sie sagten, seine Aufgabe sei, « intus
legere », d. h. in den Dingen zu lesen. Dadurch aber, daß einer von
einer Sache ein physisches Bild anschaut, gewinnt er noch lange keinen

Einblick in ihr Inneres oder Wesen. Um auch diesen zu erhalten, muß
einer seine durch Bilder gewonnenen Eindrücke bis zu einem gewissen

Grade zerstören, indem er auch die nicht dargestellten Seiten betrachtet.
Selbst wenn es gelingt, eine Sache nicht nur nach allen Seiten,

sondern auch in allen ihren Teilen bildlich darzustellen, bleiben noch

zwei wesentliche Stücke einer wahren Wesenserkenntnis unerfüllt :

nämlich daß in ihr zwischen Notwendigem und bloß Zufälligem klar
unterschieden wird, und sodann, daß auch ihre Ursachen miterkannt
werden. Denn nur das Notwendige an einer Sache gehört zu ihrem
Wesen, und ein jedes Ding ist das, was es ist, durch seine Ursachen.

In beiden Stücken aber versagt das Bild. Im ersten, weil es das

Vorübergehende und Zufällige genau so wiedergibt wie das Bleibende und

Notwendige ; und im zweiten, weil ursächliche Zusammenhänge
überhaupt nicht sinnlich darstellbar sind. Auch wenn einer die im Bilde
wiedergegebenen Dinge unmittelbar oder im Original wahrnimmt, muß

er ihre Ursachen mit dem Verstände erschließen. Aber hier kann er
sich auf die Wahrhaftigkeit seiner eigenen Sinne verlassen ; bei
bildlichen Darstellungen dagegen vertraut man außerdem auf die

Wahrhaftigkeit des Künstlers und seiner Kamera. Das ist etwas ganz anderes.

Hans Weigel schreibt in seinem Aufsatz « Der Film als Gefährdung
des Menschen »1 mit Recht : « Man neigt zu der Ansicht, daß die

1 Gloria Dei, Zeitschrift für Theologie und Geistesleben II, H. 2 (Salzburg
1947/48),176 p. e.



278 Moderne Hemmnisse des Philosophierens

Kamera unbestechlich sei. Sie scheint einfach zu registrieren wie das

Auge Das erste Gefahrenmoment liegt in diesem weitverbreiteten
Trugschluß : etwas ist echt, weil es photographiert ist. Wer hat nicht
bei der Wochenschau das Gefühl, authentischer Zeuge historischer
Ereignisse zu sein Man vergißt, daß selbst die Porträtaufnahmen der

Berufsphotographen gestellt und retouchiert sind. » Und beim Film
sind die Aufnahmen nicht bloß retouchiert, sondern auch willkürlich
und mit einer bestimmten Absicht zusammengestellt. Wenn z. B. das

Marktleben am Kirchweihfest in Nürnberg aus dem Mittelalter auf dem

eigens mit Brunnen, Muttergottesstatue und Verkaufsbuden angefüllten
Platze vor « Santi Giovanni e Paolo » in Rom gefilmt wurde, wie soll

da durch Bilder ein objektiv begründetes Urteil ermöglicht werden
Was würde man von einem Historiker sagen, der einen solchen Film
als Geschichtsquelle gebrauchen wollte Ein Philosoph, der sich auf
die Wahrhaftigkeit eines Films verließe, ginge nicht weniger in die Irre.

Das ist die eine Schwierigkeit, mittels Bilder zu einer wahren
Wesenserkenntnis der Dinge zu gelangen. Die andere, sagten wir,
bestehe darin, daß das Anschauen solcher Bilder, heißen sie Film oder

anders, das abstraktive Erkennen erschwert. Nach dem Gesagten ist
der Grund leicht einzusehen. Wie wir sahen, geben Bilder ihren Gegenstand

niemals ganz wieder. Darin gleichen sie den Romanen, die auch
das Leben nur unter bestimmten Gesichtspunkten darstellen. Mit dem
Roman hat das Bild auch gemeinsam, daß es wenigstens nach der
Absicht seines Herstellers seinen Gegenstand möglichst interessant und
fesselnd wiedergibt. Ein Hauptzweck des Bildes ist also der ästhetische
Genuß. Wie der Leser eines Romans sich, je länger er liest, um so

tiefer in die darin geschilderten Vorgänge des menschlichen Lebens

hineinlebt, so gewöhnt sich auch der Beschauer eines Bildes immer
mehr daran, das von diesem Dargestellte sich so vorzustellen, wie er
es im Bilde gesehen hat. Dabei verhält sich sowohl der Beschauer als

der Romanleser mehr passiv als aktiv. Das eine wie das andere kann
ohne besondere Anstrengung geschehen. Der Unterschied ist nur, daß

im Roman mittels des niedergeschriebenen Wortes auch das
Dynamische im menschlichen Leben geschildert wird, während, wie wir
bereits sagten, das Bild alles sofort in einen Dauerzustand versetzt.

Dieser Unterschied bleibt auch im Film bestehen. Trotzdem wirkt
dieser, wenn er geschickt gemacht ist, stärker auf den Menschen ein
als ein Roman. Den Grund dafür haben wir schon angegeben. Er liegt
darin, daß der Film mehr den Glauben erweckt, Augenzeuge zu sein.



Moderne Hemmnisse des Philosophierens 279

« Wenn ihm [dem Zuschauer] etwa in den Filmen, die aus einem

bestimmten Land kommen, besonders moderne und ansprechende
Schulen gezeigt werden, wird ihm nicht bewußt, daß diese Schulen in
einem Atelier aufgebaut und nicht an Ort und Stelle photographiert
sind. »1 Der gewöhnliche Besucher eines Films steht während dessen

ganzer Vorführung so im Banne dessen, was er sieht, daß er überhaupt
nicht mehr an andere Dinge denkt. Man schaue sich nur einmal während
einer solchen Filmvorstellung statt des Films die Zuschauer an, und

man wird sich des Eindruckes nicht erwehren können, daß der menschliche

Geist kaum noch mehr in Fesseln gelegt werden kann. In letzter
Zeit wurde in einer deutschen Zeitung ein neuer Film folgendermaßen
angepriesen : « Ein großer Abenteurerfilm Handlung, Handlung,
Handlung Man braucht nicht zu denken, man braucht nur auf die

Leinwand zu sehen. » Weiter kann man doch kaum gehen. Filme und
ihre Gegenstände kommen darin überein, daß sie beide sinnlich
wahrnehmbar sind. Aber wenn das, was der Film im Bilde wiedergibt, in
seinem wirklichen Dasein wahrgenommen wird, dann ist es leichter,
sich ein objektives und unbefangenes Urteil zu bilden, weil wir dann
die Dinge in ihrem vollen Sein mit allen ihren Licht- unâ Schattenseiten

sehen können, während sie im Film künstlich gestellt sind in der

Absicht, dem Zuschauer eine bestimmte Deutung eines geschichtlichen
Ereignisses oder einer sittlichen bzw. kulturellen Handlung
aufzudrängen. Dadurch kommt im Film zu der einfachen sinnlichen
Wahrnehmung noch die Suggestion. Wie sehr gerade der Film imstande ist,
anderen eine gewollte Meinung zu suggerieren oder « einzugeben »,

beweist sein häufiger Gebrauch im Dienste der Propaganda, bei der es

nicht in erster Linie auf die Wahrheit ankommt, sondern auf die

Verbreitung einer bestimmten « Anschauung ». Es liegt uns ferne, jede

Propaganda für verwerflich oder menschenunwürdig zu halten, aber
daß sie kein philosophisches Erkenntnismittel ist, wird jeder zugeben

müssen. Und was insbesondere den Film im Dienste der Propaganda
betrifft, so stehen wir hier vor einer Gefahr, deren Auswirkung sich
bereits weithin bemerkbar macht. Obwohl man zugeben muß, daß der

Film auch manche wertvolle Erkenntnisse verbreiten hilft, so ist doch
ebenso wahr, daß der menschliche Geist, vor allem seine Urteilskraft,
durch die regelmäßige Beeinflussung technisch hochentwickelter Filme
(Farbfilme) empfindlich gelähmt wird. Dieser Gefahr fallen haupt-

1 Weigel, a. a. O.



280 Moderne Hemmnisse des Philosophierens

sächlich die Schichten des Volkes zum Opfer, die ihre geistigen

Anregungen vorwiegend aus dem oftmaligen Kinobesuch schöpfen. Wenn
schon das Zeitunglesen einen solchen Einfluß auf die Urteilsbildung
eines Menschen ausübt, daß man bei vielen leicht erraten kann, welches

ihr Lieblingsblatt ist, so macht sich erst recht ein Kinobesuch im
weiteren Leben eines Menschen bemerkbar.

Bedenken wir nun, daß die Wahrheitserkenntnis gerade im gesunden
und rechten Urteil besteht, so liegt auf der Hand, daß der Film in
seiner gegenwärtigen Tendenz, und dazu noch als hauptsächliches
Bildungsmittel weiter Kreise, als großes Hemmnis des Philosophierens
bezeichnet werden muß. Auch der Philosoph muß die Augen offen

halten, aber er darf weder bei dem stehenbleiben, was er mit den Augen
sieht, noch dabei sich Gedankengänge anderer aufnötigen lassen, sondern

für ihn ist das Sichtbare nur der Ausgangspunkt seiner Spekulationen
über das unsichtbare Wesen und die übersinnlichen letzten Ursachen

aller Dinge, und deren äußere Erscheinung bloß Nebensache.

II. Philosophie und Sport

Wir sind gewohnt, bei Fragen nach dem Wesen einer Sache von
ihrem Namen auszugehen, denn zuweilen sagt uns dieser schon viel.
Beim Sport kommen wir auf diesem Wege nur bis zu einem sehr
verschwommenen Gattungsbegriff. Denn das Wort « Sport » bezeichnet
nach seiner sprachlichen Abstammung vom spätlateinischen Zeitwort
disportare hinc inde portare jede Bewegung mit wechselnder Richtung.

Weil die menschliche Seele alle ihre örtlichen Bewegungen mittels
des mit ihr zu einer Wesenheit verbundenen Körpers macht, kann man

aus dem Wort auch schon erkennen, daß es sich beim Sport in erster
Linie um Körperbewegungen handelt. Aber nichts mehr. Welcher Art
diese körperlichen Sportbewegungen sind, müssen wir auf einem anderen

Wege zu erkennen suchen. Ausgangspunkt dieses anderen Weges ist
der allgemeine Sprachgebrauch, zu dem sich die sprachliche Abstammung

des Wortes ähnlich verhält, wie ein kleiner Bach zu den

Gewässern, die ihn allmählich zu einem Flusse erweitern. Nach dem heute

geltenden Sprachgebrauch gehört der Sport zu den Spielbewegungen.
Unter Spiel aber versteht man jede mit einer gewissen inneren Befriedigung

verbundene körperliche Tätigkeit ohne die Absicht, eine nützliche
Arbeit zu leisten. So spielt das Kind, wenn es aus Sand Figuren baut
und diese dann wieder zerstört. Wie das Spiel, so ist auch der Sport



Moderne Hemmnisse des Philosophierens 281

keine eigentliche Nutzarbeit, sondern eine Tätigkeit, die um ihrer selbst

willen gesetzt wird. Aber Sport ist nicht Spiel schlechthin. Während
einer auch in der Weise spielen kann, daß er sich über alle Regeln

hinwegsetzt, gehört zum wahren Sport, daß gewisse Kunstregeln
möglichst genau beobachtet werden, um so eine bestimmte körperliche
Tätigkeit über das gewöhnliche Maß zu vervollkommnen. So mag einer
noch so schnell laufen, wenn er sich dabei um keine Regel der Kunst
kümmert, sondern nur läuft, weil ihm das Freude macht, so spricht
man nicht von Sport. Oder wenn jemand bei einem Wettrennen zu
Fuß oder zu Pferd oder auf dem Motorrad gegen eine Regel verstößt,
so vermindert das sofort seine sportliche Leistung. Sport kann daher
näher bestimmt werden als eine Art Kunstspiel menschlicher
Körperbewegungen.

Bis hierher dürften alle einig sein. Die drei Merkmale, ein Spiel
zu sein, menschliche Körperbewegungen zum eigentümlichen Gegenstande

zu haben, und diese durch Beobachtung bestimmter Kunstregeln

möglichst vollkommen auszuführen, können als das metaphysische

Wesen des Sportes angesehen werden, d. h. als die Eigenschaften,
durch die sich der Sport zuerst von allen anderen Dingen unterscheidet,
und in denen alle seine weiteren Merkmale ihre letzte Wurzel haben.

Aber hier beginnen die Ansichten weit auseinander zu gehen. Wir
sagten, der Sport habe mit dem Spiel gemeinsam, daß er keine eigentliche

Nutzarbeit sei. Damit wollten wir nicht behaupten, er sei unnütz,
sondern nur, daß er nicht, wie das Handwerk, wesentlich das Hervorbringen

bestimmter Wirkungen nach außen zum Ziele habe, sondern
mehr nach innen gerichtet sei, mit anderen Worten, wesentlich der

Selhstvervollkommnung des Subjektes diene.

Die Wirkungen des Sportes nach innen lassen eine doppelte
Betrachtungsweise zu. Denn sie gehören in erster Linie der physischen

Ordnung an, dann aber als Wirkungen menschlicher Tätigkeiten
zugleich der sittlichen Ordnung. Daher muß man wohl unterscheiden

zwischen dem Werte, den der Sport für die physische Vervollkommnung
eines Menschen hat oder wenigstens haben kann, und seinem
moralischen Werte. Betrachtet man den Sport rein physisch und insbesondere

vom psychologischen Standpunkte aus, so wird man ihn zu den Kulturmitteln

rechnen müssen. Und zwar vervollkommnet der Mensch sich

mittels des Sportes nicht bloß körperlich, sondern, obwohl, wie gesagt,
dessen eigentümlicher Gegenstand menschliche Körperbewegungen
sind, auch geistig. Das erhellt schon daraus, daß ohne höchste An-

D'"us Thomas 20



282 Moderne Hemmnisse des Philosophierens

Spannung und Sammlung des Geistes nicht einmal eine Körperbewegung
nach allen Regeln der Kunst ausgeführt werden kann. Daher scheint

uns die Vervollkommnung der Fähigkeit, mit Leib und Seele bei einer
Sache zu sein, als der erste geistige Nutzen des Sportes für den Menschen

angesehen werden zu können. Ein zweiter Nutzen liegt in der großen
Ausdauer, die erforderlich ist, um eine beachtenswerte sportliche
Leistung zu vollbringen. Denn auch dazu gehört eine große geistige
Kraft. Mit dieser Ausdauer hängt aufs engste zusammen, daß einer
durch den Sport lernt, sich im Erstreben eines einmal gesetzten Zieles

nicht durch Schwierigkeiten und Gefahren abschrecken oder wankend
machen zu lassen, sondern mutig und entschlossen das Äußerste zu

wagen. Und endlich erhöht der Sport die Geistesgegenwärtigkeit und

Schlagfertigkeit des Menschen.

Das alles sind Vollkommenheiten des menschlichen Geistes, die auch

den sittlich vollkommenen Menschen auszeichnen. Daher liegt kein
Grund vor, den Sport für sittlich unerlaubt zu halten. Aber er ist auch

nicht ohne weiteres sittlich gut. Denn alle Tätigkeiten, aus denen er

zusammengesetzt ist, angefangen von den kleinsten Muskelbewegungen
bis hinauf zu den höchsten geistigen Anstrengungen, sind an sich sittlich

indifferent, und können daher ebenso sehr aus sittlich verwerflichen
wie aus erlaubten und lobenswerten Motiven gesetzt werden. Fr. W. Förster

erinnert in einem seiner Bücher an das harte Urteil des Euripides :

« Es gibt viel schlechtes Volk in Attika, aber die schlechtesten Kerle
sind die Athleten. » Deshalb enthält es weder einen Widerspruch, daß

auch ein sittlich minderwertiger Mensch sportliche Höchstleistungen
vollbringt, noch auch, daß einer mit dem Sport ein sittlich tadelloses
Leben verbindet.

Sobald der Sport vom Streben nach sittlicher Vollkommenheit

abgetrennt und zu einem Selbstwert gemacht wird, fehlt ihm jeder andere

Maßstab als das, was bisher in dieser Beziehung schon geleistet worden
ist. Denn mit der physischen Vollkommenheit körperlicher Bewegungen
verhält es sich ähnlich wie mit der körperlichen Größe eines Menschen.

Ob einer groß oder klein genannt wird, hängt von der Größe derer ab,

mit denen er verglichen wird. Und so wird auch eine Körperbewegung
als mehr oder weniger vollkommen angesehen, je näher sie der bislang
erreichten Spitzenleistung kommt oder sie sogar übertrifft. Daraus
erklärt sich, daß eine solche Spitzenleistung das Ideal eines jeden
Sportfreundes ist.

Nicht nur von der sittlichen, sondern auch von der Wissenschaft-



Moderne Hemmnisse des Philosophierens 283

lichen Vervollkommnung unterscheidet sich der Sport wesentlich durch
seinen eigentümlichen und unmittelbaren Gegenstand, der bei den

beiden ersten die geistigen Fähigkeiten des Verstandes und des Willens

sind, beim Sport aber organische und sinnliche Fähigkeiten. Diese

Unterscheidung ist nicht so zu verstehen, als habe der unmittelbare
Gegenstand des Sportes überhaupt nichts Geistiges an sich. Im Menschen

nehmen auch schon die Sinne durch ihre wesentliche Hinordnung auf
den Verstand am Geistigen teil, so daß es durchaus nicht das gleiche
ist, ob z. B. eine Beinbewegung von einem Menschen oder von einem

Pferd ausgeführt wird. In die menschliche Beinbewegung geht so viel
Geistiges ein, daß man schon aus dem Gang eines Menschen auf seinen

ganzen Charakter schließen kann. Nichtsdestoweniger bleibt die

Beinbewegung die Funktion einer sinnlichen und organischen Fähigkeit.
Sittliche Handlungen und wissenschaftliche Erkenntnisse haben
unmittelbar geistige Fähigkeiten zum Subjekt.

Um insbesondere das Verhältnis des Sportes zu den Wissenschaften

klarer zu erkennen, müssen wir uns erst den Unterschied zwischen
sittlicher und wissenschaftlicher Vervollkommnung bewußt machen. Sittlich

vervollkommnet sich der Mensch nicht so sehr durch bestimmte

Tätigkeiten, als vielmehr dadurch, daß er seinen menschlichen, d. h.

vom Verstände und freien Willen geleiteten Tätigkeiten die rechte
Zielordnung gibt. Das geht so weit, daß einer sich sogar dann sittlich
vervollkommnet, wenn er aus unverschuldeter Unkenntnis eine an sich
unerlaubte Handlung setzt, weil er glaubt, so handeln zu müssen, um
vor Gott bestehen zu können. Ganz anders verhält es sich mit unserer
wissenschaftlichen Vervollkommnung. Bei dieser kommt es nicht auf

unsere gute Meinung an, sondern auf die Leistung, d. h. darauf, ob
wir wirklich etwas erkennen. Daher sind die Grenzen unserer
wissenschaftlichen Vervollkommnung viel enger als die unserer sittlichen.
Sittlich kann sich der Mensch durch alles vervollkommnen, was immer
im Einklang steht mit dem Sittengesetz. Und deshalb sagten wir schon,

es stehe nichts im Wege, daß einer auch seine Sportübungen dazu

benützt. Daß der Sport zugleich als wissenschaftliches Erkenntnismittel
dienen kann, wird man ohne weiteres zugeben müssen, insofern nämlich

der Sportmann während seiner Übungen beständig neue

Erfahrungen sammelt, die er dann nachher wissenschaftlich verarbeiten kann.

Einer, der in Sportfragen Fachmann sein will, muß bis zu einem gewissen
Grade sogar selbst Sportmann sein. Nichtsdestoweniger wird der Sport
dadurch, daß einer ihn als wissenschaftliches Hilfsmittel gebraucht,



284 Moderne Hemmnisse des Philosophierens

kein Teil der Wissenschaft, so wie er durch den rechten Gebrauch ein

Teil des sittlich guten Lebens wird. Vielmehr fordert die Ausübung
des Sportes notwendig eine Unterbrechung der wissenschaftlichen Arbeit,
weil diese wesentlich theoretisch, der Sport aber praktisch ist, und
keine menschliche Tätigkeit beides zugleich sein kann. Obgleich daher
auch der Sport ein wissenschaftliches Hilfsmittel sein kann, besteht
doch zwischen ihm und der Wissenschaft ein Gegensatz, der zur Folge
hat, daß sie sich von der gleichen Tätigkeit ausschließen. Mag einer
seine Sportbewegungen und wissenschaftlichen Untersuchungen über
deren Ursachen, Verlauf und Auswirkungen in Leib und Seele auch so

miteinander verbinden, daß ihm der beständige Wechsel zwischen
praktischer und theoretischer Geisteshaltung nicht zum Bewußtsein kommt,
so ist dieser Wechsel doch unleugbare Tatsache. Und insofern ist der

Sport sogar für die Wissenschaft, die ihn selbst zum Gegenstand hat,
trotz aller Nützlichkeit bis zu einem gewissen Grade ein Hindernis und
eine Störung. Daher wird einer bei einem sportlichen Wettbewerb in
den Augenblicken der Entscheidung kaum Zeit finden zu wissenschaftlichen

Betrachtungen.
Denken wir nun an einen jungen Menschen, der noch keine besondere

Neigung zu den Wissenschaften verspürt, und fragen wir, ob in
ihm mittels des Sportes eine solche Neigung geweckt werden könne,

so ist nicht einzusehen, wie das möglich sein kann. Die Erfahrung
bietet auch kein Beispiel dafür. Sport und Wissenschaft können immer

nur äußerlich miteinander verbunden werden. Innerlich entfernt der

Sport den Menschen von der Wissenschaft, und diese vom Sport. Und
das ist um so mehr der Fall, je größere Anstrengungen die Sportart
oder die Wissenschaft an den Menschen stellt. Denn wie der hl. Thomas 1

richtig bemerkt, haben alle Kräfte des Menschen in der Seele ihre

gemeinsame Quelle. Daher kommt es, daß der Mensch eine Kraft um
so weniger gebrauchen kann, je mehr er die andere in Anspruch nimmt.
Nun erfordert der Sport eine andere Kraft als die Wissenschaft. Folglich

können Sport und Wissenschaft unmöglich zugleich mit voller
Hingabe der Seele gepflegt werden. Sodann fordert eine Anstrengung von
dem, der sie auf sich nimmt, eine um so größere Hinneigung und Liebe,

je größer sie ist. Je größer aber die Hinneigung eines Menschen zu

1 S. Th. I-II 1 : « Cum enim omnes potentiae animae in una essentia animae
radicentur, necesse est quod quando una potentia intenditur in suo actu, altera
in suo actu remittatur, vel etiam totaliter in suo actu impediatur. »



Moderne Hemmnisse des Philosophierens 285

einer Sache ist, destowen iger fühlt er sich von allem angezogen, was
ihm den Erwerb und Besitz dieser Sache unmöglich macht oder auch

nur erschwert.
Damit glauben wir die Prinzipien genügend dargelegt zu haben,

von denen aus die Antwort auf unsere Frage nach dem Verhältnis der

Philosophie zum Sport erschlossen werden kann. Nach dem Gesagten
ist klar, daß dieses Verhältnis nur das eines inneren Gegensatzes sein

kann. Daher ist jede Verbindung der beiden eine äußerliche. Es ist
zwar möglich, auch über den Sport zu philosophieren, und die

Erfahrungen des Sportes philosophisch zu verwerten, aber wo das geschieht,
kommt es nicht von einer inneren Verwandtschaft dieser beiden Dinge,
sondern daher, daß der Mensch von Natur aus eine gewisse Hinneigung
zu beiden hat, und er keine dieser zwei Neigungen der anderen ganz
zum Opfer bringen will. Aber solche Menschen werden es kaum einmal
bis zu einer Höchstleistung bringen. Und sie verzichten auch selbst

darauf, weil ihnen der Kaufpreis zu hoch erscheint.

III. Philosophie und Technik

Wohl kaum ein anderes göttliches Gebot haben die Menschen von
Anfang an so eifrig erfüllt, wie das ihnen gleich nach der Erschaffung
gegebene, sich die Erde Untertan zu machen. Denn ohne die Erde
könnte der Mensch nicht das sein, was er ist. Nach dem hl. Thomas

gibt die Erde dem Menschen dreierlei : nämlich 1. alles, wessen er zur
Erhaltung und Vervollkommnung seines leiblichen Lebens bedarf, und
was man unter die beiden Namen zusammenfaßt : Nahrung und
Kleidung ; 2. eine Fülle sinnlicher Freuden, und 3. unzählbare
Erkenntnisse nicht bloß von ihr selbst, sondern sogar von rein geistigen
Dingen bis hinauf zu Gott1.

Damit ist uns schon die grundlegende Unterscheidung zwischen
einem praktischen und einem spekulativen Gebrauche der Erde oder

Körperwelt nahegelegt. Praktisch gebraucht der Mensch die Körperwelt

so weit, als er sie zur Erreichung der beiden ersten vom Aquinaten
genannten Zwecke ausnützt, also um sich von ihr zu ernähren, mit
ihren Erzeugnissen zu kleiden und an ihr sich zu erfreuen. Der spekulative

Gebrauch der Körperwelt besteht in der Gewinnung von Er-

1 Vgl. Legrand Jos., L'univers et l'homme dans la philosophie de saint
Thomas II (Paris 1946), 192 f.



286 Moderne Hemmnisse des Philosophierens

kenntnissen, die wenigstens nicht unmittelbar etwas zur Erhaltung
oder Erleichterung des leiblichen Lebens beitragen, sondern um ihrer
selbst willen erworben werden.

Den beiden ersten Zwecken dient vor allem die Technik, und dem
dritten an erster Stelle die Philosophie. Aus dem Gesagten ist unmittelbar

ersichtlich, daß Philosophie und Technik zum mindesten keine

disparaten Dinge sind, die nichts miteinander zu tun haben, wie etwa

rot und süß. Vielmehr ergänzen sie einander in der Erfüllung des dem

Menschen erteilten Gebotes, sich die Erde Untertan zu machen. Denn
auch das Erkennen ist eine Art Besitzen h Trotz ihrer offensichtlichen
Verschiedenheit kommen sie darin überein, daß beide der
Vervollkommnung des Menschen dienen. Nur vervollkommnet die Technik in
erster Linie das leibliche Leben des Menschen, die Philosophie aber

unmittelbar das geistige.
Zwischen Philosophie und Technik lassen sich noch drei weitere

Gemeinsamkeiten feststellen : nämlich 1. daß die Körperwelt beiden

unerschöpfliche Möglichkeiten der Vervollkommnung bietet. Denn

mögen noch so viele neue philosophische Erkenntnisse hinzugewonnen,
und noch so große Erfindungen gemacht werden, man wird von keiner

sagen können, sie sei die letztmögliche.
Die beiden anderen Gemeinsamkeiten der Philosophie mit der

Technik sind derart, daß wir, um Mißverständnissen vorzubeugen,
gleich auch die Verschiedenheiten angeben müssen, durch die das

Gemeinsame wesentlich begrenzt wird. Philosophie und Technik
kommen nämlich noch weiter darin überein, daß sie beide eine eigene

Weltordnung schaffen, und sodann, daß sie für den Menschen

unversiegbare Quellen neuer Freuden sind. Aber sowohl in dem ersten als

dem zweiten Gemeinsamen sind zugleich wesentliche Verschiedenheiten

mitgegeben.
Die technische Weltordnung ist eine Fortsetzung der kosmolo-

gischen. Wie es im Buche der Weisheit (XI 21) heißt, hat schon der

Schöpfer alles nach Maß, Zahl und Gewicht geschaffen und so in die

Welt eine wunderbare Ordnung gebracht. Diese Ordnung ist bereits

so groß, daß der Aquinate zu sagen wagt, im Universum sei jedes

1 Thomas, De causis, lectio 18 (Editio Mandonnet, Opuscula I 274) :

« Habere aliquid in se formaliter et non materialiter, in quo consistit ratio cogni-
tionis, est nobilissimus modus habendi vel continendi aliquid. » Daraus erklärt
sich das Verlangen der Menschen, die Welt immer vollkommener zu erkennen.



Moderne Hemmnisse des Philosophierens 287

Geschöpf dem Ganzen angepaßt1, und Gott habe deshalb bei seiner
Weltregierung in erster Linie die Ordnung des Universums im Auge
gehabt2. Aber so bewundernswert diese kosmologische Weltordnung
ist, als Gott sie schuf, war seine Absicht nicht, ihr die letzte Vollendung
zu geben. Wir haben in unserem Aufsatz « Selbstbehauptung und
Selbstverleugnung »3 gezeigt, wie der Mensch nicht nur ein wesentlicher

Teil des Universums ist, sondern vor Gott auch das ganze
Universum vertreten muß, weil nur er zwischen der reinen Körperwelt und
Gott vermitteln kann. Das stimmt ganz mit dem oben angeführten
Gebote überein, das Gott nach dem Berichte der Genesis unseren
Stammeltern im Paradiese gegeben hat, sichdie Erde Untertan zu machen.
Denn diese dem Menschen naturgesetzlich zur Pflicht gemachte
Vermittlung besteht darin, daß er die Erde zur Ehre Gottes gebraucht.
Wie aber könnte der Mensch diese Aufgabe erfüllen, wenn in der Welt
schon alles bis zum letzten geordnet wäre Um dem Menschen eine

solche Aufgabe stellen zu können, mußte Gott Seine kosmologische

Weltordnung noch offen und weiter vervollkommnungsfähig lassen.

Und das tat Er auch, indem Er den Menschen zu Seinem Mitordner
machte. Das Universum sollte nicht nur den göttlichen Geist
widerspiegeln, sondern nach und nach auch den menschlichen Verstand. Nach
dem Plane der göttlichen Vorsehung sollte in der Welt zur Natur die
Kultur hinzukommen. Daher machte Gott die Körperwelt nur zum
Material, aus dem sich der Mensch die zum Leben notwendigen Dinge
herstellen sollte. So schuf Er zwar viele Steine, aber keine Häuser, in
denen der Mensch bequem wohnen kann, und gab Er ihm die
weitgehendste Erlaubnis, sich mit den Dingen unter ihm zu ernähren, zu
kleiden und das Leben zu verschönern, aber Er hat diese Dinge zum
weitaus größten Teil nicht unmittelbar gebrauchsfertig gemacht. Damit

sie auch das werden, muß der Mensch selbst sie neu ordnen und so

die kosmologische Ordnung ergänzen und gewissermaßen abschließen.

1 S. Th. I 56, 2 ad 4 : « Deus unamquamque creaturam fecit proportionatam
universo, quod facere disposuit. »

3 C. G. III 64 : « Unumquodque intendens aliquem finem, magis curat de
eo quod est propinquius fini ultimo : quia hoc est etiam finis aliorum. Ultimus
autem finis divinae voluntatis est bonitas ipsius, cui propinquissimum in rebus
creatis est bonum ordinis totius universi : cum ad ipsum ordinetur, sicut ad
finem, omne particulare bonum huius vel illius rei, sicut minus perfectum
ordinatur ad id quod est perfectius ; unde et quaelibet pars invenitur esse propter
su um totum. »

3 Divus Thomas (1946), 311-335.



288 Moderne Hemmnisse des Philosophierens

Wir nennen diese Tätigkeit des Menschen im körperlichen
Universum eine Neuordnung, nicht in dem Sinne, als ob der Mensch die

kosmologische aufheben dürfte oder auf sie keine Rücksicht zu nehmen
brauchte. Vielmehr hängt der Mensch in seiner technischen Ordnung
von der kosmologischen in doppelter Beziehung ab : nämlich 1. sofern

er nicht aus allem alles machen kann. So wird keiner aus Wolle einen

Hammer machen oder aus Eisen eine Unterjacke. Und 2. sofern er
nur über das Werden von Dingen eine Gewalt hat, nicht aber über

ihr weiteres Sein. Hat einer z. B. sich ein Haus gebaut, dann hängt
es nicht von ihm ab, wie lange dieses Haus den zerstörenden Einflüssen

widersteht, sondern von der Beschaffenheit des gebrauchten Materials.
Wesentlich anders sieht die philosophische Weltordnung des

Menschen aus. Während der technisierte Mensch alle Dinge nach ihrer
Brauchbarkeit für den Menschen ordnet, ordnet sie der Philosoph nach

Arten und Gattungen und besonders nach ihren Seinsgründen, weil in
der Erkenntnis dieser Beziehungen die eigentliche Vollkommenheit des

Verstandes liegt. Daher ist die philosophische Ordnung der Dinge viel
objektiver als die technische. Diese zweite ist in jeder Beziehung
anthropozentrisch, während die erste den Menschen nur zur Formalursache

hat, sofern sie nämlich eine Weise ist, auf die nur ein Mensch

die Welt ordnen kann.
Wir sagten, Philosophie und Technik kämen auch darin überein,

daß ihre Ergebnisse dem Menschen eine außergewöhnliche Freude
bereiten. Sowohl die Freude des Technikers über eine neue Erfindung
als die des Philosophen über das Finden einer neuen Wahrheit ist so

groß, daß eine einzige hinreicht, viele Jahre mühevollster Arbeit
vergessen zu machen und die ganze Zukunft eines Menschen wesentlich
mitzubestimmen. Aber die Freude des Philosophen über eine neue
Wahrheit ist anderer Art als die des Technikers über eine neue

Erfindung. Der wesentliche Unterschied liegt darin, daß der Finder einer

neuen philosophischen Wahrheit sich über den Selbstwert dieser Wahrheit

freut und darüber, daß sein angeborenes Verlangen nach Wissen

wieder um ein Stück weiter befriedigt ist ; der Techniker aber über den

Nutzwert seiner Erfindung sowie darüber, daß seine Erfindung wieder
ein Fortschritt ist auf dem Wege zur Unterwerfung des Stoffes unter
die Herrschaft des menschlichen Willens.

Die Philosophie ist die geistigste aller natürlichen Wissenschaften,
die Technik aber die materiellste oder am meisten stoffgebundene aller
Künste. Darin ist ein weiterer großer Unterschied begründet. Wie



Moderne Hemmnisse des Philosophierens 289

schon Platon und Aristoteles wiederholt betonten, gibt es von den

körperlichen Einzeldingen keine eigentliche Wissenschaft, weil alle

Eigenschaften, die dem körperlichen Einzelding als solchem zukommen,

nur äußere Gründe haben. So ist selbst dafür, daß Titus ein Mann

ist, kein innerer Grund ausfindig zu machen. Das hat zur Folge, daß

das philosophische Erkennen wesentlich abstrakt ist. Die Technik aber

ist als Kunst ebenso wesentlich konkret. Denn wie weit ein körperliches

Einzelding technisch brauchbar ist, hängt nicht bloß von seinen

wesentlichen Eigenschaften ab, sondern wesentlich auch von seinen

rein zufälligen. So ist ein Brett nicht schon deshalb brauchbar für die

Anfertigung eines Tisches, weil es alle wesentlichen Eigenschaften des

Holzes hat, sondern es muß zu diesem Zwecke auch noch andere
Eigenschaften haben.

Auch der Philosoph darf von den zufälligen Eigenschaften der

Dinge nicht in dem Sinne abstrahieren, daß er sie einfach unbeachtet
läßt. Auf diese Weise würde er seine Wissenschaft für das Leben

wertlos machen. Vielmehr abstrahiert er nur, um in den Dingen
Wesentliches und Unwesentliches klar zu unterscheiden und so tiefer
in sie einzudringen. Im Gegensatz zu ihm fragt der Techniker nicht,
ob eine bestimmte Eigenschaft dem Stoffe, den er zu gebrauchen denkt,
wesentlich ist oder unwesentlich, sondern nur, ob der Stoff sie hat
oder nicht hat.

Wie die Ziele der Philosophie und der Technik wesentlich
verschieden sind, so auch ihre Mittel. Um spekulative Wahrheiten zu
erkennen, genügt dem Menschen ein Verstand, der von gesunden Sinnen

bedient wird ; um das Ziel der Technik zu erreichen, d. h. um die stoffliche

Welt immer besser zur Erhaltung und Verschönerung des

leiblichen Lebens auszunützen, braucht er außerdem so sehr eine Menge

von Werkzeugen, daß Eugen Diesel glaubt, das Werkzeug als « die
Seele der Technik und das Urelement der Technologie » bezeichnen zu
dürfen h

Wenn wir die Philosophie die geistigste der Wissenschaften und
die Technik die sinnlichste der Künste nannten, so wollten wir damit
nicht leugnen, daß auch die Technik den menschlichen Geist bis zum
äußersten anspannen kann. Obwohl gerade bei Erfindungen das Glück
eine große Rolle spielt, steckt doch in dem von der Technik bisher
Geleisteten eine ungeheure geistige Arbeit. Aber diese geistige Arbeit

1 Das Phänomen der Technik (Leipzig 1940 "), 30.



290 Moderne Hemmnisse des Philosophierens

der Technik ist eine wesentlich andere als die der Philosophie. Der
Philosoph forscht nach den letzten Ursachen aller Dinge, der Techniker
nach den letzten Wirkungen, die mit einem gegebenen Material erreicht
werden können. Daraus erklärt sich, warum in der Technik die Mathematik

von so großer Bedeutung ist, in der Philosophie dagegen die

Logik. Denn die letzten Ursachen werden erschlossen, die Wirkungen
aber errechnet. Sodann strengt der Philosoph seinen Geist an, um über
das Sinnliche hinauszukommen in das Reich rein geistiger Dinge und
Wahrheiten, der Techniker dagegen, um das, was im Stoffe noch nicht
sinnlich wahrnehmbar ist, sinnlich wahrnehmbar zu machen. Und weil
diese Versinnlichung der im Stoffe verborgenen Kräfte nur mittels einer
mechanischen Bewegung möglich ist, waren von jeher alle großen Techniker

zugleich große Mechaniker. « Die Mechanik », schreibt Diesell,
« ist der eigentliche Entstehungsort der höheren Technik, vor allem der

Maschinentechnik. Sie ist die klassische Grundlage des Ingenieurwesens

überhaupt. » Die mechanischen Bewegungen in der Welt waren von
jeher auch ein sehr wichtiger Gegenstand der philosophischen Spekulationen.

Aber aus einem ganz anderen Grund. Die mechanischen

Bewegungen in der Welt sind das erste, was den Menschen in Erstaunen
versetzt, und daher auch das erste, was ihn zum Philosophieren anregt.
Aber sie sind für den Philosophen kein Mittel, sondern nur ein schweres

Problem.
Als Mensch freut sich natürlich auch der Philosoph über die

Erfindungen der Technik und benützt er sie gerne, aber als Philosoph
muß er seinen Geist auf etwas anderes richten. Und umgekehrt kann
auch der Techniker als Mensch an den Gedankengängen eines

Philosophen ein gewisses Wohlgefallen finden, aber als Techniker lebt er
in einer ganz anderen Gedankenwelt. Die Liebe zur Technik ist der
Liebe zur Philosophie kaum weniger entgegengesetzt als die zum Film
und Sport.

1 A. a. O. 122.


	Moderne Hemmnisse des Philosophierens

