Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Moderne Hemmnisse des Philosophierens
Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762293

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Moderne Hemmnisse des Philosophierens

Von P. Matthias THIEL O. S.B., Rom (S. Anselmo)

Philosophieren war immer eine schwierige Sache. Ist es auch wahr,
daB jeder Mensch von Natur aus zum Philosophieren geneigt ist und,
dieser Neigung folgend, ab und zu « philosophiert », so kommen doch
verhiltnismiBig sehr wenige {iber einen bloBen Dilettantismus hinaus.
Der hl. Thomas fiihrt in seiner Summa contra gentiles (I 4), und ebenso
in seinem Kommentar zur aristotelischen Metaphysik (I n. 4 ]JCathala))
drei Griinde an, warum die meisten Menschen es aus sich allein niemals
bis zu einer an sich moglichen natiirlichen Gotteserkenntnis brichten
und daher Gott nicht ohne Grund auch manche natiirliche Wahrheiten
libernatiirlich geoffenbart habe. Als ersten Grund bezeichnet er die
mangelhafte Begabung, die es manchen unmdglich mache, Gott aus der
Welt zu erkennen ; zweiter Grund ist die zu groBe Inanspruchnahme
vieler Menschen durch andere lebensnotwendige Arbeiten oder auch
durch Vergniigungen, und ein dritter Grund liegt in der menschlichen
Trigheit. Denn besonders die natiirliche Gotteserkenntnis setzt so
viele andere tiefe Erkenntnisse voraus, daB einer sich schon gehérig
anstrengen muB, um sie zu erlangen.

Lebte der Aquinate heute, dann wiirde er diesen drei noch immer
fortdauernden Hemmnissen des Philosophierens wahrscheinlich als
vierten Grund das stark verminderte Interesse vieler fiir alles Uber-
sinnliche hinzufiigen. Und als Erklirung dafiir kénnte er, ohne viel
Widerspruch befiirchten zu miissen, den tibermiBigen Einflu anfiihren,
den gegenwirtig drei an sich wertvolle und daher nicht in Bausch und
Bogen zu verurteilende Dinge auf das Denken der Menschen ausiiben.
Denn in dem Umfang, in dem sie jetzt das Interesse der Menschen in
Anspruch nehmen, bedrohen sie ihn gerade in dem, worin das Wesen
der Philosophie und damit die wesentliche Voraussetzung jeder natiir-
lichen Gotteserkenntnis liegt : in der Liebe zur Weisheit, das will sagen,
in der Lust und Neigung, bei allem nach den letzten Ursachen zu
forschen. Sie heiBen : Film, Sport und Technik. Wenn wir im folgenden
das Verhiltnis dieser drei Dinge zur Philosophie darzustellen versuchen,
so liegt uns ferne, eine Philosophie derselben schreiben zu wollen,



272 ‘Moderne Hemmnisse des Philosophierens

sondern ist unsere Absicht nur, das zu sagen, was auch ein Nichtfach-
mann leicht beobachten kann, um dadurch andere, die mehr Sach-
kenntnis besitzen, zu einer tieferen Beantwortung dieser Frage an-
zuregen.

Um MiBverstdndnissen vorzubeugen, sei gleich bemerkt, daBl wir
mit Film nur den « Spielfilm » meinen, wie er im Kino verwendet wird.

I. Philosophie und Film

Nach dem hl. Thomas liebt der Mensch seine Sinne aus einem
doppelten Grunde : ndmlich wegen der Erkenntnisse, die sie ihm ver-
schaffen, und wegen ihrer Niitzlichkeit zu anderen Zwecken. Daher
gibt es eine zweifache sinnliche Lust. Vergleicht man die durch die
verschiedenen Sinne dem Menschen vermittelten Erkenntnisse mitein-
ander, dann bereitet ihm der Gesichtsinn die grofite Lust, betrachtet
man dagegen die Sinne unter dem Gesichtspunkte ihrer Niitzlichkeit,
dann glaubt der Aquinate dem Tastsinn die erste Stelle zuerkennen
zu miissen 1. Als Erkenntnisvermégen gebiihrt dem Gesichtsinn des-
halb der Primat unter allen duBBeren Sinnen, weil sein Erkennen schon
eine solche Ahnlichkeit mit dem geistigen Verstandeserkennen hat, da3
dieses mittels seiner veranschaulicht zu werden pflegt, ja sogar die
Ausdriicke « Sehen » und « Schauen » auf das geistige Erkennen iiber-
tragen worden sind. Man kann ferner ohne Ubertreibung sagen, daB3
durch keinen anderen Sinn gleichviele Erkenntnisse in den Menschen
eingehen, wie durch den Gesichtsinn. Denn kein anderer Sinn nimmt
so zahlreiche Dinge wahr wie er. Die Bedeutung des Sehens fiir unser
geistiges Erkennen ist so grofl, daB einer, der viel gesehen hat, fiir
gewohnlich auch fiir erfahren und viel wissend gehalten wird, obwohl
das durchaus nicht immer der Fall sein muf. Immerhin bleibt wabhr,
daB ein Blinder den groBten Ausfall von Erkenntnissen erleidet, und
umgekehrt es besonders fiir einen Philosophen nichts Wichtigeres geben
kann, als daB er mit offenen Augen durch die Welt geht. Als DESCARTES
von seinem cogito, ergo sum aus einen unanfechtbaren Gottesbeweis

1 S. Th. I-IT 31, 6 : Sensus ... propter duo diliguntur, scilicet propter cogni-
tionem, et propter utilitatem : unde et utroque modo contingit esse delectationem
secundum sensum ... Si igitur loquamur de delectatione sensus quae est ratione
cognitionis, manifestum est quod secundum visum est maior delectatio quam
‘secundum alium sensum. Si autem loquamur de delectatione sensus quae est
ratione utilitatis, sic maxima delectatio est secundum tactum. »



Moderne Hemmnisse des Philosophierens 273

liefern wollte, redete er sich an: Nun will ich meine Augen schlieBen,
meine Ohren verstopfen und alle Sinne auBer Tétigkeit setzen usf. L.
Das war die groBte Torheit, die er begehen konnte. Er hitte im Gegen-
teil sagen sollen : Nun will ich meine Augen und Ohren weit aufmachen.
Denn auch unsere geistigen Aussagen bis hinauf zu denen iiber Gott
miissen in Einklang bleiben mit unserer tiglichen Sinneserfahrung. DaB
der Idealismus diese Abhédngigkeit unseres menschlichen Geistes von
den Sinnen geleugnet oder wenigstens entwertet hat, war sein erster
groBer Fehler.

Fast gleichzeitig mit dieser idealistischen Entwertung der Sinnes-
erkenntnis kam in der Neuzeit eine ebenso extreme Uberwertung der-
selben auf. Die Vertreter dieser Uberwertungstheorie, nach der die
Sinneserfahrung die alleinige Quelle unserer Erkenntnisse ist, haben
sich die iiberheblichéen Namen « Empiristen » und « Positivisten » gegeben,
als ob diejenigen, die noch andere Erkenntnisquellen anerkennen, die
Erfahrung unterschitzten und nicht genug positiv wiren.

Wire der menschliche Geist so an die Sinne gebunden, daB er
nicht iiber ihre Reichweite hinausgelangen konnte, dann hitte der
Mensch besser keinen Verstand. Denn innerhalb des Sinnlichen ist der
Instinkt ein sichererer Fiihrer als der Verstand.

Es ist hier nicht der Ort, zu beweisen, daB die Sinne zwar der
einzige Weg sind, auf dem die AuBenwelt in unseren Verstand gelangen
und sich ihm offenbaren kann, daBl aber gleichwohl unser Verstand
seinen eigentiimlichen Erkenntnisgegenstand hat. Unser Verstand er-
kennt auch die Sinnendinge, aber nur mittelbar. Sein unmittelbarer
Erkenntnisgegenstand ist iibersinnlich. Der hl. Thomas geht so weit,
daB er das Erkennen der Einzelwesenheiten nicht einmal unter den
Dingen aufzédhlt, die den menschlichen Verstand vervollkommnen 2,

1 Meditationes de prima philosophia (Edition Adam Tannery. Paris 1904),
VII, 34. Meditatio III. De Deo, quod existit: « Claudam nunc oculos, aures
obturabo, avocabo omnes sensus, imagines etiam rerum corporalium omnes vel
ex cogitatione mea delebo, vel certe, quia hoc fieri vix potest, illas ut inanes et
falsas nihili pendam, meque solum alloquendo et penitius inspiciendo, meipsum
paulatim mihi notum et familiarem reddere conabor. Ego sum res cogitans, id
est dubitans, affirmans, negans, pauca intelligens, multa ignorans, volens, nolens,
imaginans etiam et sentiens ; ut enim ante animadverti, quamvis illa quae sentio
vel imaginor extra me fortasse nihil sint, illos tamen cogitandi modos, quod
sensus et imaginationes appello, quatenus cogitandi quidam modi tantum sunt,
in me esse sum certus.» ,

2 G, Th.I 12, 8 ad 4: « Naturale desiderium rationalis creaturae est ad scien-
dum omnia illa quae pertinent ad perfectionem intellectus ; et haec sunt species



274 Moderne Hemmnisse des Philosophierens

sondern nur zu dem rechnet, was den Menschen schlechthin vervoll-
kommnet 1. Wihrend sodann der Gesichtsinn nur sieht, da ein Kérper
farbig ist, erkennt der Verstand das Wesen der Farbe sofort wenigstens
so weit, da3 er zwischen ihr und dem Koérper unterscheidet. Die Unab-
hangigkeit des menschlichen Verstandes von den duBeren Sinnen geht
so weit, daB er im groBen Unterschied von ihnen nicht an die physische
Gegenwart seines eigentiimlichen Gegenstandes gebunden ist, sondern
selbst Dinge erkennen kann, die von keinem der ihm untergeordneten
Sinne jemals wahrgenommen worden sind.

Darin ist es begriindet, wenn im menschlichen Verstand zwei Reihen
von Erkenntnissen unterschieden werden. Die eine nennt man intuitive
oder anschauende, d.h. auf Grund der wirklichen Gegenwart ihres
Gegenstandes gebildete Erkenntnisse, die andere abstraktive oder von
der wirklichen Gegenwart ihres Gegenstandes absehende. Die Erkennt-
nisse unserer duBeren Sinne sowie die des Gemeinsinnes sind alle an-
schauende, die der drei anderen inneren Sinne, der Phantasie, des
Schétzungsvermdgens und des sinnlichen Gedichtnisses, setzen wenig-
stens voraus, daB die Teile ihrer Gegenstinde einmal wirklich gewesen
und von einem &duBeren Sinne wahrgenommen worden sind. So kann
ich mir mit meiner Phantasie Dinge vorstellen, die es in dieser Form
niemals gegeben hat, ja nicht einmal geben kann, z.B. einen Fisch-
menschen, aber das kénnte ich nicht, wenn ich nicht schon sowohl
einen Menschen als einen Fisch gesehen hitte. Der Verstand ist weit
ungebundener. Denken wir nur an unseren Gottesbegriff, dessen Inhalt
weder als Ganzes noch teilweise wahrgenommen werden kann. Das oben
genannte Gesetz, daB alle menschlichen Verstandeserkenntnisse in
diesem Leben durch die Sinne gehen miissen, hat nur zur Folge, daB
alle unsere Begriffe von einem Phantasiebild begleitet sind und wir
daher auch die Erkenntnis rein geistiger Dinge mit sinnlichen Vorstel-
lungen verbinden. Als notwendige Begleiterscheinungen machen solche
sinnliche Vorstellungen unser geistiges Erkennen zwar unvollkommen,
aber nicht falsch. Die durch sie verursachte Unvollkommenheit besteht
darin, daB wir alles Geistige mittels Analogien und Vergleichen denken
miissen, jeder Vergleich aber, wie das Sprichwort sagt, hinkt.

et genera rerum et rationes earum ; quae in Deo videbit quilibet videns essen-
tiam divinam. Cognoscere autem alia, singularia, et cogitata et facta eorum, non
est de perfectione intellectus creati; nec ad hoc eius naturale desiderium tendit.»

1 S. Th. I 14, 11: « Cognoscere autem singularia pertinet ad perfectionem
nostram, »



Moderne Hemmnisse des Philosophierens - 275

Wie aus dem Gesagten erhellt, kann unser Verstand keine unmatfel-
bar anschauende Erkenntnisse haben, sondern nur solche mittels an-
schauender duBerer Sinneserkenntnisse. So habe ich augenblicklich
eine mittelbar anschauende Verstandeserkenntnis von dem Papier, auf
das ich schreibe. Ebenso leuchtet ohne weiteres ein, daB keine Ver-
standeserkenntnis zugleich anschauend und von der wirklichen Gegen-
wart ihres Gegenstandes absehend sein kann.

Was nun die vom Menschen bei seinem Verstandeserkennen zu
leistende Arbeit betrifft, so ist weiter leicht einzusehen, daB es fiir ihn
schwieriger ist, eine von der wirklichen Gegenwart ihres Gegenstandes
absehende Erkenntnis zu gewinnen als eine anschauende. Denn bei
dieser zweiten kommen die Sinne seinem Verstande mehr zu Hilfe als
bei der ersten. Sooft wir nimlich etwas mit den duBeren Sinnen wahr-
nehmen, geben diese das Wahrgenommene mit der Notwendigkeit eines
Naturgesetzes an die inneren Sinne weiter, und aus deren ausgeprigtem
Erkenntnisbild entstehen unter Mitwirkung des tatigen Verstandes
ebenso notwendig die eingeprigten Erkenntnisbilder des eigentlichen
Verstandes. Wird dagegen der zu erkennende Gegenstand von keinem
duBeren Sinn wahrgenommen, dann muB3 der Mensch. sich das erforder-
liche Phantasiebild erst suchen, und das kostet zuweilen recht groBe
Anstrengung. Daher beginnt man bei Kindern den Unterricht durchweg
damit, daB man ihnen alles moglichst in Bildern zeigt. Ohne Sachbild
vermag das Kind noch nichts zu begreifen.

Aber jeder weiB, wie unvollkommen die Begriffe sind, die auf diese
Weise dem Kinde beigebracht werden. Das gilt schon von den korper-
lichen Dingen. So zeigt man dem Kinde das Bild eines Léwen oder
eines Elephanten und sagt ihm : so sieht ein Léwe bzw. Elephant aus.
Worin das Wesen dieser Tiere liegt, und wodurch sie sich innerlich von
anderen Tieren unterscheiden, erfihrt das Kind auf diese Weise nicht.

Die Mingel eines solchen Bildes sind mannigfach. 1. Gibt das Bild
eine Sache nur wieder, wie sie in einem bestimmten, eigens aus-
gesuchten Augenblick aussah. 2. Stellt es sie nicht einmal so ganz dar.
Denn jedes Bild wird von einem bestimmten Standpunkte aus gemacht.
So wihlt der Photograph nicht nur eine bestimmte Beleuchtung, son-
dern auch eine bestimmte Stellung. 3. Mdgen von der gleichen Sache
auch viele Aufnahmen gemacht werden, so gewinnt man durch sie doch
keine befriedigende Vorstellung davon, wie sich diese Sache allméhlich
gedndert hat. Jedes Bild hélt das Aussehen einer Sache in dem Augen-
blick seiner Anfertigung unverinderlich fest. Der geschickte Maler



276 Moderne Hemmnisse des Philosophierens

kann eine gewisse Bewegung der von ihm gemalten Personen vor-
tauschen. Aber dabei mufBl ihm die Phantasie des Beschauers zu Hilfe
kommen. 4. Bleibt jedes Bild nur an der Oberfliche seines Gegenstandes
haften. Es gibt nur dessen Farben, Ausdehnung und duBere Gestalt
wieder. Daher kommt es, daB Bilder die sogenannten «intentiones
insensatae », d. h. die nur vom Schdtzungsvermégen wahrgenommenen
Lebenswerte ihrer Gegenstinde so unvollkommen vermitteln, und darum
viel weniger auf das Gemiit des Sehenden einwirken als diese beim
unmittelbaren Anschauen. So fiihlt einer sich ganz anders beeindruckt,
wenn er zum ersten Male mit einem Menschen zusammentrifft, als durch
alle Bilder, die er schon von ihm gesehen hat.

Danach miissen wir unsere anschauenden Verstandeserkenntnisse
in zwei Klassen einteilen : in solche, die aus der wirklichen Gegenwart
ihres Gegenstandes gewonnen wurden, und andere auf Grund bildlicher
Darstellungen. Wie wir sahen, sind diese zwei Klassen von Erkennt-
nissen ihrem Werte nach sehr verschieden. Daher konnen die der
zweiten Klasse niemals die der ersten ganz ersetzen. Der beste Beweis
dafiir ist, daB man vielfach gerade Bilder gebraucht, um zum Besuche
von sehenswerten Gegenden und Kunstwerken anzuspornen. Wiirden
Bilder die ganze Wirklichkeit wiedergeben, dann wiren solche unmittel-
bar anschauende Erkenntnisse oder Besuche iiberfliissig. In bezug auf
die dargesteliten Dinge sind Bilder immer nur ein mangelhafter Ersatz.

Es besteht also keine besondere Gefahr, daB einer durch Bilder
davon abgehalten wird, sich auch unmittelbar anschauende Kenntnisse
zu erwerben, d. h. die Dinge auch in ihrer eigenen Wirklichkeit kennen-
zulernen. Aber dafiir enthalten Bilder um so mehr zwei andere Gefahren :
namlich 1. daB sie den Beschauer zu einer einseitigen Beurteilung des
Dargestellten verfithren, und sodann, daB sie ihm den Ubergang oder
Aufstieg von der anschauenden zu einer abstraktiven oder von der
wirklichen Gegenwart des Gegenstandes absehenden Wesenserkenntnis
erschweren. Wie wir ndmlich schon bemerkten, stellt kein Bild seinen
Gegenstand nach allen Seiten dar ; daher lenkt jedes die Aufmerksam-
keit des Beschauers nur auf die Seite und die Merkmale, die der
Kiinstler und indirekt auch der Besteller besonders beachtet haben
wollen oder fiir die sehenswertesten halten. Aus welchem anderen
Grunde begniigt man sich z. B. meistens mit bloBen Brustbildern ? Und
wenn einer sich ganz photographieren 148t, warum nimmt er dann gleich
die Stellung ein, in der er am liebsten gesehen wird ? Besonders sei
daran erinnert, wie man zu Propagandazwecken durch Bilder iiber die



Moderne Hemmnisse des Philosophierens 277

gleichen Personen und Sachen die verschiedensten Vorstellungen ver-
breiten kann. Durch solche einseitige und mit Auswahl angefertigte
Darstellungen kénnen auch die schénsten Dinge lacherlich und die
widerwertigsten interessant gemacht werden.

Das geniigt, um den objektiven Erkenntniswert solcher Bilder
bedeutend herabzusetzen. Denn durch diese fast unbegrenzte Indifferenz
gegeniiber jedem beliebigen Gebrauch und MiBbrauch von Bildern wird
unserem Verstande die Erfiillung seiner eigentlichen Aufgabe wesent-
lich erschwert. Wie schon sein Name anzeigt, ist ja der Verstand dem
Menschen gegeben, damit er die Dinge versteht. Verstehen aber
bedeutet so viel, wie das Wesen einer Sache erkennen. Daher erklirten
die mittelalterlichen Scholastiker das lateinische Wort fiir Verstand,
« intellectus », in der Weise, daBl sie sagten, seine Aufgabe sei, «intus
legere », d. h. in den Dingen zu lesen. Dadurch aber, daB einer von
einer Sache ein physisches Bild anschaut, gewinnt er noch lange keinen
Einblick in ihr Inneres oder Wesen. Um auch diesen zu erhalten, muB
einer seine durch Bilder gewonnenen Eindriicke bis zu einem gewissen
Grade zerstoren, indem er auch die nicht dargestellten Seiten betrachtet.

Selbst wenn es gelingt, eine Sache nicht nur nach allen Seiten,
sondern auch in allen ihren Teilen bildlich darzustellen, bleiben noch
zwei wesentliche Stiicke einer wahren Wesenserkenntnis unerfiillt :
nimlich daB in ihr zwischen Notwendigem und bloB Zufilligem klar
unterschieden wird, und sodann, daB auch ihre Ursachen miterkannt
werden. Denn nur das Notwendige an einer Sache gehért zu ihrem
Wesen, und ein jedes Ding ist das, was es ist, durch seine Ursachen.
In beiden Stiicken aber versagt das Bild. Im ersten, weil es das Vor-
tibergehende und Zufillige genau so wiedergibt wie das Bleibende und
Notwendige ; und im zweiten, weil ursichliche Zusammenhinge {iiber-
haupt nicht sinnlich darstellbar sind. Auch wenn einer die im Bilde
wiedergegebenen Dinge unmittelbar oder im Original wahrnimmt, muf
er ihre Ursachen mit dem Verstande erschliefen. Aber hier kann er
sich auf die Wahrhaftigkeit seiner eigenen Sinne verlassen ; bei bild-
lichen Darstellungen dagegen vertraut man auBerdem auf die Wahr-
haftigkeit des Kiinstlers und seiner Kamera. Das ist etwas ganz anderes.
Hans WEIGEL schreibt in seinem Aufsatz « Der Film als Gefahrdung
des Menschen » 1 mit Recht: « Man neigt zu der Ansicht, daB} die

! Gloria Dei, Zeitschrift fiir Theologie und Geistesleben II, H. 2 (Salzburg
1947/48),176 p. e.



278 Moderne Hemmnisse des Philosophierens

Kamera unbestechlich sei. Sie scheint einfach zu registrieren wie das
Auge ... Das erste Gefahrenmoment liegt in diesem weitverbreiteten
TrugschluB : etwas ist echt, weil es photographiert ist. Wer hat nicht
bei der Wochenschau das Gefiihl, authentischer Zeuge historischer
Ereignisse zu sein ? Man vergit, da selbst die Portritaufnahmen der
Berufsphotographen gestellt und retouchiert sind.» Und beim Film
sind die Aufnahmen nicht bloB retouchiert, sondern auch willkiirlich
und mit einer bestimmten Absicht zusammengestellt. Wenn z. B. das
Marktleben am Kirchweihfest in Niirnberg aus dem Mittelalter auf dem
eigens mit Brunnen, Muttergottesstatue und Verkaufsbuden angefiillten
Platze vor « Santi Giovanni e Paolo» in Rom gefilmt wurde, wie soll
da durch Bilder ein objektiv begriindetes Urteil ermdglicht werden ?
Was wiirde man von einem Historiker sagen, der einen solchen Film
als Geschichtsquelle gebrauchen wollte ? Ein Philosoph, der sich auf
die Wahrhaftigkeit eines Films verlieBe, ginge nicht weniger in die Irre.

Das ist die eine Schwierigkeit, mittels Bilder zu einer wahren
Wesenserkenntnis der Dinge zu gelangen. Die andere, sagten wir,
bestehe darin, dal das Anschauen solcher Bilder, heiBlen sie Film oder
anders, das abstraktive Erkennen erschwert. Nach dem Gesagten ist
der Grund leicht einzusehen. Wie wir sahen, geben Bilder ihren Gegen-
stand niemals ganz wieder. Darin gleichen sie den Romanen, die auch
das Leben nur unter bestimmten Gesichtspunkten darstellen. Mit dem
Roman hat das Bild auch gemeinsam, da es wenigstens nach der
Absicht seines Herstellers seinen Gegenstand moglichst interessant und
fesselnd wiedergibt. Ein Hauptzweck des Bildes ist also der dsthetische
GenuB. Wie der Leser eines Romans sich, je linger er liest, um so
tiefer in die darin geschilderten Vorginge des menschlichen Lebens
hineinlebt, so gewohnt sich auch der Beschauer eines Bildes immer
mehr daran, das von diesem Dargestellte sich so vorzustellen, wie er
es im Bilde gesehen hat. Dabei verhilt sich sowohl der Beschauer als
der Romanleser mehr passiv als aktiv. Das eine wie das andere kann
ohne besondere Anstrengung geschehen. Der Unterschied ist nur, daB
im Roman mittels des niedergeschriebenen Wortes auch das Dyna-
mische im menschlichen Leben geschildert wird, wahrend, wie wir
bereits sagten, das Bild alles sofort in einen Dauerzustand versetzt.

Dieser Unterschied bleibt auch im Film bestehen. Trotzdem wirkt
dieser, wenn er geschickt gemacht ist, stirker auf den Menschen ein
als ein Roman. Den Grund dafiir haben wir schon angegeben. Er liegt
darin, daB der Film mehr den Glauben erweckt, Augenzeuge zu sein.



Moderne Hemmnisse des Philosophierens 279

« Wenn ihm [dem Zuschauer] etwa in den Filmen, die aus einem
bestimmten Land kommen, besonders moderne und ansprechende
Schulen gezeigt werden, wird ihm nicht bewuBt, da8 diese Schulen in
einem Atelier aufgebaut und nicht an Ort und Stelle photographiert
sind. »? Der gewdhnliche Besucher eines Films steht wihrend dessen
ganzer Vorfithrung so im Banne dessen, was er sieht, daB er iiberhaupt
nicht mehr an andere Dinge denkt. Man schaue sich nur einmal wihrend
einer solchen Filmvorstellung statt des Films die Zuschauer an, und
man wird sich des Eindruckes nicht erwehren kénnen, daB der mensch-
liche Geist kaum noch mehr in Fesseln gelegt werden kann. In letzter
Zeit wurde in einer deutschen Zeitung ein neuer Film folgendermaBen
angepriesen : « Ein groBer Abenteurerfilm ... Handlung, Handlung,
Handlung ... Man braucht nicht zu denken, man braucht nur auf die
Leinwand zu sehen. » Weiter kann man doch kaum gehen. Filme und
ihre Gegenstinde kommen darin iiberein, daB sie beide sinnlich wahr-
nehmbar sind. Aber wenn das, was der Film im Bilde wiedergibt, in
seinem wirklichen Dasein wahrgenommen wird, dann ist es leichter,
sich ein objektives und unbefangenes Urteil zu bilden, weil wir dann
die Dinge in ihrem vollen Sein mit allen ihren Licht- und Schatten-
seiten sehen koénnen, wihrend sie im Film kiinstlich gestellt sind in der
Absicht, dem Zuschauer eine bestimmte Deutung eines geschichtlichen
Ereignisses oder einer sittlichen bzw. kulturellen Handlung aufzu-
drangen. Dadurch kommt im Film zu der einfachen sinnlichen Wahr-
nehmung noch die Suggestion. Wie sehr gerade der Film imstande ist,
anderen eine gewollte Meinung zu suggerieren oder «einzugeben »,
beweist sein hdufiger Gebrauch im Dienste der Propaganda, bei der es
nicht in erster Linie auf die Wahrheit ankommt, sondern auf die Ver-
breitung einer bestimmten « Anschauung». Es liegt uns ferne, jede
Propaganda fiir verwerflich oder menschenunwiirdig zu halten, aber
daB sie kein philosophisches Erkenntnismittel ist, wird jeder zugeben
miissen. Und was insbesondere den Film im Dienste der Propaganda
betrifft, so stehen wir hier vor einer Gefahr, deren Auswirkung sich
bereits weithin bemerkbar macht. Obwohl man zugeben muB, dafl der
Film auch manche wertvolle Erkenntnisse verbreiten hilft, so ist doch
ebenso wahr, daB der menschliche Geist, vor allem seine Urteilskraft,
durch die regelmiBige Beeinflussung technisch hochentwickelter Filme
(Farbfilme) empfindlich gelihmt wird. Dieser Gefahr fallen haupt-

1 WEIGEL, a.a. O.



280 Moderne Hemmnisse des Philosophierens

sachlich die Schichten des Volkes zum Opfer, die ihre geistigen An-
regungen vorwiegend aus dem oftmaligen Kinobesuch schépfen. Wenn
schon das Zeitunglesen einen solchen EinfluB auf die Urteilsbildung
eines Menschen ausiibt, daB man bei vielen leicht erraten kann, welches
ihr Lieblingsblatt ist, so macht sich erst recht ein Kinobesuch im
weiteren Leben eines Menschen bemerkbar.

Bedenken wir nun, da3 die Wahrheitserkenntnis gerade im gesunden
und rechten Urteil besteht, so liegt auf der Hand, daB der Film in
seiner gegenwirtigen Tendenz, und dazu noch als hauptsichliches Bil-
dungsmittel weiter Kreise, als groBes Hemmnis des Philosophierens
bezeichnet werden muB. Auch der Philosoph muBl die Augen offen
halten, aber er darf weder bei dem stehenbleiben, was er mit den Augen
sieht, noch dabei sich Gedankenginge anderer aufnétigen lassen, sondern
fiir ihn ist das Sichtbare nur der Ausgangspunkt seiner Spekulationen
iber das unsichtbare Wesen und die {ibersinnlichen letzten Ursachen
aller Dinge, und deren duBere Erscheinung bloB Nebensache.

II. Philosophie und Sport

Wir sind gewohnt, bei Fragen nach dem Wesen einer Sache von
ihrem Namen auszugehen, denn zuweilen sagt uns dieser schon viel.
Beim Sport kommen wir auf diesem Wege nur bis zu einem sehr ver-
schwommenen Gattungsbegriff. Denn das Wort «Sport » bezeichnet
nach seiner sprachlichen Abstammung vom spitlateinischen Zeitwort
disportare = hinc inde portare jede Bewegung mit wechselnder Rich-
tung. Weil die menschliche Seele alle ihre ¢rtlichen Bewegungen mittels
des mit ihr zu einer Wesenheit verbundenen Koérpers macht, kann man
aus dem Wort auch schon erkennen, daB es sich beim Sport in erster
Linie um Korperbewegungen handelt. Aber nichts mehr. Welcher Art
diese korperlichen Sportbewegungen sind, miissen wir auf einem anderen
Wege zu erkennen suchen. Ausgangspunkt dieses anderen Weges ist
der allgemeine Sprachgebrauch, zu dem sich die sprachliche Abstam-
mung des Wortes dhnlich verhdlt, wie ein kleiner Bach zu den Ge-
wissern, die ihn allmihlich zu einem Flusse erweitern. Nach dem heute
geltenden Sprachgebrauch gehort der Sport zu den Spielbewegungen.
Unter Spiel aber versteht man jede mit einer gewissen inneren Befriedi-
gung verbundene korperliche Tétigkeit ohne die Absicht, eine niitzliche
Arbeit zu leisten. So spielt das Kind, wenn es aus Sand Figuren baut
und diese dann wieder zerstort. Wie das Spiel, so ist auch der Sport



Moderne Hemmnisse des Philosophierens 281

keine eigentliche Nutzarbeit, sondern eine Tétigkeit, die um ihrer selbst
willen gesetzt wird. Aber Sport ist nicht Spiel schlechthin. Wihrend
einer auch in der Weise spielen kann, daB er sich iiber alle Regeln
hinwegsetzt, gehért zum wahren Sport, da8 gewisse Kunstregeln mog-
lichst genau beobachtet werden, um so eine bestimmte kérperliche
Tatigkeit iiber das gewohnliche MaB zu vervollkommnen. So mag einer
noch so schnell laufen, wenn er sich dabei um keine Regel der Kunst
kitmmert, sondern nur liuft, weil ihm das Freude macht, so spricht
man nicht von Sport. Oder wenn jemand bei einem Wettrennen zu
FuB oder zu Pferd oder auf dem Motorrad gegen eine Regel verstoBt,
so vermindert das sofort seine sportliche Leistung. Sport kann daher
niher bestimmt werden als eine Art Kunstspiel menschlicher Kérper-
bewegungen.

Bis hierher diirften alle einig sein. Die drei Merkmale, ein Spiel
zu sein, menschliche Kérperbewegungen zum eigentiimlichen Gegen-
stande zu haben, und diese durch Beobachtung bestimmter Kunst-
regeln moglichst vollkommen auszufiithren, kénnen als das metaphy-
sische Wesen des Sportes angesehen werden, d. h. als die Eigenschaften,
durch die sich der Sport zuerst von allen anderen Dingen unterscheidet,
und in denen alle seine weiteren Merkmale ihre letzte Wurzel haben.
Aber hier beginnen die Ansichten weit auseinander zu gehen. Wir
sagten, der Sport habe mit dem Spiel gemeinsam, daB er keine eigent-
liche Nutzarbeit sei. Damit wollten wir nicht behaupten, er sei unniitz,
sondern nur, daB er nicht, wie das Handwerk, wesentlich das Hervor-
bringen bestimmter Wirkungen nach auBlen zum Ziele habe, sondern
mehr nach innen gerichtet sei, mit anderen Worten, wesentlich der
SelLstvervollkommnung des Subjektes diene.

Die Wirkungen des Sportes nach innen lassen eine doppelte Be-
trachtungsweise zu. Denn sie gehdren in erster Linie der physischen
Ordnung an, dann aber als Wirkungen menschlicher Tatigkeiten zu-
gleich der sittlichen Ordnung. Daher muB man wohl unterscheiden
zwischen dem Werte, den der Sport fiir die physische Vervollkommnung
eines Menschen hat oder wenigstens haben kann, und seinem mora-
lischen Werte. Betrachtet man den Sport rein physisch und insbesondere
vom psychologischen Standpunkte aus, so wird man ihn zu den Kultur-
mitteln rechnen miissen. Und zwar vervollkommnet der Mensch sich
mittels des Sportes nicht bloB koérperlich, sondern, obwohl, wie gesagt,
dessen eigentiimlicher Gegenstand menschliche Korperbewegungen
sind, auch geistig. Das erhellt schon daraus, daB ohne héchste An-

Divus Thomas 20



282 Moderne Hemmnisse des Philosophierens

spannung und Sammlung des Geistes nicht einmal eine Kérperbewegung
nach allen Regeln der Kunst ausgefiihrt werden kann. Daher scheint
uns die Vervollkommnung der Fahigkeit, mit Leib und Seele bei einer
Sache zu sein, als der erste geistige Nutzen des Sportes fiir den Menschen
angesehen werden zu kénnen. Ein zweiter Nutzen liegt in der grofen
Ausdauer, die erforderlich ist, um eine beachtenswerte sportliche
Leistung zu vollbringen. Denn auch dazu gehért eine groBe geistige
Kraft. Mit dieser Ausdauer hingt aufs engste zusammen, daB einer
durch den Sport lernt, sich im Erstreben eines einmal gesetzten Zieles
nicht durch Schwierigkeiten und Gefahren abschrecken oder wankend
machen zu lassen, sondern mutig und entschlossen das AuBerste zu
wagen. Und endlich erhoht der Sport die Gelstesgegenwarugkelt und
Schlagfertigkeit des Menschen.

Das alles sind Vollkommenheiten des menschlichen Geistes, die auch
den sittlich vollkommenen Menschen auszeichnen. Daher liegt kein
Grund vor, den Sport fiir sittlich unerlaubt zu halten. Aber er ist auch,
nicht ohne weiteres sittlich gut. Denn alle Tatigkeiten, aus denen er
zusammengesetzt ist, angefangen von den kleinsten Muskelbewegungen
bis hinauf zu den hdchsten geistigen Anstrengungen, sind an sich sitt-
lich indifferent, und kénnen daher ebenso sehr aus sittlich verwerflichen
wie aus erlaubten und lobenswerten Motiven gesetzt werden. Fr. W. For-
ster erinnert in einem seiner Biicher an das harte Urteil des Euripides :
« Es gibt viel schlechtes Volk in Attika, aber die schlechtesten Kerle
sind die Athleten.» Deshalb enthélt es weder einen Widerspruch, da83
auch ein sittlich minderwertiger Mensch sportliche Héchstleistungen
vollbringt, noch auch, dafl einer mit dem Sport ein sittlich tadelloses
Leben verbindet. :

Sobald der Sport vom Streben nach sittlicher Vollkommenheit ab-
getrennt und zu einem Selbstwert gemacht wird, fehlt ihm jeder andere
MaBstab als das, was bisher in dieser Beziehung schon geleistet worden
ist. Denn mit der physischen Vollkommenheit kérperlicher Bewegungen
verhdlt es sich dhnlich wie mit der kérperlichen GroBe eines Menschen.
Ob einer groB oder klein genannt wird, hingt von der GréBe derer ab,
mit denen er verglichen wird. Und so wird auch eine Kérperbewegung
als mehr oder weniger vollkommen angesehen, je néher sie der bislang
erreichten Spitzenleistung kommt oder sie sogar iibertrifft. Daraus er-
klart sich, daB eine solche Spitzenleistung das Ideal eines jeden Sport-
freundes ist.

Nicht nur von der sittlichen, sondern auch von der wissenschaft-



Moderne Hemmnisse des Philosophierens 283

lichen Vervollkommnung unterscheidet sich der Sport wesentlich durch
seinen eigentiimlichen und unmittelbaren Gegenstand, der bei den
beiden ersten die geistigen Fahigkeiten des Verstandes und des Willens
sind, beim Sport aber organische und sinnliche Fahigkeiten. Diese
Unterscheidung ist nicht so zu verstehen, als habe der unmittelbare
Gegenstand des Sportes tiberhaupt nichts Geistiges an sich. Im Menschen
nehmen auch schon die Sinne durch ihre wesentliche Hinordnung auf
den Verstand am Geistigen teil, so daB es durchaus nicht das gleiche
ist, ob z.B. eine Beinbewegung von einem Menschen oder von einem
Pferd ausgefithrt wird. In die menschliche Beinbewegung geht so viel
Geistiges ein, daB man schon aus dem Gang eines Menschen auf seinen
ganzen Charakter schlieBen kann. Nichtsdestoweniger bleibt die Bein-
bewegung die Funktion einer sinnlichen und organischen F#higkeit.
Sittliche Handlungen und wissenschaftliche Erkenntnisse haben un-
mittelbar geistige Fihigkeiten zum Subjekt.

Um insbesondere das Verhiéltnis des Sportes zu den Wissenschaften
klarer zu erkennen, miissen wir uns erst den Unterschied zwischen sitt-
licher und wissenschaftlicher Vervollkommnung bewuBt machen. Sitt-
lich vervollkommnet sich der Mensch nicht so sehr durch bestimmte
Tatigkeiten, als vielmehr dadurch, daB er seinen menschlichen, d.h.
vom Verstande und freien Willen geleiteten Tétigkeiten die rechte Ziel-
ordnung gibt. Das geht so weit, daB einer sich sogar dann sittlich ver-
vollkommnet, wenn er aus unverschuldeter Unkenntnis eine an sich
unerlaubte Handlung setzt, weil er glaubt, so handeln zu miissen, um
vor Gott bestehen zu kénnen. Ganz anders verhilt es sich mit unserer
wissenschaftlichen Vervollkommnung. Bei dieser kommt es nicht auf
unsere gute Meinung an, sondern auf die Leistung, d.h. darauf, ob
wir wirklich etwas erkennen. Daher sind die Grenzen unserer wissen-
schaftlichen Vervollkommnung viel enger als die unserer sittlichen.
Sittlich kann sich der Mensch durch alles vervollkommnen, was immer
im Einklang steht mit dem Sittengesetz. Und deshalb sagten wir schon,
es stehe nichts im Wege, daB einer auch seine Sportiibungen dazu
beniitzt. DaB der Sport zugleich als wissenschaftliches Erkenntnismittel
dienen kann, wird man ohne weiteres zugeben miissen, insofern nam-
lich der Sportmann wihrend seiner Ubungen bestindig neue Erfah-
rungen sammelt, die er dann nachher wissenschaftlich verarbeiten kann.
Einer, der in Sportfragen Fachmann sein will, muB bis zu einem gewissen
Grade sogar selbst Sportmann sein. Nichtsdestoweniger wird der Sport
dadurch, daB einer ihn als wissenschaftliches Hilfsmittel gebraucht,



284 Moderne Hemmnisse des Philosophierens

kein Teil der Wissenschaft, so wie er durch den rechten Gebrauch ein
Teil des sittlich guten Lebens wird. Vielmehr fordert die Ausiibung
des Sportes notwendig eine Unterbrechung der wissenschaftlichen Arbeit,
weil diese wesentlich theoretisch, der Sport aber praktisch ist, und
keine menschliche Tétigkeit beides zugleich sein kann. Obgleich daher
auch der Sport ein wissenschaftliches Hilfsmittel sein kann, besteht
doch zwischen ihm und der Wissenschaft ein Gegensatz, der zur Folge
hat, daB sie sich von der gleichen Titigkeit ausschlieBen. Mag einer
seine Sportbewegungen und wissenschaftlichen Untersuchungen iiber
deren Ursachen, Verlauf und Auswirkungen in Leib und Seele auch so
miteinander verbinden, daB} ihm der bestindige Wechsel zwischen prak-
tischer und theoretischer Geisteshaltung nicht zum BewuBtsein kommt,
so ist dieser Wechsel doch unleugbare Tatsache. Und insofern ist der
Sport sogar fiir die Wissenschaft, die ihn selbst zum Gegenstand hat,
trotz aller Niitzlichkeit bis zu einem gewissen Grade ein Hindernis und
eine Stérung. Daher wird einer bei einem sportlichen Wettbewerb in
den Augenblicken der Entscheidung kaum Zeit finden zu wissenschaft-
lichen Betrachtungen.

Denken wir nun an einen jungen Menschen, der noch keine beson-
dere Neigung zu den Wissenschaften verspiirt, und fragen wir, ob in
ihm mittels des Sportes eine solche Neigung geweckt werden koénne,
so ist nicht einzusehen, wie das moglich sein kann. Die Erfahrung
bietet auch kein Beispiel dafiir. Sport und Wissenschaft kénnen immer
nur duBerlich miteinander verbunden werden. Innerlich entfernt der
Sport den Menschen von der Wissenschaft, und diese vom Sport. Und
das ist um so mehr der Fall, je groBere Anstrengungen die Sportart
oder die Wissenschaft an den Menschen stellt. Denn wie der hl. Thomas ?
richtig bemerkt, haben alle Krifte des Menschen in der Seele ihre
gemeinsame Quelle. Daher kommt es, da8 der Mensch eine Kraft um
so weniger gebrauchen kann, je mehr er die andere in Anspruch nimmt.
Nun erfordert der Sport eine andere Kraft als die Wissenschaft. Folg-
lich kénnen Sport und Wissenschaft unméglich zugleich mit voller Hin-
gabe der Seele gepflegt werden. Sodann fordert eine Anstrengung von
dem, der sie auf sich nimmt, eine um so gréBere Hinneigung und Liebe,
je groBer sie ist. Je groBer aber die Hinneigung eines Menschen zu

1 S, Th. I-II 1 : « Cum enim omnes potentiae animae in una essentia animae
radicentur, necesse est quod quando una potentia intenditur in suo actu, altera
in suo actu remittatur, vel etiam totaliter in suo actu impediatur. »



Moderne Hemmnisse des Philosophierens 285

einer Sache ist, destoweniger fiihlt er sich von allem angezogen, was
ihm den Erwerb und Besitz dieser Sache unmdglich macht oder auch
nur erschwert.

Damit glauben wir die Prinzipien geniigend dargelegt zu haben,
von denen aus die Antwort auf unsere Frage nach dem Verhiltnis der
Philosophie zum Sport erschlossen werden kann. Nach dem Gesagten
ist klar, daB dieses Verhdltnis nur das eines inneren Gegensatzes sein
kann. Daher ist jede Verbindung der beiden eine dupBerliche. Es ist
zwar moglich, auch iiber den Sport zu philosophieren, und die Erfah-
rungen des Sportes philosophisch zu verwerten, aber wo das geschieht,
kommt es nicht von einer inneren Verwandtschaft dieser beiden Dinge,
sondern daher, daB3 der Mensch von Natur aus eine gewisse Hinneigung
zu beiden hat, und er keine dieser zwei Neigungen der anderen ganz
zum Opfer bringen will. Aber solche Menschen werden es kaum einmal
bis zu einer Hochstleistung bringen. Und sie verzichten auch selbst
darauf, weil ihnen der Kaufpreis zu hoch erscheint.

III. Philosophie und Technik

Wohl‘kaum ein anderes gottliches Gebot haben die Menschen von
Anfang an so eifrig erfiillt, wie das ihnen gleich nach der Erschaffung
gegebene, sich die Erde untertan zu machen. Denn ohne die Erde
konnte der Mensch nicht das sein, was er ist. Nach dem hl. Thomas
gibt die Erde dem Menschen dreierlei : nimlich 1. alles, wessen er zur
Erhaltung und Vervollkommnung seines leiblichen Lebens bedarf, und
was man unter die beiden Namen zusammenfaBt : Nahrung und
Kleidung ; 2. eine Fiille sinnlicher Freuden, und 3. unzidhlbare Er-
kenntnisse nicht bloB von ihr selbst, sondern sogar von rein geistigen
Dingen bis hinauf zu Gott 1.

Damit ist uns schon die grundlegende Unterscheidung zwischen
einem praktischen und einem spekulativen Gebrauche der Erde oder
Korperwelt nahegelegt. Praktisch gebraucht der Mensch die Kérper-
welt so weit, als er sie zur Erreichung der beiden ersten vom Aquinaten
genannten Zwecke ausniitzt, also um sich von ihr zu erndhren, mit
ihren Erzeugnissen zu kleiden und an ihr sich zu erfreuen. Der speku-
lative Gebrauch der Kérperwelt besteht in der Gewinnung von Er-

1 Vgl. LEGRAND Jos., L'univers et I’homme dans la philosophie de saint
Thomas II (Paris 1946), 192 f.



286 Moderne Hemmnisse des Philosophierens

kenntnissen, die wenigstens nicht unmittelbar etwas zur Erhaltung
oder Erleichterung des leiblichen Lebens beitragen, sondern um 1hrer
selbst willen erworben werden.

Den beiden ersten Zwecken dient vor allem die Technik, und dem
dritten an erster Stelle die Philosophie. Aus dem Gesagten ist unmittel-
bar ersichtlich, daB Philosophie und Technik zum mindesten keine
disparaten Dinge sind, die nichts miteinander zu tun haben, wie etwa
rot und siiB. Vielmehr erginzen sie einander in der Erfiillung des dem

Menschen erteilten Gebotes, sich die Erde untertan zu machen. Denn
auch das Erkennen ist eine Art Besitzen 1. Trotz ihrer offensichtlichen
Verschiedenheit kommen sie darin ‘iiberein, daB beide der Vervoll-
kommnung des Menschen dienen. Nur vervollkommnet die Technik in
erster Linie das leibliche Leben des Menschen, die Philosophie aber
unmittelbar das geistige.

Zwischen Philosophie und Technik lassen sich noch drei weitere
Gemeinsamkeiten feststellen : ndmlich 1. daB die Kérperwelt beiden
unerschopfliche Moglichkeiten der Vervollkommnung bietet. Denn
mogen noch so viele neue philosophische Erkenntnisse hinzugewonnen,
und noch so groBe Erfindungen gemacht werden, man wird von keiner
sagen konnen, sie sei die letztmégliche.

Die beiden anderen Gemeinsamkeiten der Philosophie mit der
Technik sind derart, daB wir, um MiBverstindnissen vorzubeugen,
gleich auch die Verschiedenheiten angeben miissen, durch die das
Gemeinsame wesentlich begrenzt wird. Philosophie und Technik
kommen nimlich noch weiter darin iiberein, daB sie beide eine eigene
Weltordnung schaffen, und sodann, daB sie fiir den Menschen unver-
siegbare Quellen neuer Freuden sind. Aber sowohl in dem ersten als
dem zweiten Gemeinsamen sind zugleich wesentliche Verschiedenheiten
mitgegeben.

Die technische Weltordnung ist eine Fortsetzung der kosmolo-
gischen. Wie es im Buche der Weisheit (XI 21) heiBt, hat schon der
Schépfer alles nach MaB, Zahl und Gewicht geschaffen und so in die
Welt eine wunderbare Ordnung gebracht. Diese Ordnung ist - bereits
so groB, daB der Aquinate zu sagen wagt, im Universum sei jedes

1 Tuomas, De causis, lectio 18 (Editio Mandonnet, Opuscula I 274%):
« Habere aliquid in se formaliter et non materialiter, in quo consistit ratio cogni-
tionis, est nobilissimus modus habendi vel continendi aliquid.» Daraus erklirt
sich das Verlangen der Menschen, die Welt immer vollkommener zu erkennen.



Moderne Hemmnisse des Philosophierens 287

Geschopf dem Ganzen angepaBt !, und Gott habe deshalb bei seiner
Weltregierung in erster Linie die Ordnung des Universums im Auge
gehabt 2. Aber so bewundernswert diese kosmologische Weltordnung
ist, als Gott sie schuf, war seine Absicht nicht, ihr die letzte Vollendung
zu geben. Wir haben in unserem Aufsatz « Selbstbehauptung und
Selbstverleugnung » 3 gezeigt, wie der Mensch nicht nur ein wesent-
licher Teil des Universums ist, sondern vor Gott auch das ganze Uni-
versum vertreten muB}, weil nur er zwischen der reinen Kérperwelt und
Gott vermitteln kann. Das stimmt ganz mit dem oben angefiihrten
Gebote iiberein, das Gott nach dem Berichte der Genesis unseren
Stammeltern im Paradiese gegeben hat, sich die Erde untertan zu machen.
Denn diese dem Menschen naturgesetzlich zur Pflicht gemachte Ver-
mittlung besteht darin, daB er die Erde zur Ehre Gottes gebraucht.
Wie aber kénnte der Mensch diese Aufgabe erfiillen, wenn in der Welt
schon alles bis zum letzten geordnet wiare ? Um dem Menschen eine
solche Aufgabe stellen zu kénnen, muBte Gott Seine kosmologische
Weltordnung noch offen und weiter vervollkommnungsfihig lassen.
Und das tat Er auch, indem Er den Menschen zu Seinem Mitordner
machte. Das Universum sollte nicht nur den gottlichen Geist wider-
spiegeln, sondern nach und nach auch den menschlichen Verstand. Nach
dem Plane der géttlichen Vorsehung sollte in der Welt zur Natur die
Kultur hinzukommen. Daher machte Gott die Koérperwelt nur zum
Material, aus dem sich der Mensch die zum Leben notwendigen Dinge
herstellen sollte. So schuf Er zwar viele Steine, aber keine Hiuser, in
denen der Mensch bequem wohnen kann, und gab Er ihm die weit-
gehendste Erlaubnis, sich mit den Dingen unter ihm zu ernihren, zu
kleiden und das Leben zu verschénern, aber Er hat diese Dinge zum
weitaus groBten Teil nicht unmittelbar gebrauchsfertig gemacht. Da-
mit sie auch. das werden, muBB der Mensch selbst sie neu ordnen und so
die kosmologische Ordnung erginzen und gewissermaBen abschlieBen.

1 S. Th. I 56, 2 ad 4 : « Deus unamquamque creaturam fecit proportionatam
universo, quod facere disposuit. »

2 C. G. III 64: « Unumquodque intendens aliquem finem, magis curat de
€0 quod est propinquius fini ultimo : quia hoc est etiam finis aliorum. Ultimus
autem finis divinae voluntatis est bonitas ipsius, cui propinquissimum in rebus
Creatis est bonum ordinis totius universi: cum ad ipsum ordinetur, sicut ad
finem, omne particulare bonum huius vel illius rei, sicut minus perfectum
ordinatur ad id quod est perfectius ; unde et quaelibet pars invenitur esse propter
Suum totum. »

8 Divus Thomas (1946), 311-335.



288 Moderne Hemmnisse des Philosophierens

Wir nennen diese Tatigkeit des Menschen im kérperlichen Uni-
versum eine Neuordnung, nicht in dem Sinne, als ob der Mensch die
kosmologische aufheben diirfte oder auf sie keine Riicksicht zu nehmen
brauchte. Vielmehr hingt der Mensch in seiner technischen Ordnung
von der kosmologischen in doppelter Beziehung ab : ndmlich 1. sofern
er nicht aus allem alles machen kann. So wird keiner aus Wolle einen
Hammer machen oder aus Eisen. eine Unterjacke. Und 2. sofern er
nur iiber das Werden von Dingen eine Gewalt hat, nicht aber iiber
ihr weiteres Sein. Hat einer z.B. sich ein Haus gebaut, dann héingt
es nicht von ihm ab, wie lange dieses Haus den zerstérenden Einfliissen
widersteht, sondern von der Beschaffenheit des gebrauchten Materials.

Wesentlich anders sieht die philosophische Weltordnung des Men-
schen aus. Wihrend der technisierte Mensch alle Dinge nach ihrer
Brauchbarkeit fiir den Menschen ordnet, ordnet sie der Philosoph nach
Arten und Gattungen und besonders nach ihren Seinsgriinden, weil in
der Erkenntnis dieser Beziehungen die eigentliche Vollkommenheit des
Verstandes liegt. Daher ist die philosophische Ordnung der Dinge viel
objektiver als die technische. Diese zweite ist in jeder Beziehung
anthropozentrisch, wahrend die erste den Menschen nur zur Formal-
ursache hat, sofern sie nimlich eine Weise ist, auf die nur ein Mensch
die Welt ordnen kann.

Wir sagten, Philosophie und Technik kimen auch darin iiberein,
daB ihre Ergebnisse dem Menschen eine auBergewdohnliche Freude
bereiten. Sowohl die Freude des Technikers iiber eine neue Erfindung
als die des Philosophen iiber das Finden einer neuen Wahrheit ist so
groB, daB eine einzige hinreicht, viele Jahre miihevollster Arbeit ver-
gessen zu machen und die ganze Zukunft eines Menschen wesentlich
mitzubestimmen. Aber die Freude des Philosophen fiiber eine neue
Wahrheit ist anderer Art als die des Technikers iiber eine neue Er-
findung. Der wesentliche Unterschied liegt darin, daB3 der Finder einer
neuen philosophischen Wahrheit sich iiber den Selbstwert dieser Wahr-
heit freut und dariiber, daB sein angeborenes Verlangen nach Wissen
wieder um ein Stiick weiter befriedigt ist ; der Techniker aber tiber den
Nutzwert seiner Erfindung sowie dariiber, daB seine Erfindung wieder
ein Fortschritt ist auf dem Wege zur Unterwerfung des Stoffes unter
die Herrschaft des menschlichen Willens.

Die Philosophie ist die geistigste aller natiirlichen Wissenschaften,
die Technik aber die materiellste oder am meisten stoffgebundene aller
Kiinste. Darin ist ein weiterer groBer Unterschied begriindet. Wie



Moderne Hemmnisse des Philosophierens 289

schon Platon und Aristoteles wiederholt betonten, gibt es von den
kérperlichen Einzeldingen keine eigentliche Wissenschaft, weil alle
Eigenschaften, die dem korperlichen Einzelding als solchem zukommen,
nur AduBere Griinde haben. So ist selbst dafiir, daB Titus ein Mann
ist, kein innerer Grund ausfindig zu machen. Das hat zur Folge, da
das philosophische Erkennen wesentlich abstrakt ist, Die Technik aber
ist als Kunst ebenso wesentlich konkret. Denn wie weit ein koérper-
liches Einzelding technisch brauchbar ist, hingt nicht bloB von seinen
wesentlichen Eigenschaften ab, sondern wesentlich auch von seinen
rein zufélligen. So ist ein Brett nicht schon deshalb brauchbar fiir die
Anfertigung eines Tisches, weil es alle wesentlichen Eigenschaften des
Holzes hat, sondern es muB} zu diesem Zwecke auch noch andere Eigen-
schaften haben. |

Auch der Philosoph darf von den zufélligen Eigenschaften der
Dinge nicht in dem Sinne abstrahieren, da8 er sie einfach unbeachtet
1aBt. Auf diese Weise wiirde er seine Wissenschaft fiir das Leben
wertlos machen. Vielmehr abstrahiert er nur, um in den Dingen
Wesentliches und Unwesentliches klar zu unterscheiden und so tiefer
in sie einzudringen. Im Gegensatz zu ihm fragt der Techniker nicht,
ob eine bestimmte Eigenschaft dem Stoffe, den er zu gebrauchen denkt,
wesentlich ist oder unwesentlich, sondern nur, ob der Stoff sie hat
oder nicht hat.

Wie die Ziele der Philosophie und der Technik wesentlich ver-
schieden sind, so auch ihre Mittel. Um spekulative Wahrheiten zu
erkennen, geniigt dem Menschen ein Verstand, der von gesunden Sinnen
bedient wird ; um das Ziel der Technik zu erreichen, d. h. um die stoff-
liche Welt immer besser zur Erhaltung und Verschénerung des leib-
lichen Lebens auszuniitzen, braucht er auBlerdem so sehr eine Menge
von Werkzeugen, daB EUGEN DIESEL glaubt, das Werkzeug als « die
Seele der Technik und das Urelement der Technologie » bezeichnen zu
diirfen 1.

Wenn wir die Philosophie die geistigste der Wissenschaften und
die Technik die sinnlichste der Kiinste nannten, so wollten wir damit
nicht leugnen, da auch die Technik den menschlichen Geist bis zum
duBersten anspannen kann. Obwohl gerade bei Erfindungen das Gliick
eine groBe Rolle spielt, steckt doch in dem von der Technik bisher
Geleisteten eine ungeheure geistige Arbeit. Aber diese geistige Arbeit

! Das Phanomen der Technik (Leipzig 1940 2), 30.



290 Moderne Hemmnisse des Philosophierens

der Technik ist eine wesentlich andere als die der Philosophie. Der
Philosoph forscht nach den letzten Ursachen aller Dinge, der Techniker
nach den letzten Wirkungen, die mit einem gegebenen Material erreicht
werden konnen. Daraus erklirt sich, warum in der Technik die Mathe-
matik von so groBer Bedeutung ist, in der Philosophie dagegen die
Logik. Denn die letzten Ursachen werden erschlossen, die Wirkungen
aber errechnet. Sodann strengt der Philosoph seinen Geist an, um iiber
das Sinnliche hinauszukommen in das Reich rein geistiger Dinge und
Wabhrheiten, der Techniker dagegen, um das, was im Stoffe noch nicht
sinnlich wahrnehmbar ist, sinnlich wahrnehmbar zu machen. Und weil
diese Versinnlichung der im Stoffe verborgenen Krifte nur mittels einer
mechanischen Bewegung moglich ist, waren von jeher alle groBen Tech-
niker zugleich groBe Mechaniker. « Die Mechanik », schreibt Diesel !,
«ist der eigentliche Entstehungsort der hoheren Technik, vor allem der
Maschinentechnik. Sie ist die klassische Grundlage des Ingenieurwesens
iiberhaupt. » Die mechanischen Bewegungen in der Welt waren von
jeher auch ein sehr wichtiger Gegenstand der philosophischen Spekula-
tionen. Aber aus einem ganz anderen Grund. Die mechanischen Be-
wegungen in der Welt sind das erste, was den Menschen in Erstaunen
versetzt, und daher auch das erste, was ihn zum Philosophieren anregt.
Aber sie sind fiir den Philosophen kein Mittel, sondern nur ein schweres
Problem.

Als Mensch freut sich natiirlich auch der Philosoph iiber die Er-
findungen der Technik und beniitzt er sie gerne, aber als Philosoph
muB er seinen Geist auf etwas anderes richten. Und umgekehrt kann
auch der Techniker als Mensch an den Gedankengingen eines Philo-
sophen ein gewisses Wohlgefallen finden, aber als Techniker lebt er
in einer ganz anderen Gedankenwelt. Die Liebe zur Technik ist der
Liebe zur Philosophie kaum weniger entgegengesetzt als die zum Film
und Sport.

1 A a.0. 122.



	Moderne Hemmnisse des Philosophierens

