
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel [Fortsetzung]

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762292

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Geheimnis
und die natürlichen Erkenntnismittel

Von Dr. Alexander M. HORVÀTH O. P.

(Fortsetzung)

5. Vergegenständlichung der Geheimnisse niederer Ordnung

Außer den bisher besprochenen Geheimnissen gibt es in der
Erkenntnis Gottes weitere Gegenstände, die zwar verborgen sind, doch

nicht in der nämlichen Ausdehnung. Die geheimnisvolle Verborgenheit

erstreckt sich bei den ersteren sowohl auf ihr Dasein als auch

auf ihr Sosein, wenn auch nicht im gleichen Sinn. Bei der Gruppe
aber, die wir jetzt besprechen wollen, kann bloß das Dasein in
geschaffenen Erkenntnismitteln nicht ausgedrückt werden, bzw. man
kann zur selbständigen Bestimmung desselben aus eigener Kraft
geschaffene Erkenntnismittel nicht finden. In bezug auf die Wesenszüge
sind sie aber den geschaffenen Erkenntnismitteln restlos zugänglich.
Sie sind deshalb nicht Geheimnisse im eigentlichen Sinne (mysteria in
sensu stricto), sondern nur im abgeschwächten Sinne (mysteria in sensu

lato). So ist z. B. ein zukünftiges Ereignis in sich erkennbar ; bei
seinem tatsächlichen Eintreffen wird es in geschaffenen Erkenntnismitteln

wirklich erkannt. Aber die Natur kann zu seiner sicheren

Erkenntnis nur dann führen, wenn es in sich verwirklicht und
gegenwärtig ist. Der Abstand zwischen dem erkennenden Subjekt und dem

Gegenstand kann nur durch ein göttliches Erkenntnismittel überwunden
werden. Gott ist ewig und allgegenwärtig ; daher ist seiner Erkenntnis
alles gegenwärtig. Das Geschöpf hingegen ist von dem zukünftigen
Ereignis durch zeitlichen Abstand getrennt. Durch göttliche
Offenbarung kann es über den sicheren Eintritt des Zukünftigen
unterrichtet werden ; aus eigener Kraft jedoch vermag es sich dasselbe nicht
zu vergegenwärtigen.

In anderen Fällen lassen uns die natürlichen Beweise im Stich :

sie vermögen die Tatsachen-Frage weder pro noch contra zu
entscheiden. So verhält es sich z. B. mit der Frage der Weltschöpfung.



252 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

Ist sie ewig oder zeitlich Für beide Alternativen können
gleichwertige Beweise angeführt werden. Nur die Offenbarung vermag die

Entscheidung zu geben, denn Gott allein ist sein Ratschluß bekannt.
Die Offenbarung klärt also den verborgenen und daher übernatürlichen
Ratschluß Gottes, der in der Schöpfung nicht ebenso kausal abgebildet
ist wie sein schöpferisches Eingreifen, auf. Letzteres kann aus den

Dingen der Welt abgelesen werden, nicht aber seine Modalität, d. h.
seine zeitliche oder ewige Verwirklichung. Hiermit werden die Gründe
zu Gunsten der zeitlichen Schöpfung für den gläubigen Verstand
eindeutig und erhalten eine bestimmte Beweiskraft. Aber nur für diesen.

Rein natürlich betrachtet bleiben sie der gegenteiligen Begründung
gegenüber unverändert. Dies genügt indessen, daß man sagen kann :

die Zeitlichkeit der Weltschöpfung ist nach erfolgter Offenbarung
beweisbar. Die Tatsache selbst ist Gegenstand des Glaubens ; aber
für den Verstand, der die natürliche Begründung einsieht, treten die

geschaffenen Erkenntnismittel in ihre Gegenständlichkeit und
Vergegenständlichung als selbständige Motive ein. Wir haben daher in
diesem und in ähnlichen Fällen Wahrheiten vor uns, die von den

eigentlich theologischen Sätzen sich nur dadurch unterscheiden, daß sie

für unsere Erkenntnis als Prinzipien, d. h. als von Gott allein
stammende Gegenstände gegeben sind, während die theologischen Sätze

restlos Folgerungen, also aus den Prinzipien abgeleitete Objekte
darstellen. Trotz aller natürlichen Beweise besitzen demnach diese Wahrheiten

nicht jene Gegenständlichkeit, die den geoffenbarten natürlichen
Objekten, z. B. dem Dasein Gottes, seinem natürlich erkennbaren Wesen

und seinen Eigenschaften, eigen ist. Es wird durch die Verbindung mit
den natürlichen Beweisen nur die Dunkelheit des Glaubens in etwa

gemäßigt und die Angabe der Offenbarung auch in einem dem Verstand
mehr angemessenen Licht geschaut.

Andere Gegenstände sind in bezug auf ihre Existenz in natürlichen
Erkenntnismitteln deshalb nicht abgebildet, weil die Natur sie bloß

zu ahnen vermag. Was die Erbsünde ist, kann zwar von der Natur
nicht einmal ahnungsweise bestimmt werden. Ihr Wesen setzt ja den

geheimnisvollen Ratschluß Gottes von der Erhebung der Menschheit
in eine höhere, übernatürliche Ordnung, wie auch den Verlust der Gnade

für alle Nachkommen Adams voraus. Kein natürlicher Beweis reicht

aus, um uns auch nur in die Vorhalle solcher Erkenntnisse zu führen.
Aber auf Grund der Zeugnisse der Geschichte können wir mit Thomas
hinter dem Zustand, in dem die Menschheit sich gegenwärtig befindet,



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 253

eine Katastrophe ahnen. Man kann nur sehr schwer annehmen, daß das

Elend, dem die Menschheit unterworfen ist, auf Gottes schöpferischen
Ratschluß zurückgeführt werden sollte. Unsere natürliche Erkenntnis

von der Güte Gottes und von der Wohlordnung der menschlichen Natur
kann sich mit einer solchen Annahme nicht befreunden. Deshalb

schließt Thomas, daß « quaedam probabilia signa peccati originalis »

dem Menschengeist natürlicherweise zu Gebote stehen1. Die Tatsache
der Offenbarung wird geglaubt, wie auch das Wesen der Erbsünde ;

aber in ihrer Gegenständlichkeit sind natürliche Züge zu finden, die nach

der Mitteilung Gottes das Geheimnis ähnlich beleuchten, wie wir dies im
vorher besprochenen Fall beobachtet haben.

Es gibt schließlich Gegenstände, die in natürlichen Erkenntnismitteln

in bezug auf das Dasein und Sosein abgebildet werden könnten,
trotzdem dies tatsächlich nicht geschehen ist. Solcher Art ist z. B. die

Engelwelt. Es kann dieselbe nur aus der Offenbarung sicher erkannt
werden, weil der menschliche Verstand natürlicherweise nur die logische
Wesenheit der reinen Geister erfassen kann, also nur so viel zu behaupten

vermag, daß ihre Existenz möglich ist. Er kann aber für deren reale

Wesenheit keine Stütze finden, da diese entweder aus unmittelbarer
Wahrnehmung des Gegenstandes, oder auf Grund von realen Tatsachen

gebildet werden kann, mit denen sein Bestand in kausalem Zusammenhang

steht. So ist es z. B. bei der Erkenntnis Gottes, von dem der
Verstand nicht bloß einen Begriff von logischem, sondern von realem
Werte bilden kann 2. Auf Grund der ursächlichen Zusammenhänge können

wir daher auf die wirkliche Existenz Gottes schließen. Die Engel
aber stehen mit der Sinnenwelt in keiner natürlich nachweisbaren
ursächlichen Verbindung. Deshalb ist ihre Wirklichkeit mit natürlichen
Erkenntnismitteln nicht nachweisbar. An sich wäre ein solcher

Zusammenhang möglich, wie dies z. B. Aristoteles in der Bewegung der

Himmelskörper vermutet hatte. Mangels einer solchen Verbindung kann

uns daher über die Existenz der Engel nur die Offenbarung Gewißheit

geben. Sie ist ein Geheimnis niedrigster Ordnung, nach dessen

Mitteilung die Begründung durch den Verstand3 in volle Kraft tritt. Die

Engellehre, wie sie der Aquinate bietet, erscheint von Seiten der Natur
als vollends gerechtfertigt.

1 c. G. IV 52.
2 Vgl. Der Thomistische Gottesbegrifi, S. 72.
3 I 50, 1.



254 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

6. Übernatürlichkeit der Praeternaturalia

Man kann unter den Gegenständen der Erkenntnis Gottes noch
den sog. Praeternaturalia eine besondere Aufmerksamkeit widmen.
Hiebei denken wir hauptsächlich, ja als Theologen ausschließlich an die
dona integritatis. Sie sind in sich nicht übernatürlich, weil sie nur das

Aufscheinen dessen darstellen, was zwar der realen Potenz nach in der
Natur vorhanden ist, dessen Verwirklichung aber Hindernisse entgegenstehen,

deren Entfernung zwar das Eingreifen eines höheren Agens
erheischt, dessen Tätigkeit jedoch mit Rücksicht auf die Wirkung noch

nicht als übernatürlich gekennzeichnet wird l. Die Seele ist die Form
des Leibes. Sie verleiht ihm Sein und Leben. Sie ist in sich unsterblich,
so daß ihrerseits kein Hindernis vorhanden ist, auch dem Leib die
Unsterblichkeit zu verleihen. Es wird durch dieselbe nur das

verwirklicht, was im Energiebereich der Seele bereits vorhanden war. Nur
die natürliche Potenzialität des Leibes (in sensu diviso) wird durch die
tatsächliche Formungskraft der Seele ergänzt. Greift also eine höhere
Ursache ein und ermöglicht dies auch von Seiten des Leibes, so geht
die Wirkung über die Grenzen der Natur nicht hinaus. Der Leib ist
seinerseits auch geneigt, die Gestaltungskraft der Seele in jedem
möglichen Maße aufzunehmen. Es wird also durch die Gabe der Unsterblichkeit

nur ein desiderium naturale verwirklicht. Dasselbe ist auch

von den übrigen Gaben zu sagen. Die natürliche Ordnung erheischt,
daß die höheren Kräfte die niedrigeren beherrschen. Der Möglichkeit
nach ist dies in der führenden Rolle des Verstandes und des Willens

gewährleistet. Es sind also nur die niedrigeren Fähigkeiten zu heilen

und zu kräftigen, damit die Herrschaft des Geistes vollends verwirklicht
werde. Da ferner die niedrigen Tätigkeiten nicht selbständig, sondern
Teile des einen Suppositums sind, entsprechen sie ihrem Zwecke nur
dann vollständig, wenn sie dem allgemeinen Wohl desselben

untergeordnet sind. Es geht daher wieder nur ein desiderium naturale in

1 Sie werden aber zu übernatürlichen Gegebenheiten dadurch, daß sie in
den Dienst der Urgnade gestellt werden und deren volle Entfaltung ohne Hindernis

von Seiten der Natur ermöglichen. So sind sie naturalia quoad rem, sed

supernaturalia quoad modum ex ordinatione ad principium supernaturale. In
dieser Hinsicht können wir demnach sagen, daß die Verwirklichung der dona
integritatis in der tatsächlichen Ordnung Gott als auctor gratiae zuzuschreiben
ist, so daß sie auch supernaturalia quoad modum ex parte causae efficientis
waren.



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 255

Erfüllung, wenn die Wohlordnung aller menschlichen Kräfte verwirklicht

wird. An sich sind also die dona integritatis weder naturalia noch

supernaturalia, sondern praeternaturalia, wenn sie auch in ihrer
tatsächlichen Erscheinung supernaturalia quoad modum genannt werden

müssen. Die Übernatürlichkeit kommt ihnen aber nicht auf Grund
eines inneren, sondern nur eines äußeren Prinzips zu. In sich sind sie

Gegenstand des desiderium naturale, welches nicht eine reine potentia
obedientialis, sondern eine in den Naturprinzipien begründete Möglichkeit

darstellt. Deshalb können sie in der Natur vergegenständlicht
werden, wenn auch nicht nach der wirklichen, sondern in einer real

möglichen Existenz. Die geheimnisartige Verborgenheit umgibt sie

demnach nur in bezug auf den Ratschluß Gottes, in welchem seine

Absicht, sie zu verwirklichen oder davon abzusehen, enthalten ist.

7. Übersicht über die Grade der Übernatürlichkeit

Wollen wir nun die besprochenen Objekte vom Standpunkt des

Einflusses der Natur auf ihre Gegenständlichkeit und Vergegenständlichung

übersichtlich ordnen, so ergibt sich nachstehende Reihenfolge :

I. Die Offenbarung enthält Angaben, zu deren Gegenständlichkeit
und Vergegenständlichung die Natur gar nichts beiträgt. Sie dient bloß
als Kanal, durch welchen die reinen Wasser der Offenbarung zu uns
fließen. Das sind die innersten Geheimnisse des Wesens und der Tätigkeit

Gottes, sofern sie nicht nach außen aufhellen.

II. Handelt es sich um Tatsachen, die in sich selbst, formal, als

Werke Gottes vorgelegt und erkannt werden sollen, kann die Natur
zu deren Vergegenständlichung nicht als selbständige Ursache, sondern

nur als Werkzeug der Offenbarung beitragen.

III. Angaben, die auf die übernatürliche Erkenntnis der Tatsache

folgen, d. h. nachdem sie in der Offenbarung aufscheinen, können ihre

Gegenständlichkeit und Vergegenständlichung auch der Natur
verdanken : sie können bewiesen werden, was bei den ersten zwei Gruppen
in bezug auf die formale Erkenntnis nie der Fall sein kann. Hierbei
kann es verschiedene Möglichkeiten geben :

a) Die Natur vermag die Vergegenständlichung vollends zu bewirken ;
aber nur in der Kraft der Offenbarung kann sie den Zweifel über zwei

gegensätzliche Angaben lösen.



256 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

b) Die Natur wird in die Gegenständlichkeit der Objekte aufgenommen,

aber so, daß ihre an sich bloß ahnungsweisen Angaben durch die

Offenbarung Sicherheit erhalten.

c) Die Natur bietet reale Möglichkeiten zur Vergegenständlichung ;
aber -nur durch die Offenbarung werden dieselben zu wirklich
wertvollen Erkenntnissen gestaltet.

In allen diesen Fällen ist die Natur selbständige Ursache, richtiger
Mitursache der Vergegenständlichung in bezug auf die inneren Züge
des Objektes, keineswegs aber der tatsächlichen Erscheinung und
Aufhellung derselben. Diese ist einer äußeren Ursache, d. h. der

Offenbarung vorbehalten. Aus diesem Grande handelt es sich hier um
Geheimnisse im weiteren Sinn ; sie sind übernatürlich von Seiten der
äußeren Ursachen (causa efficiens vel finalis) ; ihrem Grundwerte nach

sind sie natürlich, weil sie in geschaffenen Erkenntnismitteln
ausgedrückt werden können. Da sie aber in ihrer Ganzheit dem geschöpflichen

Blick verborgen sind, gehören sie zu den Geheimnissen und zur
übernatürlichen Ordnung nicht ab intrinseco, sondern ab extrinseco.
Sie erheischen die Offenbarung nicht kraft ihres inneren Inhaltes,
sondern auf Grand eines relativen Unvermögens der Natur, die volle
Vergegenständlichung zu bewirken.

Die ersten zwei Gruppen (I u. II) widerstehen jeder natürlichen

Vergegenständlichung kraft ihres innersten Seinsgehaltes und können

nur auf Grund der Offenbarung Gegenstand der geschaffenen
Erkenntnis sein. Alle Arten der Geheimnisse stimmen darin überein, daß

sie Glaubenswahrheiten sind, wenn auch nicht im gleichen (univoce),
sondern bloß im analogen Sinn. Für die Theologie und die allgemeine

Weltanschauung sind sie Prinzipien, die aus natürlichen Wahrheiten
nach jenen Zügen nicht abgeleitet werden können, die aus der

Offenbarung stammen. In bezug auf diese Züge kann das Band zwischen

ihnen und der zu vergegenständlichenden ersten Wahrheit nicht
gelöst werden : sie bleiben Gegenstand des übernatürlichen Glaubens ;

die Begründung ist bei allen Arten der Geheimnisse auf die Veritas

prima zurückzuführen. Der vergegenständlichende Einfluß der Natur
besteht demnach bei ihnen nur in einer sehr beschränkten Form. Für
sich, im Lichte der Natur betrachtet, leuchten sie nach ihrer eigenen
Wahrheit als Ahnung auf ; sie bieten bloß mehr oder weniger Pro-
babilität. Sie reizen auf diese Weise die Wißbegierde, vermögen aber

dieselbe nicht zu befriedigen und können die Seinsvollendung des

Verstandes nicht bewirken. Dies ist der Offenbarung vorbehalten. Ge-



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 257

langen sie aber durch dieselbe in den Bannkreis der Veritas prima, so

erhalten sie eine neue, relative Erkennbarkeit, und erscheinen als

formale Gegenstände im Lichte der ewigen Erkenntnismittel. Soweit
sie in deren Bannkreis gezogen werden und daselbst verbleiben, heißen
sie im verschiedenen Grad Geheimnisse, und sind übernatürliche
Bestände. Manche werden hierdurch (wie die Gruppe II) gänzlich
übernatürliche Angaben (supernaturale quoad rem), nicht in sich, sondern

infolge der Verbindung mit dem substanziell übernatürlichen Licht und
Erkenntnismittel, welches die Natur bloß als Werkzeug seines

Aufleuchtens verwendet. Deshalb nennen wir diese Angaben der
Offenbarung supernaturalia quoad modum, quoad rem vero ex coniunctione.

Quoad modum, weil für die Mitteilung die Offenbarung notwendig ist ;

quoad rem, weil die vollständige formale Vergegenständlichung nur im
Lichte der ersten Wahrheit geschehen kann ; ex coniunctione endlich,
weil die natürlichen Erkenntnismittel auf ihrem eigenen Gebiet eine

gewisse Beweiskraft haben, die in Verbindung (in werkzeuglicher
Verwendung) mit der Veritas prima zur Aufhellung eines rein übernatürlichen

Bestandes geeignet ist. Bei der werkzeuglichen Mitwirkung ist
aber das Instrument nicht in eigener Kraft tätig und beeinflußt infolgedessen

die Wirkung nicht nach ihrer Artbestimmtheit. Im Gegenteil :

selbst das, was in derselben dem Werkzeug zuzuschreiben ist, wird in
die Seinsbestimmung gezogen, die der selbständigen Ursache entspricht.
In diesem Sinne verstehen wir die Übernatürlichkeit solcher Gegenstände

ex coniunctione.
Die zur Gruppe III gehörigen Angaben sind alle übernatürlich

quoad modum, d. h. in bezug auf die Mitteilungsweise. Sie leuchten als

Wirklichkeiten nicht im Lichte der Natur auf, sondern in dem der

Offenbarung, also in der Wahrheit eines äußeren Prinzips. Der Einfluß
desselben ist indessen auf die Gegenständlichkeit des ganzen Komplexes
nicht ausschließlich, und auch die natürlichen Erkenntnismittel werden
bei der Aufhellung der Objekte nicht als bloße Werkzeuge benützt.
Ihre Angaben werden durch die Offenbarung einseitig bestimmt, oder

wenn sie ihr nicht vorangingen, wird die Möglichkeit unangetastet
belassen, daß sie kraft der natürlichen Erkenntnismittel vergegenwärtigt

werden können. Mit anderen Worten : Die natürliche
Vergegenständlichung oder deren Möglichkeit wird nicht so in den Bannkreis der

ersten Wahrheit gezogen, daß ihre eigene Kraft und ihr Inhalt an die Art
der substanziellen Übernatürlichkeit gezogen wäre. Die Angaben bleiben
ihrem eigenen Werte nach natürlich und bloß in der Form der Mit-



258 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

teilung sind sie übernatürlich. Alle diese Objekte kann die Natur
erkennen und vergegenständlichen, aber nicht so, wie dies kraft der

Offenbarung geschieht. Die Natur bleibt beim Zweifel oder bei der

Ahnung stehen ; die Offenbarung entscheidet und führt die
Vergegenständlichung zu Ende. Man kann also sagen, daß die Natur auf diesem

Gebiete und einem solchen Subjekt gegenüber unvermögend ist,
obwohl sie sonst in ähnlich beschaffenen Objekten sich zurechtfindet. Man

kann dies in folgender Formel ausdrücken : supernaturale quoad sub-

iectum vel quoad materiam, naturale quoad rem. Als solche Gegenstände
sind a und b der Gruppe III zu werten.

Eine eigene Stelle nimmt c in der gleichen Gruppe III ein. Bei
diesen Objekten müssen wir der Natur einen weiter und tiefer gehenden
Einfluß zugestehen, als bei a und b. Von Seiten der Materie steht einer

Vergegenständlichung nichts im Wege, da, vüe wir gesehen haben, die

real begründete Potenzialität in Form eines natürlichen Verlangens
durchaus nicht fehlt. Die reale Möglichkeit wäre infolgedessen gegeben.

In dieser Hinsicht mußte man solche Gegebenheiten rein natürlich
nennen : naturale quoad rem. Da aber der Verstand nicht alle
Voraussetzungen und Prinzipien zur Verwirklichung des desiderium naturale
aufzuweisen vermag, kann er die rein natürliche Vergegenständlichung
nicht vollziehen. Aber auch die Zuhilfenahme eines übernatürlichen

Eingriffes kann nicht als eine unbedingte Notwendigkeit nachgewiesen
werden. Deshalb bleibt der Verstand bei dem Urteil stehen : praeter-
naturale quoad rem. Man kann auch die Hypothese aufstellen, daß

der unversehrte Zustand der Natur der ursprüngliche war, der jetzige
aber eine Alters- und Krankheitserscheinung der Menschheit darstellt.
Die Offenbarung versichert uns eindeutig, daß dies der Fall war, aber

nicht im Interesse der Natur allein, sondern auf Grund ihrer Hinordnung
zu einem höheren, übernatürlichen Ziel. In dieser Hinsicht leuchten
sie als übernatürliche Gegebenheiten auf : die Natur vermag sie zu

vergegenständlichen, aber nicht so und in jener Leuchtkraft, wie die

Offenbarung, d. h. in der Hinordnung zum übernatürlichen Ziel: supematurale
quoad modum, naturale [praeternaturale) quoad rem. Die Modalität
bezeichnet hier die äußeren Prinzipien, sowohl der Mitteilung
(Offenbarung), als auch der Zielsetzung nach. In dieser Hinsicht haben die

Objekte des natürlichen Verlangens eine Seinsweise, die den geschaffenen
Erkenntnismitteln nicht zugänglich ist, und kraft deren sie eine Art
von Geheimnissen darstellen.

Eine ähnliche Übernatürlichkeit finden wir überall, wo rein natür-



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 259

liehe Bestände nicht nach den Naturgesetzen hervorgebracht (a), oder

wo Werke der Natur zu einem übernatürlichen Zwecke hingeordnet
werden (ß), oder im Dienste eines Geheimnisses stehen (y). Beispiele
von (a) sind manche Wunder. Für (ß) kann man die Unterordnung der
moralischen Tugenden unter den leitenden und zum letzten Zweck
ordnenden Einfluß der Liebe anführen. Die sog. theologischen Tugenden
sind substanziell übernatürlich (supernaturale quoad rem) ; jene aber,
die unter ihrem Einfluß stehen, weisen in Form von Beziehung eine

neue Seinsweise auf : sie sind in ihrer Färbung übernatürlich
(supernaturale quoad modum). Zur Veranschaulichung von (y) weisen wir
auf die Einrichtung der Kirche hin. Die Kirche gehört ihrem Wesen

nach zu den höchsten Geheimnissen, die der Apostel nur durch den
Vergleich mit der in Christus verwirklichten Vereinigung der Gottheit und
der menschlichen Natur veranschaulichen will. Ihre äußere, sichtbare

Erscheinung ist ein Geheimnis, welches zur Gruppe II gehört. Ihre
Einrichtung (Hierarchie, Monarchie, unfehlbar leitende Autorität usw.)
sind bloß Folgen, ohne welche sie als gesellschaftliche Gestaltung von
Menschen nicht bestehen könnte. Sie sind in einer anderen Form bei

jeder wohlgeordneten Genossenschaft vorhanden. Stehen sie aber im
Dienst des erwähnten hohen Geheimnisses, und soll in ihnen dessen

übernatürliche Kraft aufleuchten, so stellen sie auch in sich übernatürlich
gefärbte Bestände dar : supernaturale quoad modum ex parte finis, ja
auch von Seiten der Wirkursache, da sie in einer Verfügung Christi
begründet sind und kraft seines Beschlusses bestehen. So kommt in
ihnen die natürliche Klugheit, welche die profanen Genossenschaften

mit ähnlichen Einrichtungen stützen will, in einem übernatürlichen
Lichte zum Ausdruck.

Die natürlichen Erkenntnismittel ebnen den Weg zu den übernatürlichen

Wahrheiten, aber den wirklichen Übertritt zu ihnen vermögen sie

nicht zu bewirken. Sie können denselben inhaltlich ganz fremd bleiben
und sie nur in der Umrandung aufhellen : die beiden Ordnungen sind

durch eine unüberbrückbare Kluft voneinander getrennt. Sie können
aber auch dazu beitragen, daß man die Offenbarung und ihre Angaben

gleichsam für ganz natürlich erachtet. Nicht als ob sie wie eine Forderung

der Natur erscheinen würden, sondern weil durch die natürliche
Erkenntnis der Verstand so vorbereitet wird, daß die Stimme der

Offenbarung wie selbstverständlich gehört und aufgenommen wird. Mag
dies auf Grund der natürlichen Erkenntnismittel vor der Offenbarung
aufscheinen oder ihr nachfolgen, in beiden Fällen werden die Hinder-



260 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

nisse für die Annahme des Glaubens oder für das Festhalten an ihm
entfernt. Der Verstand erwartet gleichsam von der Offenbarung die

Erfüllung seiner Ahnungen oder gibt seine natürlichen Kenntnisse willig
hin, um durch sie kraft des übernatürlichen Lichtes in den Besitz von
Wahrheiten zu gelangen, die für ihn von großem Interesse sind, aber

nur in der ersten Wahrheit vergegenständlicht werden können. In allen

Fällen trägt die Natur zur Aufhellung der übernatürlichen Gegenstände

etwas bei, und je weniger sie dies in eigener Kraft leistet, umso einleuchtender

ist die Vergegenständlichung in den übernatürlichen Erkenntnismitteln

und umso weniger kann die Natur als Bestandteil des Geheimnisses

gelten. Auch in umgekehrter Richtung ist dies wahr. Je mehr die Natur
in eigener Kraft wirkt, umso geringer ist der übernatürliche Wert der
einzelnen Angaben.

Die bisher besprochenen Geheimnisse gehören in diesen Bereich
der Wahrheiten direkt und an sich, kraft des eigenen Gehaltes.
Betrachtet man aber die Frage vom Standpunkt der Offenbarung aus, so

wird man auch eine weitere Art der Geheimnisse anerkennen müssen,
die nur indirekt und im uneigentlichen Sinne (inproprie) so genannt
werden. Inhaltlich sind sie rein natürliche Wahrheiten, die aber in
einem beschränkten Sinne verborgen sind, und so zu den Gegenständen
der Offenbarung gehören können. Sie lassen sich in zwei Gruppen
unterscheiden.

Die einen sind verborgen und weisen eine gewisse Undurchdringlichkeit

für den menschlichen Verstand in der ganzen Ausdehnung auf,
da die angemessenen Erkenntnismittel desselben nicht geeignet sind, den

ganzen Seinsgehalt der Gegenstände aufzuhellen. Hieraus ist es zu

erklären, daß nur die allerwenigsten natürlichen Wahrheiten ihrem
vollen Inhalte nach erkannt werden können. Auch die Wesenheiten

der Dinge sind uns nur in allgemeinen Umrissen bekannt. Eine
allumfassende, komprehensive Erkenntnis ist nicht möglich. Daher ist
die Natur voll von Geheimnissen, und wir fühlen die Beschränktheit

unserer Erkenntnis in jeder Beziehung. Noch mehr ist dies der Fall,
wenn das Erkenntnismittel den Gegenstand nicht nach seinen ureigenen
Zügen aufzuhellen vermag. Das Geheimnisvolle wächst, sowohl in sich,
als auch in seinen Beziehungen und Vergleichen mit anderen Gegenständen.

So umgibt die Verborgenheit und das Geheimnisvolle unsere ganze
natürliche Erkenntnis von Gott. Sie ist hell und sicher und wird vom
Bewußtsein begleitet, daß wir in ihr alles erhalten, was die Natur zu
bieten imstande ist. Aber man muß auch gestehen, daß die Probleme



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 261

umsomehr wachsen, je mehr man in diese Wahrheiten einzudringen
sucht und schließlich einsieht, daß eine Lösung derselben bis zur vollen

Durchsichtigkeit nicht möglich ist. So hat z. B. Card. Zigliara, vielleicht
einer der größten Thomisten, das Problem der menschlichen Freiheit
unter dem Einfluß Gottes « mysterium » genannt. Wenig verständige
Gelehrte haben ihm dies übel angerechnet, aber damit zugleich von
ihrer oberflächlichen Einstellung Zeugnis abgelegt. Die natürlichen
Erkenntnismittel haften im vollsten Sinn und Umfang für die Tatsache
des Einflusses Gottes, wie auch für die Freiheit. Sie können indessen

die Modalitäten nicht aufhellen, wie die Verbindung der beiden
Tatsachen sich gestaltet. Dies aus dem einfachen Grunde, weil das eine

Prinzip (Gott und sein Einfluß) nicht in sich, nach eigenen Zügen,
bekannt ist. Deshalb umgibt den ganzen Komplex eine geheimnisvolle
Dunkelheit. Werden solche Gegenstände in die Offenbarung
aufgenommen, so hört das Verborgene nicht auf, und die natürliche Erkenntnis
wird nicht durch die Einsicht in das « Wie » ergänzt. Sie erhält bloß
die Versicherung auch von Seiten der Offenbarung, daß ihre
Feststellungen in bezug auf die Tatsache der Freiheit ganz verläßlich sind.

Eine zweite Gruppe bilden die Wahrheiten, die von Seiten des

erkennenden Subjektes in Dunkelheit gehüllt sind. Sie hellen im Lichte
der Offenbarung im Interesse des Heiles solcher Subjekte auf, damit
sie auch in dieser Beziehung eine leichte Orientierung finden können.
Sie sind rein natürliche Wahrheiten (quoad rem et quoad modum) und
werden nur auf Grund von Nebenumständen (per accidens) in die

Offenbarung aufgenommen. Der Zweck ihrer Offenbarung ist : ad
maiorem manifestationem mysteriorum. Dies deshalb, weil in ihnen
entweder die Voraussetzungen (praeambula fidei, motiva credibilitatis)
der Übernatur mitgeteilt werden, oder weil sie ein leichteres Verständnis
der Geheimnisse ermöglichen. So ist man z. B. unter Voraussetzung
der natürlich erkennbaren Einheit Gottes leichter geneigt, das Geheimnis

der Dreieinigkeit anzunehmen. Die Natur versichert den Verstand

von der Einheit des Wesens. Da sie aber dasselbe nicht voll
aufzuhellen vermag, sieht der Verstand ein, daß in Gott etwas

Geheimnisvolles, wie es die Subsistenz in drei Personen ist, gar nicht
unerwartet kommt.



262 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

Wir können demnach die Geheimnisse ihrer Rangordnung nach
folgendermaßen ordnen :

Mysterium

in sensu stricto

m sensu
lato

simpliciter : Deus in se et veritates, quae,
prout sunt in Deo absconditae, in medio
naturali attingi non possunt.
sec. quid : mysteria in phaenomenis
creatis vel sensibilibus apparentia.

i
naturalia quoad existentiam abscondita.
naturalia vel praeternaturalia ad finem
supernaturalem ordinata.

ex parte medii obiectivi sufficientis tad
Cognitionen! obiecti quoad substantiam,

im- ised non quoad modalitates.
proprie ex parte medii subiectivi incapacis ad

attingendum obiectum tum quoad
substantiam, tum quoad modalitates.

8. Begriffsbestimmung der Geheimnisse

nach der Rangordnung ihrer Übernatürlichkeit

Dem Gesagten entsprechend können wir den Grad der Übernatürlichkeit

der Geheimnisse bestimmen, wobei die Reichweite der natürlichen

Vergegenständlichung maßgebend ist. Da es zum Wesen der
Geheimnisse gehört, daß sie einfachhin oder in verschiedenen

Abstufungen über die natürlichen Erkenntnismittel erhaben sind, geben

wir folgende Übersicht :

Conspectus supernaturalis quoad cognoscibilitatem,

quod ex eo sic appellatur, quia per medium naturale simpliciter vel sec.
partem attingi non potest.

j quoad substantiam : mysteria simpliciter.

rem 1
<3uoad subiectum : mysteria sec. quid ; mysteria in

I eventibus apparentia ; motiva formalia credibilitatis.

{mysteria
in sensu lato proprie,

naturalia vel praeternaturalia ordinata
ad finem supernaturalem.

assistentia

Supernaturale
quoad

cognoscibilitatem

quoad
modum

indirecte :

ex conne-
xione cum
mysteriis

positive

consequenter :

per modum
conclusionis

S. Spiritus : obiec-
ta secundaria in-
fallibilitatis.
ex solis naturae
viribus : theologia
formalis.

antecedenter : praeambula fidei.
per modum j motiva materialia
fundamenti (credibilitatis.

negative : quatenus ex parte naturae
nihil obstat, quominus ad prineipium
supernaturale recurratur.



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 263

Wir fügen dem vorstehenden Schema einige erläuternde
Bemerkungen bei, damit in dieser wichtigen Frage jede Zweideutigkeit
vermieden werde. Daß wir diese zumeist in der lateinischen Terminologie
vorlegen, dürfte entschuldbar sein.

I. Supernaturale quoad rem : bezeichnet die Zugehörigkeit zur
übernatürlichen Ordnung auf Grund des eigenen inneren Seinsgehaltes.
Als Gegenstand bildet das so bezeichnete Sein einen ureigenen Bestand
der übernatürlichen Ordnung.

II. Supernaturale quoad modum: diese Art ist der übernatürlichen
Ordnung bloß zugewiesen, von außen her angegliedert.

Mit dieser Unterscheidung wollen wir nicht sagen, daß in der
ersten Gattung die Aufnahme durch die Gnade keine Rolle spielt. Im
Gegenteil. Wir beachten bloß die innere Beschaffenheit der mitgeteilten
Gabe oder Erkenntnis, und so sagen wir, daß im ersten Falle ein Ur-
bestand der übernatürlichen Ordnung vorliegt, im anderen aber eine in
sich natürliche Gegebenheit auf Grund einer Verbindung mit übernatürlichen

Prinzipien übernatürlich genannt wird 1.

Die einzelnen Unterabteilungen von I. sind folgende :

1. Supernaturale quoad substantiam: ad quod attingendum medium
naturale nullo modo sufficit, imo et post revelationem nonnisi ut instru-
mentum in sensu lato concurrit. Est id, in cuius esse obiectivo formali
rationes naturales non inveniuntur ; vel ad cuius obiectivationem natura
nihil conferre valet : tota obiectivatio formalis ad Veritatem primam
est reducenda : mysteria simpliciter 2.

2. Supernaturale quoad subiectum : ad quod formaliter attingendum
medium naturale non sufficit, concurrit tarnen et deservit per modum
instrumenti in sensu stricto. Obiectivatio materialis (sec. quandam
inferiorem rationem, vel ex parte ambientis) est a natura, formalis

vero a Veritate prima utente natura tamquam instrumento ; vel in
cuius esse obiectivo materiali natura invenitur : mysteria sec. quid,

mysteria in phaenomenis naturalibus apparentia, inter quae praecipium

1 Die hier verwendete Gegenüberstellung von « quoad rem » und « quoad
modum » darf nicht verwechselt werden mit einer andern gleichlautenden Terminologie,

wo aber « quoad rem » die reinsten Wesenszüge bezeichnet, « quoad modum »

jedoch deren mehr oder weniger vollkommenes Aufscheinen, sei es in sich, sei es

in ihrer Umgebung und in ihren äußeren Prinzipien.
2 Sunt supernaturalia simpliciter, tum quoad rem, tum quoad modum (im

Sinne der zweiten Gegenüberstellung).



264 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

locum habent motiva formalia credibilitatis (miracula, prophetiae etc.

prout lumine divino apparent) 1.

Die Arten der Gruppe II sind insofern mannigfach, als in ihnen
die Natur verschiedenartig vertreten sein kann.

1. Supernaturale quoad, modum directe : principium trahens talia
obiecta ad ordinem supernaturalem est ipsa revelatio divina. Hae

veritates non ex se sunt absconditae, sed propter defectum medii,
insufficientis ad ostendendas quasdam modalitates obiectorum. Sunt

igitur naturalia quoad rem, sed supernaturalia quoad modum ex qui-
busdam adiunctis suae essentiae, quae per solam revelationem detegi
possunt. Die Übernatürlichkeit solcher Bestände ist also immerhin
noch hoch einzuschätzen, da nur ein äußeres, an sich übernatürliches

Prinzip die Dunkelheit, in die sie eingehüllt sind, oder die Unsicherheit,
die sie umgibt, aufzuheben und ihre wertvolle Erkenntnis sicherzustellen

vermag 2. Demgemäß unterscheiden wir zwei Formen der direkt
zugewiesenen Übernatürlichkeit :

a) Ad cuius existentiam attingendam medium naturale non sufficit,
post revelationem tarnen lumine rationis naturalis quidditative cog-
nosci et demonstrari potest : mysteria in sensu lato ; futura contingentia.

b) Ad quod certitudinaliter attingendum medium naturale non
sufficit, bene tarnen quoad quandam probabilitatem : praeternaturalia
naturae humanae ; cogitationes cordium, obiecta quoad locum procul
distantia.

Diesen Gegenständen gegenüber ist also die Natur ohne
übernatürliche Hilfe (revelatio activa) ohnmächtig. Nur auf Grund
derselben vermag sie ihr Können zu zeigen oder von demselben sich zu
versichern.

2. Supernaturale quoad modum indirecte : der indirekt in das

übernatürliche Gebiet verwiesene Bestand entlehnt seine Eigenart der
revelatio passiva, d. h. den geoffenbarten Geheimnissen. Je inniger die

Verbindung mit denselben, je weniger die Natur als selbständiger Faktor
in Betracht kommt, umso höher ist der Grad der Übernatürlichkeit,
wie auch umgekehrt. Jede Wahrheit, die irgendwie die Kraft besitzt,
auf einen übernatürlichen Inhalt hinzuweisen, gehört in diese Kategorie

des Übernatürlichen. Es gibt Wahrheiten, die diesen Hinweis

1 Supernaturale quoad rem reductive (ex coniunctione), quoad modum
simpliciter.

2 Naturale quoad substantiam, supernaturale quoad modum.



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 265

in ihrem Schöße tragen, wie jene, die folgerungsmäßig mit der

Offenbarung zusammenhängen (positive pure). Andere führen zur Annahme
des Übernatürlichen auf Grund eines weiteren (meistens ex absurdo)
Schlusses (positivo-negative), und schließlich gibt es solche, die dies

positiv nicht befürworten, aber auch nicht behindern.
Demnach finden wir in dieser Gattung die folgenden Unterabteilungen

:

a) Positive: quod ita connectitur cum veritatibus revelatis, ut
absque eis sec. propriam cognoscibilitatem vel absolute, vel relative
nullum valorem habeat. Das natürliche Erkenntnismittel ist hinreichend,

um den Inhalt der Offenbarung umrandungsweise aufzuhellen
oder in ihren Vorhof zu führen. Man kann also jede Gegebenheit, die

irgendwie zur Erkenntnis der Übernatur beitragen kann, indirekt
übernatürlich nennen. Unter dieser Übernatürlichkeit verstehen wir die

eigentümliche Beschaffenheit einer Wahrheit, kraft welcher das

Übernatürliche sich in ihr widerspiegelt und so zu dessen Erkenntnis führen
kann. Dies kann in zweifacher Form geschehen : a) im Anschluß an
die schon erfolgte Offenbarung (consequenter ad revelationem), deren

verborgener Inhalt gelegentlich zum Vorschein gebracht wird ; b) als

Wegweisung zur Offenbarung (antecedenter), die der menschlichen

Auffassung näher gebracht werden soll.

a) Consequenter (ad veritates revelatas) : quod in sua propria veri-
tate absque ordine ad mysteria intelligi non potest. Haec namque
sunt principia, ex quibus conclusiones deducuntur atque tali modo

trahuntur ad ordinem supernaturalem. Hoc opus deductionis aut ad

vires naturae reducendum est, aut requirit ad suam infallibilitatem
assistentiam Spiritus Sancti.

Bei dieser Art des Übernatürlichen spielt die Natur, wenigstens bei
der Untersuchung und Schlußfolgerung, eine selbständige Rolle, und so

beeinflussen ihre Erkenntnismittel die Vergegenständlichung der
Bestände. Die formal reale Gegenständlichkeit hängt indessen von den

übernatürlichen Prinzipien ab, durch welche diese Wahrheiten selbst nach

ihrem natürlichen Gehalt in denBereich des Übernatürlichen gezogen werden.

Somit stellen sie ein supernaturale quoad modum indirecte et positive
dar. In diesem Sinne kann die formale Theologie übernatürlich genannt
werden, obwohl ihre Erkenntnismittel und die Erkenntnisweise natürlich

sind. Das Prinzip zieht alles in seinen Bannkreis, und überstrahlt
das ganze Werk mit dem Lichte des Übernatürlichen. Ebenso kann
man sagen, daß, wenn die Eignung der Natur, Trägerin von übernatür-

Divus Thomas 19



266 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

liehen Wahrheiten zu sein, einmal erkannt ist, auch diese selbst dem

Niveau des Verstandes näher gebracht werden und gleichsam konnatural
erscheinen. Die Theologie vermag die eigentlichen Mysterien nicht zu
beweisen, d. h. in natürlichen Erkenntnismitteln zu vergegenständlichen,
aber sie kann dieselben dem Verstand näher bringen. Die Mysterien
bleiben quoad, rem unverändert Geheimnisse ; aber auf Grund der
angewandten natürlichen Erkenntnismittel erhalten sie eine solche Klarheit
und äußere, der Natur entlehnte Durchsichtigkeit, daß ihre Übernatürlichkeit

gleichsam geringer erscheint, als wenn sie für sich allein
betrachtet werden. Wegen der gegenseitigen Durchdringung von Natur
und Übernatur nennen wir die theologischen Folgerungen supernatu-
ralia quoad modum. Auf das gleiche Niveau sind auch die Urteile
des gläubigen Gemütes zu stellen, die sich auf die Wertung der Natur
beziehen. Im Lichte der Gaben des Heiligen Geistes werden die Ereignisse

des täglichen Lebens wie auch die ganze Geschichte ganz anders

beurteilt, als wenn sie bloß für sich betrachtet werden. Es leuchtet
in ihnen der Wille Gottes auf. Der Allmächtige, der die Pläne der

Völker überschaut und alle ihre Absichten mit einer gottwürdigen
Souveränität « verlacht »1, gibt dem Gläubigen die Prinzipien in die Hand,
nach welchen er das ganze Geschehen beurteilt und in einem höheren

Licht sieht. In diesem Sinne sprechen wir von dem übernatürlichen
Leben der Gläubigen, und auf diese Weise wird ihr natürliches Leben

Träger von übernatürlichen Beziehungen.
Von den theologischen Folgerungen unterscheiden sich die sekundären

Gegenstände der Unfehlbarkeit dadurch, daß bei dem Endurteil
nicht die natürlichen Motive, sondern der dem kirchlichen Lehramt
zugesicherte Beistand des Heiligen Geistes maßgebend ist. Die natürliche
Untersuchung kann zum gleichen Resultat führen, bleibt aber immer
fehlbar, während das genannte Urteil der Kirche unfehlbar ist2.

ß) Antecedenter (ad mysteria ; concludendo) : quod aptum est ad

aperiendam viam pro cognoscenda veritate revelationis et pro aeeepta-
tione ipsius.

Betrachtet man die sog. praeambula fidei in sich, so sind sie rein
natürliche Wahrheiten. In ihrem absoluten Inhalt ist nichts, was über

1 Ps. 58, 8.
2 Aus diesem Grunde sind weder die theologischen Folgerungen, noch die

erwähnten Objekte der Unfehlbarkeit Gegenstand des reinen Glaubens. Beide
werden in jenem Zwielicht betrachtet und angenommen, von dem wir wiederholt
gesprochen haben. Vgl. Der Thomistische Gottesbegriff, S. 145.



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 267

sie hinausführen und die Grundlage einer höheren Vergegenständlichung

bilden könnte. Bei näherer Analyse sieht man indessen, daß

in ihnen nicht die volle Wahrheit zum Ausdruck gelangt, und daß sie

den Weg zu einer übernatürlichen Ordnung, in der sie in hellerem

Lichte und eventuell auch inhaltlich reicher erscheinen können, offen
lassen. In ihren natürlichen, recht erfaßten Inhalt läßt sich das

Übernatürliche ohne Schwierigkeit einbauen. In diesem ausschließlich
relativen Sinne sind die praeambula fidei der übernatürlichen Ordnung
zugewiesen und stellen in dieser Form eine sehr abgeschwächte Art des

supernaturale quoad modum dar.

Etwas höher steht die Übernatürlichkeit der sog. motiva credibili-
tatis. Bei denselben ist eine sinnenhafte (physische oder geschichtliche)
Erscheinung gegeben, ähnlich wie bei den Gottesbeweisen. Wie bei
diesen, so suchen wir auch bei den außerordentlichen Erscheinungen
den Erklärungsgrund. In den Gottesbeweisen steigen wir über eine

Reihe von Mittelursachen zum primum movens etc. auf und bestimmen

es nach den Wesenszügen, die den Wirkungen entnommen sind. Bei
den außerordentlichen Erscheinungen fehlen die Mittelursachen, d. h.

man kann keine solche finden, die zu deren Erklärung beitragen würden.
Aber auch die Wesenszüge der Ursache können nicht bestimmt werden,
da in der Wirkung nichts aufscheint, was darüber mehr Aufschluß
geben könnte als die Gottesbeweise. Daß die Ursache über die Natur
erhaben und von ihr unabhängig ist, können wir mit aller Sicherheit
feststellen, da mittlere Ursachen keineswegs nachweisbar sind. Aber
dies wissen wir schon aus den Gottesbeweisen. Hiermit ist unsere
Erkenntnis über die Erscheinungen ganz natürlich. Was wir früher bloß
als logische oder rein denkbare Möglichkeit behauptet haben, steht nun
als reine reale Wahrheit vor uns : Gott ist ein Künstler, der auch
solche Anordnungen treffen und ausführen kann, die in den rationes
seminales der Natur nicht enthalten sind. Soweit ist also unsere
Erkenntnis von den Wundern, von den Prophezeiungen usw., rein natürlich.

Unser Denken bleibt indessen hier nicht stehen. Der Zweck der
einzelnen Naturereignisse ist uns in großen, allgemeinen Zügen bekannt.
Die Erhaltung der Spezies, die Sicherstellung des eigenen und des

allgemeinen Wohls, sind etliche Formeln, die uns mehr oder weniger
die Richtung angeben, in welcher wir die Geschlossenheit der
Naturordnung suchen und bestimmen können. Aber die außerordentlichen
Erscheinungen sind unter solchen Zielsetzungen nicht unterzubringen.
Im Gegenteil. Infolge ihrer Außerordentlichkeit stellen sie direkt einen



268 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

Durchbruch der Naturordnung dar und sind Ereignisse, die ganz außerhalb

der Natur zu stehen scheinen. Hier ist die erste Spur, die unser
suchender Verstand findet, um in eine höhere, übernatürliche Welt zu

gelangen. Bei den außerordentlichen Ereignissen stehen wir vor einer

Zielsetzung, die über die Kräfte der Natur hinausgeht. Sie ist uns
einstweilen vielleicht unbekannt, aber immerhin ausreichend, daß wir
sagen können : die Erscheinung und der sie umgebende Erkenntnis-
Komplex wird durch die Zielsetzung in die übernatürliche Ordnung
verwiesen a.

Wir müssen noch weiter gehen. In der Artbestimmung der
Erscheinung finden wir Züge, ja manchmal ganze Anordnungen, die nicht
von der Kunst der Natur Zeugnis ablegen. Wozu dieser Durchbruch
der Naturordnung Wir wissen, wie Gott seine Macht an ein

ordnungsmäßiges Geschehen gebunden hat. Er zeigt hierin seine

Allmacht und Majestät in einer Weise, die hinreichend ist, um das

vernunftbegabte Geschöpf zur Anbetung zu bewegen und aufzufordern.
Wenn also Gott seine außerordentliche Macht zeigt und Erscheinungen

von solcher Art hervorbringt, die nur seine Kunst auszudenken und zu

bewerkstelligen vermag, dann müssen dieselben nicht nur nach ihrer
Zielsetzung, sondern auch ihrer Artbestimmung nach in die t}bernatur

hineinragen. In diesem Sinne sagen wir, daß das Wunder, die

Prophétie usw. in bezug auf die Erkennbarkeit der übernatürlichen
Ordnung quoad modum indirecte angehören. Sie hellen die übernatürlichen

Gegebenheiten (Ursache, Zweckbestimmung) in sich nicht auf ;

aber sie können von deren Vorhandensein den suchenden Verstand mit

1 Das motivum credibilitatis in jeder Form schließt in sich, daß es zum
Glauben anregt. Das motivum materiale vermag nur den Weg zum Glauben
zu ebnen. Es bleibt ganz im Rahmen der Natur und gibt von der Übernatur
nur jene spärlichen Aufschlüsse, die wir im Text erwähnt haben. Nur kraft
dieses Hinweises wird es seinem relativen Inhalte nach in die Sphäre der Übernatur

gezogen. Das motivum formale credibilitatis hingegen ist entitativ
übernatürlich (quoad subiectum) und ist ähnlich zu beurteilen wie jedes Geheimnis,
das nach außen aufscheint. Im motivum materiale, sofern es bloß einen natürlichen

Beweis darstellt, hellt die Veritas prima in sich gar nicht auf ; sofern es

aber in die Übernatur gezogen wird, erscheint diese bloß indirekt. Im motivum
formale hingegen ist sie allein als selbständiges Erkenntnislicht maßgebend ; die
der Natur entlehnten Erscheinungen und Erklärungen aber haben einen
werkzeuglichen Einfluß. Bei dem motivum materiale ist der formale Beweggrund der
natürlich einleuchtende Beweis. Deshalb vermag es den Verstand nur in den
Vorhof der Übernatur zu führen, diese selbst läßt es aber nur dann wahrnehmen,
wenn das Gemüt wenigstens von den ersten Regungen der Heilssehnsucht (pius
credulitatis afiectus) erwärmt ist.



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 269

mehr oder weniger Sicherheit (metaphysisch, physisch, moralisch)

überzeugen. Diese Qualifikation der motiva credibilitatis in bezug auf die

Erkennbarkeit hindert indessen nicht, daß sie ihrem Wesensbestande

nach nicht zu den verschiedenen Arten des Übernatürlichen gehören.
Der beschriebene Hinweis auf die Übernatur und das

Hineinbeziehen der motiva credibilitatis in dieselbe läßt sich wissenschaftlich

beweisen, setzt aber eine wohlwollende Kritik voraus. Wir sagen : eine

wohlwollende, nicht eine nachsichtige Kritik. Man braucht keine
wissenschaftliche Waffe abzulegen, wohl aber muß man mit einer gewissen Scheu

an die außerordentlichen Erscheinungen herantreten. Sie sind ja an sich

geeignet, zur Bewunderung anzuregen, da man in ihnen das Wirken
einer höheren Macht unzweifelhaft feststellen kann. Nur eine Kritik,
die Gott gegenüber wohlwollend, d. h. anerkennend eingestellt ist,
erblickt in seiner Hand diese höhere Macht. Noch mehr gilt dies für
den weiteren Aufstieg, den wir beschrieben haben. Um bei den

übernatürlichen Absichten Gottes anzukommen, ja bloß ahnen zu können, daß

durch die außerordentlichen Erscheinungen die spezielle Gegenwart Gottes

bezeugt und sein offenbarendes Wort hörbar gestaltet werden soll, dazu

ist nur das Wohlwollen der Heilssehnsucht ausreichend. Dieses öffnet
die Augen, um das an sich schwache Aufleuchten der Übernatur
wahrzunehmen. Mangels dieser Gesinnung sind diese Erscheinungen für
manche wissenschaftliche Kritik wertlos, ja Gegenstände des Spottes.
Wir betonen, daß die Wunder, die Prophezeiungen usw. im dargelegten
Sinne keineswegs Gegenstände des Glaubens sind. Selbst das

aufscheinende Übernatürliche kann nicht so qualifiziert werden. Ihre
Aufgabe ist, den Verstand durch die eigene Einsicht für die höhere
Erkenntnisweise vorzubereiten und den Willen lenksam zu gestalten. Es

ist also nicht das Wohlwollen und die Heilssehnsucht, sofern sie aus
dem Glauben stammen, für die Erkenntnis dieser Erscheinungen nötig,
sondern die natürliche, durch die Leidenschaften nicht verdorbene,

aufrichtige Wißbegierde. Im Glauben werden sie angenommen, wenn

in ihnen die Heilspläne der sich offenbarenden Gottheit aufleuchten. In
diesem Lichte stellt das Wunder etwas ganz anderes dar : das Hilfsmittel
Gottes, um die heilsdurstige Seele an sich zu ziehen. In welchem Sinn
die Wunder Gegenstand des Glaubens sind, werden wir später erörtern.

Noch in einem anderen Sinn kann man diese Gegebenheiten
übernatürlich nennen : relativ und per accidens. Ein Verstand nämlich, der
die natürliche Begründung nicht fassen kann, verhält sich zu denselben
wie zu übernatürlichen Gegenständen. Sie werden also übernatürlich



270 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

genannt nicht kraft ihrer inneren Beschaffenheit, sondern bloß zufällig,
mit Rücksicht auf den relativ unfähigen Verstand.

b) Negative: pro cuius cognoscibilitate nihil in ordine argumen-
torum naturalium militât, nec tarnen privative contrariatur : natura
nec suadet, nec prohibet acceptationem obiecti.

Von allen Arten, des indirekt Übernatürlichen kann man sagen,
daß sie bloß eine übernatürliche Färbung tragen, während die übrigen
Gattungen entweder in ihrem Sein oder in ihren äußeren Prinzipien,
also an sich, auf die höhere Ordnung hinweisen und dorthin gehören.

{Schluß folgt.)


	Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel [Fortsetzung]

