Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Das Geheimnis und die naturlichen Erkenntnismittel [Fortsetzung]
Autor: Horvath, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762292

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Geheimnis
und die nattuirlichen Erkenntnismittel

Von Dr. Alexander M. HORVATH O. P.

(Fortsetzung)

5. Vergegenstdndlichung der Geheimnisse niederer Ordnung

AuBer den bisher besprochenen Geheimnissen gibt es in der Er-
kenntnis Gottes weitere Gegenstinde, die zwar verborgen sind, doch
nicht in der ndmlichen Ausdehnung. Die geheimnisvolle Verborgen-
heit erstreckt sich bei den ersteren sowohl auf ihr Dasein als auch
auf ihr Sosein, wenn auch nicht im gleichen Sinn. Bei der Gruppe
aber, die wir jetzt besprechen wollen, kann blo8 das Dasein in ge-
schaffenen Erkenntnismitteln nicht ausgedriickt werden, bzw. man
kann zur selbstindigen Bestimmung desselben aus eigener Kraft ge-
schaffene Erkenntnismittel nicht finden. In bezug auf die Wesensziige
sind sie aber den geschaffenen Erkenntnismitteln restlos zuginglich.
Sie sind deshalb nicht Geheimnisse im eigentlichen Sinne (mysteria in
sensu stricto), sondern nur im abgeschwichten Sinne (mysteria in sensu
lato). So ist z.B. ein zukiinftiges Ereignis in sich erkennbar; bei
seinem tatsichlichen Eintreffen wird es in geschaffenen Erkenntnis-
mitteln wirklich erkannt. Aber die Natur kann zu seiner sicheren
Erkenntnis nur dann fithren, wenn es in sich verwirklicht und gegen-
wirtig ist. Der Abstand zwischen dem erkennenden Subjekt und dem
Gegenstand kann nur durch ein gottliches Erkenntnismittel iiberwunden
werden. Gott ist ewig und allgegenwiirtig ; daher ist seiner Erkenntnis
alles gegenwirtig. Das Geschopf hingegen ist von dem zukiinftigen
Ereignis durch zeitlichen Abstand getrennt. Durch gottliche Offen-
barung kann es iiber den sicheren Eintritt des Zukiinftigen unter-
richtet werden ; aus eigener Kraft jedoch vermag es sich dasselbe nicht
zu vergegenwartigen. :

In anderen Fillen lassen uns die natiirlichen Beweise im Stich :
sie vermogen die Tatsachen-Frage weder pro noch contra zu ent-
scheiden. So verhilt es sich z.B. mit der Frage der Welischipfung.



252 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

Ist sie ewig oder zeitlich ? Iiir beide Alternativen koénnen gleich-
wertige Beweise angefiihrt werden. Nur die Offenbarung vermag die
Entscheidung zu geben, denn Gott allein ist sein RatschluB bekannt.
Die Offenbarung kldrt also den verborgenen und daher iibernatiirlichen
RatschluB Gottes, der in der Schopfung nicht ebenso kausal abgebildet
ist wie sein schopferisches Eingreifen, auf. Letzteres kann aus den
Dingen der Welt abgelesen werden, nicht aber seine Modalitit, d. h.
seine zeitliche oder ewige Verwirklichung. Hiermit werden die Griinde
zu Gunsten der zeitlichen Schépfung fiir den gldubigen Verstand ein-
deutig und erhalten eine bestimmte Beweiskraft. Aber nur fiir diesen.
Rein natiirlich betrachtet bleiben sie der gegenteiligen Begriindung
gegeniiber unverandert. Dies geniigt indessen, dal man sagen kann :
die Zeitlichkeit der Weltschépfung ist nach erfolgter Offenbarung
beweisbar. Die Tatsache selbst ist Gegenstand des Glaubens ; aber
fir den Verstand, der die natiirliche Begriindung einsieht, treten die
geschaffenen Erkenntnismittel in ihre Gegenstdndlichkeit und Ver-
gegenstindlichung als selbstindige Motive ein. Wir haben daher in
diesem und in dhnlichen Fillen Wahrheiten vor uns, die von den
eigentlich theologischen Sitzen sich nur dadurch unterscheiden, daB sie
fiir unsere Erkenntnis als Prinzipien, d. h. als von Gott allein stam-
mende Gegenstinde gegeben sind, wihrend die theologischen Sitze
restlos Folgerungen, also aus den Prinzipien abgeleitete Objekte dar-
stellen. Trotz aller natiirlichen Beweise besitzen demnach diese Wahr-
heiten nicht jene Gegenstandlichkeit, die den geoffenbarten natiirlichen
Objekten, z. B. dem Dasein Gottes, seinem natiirlich erkennbaren Wesen
und seinen Eigenschaften, eigen ist. Es wird durch die Verbindung mit
den natiirlichen Beweisen nur die Dunkelheit des Glaubens in efwa
gemdfigt und die Angabe der Offenbarung auch in einem dem Verstand
mehr angemessenen Licht geschaut.

Andere Gegenstiande sind in bezug auf ihre Existenz in natiirlichen
Erkenntnismitteln deshalb nicht abgebildet, weil die Natur sie bloB
2u ahnen vermag. Was die Erbsiinde ist, kann zwar von der Natur
nicht einmal ahnungsweise bestimmt werden. Ihr Wesen setzt ja den
geheimnisvollen RatschluB Gottes von der Erhebung der Menschheit
in eine hohere, iibernatiirliche Ordnung, wie auch den Verlust der Gnade
fir alle Nachkommen Adams voraus. Kein natiirlicher Beweis reicht
aus, um uns auch nur in die Vorhalle solcher Erkenntnisse zu fiihren.
Aber auf Grund der Zeugnisse der Geschichte kénnen wir mit Thomas
hinter dem Zustand, in dem die Menschheit sich gegenwirtig befindet,



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 253

eine Katastrophe ahnen. Man kann nur sehr schwer annehmen, daf das
Elend, dem die Menschheit unterworfen ist, auf Gottes schopferischen
RatschluB zuriickgefiihrt werden sollte. Unsere natiirliche Erkenntnis
von der Giite Gottes und von der Wohlordnung der menschlichen Natur
kann sich mit einer solchen Annahme nicht befreunden. Deshalb
schlieBt Thomas, daB «quaedam probabilia signa peccati originalis »
dem Menschengeist natiirlicherweise zu Gebote stehen 1. Die Tatsache
der Offenbarung wird geglaubt, wie auch das Wesen der Erbsiinde ;
aber in threr Gegenstindlichkeil sind natiirliche Ziige zu finden, die nach
der Mitteilung Gottes das Gehetmmis dhnlich beleuchten, wie wir dies im
vorher besprochenen Fall beobachtet haben.

Es gibt schlieflich Gegenstinde, die in natiirlichen Erkenntnis-
mitteln in bezug auf das Dasein und Sosein abgebildet werden kénnten,
trotzdem dies tatsidchlich nicht geschehen ist. Solcher Art ist z. B. die
Engelwelt. Es kann dieselbe nur aus der Offenbarung sicher erkannt
werden, weil der menschliche Verstand natiirlicherweise nur die logische
Wesenheit der reinen Geister erfassen kann, also nur so viel zu behaupten
vermag, daB ihre Existenz méglich ist. Er kann aber fiir deren reale
Wesenheit keine Stiitze finden, da diese entweder aus unmittelbarer
Wahrnehmung des Gegenstandes, oder auf Grund von realen Tatsachen
gebildet werden kann, mit denen sein Bestand in kausalem Zusammen-
hang steht. So ist es z. B. bei der Erkenntnis Gottes, von dem der
Verstand nicht bloB einen Begriff von logischem, sondern von realem
Werte bilden kann 2. Auf Grund der ursichlichen Zusammenhinge kén-
nen wir daher auf die wirkliche Existenz Gottes schlieBen. Die Engel
aber stehen mit der Sinnenwelt in keiner natiirlich nachweisbaren
ursichlichen Verbindung. Deshalb ist ihre Wirklichkeit mit natiirlichen
Erkenntnismitteln nicht nachweisbar. An sich wire ein solcher Zu-
sammenhang moglich, wie dies z. B. Aristoteles in der Bewegung der
Himmelskérper vermutet hatte. Mangels einer solchen Verbindung kann
uns daher tiber die Existenz der Engel nur die Offenbarung GewiBheit
geben. Sie ist ein Geheimnis niedrigster Ordnung, nach dessen Mit-
teilung die Begriindung durch den Verstand ® in volle Kraft tritt. Die
Engellehre, wie sie der Aquinate bietet, erscheint von seiten der Natur
als vollends gerechtfertigt.

1C. G IV 52
2 Vgl. Der Thomistische Gottesbegriff, S. 72.
81 50, 1.



254 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

6. Ubernatiirlichkeit der Praeternaturalia

Man kann unter den Gegenstinden der Erkenntnis Gottes noch
den sog. Praeternaturalia eine besondere Aufmerksamkeit widmen.
Hiebei denken wir hauptséchlich, ja als Theologen ausschlieBlich an die
dona wniegritatis. Sie sind in sich nicht iibernatiirlich, weil sie nur das
Aufscheinen dessen darstellen, was zwar der realen Potenz nach in der
Natur vorhanden ist, dessen Verwirklichung aber Hindernisse entgegen-
stehen, deren Entfernung zwar das Eingreifen eines héheren Agens er-
heischt, dessen Tatigkeit jedoch mit Riicksicht auf die Wirkupg noch
nicht als {ibernatiirlich gekennzeichnet wird . Die Seele ist die Form
des Leibes. Sie verleiht ihm Sein und Leben. Sie ist in sich unsterblich,
so daB ihrerseits kein Hindernis vorhanden ist, auch dem Leib die
Unsterblichkeit zu verleihen. Es wird durch dieselbe nur das ver-
wirklicht, was im Energiebereich der Seele bereits vorhanden war. Nur
die natiirliche Potenzialitdt des Leibes (in sensu diviso) wird durch die
tatsichliche Formungskraft der Seele ergidnzt. Greift also eine hohere
Ursache ein und ermdglicht dies auch von seiten des Leibes, so geht
die Wirkung {iiber die Grenzen der Natur nicht hinaus. Der Leib ist
seinerseits auch geneigt, die Gestaltungskraft der Seele in jedem mog-
lichen MaBe aufzunehmen. Es wird also durch die Gabe der Unsterb-
lichkeit nur ein desiderium naturale verwirklicht. Dasselbe ist auch
von den iibrigen Gaben zu sagen. Die natiirliche Ordnung erheischt,
daB die hoheren Krifte die niedrigeren beherrschen. Der Moglichkeit
nach ist dies in der fithrenden Rolle des Verstandes und des Willens
gewiahrleistet. Es sind also nur die niedrigeren Fahigkeiten zu heilen
und zu kriftigen, damit die Herrschaft des Geistes vollends verwirklicht
werde. Da ferner die niedrigen Tatigkeiten nicht selbstindig, sondern
Teile des einen Suppositums sind, entsprechen sie ihrem Zwecke nur
dann vollstindig, wenn sie dem allgemeinen Wohl desselben unter-
geordnet sind. Es geht daher wieder nur ein desiderium naturale in

1 Sie werden aber zu iibernatiirlichen Gegebenheiten dadurch, daB sie in
den Dienst der Urgnade gestellt werden und deren volle Entfaltung ohne Hinder-
nis von seiten der Natur ermoglichen. So sind sie naturalia quoad rem, sed
supernaturalia quoad modum ex ordinatione ad principium supernaturale. In
dieser Hinsicht koénnen wir demnach sagen, daB die Verwirklichung der dona
integritatis in der tatsidchlichen Ordnung Gott als auctor gratiae zuzuschreiben
ist, so dafl sie auch supernaturalia quoad modum ex parte causae efficientis
waren.



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 255

Erfiillung, wenn die Wohlordnung aller menschlichen Krifte verwirk-
licht wird. An sich sind also die dona integritatis weder naturalia noch
supernaturalia, sondern praeternaturalia, wewn sie awuch in ihrer tat-
sichlichen Evscheinung supernaturalia quoad wmodum genanmt werden
miissen. Die Ubernatiirlichkeit kommt ihnen aber nicht auf Grund
eines inneren, sondern nur eines duBeren Prinzips zu. In sich sind sie
Gegenstand des desiderium naturale, welches nicht eine reine potentia
obedientialis, sondern eine in den Naturprinzipien begriindete Mgglich-
keit darstellt. Deshalb konnen sie in der Natur vergegenstindlicht
werden, wenn auch nicht nach der wirklichen, sondern in einer real
moglichen Existenz. Die geheimnisartige Verborgenheit umgibt sie
demnach nur in bezug auf den RatschluB Gottes, in welchem seine
Absicht, sie zu verwirklichen oder davon abzusehen, enthalten ist.

el

7. Ubersicht iiber die Grade der Ubernatiirlichkeit

Wollen wir nun die besprochenen Objekte, vom Standpunkt des
Einflusses der Natur auf ihre Gegenstindlichkeit und Vergegenstind-
lichung iibersichtlich ordnen, so ergibt sich nachstehende Reihenfolge :

I. Die Offenbarung enthilt Angaben, zu deren Gegenstindlichkeit
und Vergegenstindlichung die Natur gar nichis beitrigt. Sie dient bloB
als Kanal, durch welchen die reinen Wasser der Offenbarung zu uns
flieBen. Das sind die innersten Geheimnisse des Wesens und der Tétig-
keit Gottes, sofern sie nicht nach auBen aufhellen.

II. Handelt es sich um Tatsachen, die in sich selbst, formal, als
Werke Gottes vorgelegt und erkannt werden sollen, kann die Natur
zu deren Vergegenstindlichung wicht als selbstindige Ursache, sondern
nur als Werkzeug der Offenbarung beitragen.

III. Angaben, die auf die iibernatiirliche Erkenntnis der Tatsache
folgen, d. h. nachdem sie in der Offenbarung aufscheinen, kénnen ihre
Gegenstindlichkeit und Vergegenstidndlichung awch der Natur ver-
danken : sie konnen bewiesen werden, was bei den ersten zwei Gruppen
in bezug auf die formale Erkenntnis nie der Fall sein kann. Hierbei
kann es ‘verschiedene Mdoglichkeiten geben :

a) Die Natur vermag die Vergegenstindlichung vollends zu bewirken ;
aber nur in der Kraft der Offenbarung kann sie den Zweifel iiber zwei
gegensitzliche Angaben lésen. '



256 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

b) Die Natur wird in die Gegenstindlichkeit der Objekte aufgenom-
men, aber so, dal ihre an sich bloB ahnungsweisen Angaben durch die
Offenbarung Sicherheit erhalten.

¢) Die Natur bietet reale Moglichkeiten zur Vergegenstimdlichung,
aber mur durch die Offenbarung werden dieselben zu wirklich wert-
vollen Erkenntnissen gestaltet.

In allen diesen Fillen ist die Natur selbstdndige Ursache, richtiger
Mitursache der Vergegenstdndlichung in bezug auf die inneren Ziige
des Objektes, keineswegs aber der tatsichlichen Erscheinung und Auf-
hellung derselben. Diese ist einer duBeren Ursache, d.h. der Offen-
barung vorbehalten. Aus diesem Grunde handelt es sich hier um
Geheimnisse im weiteren Sinn ; sie sind iibernatiirlich von seiten der
duBeren Ursachen (causa efficiens vel finalis) ; ihrem Grundwerte nach
sind sie natiirlich, weil sie in geschaffenen Erkenntnismitteln ausge-
driickt werden konnen. Da sie aber in ihrer Ganzheit dem geschopf-
lichen Blick verborgen sind, gehoren sie zu den Geheimnissen und zur
iibernatiirlichen Ordnung nicht ab intrinseco, sondern ab extrinseco.
Sie erheischen die Offenbarung nicht kraft ihres inneren Inhaltes, son-
dern auf Grund eines relativen Unvermdgens der Natur, die volle Ver-
gegenstandlichung zu bewirken.

Die ersten zwei Gruppen (I u. II) widerstehen jeder natiirlichen
Vergegenstandlichung kraft ihres innersten Seinsgehaltes und kénnen
nur auf Grund der Offenbarung Gegenstand der geschaffenen Er-
kenntnis sein. Alle Arten der Geheimnisse stimmen darin tiberein, daf3
siec Glaubenswahrheiten sind, wenn auch nicht im gleichen (univoce),
sondern bloB im analogen Sinn. Fiir die Theologie und die allgemeine
Weltanschauung sind sie Prinzipien, die aus natiirlichen Wahrheiten
nach jenen Ziigen nicht abgeleitet werden konnen, die aus der Offen-
barung stammen. In bezug auf diese Ziige kann das Band zwischen
ihnen und der zu vergegenstindlichenden ersten Wahrheit nicht
gelést werden : sie bleiben Gegenstand des iibernatiirlichen Glaubens ;
die Begriindung ist bei allen Arten der Geheimnisse auf die Veritas
prima zuriickzufiihren. Der vergegenstindlichende Einflu der Natur
besteht demnach bei ihnen nur in einer sehr beschrinkten Form. Fiir
sich, im Lichte der Natur betrachtet, leuchten sie nach ihrer eigenen
Wahrheit als Ahnung auf; sie bieten bloB mehr oder weniger Pro-
babilitit. Sie reizen auf diese Weise die WiBlbegierde, vermégen aber
dieselbe nicht zu befriedigen und kénnen die Seinsvollendung des Ver-
standes nicht bewirken. Dies ist der Offenbarung vorbehalten. Ge-



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 257

langen sie aber durch dieselbe in den Bannkreis der Veritas prima, so
erhalten sie eine neue, relative Erkennbarkeit, und erscheinen als
formale Gegenstinde im Lichte der ewigen Erkenntnismittel. Soweit
sie in deren Bannkreis gezogen werden und daselbst verbleiben, heiBen
sie im verschiedenen Grad Geheimnisse, und sind iibernatiirliche Be-
stinde. Manche werden hierdurch (wie die Gruppe II) génzlich iiber-
natiirliche Angaben (supernaturale quoad rem), nicht in sich, sondern
infolge der Verbindung mit dem substanziell {ibernatiirlichen Licht und
Erkenntnismittel, welches die Natur bloB8 als Werkzeug seines Auf-
leuchtens verwendet. Deshalb nennen wir diese Angaben der Offen-
barung supernaturalia quoad modum, quoad rem vero ex conmiunctione.
Quoad modum, weil fiir die Mitteilung die Offenbarung notwendig ist ;
quoad rem, weil die vollstindige formale Vergegenstindlichung nur im
Lichte der ersten Wahrheit geschehen kann ; ex coniunctione endlich,
weil die natiirlichen Erkenntnismittel auf ihrem eigenen Gebiet eine
gewisse Beweiskraft haben, die in Verbindung (in werkzeuglicher Ver-
wendung) mit der Veritas prima zur Aufhellung eines rein iibernatiir-
lichen Bestandes geeignet ist. Bei der werkzeuglichen Mitwirkung ist
aber das Instrument nicht in eigener Kraft titig und beeinfluBt infolge-
dessen die Wirkung nicht nach ihrer Artbestimmtheit. Im Gegenteil :
selbst das, was in derselben dem Werkzeug zuzuschreiben ist, wird in
die Seinsbestimmung gezogen, die der selbstindigen Ursache entspricht.
In diesem Sinne verstehen wir die Ubernatiirlichkeit solcher Gegen-
stinde ex coniunctione.

Die zur Gruppe III gehdrigen Angaben sind alle dibernatiirlich
quoad modum, d. h. in bezug auf die Mitteilungsweise. Sie leuchten als
Wirklichkeiten nicht im Lichte der Natur auf, sondern in dem der
Offenbarung, also in der Wahrheit eines duBeren Prinzips. Der Einflul
desselben ist indessen auf die Gegenstdndlichkeit des ganzen Komplexes
nicht ausschlieBlich, und auch die natiirlichen Erkenntnismittel werden
bei der Aufhellung der Objekte nicht als bloBe Werkzeuge beniitzt.
Ihre Angaben werden durch die Offenbarung einseitig bestimmt, oder
wenn sie ihr nicht vorangingen, wird die Mdglichkeit unangetastet
belassen, daB sie kraft der natiirlichen Erkenntnismittel vergegen-
wirtigt werden konnen. Mit anderen Worten : Die natiirliche Vergegen-
standlichung oder deven Mdglichkeit wivd nicht so in den Bannkreis der
ersten Wahrheit gezogen, dafs ihre eigene Kraft und thr Inhalt an die Art
der substamziellen U bernatiirlichkeit gezogen wirve. Die Angaben bleiben
ihrem eigenen Werte nach natiirlich und bloB in der Form der Mit-



258 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

teilung sind sie tibernatiirlich. Alle diese Objekte kann die Natur
erkennen und vergegenstindlichen, aber nicht so, wie dies kraft der
Offenbarung geschieht. Die Natur bleibt beim Zweifel oder bei der
Ahnung stehen ; die Offenbarung entscheidet und fiithrt die Vergegen-
stindlichung zu Ende. Man kann also sagen, daB die Natur auf diesem
Gebiete und einem solchen Subjekt gegeniiber unvermégend ist, ob-
wohl sie sonst in dhnlich beschaffenen Objekten sich zurechtfindet. Man
kann dies in folgender Formel ausdriicken : supernaturale quoad sub-
tectum vel quoad materiam, naturale quoad rem. Als solche Gegenstinde
sind @ und & der Gruppe III zu werten.

Eine eigene Stelle nimmt ¢ in der gleichen Gruppe III ein. Bei
diesen Objekten miissen wir der Natur einen weiter und tiefer gehenden
Einflu} zugestehen, als bei 2 und b. Von seiten der Materie steht einer
Vergegenstindlichung nichts im Wege, da, wie wir gesehen haben, die
real begriindete Potenzialitit in Form eines natiirlichen Verlangens
durchaus nicht fehlt. Die reale Moglichkeit wire infolgedessen gegeben.
In dieser Hinsicht muBte man solche Gegebenheiten rein natiirlich
nennen : naturale quoad rem. Da aber der Verstand nicht alle Voraus-
setzungen und Prinzipien zur Verwirklichung des desiderium naturale
aufzuweisen vermag, kann er die rein natiirliche Vergegenstindlichung
nicht vollziehen. Aber auch die Zuhilfenahme eines iibernatiirlichen
Eingriffes kann nicht als eine unbedingte Notwendigkeit nachgewiesen
werden. Deshalb bleibt der Verstand bei dem Urteil stehen : praeter-
naturale quoad rem. Man kann auch die Hypothese aufstellen, daf
der unversehrte Zustand der Natur der urspriingliche war, der jetzige
aber eine Alters- und Krankheitserscheinung der Menschheit darstellt.
Die Offenbarung versichert uns eindeutig, daB dies der Fall war, aber
nicht im Interesse der Natur allein, sondern auf Grund ihrer Hinordnung
zu einem hoheren, iibernatiirlichen Ziel. In dieser Hinsicht leuchten
sie als iibernatiirliche Gegebenheiten auf : die Natur vermag sie zu ver-
gegenstindlichen, aber wicht so und in jener Leuchtkraft, wie die Offen-
barung, d. h. in der Hinovdnung zum iibernatiirlichen Ziel: supernaturale
quoad wmodum, naturale (praeternaturale) quoad rem. Die Modalitit
bezeichnet hier die duBeren Prinzipien, sowohl der Mitteilung (Offen-
barung), als auch der Zielsetzung nach. In dieser Hinsicht haben die
Objekte des natiirlichen Verlangens eine Seinsweise, die den geschaffenen
Erkenntnismitteln nicht zuginglich ist, und kraft deren sie eine Art
von Geheimnissen darstellen.

Eine dhnliche Ubernatiirlichkeit finden wir iiberall, wo rein natiir-



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 259

liche Bestinde nicht nach den Naturgesetzen hervorgebracht (), oder
wo Werke der Natur zu einem {ibernatiirlichen Zwecke hingeordnet
werden (B), oder im Dienste eines Geheimnisses stehen (y). Beispiele
von («) sind manche Wunder. Fiir (8) kann man die Unterordnung der
moralischen Tugenden unter den leitenden und zum letzten Zweck ord-
nenden EinfluB der Liebe anfithren. Die sog. theologischen Tugenden
sind substanziell iibernatiirlich (supernaturale quoad rem) ; jene aber,
die unter ihrem Einfluf stehen, weisen in Form von Beziehung eine
neue Seinsweise auf : sie sind in ihrer Firbung iibernatiirlich (super-
naturale quoad modum). Zur Veranschaulichung von (y) weisen wir
auf die Einrichtung der Kirche hin. Die Kirche gehort ihrem Wesen
nach zu den héchsten Geheimnissen, die der Apostel nur durch den Ver-
gleich mit der in Christus verwirklichten Vereinigung der Gottheit und
der menschlichen Natur veranschaulichen will. Ihre duBere, sichtbare
Erscheinung ist ein Geheimnis, welches zur Gruppe II gehért. Ihre
Einrichtung (Hierarchie, Monarchie, unfehlbar leitende Autoritit usw.)
sind bloB Folgen, ohne welche sie als gesellschaftliche Gestaltung von
Menschen nicht bestehen koénnte. Sie sind in einer anderen Form bei
jeder wohlgeordneten Genossenschaft vorhanden. Stehen sie aber im
Dienst des erwidhnten hohen Geheimnisses, und soll in ihnen dessen iiber-
natiirliche Kraft aufleuchten, so stellen sie auch in sich iibernatiirlich
gefarbte Bestinde dar : supernaturale quoad modum ex parte finis, ja
auch von seiten der Wirkursache, da sie in einer Verfiigung Christi
begriindet sind und kraft seines Beschlusses bestehen. So kommt in
ihnen die natiirliche Klugheit, welche die profanen Genossenschaften
mit dhnlichen Einrichtungen stiitzen will, in einem iibernatiirlichen
Lichte zum Ausdruck.

Die natiirlichen Erkenninismitiel ebnen den Weg zu den iibernatiir-
lichen Wahrheiten, aber den wirklichen Ubertritt zu ihnen vermogen sie
nicht zu bewirken. Sie konnen denselben inhaltlich ganz fremd bleiben
und sie nur in der Umrandung aufhellen : die beiden Ordnungen sind
durch eine uniiberbriickbare Kluft voneinander getrennt. Sie konnen
aber auch dazu beitragen, dall man die Offenbarung und ihre Angaben
gleichsam fiir ganz natiirlich erachtet. Nicht als ob sie wie eine Forde-
rung der Natur erscheinen wiirden, sondern weil durch die natiirliche
Erkenntnis der Verstand so vorbereitet wird, daB3 die Stimme der
Offenbarung wie selbstverstdndlich gehért und aufgenommen wird. Mag
dies auf Grund der natiirlichen Erkenntnismittel vor der Offenbarung
aufscheinen oder ihr nachfolgen, in beiden Fillen werden die Hinder-



260 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

nisse fiir die Annahme des Glaubens oder fiir das Festhalten an ihm
entfernt. Der Verstand erwartet gleichsam von der Offenbarung die
Erfiillung seiner Ahnungen oder gibt seine natiirlichen Kenntnisse willig
hin, um durch sie kraft des iibernatiirlichen Lichtes in den Besitz von
Wabhrheiten zu gelangen, die fiir ihn von groBem Interesse sind, aber
nur in der ersten Wahrheit vergegenstindlicht werden kénnen. In allen
Fillen trigt die Natur zur Aufhellung der iibernatiivlichen Gegenstinde
etwas bei, und je wewiger sie dies in eigener Kraft leistet, umso einleuch-
tender ist die Vergegenstindlichung in dem ibernatiivlichen Erkenninis-
mitteln und umso weniger kann die Natur als Bestandteil des Geheimmisses
gelten. Auch in umgekehrter Richtung ist dies wahr. Je mehr die Natur
in eigener Kraft wirkt, umso geringer ist der iibernatiirliche Wert der
einzelnen Angaben. .

Die bisher besprochenen Geheimnisse gehéren in diesen Bereich
der Wahrheiten direkt und an sich, kraft des eigenen Gehaltes. Be-
trachtet man aber die Frage vom Standpunkt der Offenbarung aus, so
wird man auch eine weitere Art der Geheimnisse anerkennen miissen,
die nur indivekt und im wmeigentlichen Sinme (inproprie) so genannt
werden. Inhaltlich sind sie rein natiirliche Wahrheiten, die aber in
einem beschrinkten Sinne verborgen sind, und so zu den Gegenstinden
der Offenbarung gehoren koénnen. Sie lassen sich in zwer Gruppen
unterscheiden. y

Die einen sind verborgen und weisen eine gewisse Undurchdring-
lichkeit fiir den menschlichen Verstand in der ganzenm Ausdehnung auf,
da die angemessenen Erkemninismittel desselben nicht geeignet sind, den
ganzen Seinsgehalt der Gegemstinde aufzuhellen. Hieraus ist es zu
erkliren, daB nur die allerwenigsten natiirlichen Wahrheiten ihrem
vollen Inhalte nach erkannt werden kénnen. Auch die Wesenheiten
der Dinge sind uns nur in allgemeinen Umrissen bekannt. Eine all-
umfassende, komprehensive Erkenntnis ist nicht moglich. Daher ist
die Natur voll von Geheimnissen, und wir fithlen die Beschrinktheit
unserer Erkenntnis in jeder Beziehung. Noch mehr ist dies der Fall,
wenn das Erkenntnismittel den Gegenstand nicht nach seinen ureigenen
Zugen aufzuhellen vermag. Das Geheimnisvolle wichst, sowohl in sich,
als auch in seinen Beziehungen und Vergleichen mit anderen Gegenstan-
den. So umgibt die Verborgenheit und das Geheimnisvolle unsere ganze
natiirliche Erkenntnis von Gott. Sie ist hell und sicher und wird vom
BewuBtsein begleitet, daB wir in ihr alles erhalten, was die Natur zu
bieten imstande ist. Aber man muB auch gestehen, daB3 die Probleme



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 261

umsomehr wachsen, je mehr man in diese Wahrheiten einzudringen
sucht und schlieBlich einsieht, daB eine Lsung derselben bis zur vollen
Durchsichtigkeit nicht méglich ist. So hat z. B. Card. Zigliara, vielleicht
einer der gréBten Thomisten, das Problem der menschlichen Freiheit
unter dem Einflul Gottes « mysterium » genannt. Wenig verstindige
Gelehrte haben ihm dies iibel angerechnet, aber damit zugleich von
ihrer oberflichlichen Einstellung Zeugnis abgelegt. Die natiirlichen
Erkenntnismittel haften im vollsten Sinn und Umfang fiir die Tatsache
des Einflusses Gottes, wie auch. fiir die Freiheit. Sie koénnen indessen
die Modalititen nicht aufhellen, wie die Verbindung der beiden Tat-
sachen sich gestaltet. Dies aus dem einfachen Grunde, weil das eine
Prinzip (Gott und sein EinfluB) nicht in sich, nach eigenen Ziigen,
bekannt ist. Deshalb umgibt den ganzen Komplex eine geheimnisvolle
Dunkelheit. Werden solche Gegenstinde in die Offenbarung aufge-
nommen, so hért das Verborgene nicht auf, und die natiirliche Erkenntnis
wird nicht durch die Einsicht in das « Wie » erginzt. Sie erhilt bloB
die Versicherung auch von seiten der Offenbarung, daB ihre Fest-
stellungen in bezug auf die Tatsache der Freiheit ganz verldBlich sind.

Eine zweite Gruppe bilden die Wahrheiten, die von seiten des
erkennenden Swubjektes in Dunkelheit gehiillt sind. Sie hellen im Lichte
der Offenbarung im Interesse des Heiles solcher Subjekte auf, damit
sie auch in dieser Beziehung eine leichte Orientierung finden kénnen.
Sie sind rein natiirliche Wahrheiten (quoad rem et quoad modum) und
werden nur auf Grund von Nebenumstinden (per accidens) in die
Offenbarung aufgenommen. Der Zweck ihrer Offenbarung ist: ad
maiorem manifestationem mysteriorum. Dies deshalb, weil in ihnen
entweder die Voraussetzungen (pracambula fidei, motiva credibilitatis)
der Ubernatur mitgeteilt werden, oder weil sie ein leichteres Verstindnis
der Geheimnisse ermdoglichen. So ist man z.B. unter Voraussetzung
der natiirlich erkennbaren Einheit Gottes leichter geneigt, das Geheim-
nis der Dreieinigkeit anzunehmen. Die Natur versichert den Verstand
von der Einheit des Wesens. Da sie aber dasselbe nicht voll auf-
zuhellen vermag, sieht der Verstand ein, daB in Gott etwas Ge-
heimnisvolles, wie es die Subsistenz in drei Personen ist, gar nicht
‘unerwartet kommt.



262 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

Wir kénnen demnach die Geheimnisse ihrer Rangordnung nach

folgendermaBen ordnen : simpliciter : Deus in se et veritates, quae,
prout sunt in Deo absconditae, in medio
in sensu stricto naturali attingi non possunt.
lsec. quid : mysteria in phaenomenis
creatis vel sensibilibus apparentia.

naturalia quoad existentiam abscondita.

Mysterium .
proprie {naturalia vel praeternaturalia ad finem
supernaturalem ordinata,
in sensu ex parte medii obiectivi sufficientis sad
(lato cognitionem obiecti quoad substantiam,
im- sed non quoad modalitates.

proprie Jex parte medii subiectivi incapacis ad
a.ttmgendum obiectum tum quoad sub-
stantiam, tum quoad modalitates.

8. Begriffsbestimmung der Geheimnisse
nach der Rangordnung ihrer Ubernatiirlichkeit

Dem Gesagten entsprechend kénnen wir den Grad der Ubernatiir-
lichkeit der Geheimnisse bestimmen, wobei die Reichweite der natiir-
lichen Vergegenstindlichung maBgebend ist. Da es zum Wesen der
Geheimnisse gehort, daB sie einfachhin oder in verschiedenen "Ab-
stufungen {iber die natiirlichen Erkenntnismittel erhaben sind, geben

wir folgende Ubersicht :

Conspectus supernaturalis quoad cognoscibilitatem,

quod ex eo sic appellatur, quia per medium naturale simpliciter vel sec.
partem att1ng1 non potest.

. quoad substantiam : mysteria simpliciter.
gem {quoad subiectum : mysteria sec. quid ; mysteria in
eventibus apparentia ; motiva formalia credibilitatis.

mysteria in sensu lato proprie.
Supernatu- (directe { naturalia vel praeternaturalia ordinata
rale qu(_)a_dJ ad finem supernaturalem.
i:_?cg?osmbl- (ex assistentia
taen : S. Spiritus : obiec-

consequenter : | ta secundaria in-
‘modum< conclusionis ex solis naturae
posi- viribus : theologia
tive | formalis.
indirecte : antecedenter : ( praeambula fidei.
ex conne- J per modum  {motiva materialia
xione cum fundamenti credibilitatis.

mysterils | negative: quatenus ex parte naturae
nihil obstat, quominus ad principium
supernaturale recurratur.




Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 263

Wir fiigen dem vorstehenden Schema einige erlauternde Bemer-
kungen bei, damit in dieser wichtigen Frage jede Zweideutigkeit ver-
mieden werde. DaB wir diese zumeist in der lateinischen Terminologie
vorlegen, diirfte entschuldbar sein.

I. Supernaturale guoad rem : bezeichnet die Zugehorigkeit zur
{ibernatiirlichen Ordnung auf Grund des eigenen inneren Seinsgehaltes.
Als Gegenstand bildet das so bezeichnete Sein einen ureigenen Bestand
der iibernatiirlichen Ordnung.

II. Supernaturale quoad modum. : d1ese Art ist der ubematurhchen
Ordnung bloB zugewiesen, von aullen her angeghedert

Mit dieser Unterscheidung wollen wir nicht sagen, daB in der
ersten Gattung die Aufnahme durch die Gnade keine Rolle spielt. Im
Gegenteil. Wir beachten blof die innere Beschaffenheit der mitgeteilten
Gabe oder Erkemntnis, und so sagen wir, daf im ersten Falle ein Upr-
bestand der iibernatiivlichen Ordnung vorliegt, im anderen aber eine in
sich natiirliche Gegebenheit auf Grumd einer Verbindung mit ubematmf~
lichen. Prinzipien iibernatiirlich genanni wird 1,

Die einzelnen Unterabteilungen von I. sind folgende :

1. Supernaturale quoad substantiam : ad quod attingendum medium
naturale nullo modo sufficit, imo et post revelationem nonnisi ut instru-
mentum in sensu lato concurrit. Est id, in cuius esse obiectivo formali
rationes naturales non inveniuntur ; vel ad cuius obiectivationem natura
nihil conferre valet : tota obiectivatio formalis ad Veritatem primam
est reducenda : mysteria simpliciter 2.

2. Supernaturale guoad subiectum : ad quod formaliter attingendum
medium naturale non sufficit, concurrit tamen et deservit per modum
instrumenti in sensu stricto. Obiectivatio materialis (sec. quandam
inferiorem rationem, vel ex parte ambientis) est a natura, formalis
vero a Veritate prima utente natura tamquam instrumento; vel in
cuius esse obiectivo materiali natura invenitur: mysteria sec. quid,
mysteria in phaenomenis naturalibus apparentia, inter quae praecipium

1 Die hier verwendete Gegeniiberstellung von «quoad rem» und «quoad
modum » darf nicht verwechselt werden mit einer andern gleichlautenden Termino-
logie, wo aber « quoad rem » die reinsten Wesensziige bezeichnet, « quoad modum »
jedoch deren mehr oder weniger vollkommenes Aufscheinen, sei es in sich, sei es
in ihrer Umgebung und in ihren duBeren Prinzipien.

2 Sunt supernaturalia simpliciter, tum quoad rem, tum quoad modum (im
Sinne der zweiten Gegeniiberstellung).



264 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

locum habent motiva formalia credibilitatis (miracula, prophetiae etc.
prout lumine divino apparent) L. |

Die Arten der Gruppe II sind insofern mannigfach, als in ihnen
die Natur verschiedenartig vertreten sein kann.

1. Supernaturale guoad modum directe : principium trahens talia
obiecta ad ordinem supernaturalem est ipsa revelatio divina. Hae
veritates non ex se sunt absconditae, sed propter defectum medii,
insufficientis ad ostendendas quasdam modalitates obiectorum. Sunt
igitur naturalia quoad rem, sed supernaturalia quoad modum ex qui-
busdam adiunctis suae essentiae, quae per solam revelationem detegi
possunt. Die Ubernatiirlichkeit solcher Bestinde ist also immerhin
noch hoch einzuschitzen, da nur ein AuBeres, an sich iibernatiirliches
Prinzip die Dunkelheit, in die sie eingehiillt sind, oder die Unsicherheit,
die sie umgibt, aufzuheben und ihre wertvolle Erkenntnis sicherzu-
stellen vermag 2. DemgemiB unterscheiden wir zwei Formen der direkt
zugewiesenen Ubernatiirlichkeit :

a) Ad cuius existentiam attingendam medium naturale non sufficit,
post revelationem tamen lumine rationis naturalis quidditative cog-
nosci et demonstrari potest : mysteria in sensu lato,; futura contingentia.

b) Ad quod certitudinaliter attingendum medium naturale non
sufficit, bene tamen quoad quandam probabilitatem : praeternaturalia
naturae humanae ; cogitationes cordium, obiecta quoad locum procul
distantia.

Diesen Gegenstinden gegeniiber ist also die Natur ohne iiber-
natiirliche Hilfe (revelatio activa) ohnméchtig. Nur auf Grund der-
selben vermag sie ihr Kénnen zu zeigen oder von demselben sich zu
versichern.

2. Supernaturale gquoad modum indirvecte : der indirekt in das
iibernatiirliche Gebiet verwiesene Bestand entlehnt seine Eigenart der
revelatio passiva, d. h. den geoffenbarten Geheimnissen. Je inniger die
Verbindung mit denselben, je weniger die Natur als selbstindiger Faktor
in Betracht kommt, umso héher ist der Grad der Ubernatiirlichkeit,
wie auch umgekehrt. Jede Wahrheit, die irgendwie die Kraft besitzt,
auf einen tiibernatiirlichen Inhalt hinzuweisen, gehért in diese Kate-
gorie des Ubernatiirlichen. Es gibt Wahrheiten, die diesen Hinweis

! Supernaturale quoad rem reductive (ex coniunctione), quoad modum
simpliciter.
% Naturale quoad substantiam, supernaturale quoad modum.



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 265

in ihrem SchoBe tragen, wie jene, die folgerungsmiBig mit der Offen-
barung zusammenhingen (positive pure). Andere fiihren zur Annahme
des Ubernatiirlichen auf Grund eines weiteren (meistens ex absurdo)
Schlusses (positivo-negative), und schlieBlich gibt es solche, die dies
positiv nicht befiirworten, aber auch nicht behindern.

Demnach finden wir in dieser Gattung die folgenden Unterabtei-
lungen :

a) Positive: quod ita connectitur cum veritatibus revelatis, ut
absque eis sec. propriam cognoscibilitatem vel absolute, vel relative
nullum valorem habeat. Das natiirliche Erkenntnismittel ist hinrei-
chend, um den Inhalt der Offenbarung umrandungsweise aufzuhellen
oder in ihren Vorhof zu fithren. Man kann also jede Gegebenheit, die
irgendwie zur Erkenntnis der Ubernatur beitragen kann, indirekt iiber-
natﬁrlich nennen. Unter dieser Ubernatiirlichkeit verstehen wir die
eigentiimliche Beschaffenheit einer Wahrheit, kraft welcher das Uber-
natiirliche sich in ihr widerspiegelt und so zu dessen Erkenntnis fithren
kann. Dies kann in zweifacher Form geschehen : @) im AnschluB an
die schon erfolgte Offenbarung (consequenter ad revelationem), deren
verborgener Inhalt gelegentlich zum Vorschein gebracht wird ; b) als
Wegweisung zur Offenbarung (antecedenter), die der menschlichen Auf-
fassung ndher gebracht werden soll.

a) Consequenter (ad veritates revelatas) : quod in sua propria veri-
tate absque ordine ad mysteria intelligi non potest. Haec namque
sunt ‘principia, ex quibus conclusiones deducuntur atque tali modo
trahuntur ad ordinem supernaturalem. Hoc opus deductionis aut ad
vires naturae reducendum est, aut requirit ad suam infallibilitatem
assistentiam Spiritus Sancti. .

Bei dieser Art des Ubernatiirlichen spielt die Natur, wenigstens bei
der Untersuchung und SchluBfolgerung, eine selbstindige Rolle, und so
beeinflussen ihre Erkenntnismittel die Vergegenstindlichung der Be-
stinde. Die formal reale Gegenstindlichkeit hingt indessen von den iiber-
natiirlichen Prinzipien ab, durch welche diese Wahrheiten selbst nach
ihrem natiivlichen Gehalt in den Bereich des U bernatiirlichen gezogen werden.
Somit stellen sie ein supernaturale quoad modum indirecte et positive
dar. In diesem Sinne kann die formale Theologie iibernatiirlich genannt
werden, obwohl ihre Erkenntnismittel und die Erkenntnisweise natiir-
lich sind. Das Prinzip zieht alles in seinen Bannkreis, und iiberstrahlt
das ganze Werk mit dem Lichte des Ubernatiirlichen. Ebenso kann
man sagen, daB, wenn die Eignung der Natur, Trigerin von iibernatiir-

Divus Thomas ’ 19



266 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

lichen Wahrheiten zu sein, einmal erkannt ist, auch diese selbst dem
Niveau des Verstandes niher gebracht werden und gleichsam konnatural
erscheinen. Die Theologie vermag die eigentlichen Mysterien nicht zu
beweisen, d. h. in natiirlichen Erkenntnismitteln zu vergegenstindlichen,
aber sie kann dieselben dem Verstand nédher bringen. Die Mysterien
bleiben quoad rem unverindert Geheimmisse; aber auf Grund der ange-
wandien watiirlichen Erkenninismittel erhalten sie eine solche Klarheit
und dufere, der Natur entlehnte Durchsichiigkeit, daf ihre Ubernatiir-
lichkeit gleichsam gervinger erscheint, als wenn sie filr sich allein
betrachtet werden. Wegen der gegenseitigen Durchdringung von Natur
und Ubernatur nennen wir die theologischen Folgerungen supernatu-
ralia quoad modum. Auf das gleiche Niveau sind auch die Urteile
des gliubigen Gemiites zu stellen, die sich auf die Wertung der Natur
beziehen. Im Lichte der Gaben des Heiligen Geistes werden die Ereig-
nisse des tdglichen Lebens wie auch die ganze Geschichte ganz anders
beurteilt, als wenn sie bloB fiir sich betrachtet werden. Es leuchtet
in ihnen der Wille Gottes auf. Der Allméchtige, der die Pline der
Volker iiberschaut und alle ihre Absichten mit einer gottwiirdigen Sou-
verdnitdt « verlacht »1, gibt dem Gldubigen die Prinzipien in die Hand,
nach welchen er das ganze Geschehen beurteilt und in einem héheren
Licht sieht. In diesem Sinne sprechen wir von dem {ibernatiirlichen
Leben der Gliubigen, und auf diese Weise wird ihr natiirliches Leben
Trager von iibernatiirlichen Beziehungen.

Von den theologischen Folgerungen unterscheiden sich die sekun-
diaren Gegenstinde der Unfehlbarkeit dadurch, dal bei dem Endurteil
nicht die natiirlichen Motive, sondern der dem kirchlichen Lehramt zu-
gesicherte Beistand des Heiligen Geistes maBgebend ist. Die natiirliche
Untersuchung kann zum gleichen Resultat fithren, bleibt aber immer
fehlbar, wihrend das genannte Urteil der Kirche unfehlbar ist 2

B) Amntecedenter (ad mysteria ; concludendo) : quod aptum est ad
aperiendam viam pro cognoscenda veritate revelationis et pro accepta-
tione ipsius.

Betrachtet man die sog. pracambula fides in sich, so sind sie rein
natiirliche Wahrheiten. In ihrem absoluten Inhalt ist nichts, was iiber

1 Ps. 58, 8. ;

2 Aus diesem Grunde sind weder die theologischen Folgerungen, noch die
erwahnten Objekte der Unfehlbarkeit Gegenstand des reinen Glaubens. Beide
werden in jenem Zwielicht betrachtet und angenommen, von dem wir wiederholt
gesprochen haben. Vgl. Der Thomistische Gottesbegriff, S. 145.



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 267

sie - hinausfithren und die Grundlage einer hoheren Vergegenstind-
lichung bilden kénnte. Bei ndherer Analyse sieht man indessen, daf
in ihnen nicht die volle Wahrheit zum Ausdruck gelangt, und daB sie
den Weg zu einer iibernatiirlichen Ordnung, in der sie in hellerem
Lichte und eventuell auch inhaltlich reicher erscheinen kénnen, offen
lassen. In ihren natiirlichen, recht erfaBten Inhalt 14Bt sich das Uber-
natiirliche ohne Schwierigkeit einbauen. In diesem ausschlieBlich rela-
tiven Sinne sind die praeambula fidei der iibernatiirlichen Ordnung
zugewiesen und stellen in dieser Form eine sehr abgeschwichte Art des
supernaturale quoad modum dar. »

Etwas hoher steht die Ubernatiirlichkeit der sog. motiva credibili-
tatis. Bei denselben ist eine sinnenhafte (physische oder geschichtliche)
Erscheinung gegeben, dhnlich wie bei den Gottesbeweisen. Wie bei
diesen, so suchen wir auch bei den auBerordentlichen Erscheinungen
den Erklirungsgrund. In den Gottesbeweisen steigen wir iiber eine
Reihe von Mittelursachen zum primum movens etc. auf und bestimmen
es nach den Wesensziigen, die den Wirkungen entnommen sind. Bei
den auBerordentlichen Erscheinungen fehlen die Mittelursachen, d. h.
man kann keine solche finden, die zu deren Erkliarung beitragen wiirden.
Aber auch die Wesensziige der Ursache kénnen nicht bestimmt werden,
da in der Wirkung nichts aufscheint, was dariiber mehr Aufschlu3
geben kénnte als die Gottesbeweise. DaB die Ursache iiber die Natur
erhaben und von ihr unabhingig ist, kénnen wir mit aller Sicherheit
feststellen, da mittlere Ursachen keineswegs nachweisbar sind. Aber
dies wissen wir schon aus den Gottesbeweisen. Hiermit ist unsere Er-
kenntnis iiber die Erscheinungen ganz natiirlich. Was wir frither bloB
als logische oder rein denkbare Mdglichkeit behauptet haben, steht nun
als reine reale Wahrheit vor uns: Gott ist ein Kiinstler, der auch
solche Anordnungen treffen und ausfithren kann, die in den rationes
seminales der Natur nicht enthalten sind. Soweit ist also unsere Er-
kenntnis von den Wundern, von den Prophezeiungen usw., rein natiir-
lich. Unser Denken bleibt indessen hier nicht stehen. Der Zweck der
einzelnen Naturereignisse ist uns in groflen, allgemeinen Ziigen bekannt.
Die Erhaltung der Spezies, die Sicherstellung des eigenen und des
allgemeinen Wohls, sind etliche Formeln, die uns mehr oder weniger
die Richtung angeben, in welcher wir die Geschlossenheit der Natur-
ordnung suchen und bestimmen koénnen. Aber die auBerordentlichen
Erscheinungen sind unter solchen Zielsetzungen nicht unterzubringen.
Im Gegenteil. Infolge ihrer AuBerordentlichkeit stellen sie direkt einen



268 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

Durchbruch der Naturordnung dar und sind Ereignisse, die ganz auBler-
halb der Natur zu stehen scheinen. Hier ist die erste Spur, die unser
suchender Verstand findet, um in eine hohere, iibernatiirliche Welt zu
gelangen. Bei den auBerordentlichen Ereignissen stehen wir vor einer
Zielsetzung, die tiber die Krifte der Natur hinausgeht. Sie ist uns
einstweilen vielleicht unbekannt, aber immerhin ausreichend, daB wir
sagen konnen : die Erscheinung und der sie umgebende Erkenntnis-
Komplex wird durch die Zielsetzung in die {ibernatiirliche Ordnung
verwiesen 1. :

Wir miissen noch weiter gehen. In der Artbestimmung der Er-
scheinung finden wir Ziige, ja manchmal ganze Anordnungen, die nicht
von der Kunst der Natur Zeugnis ablegen. Wozu dieser Durchbruch
der Naturordnung ? Wir wissen, wie Gott seine Macht an ein ord-
nungsmiBiges Geschehen gebunden hat. Er zeigt hierin seine All-
macht und Majestdt in einer Weise, die hinreichend ist, um das ver-
nunftbegabte Geschopf zur Anbetung zu bewegen und aufzufordern.
Wenn also Golt seine auferordentliche Macht zeigt und Evscheinungen
von solcher Art hervorbringt, die nur seine Kunst auszudenken und zu
bewerkstelligen vermag, dann wmiissen dieselben micht wnur mnach threr
Zielsetzung, sondern auch threr Artbestimmung nach in die Urbernatur
hineinragen. In diesem Sinne sagen wir, da das Wunder, die Pro-
phetie usw. in bezug auf die Erkennbarkeit der iibernatiirlichen Ord-
nung quoad modum indirecte angehoren. Sie hellen die {ibernatiir-
lichen Gegebenheiten (Ursache, Zweckbestimmung) in sich nicht auf ;
aber sie kénnen von deren Vorhandensein den suchenden Verstand mit

! Das motivum credibilitatis in jeder Form schlieBt in sich, daB es zum
Glauben anregt. Das motivum materiale vermag nur den Weg zum Glauben
zu ebnen. Es bleibt ganz im Rahmen der Natur und gibt von der Ubernatur
nur jene sparlichen Aufschliisse, die wir im Text erwidhnt haben. Nur kraft
dieses Hinweises wird es seinem relativen Inhalte nach in die Sphire der Uber-
natur gezogen. Das motivum formale credibilitatis hingegen ist entitativ iiber-
natiirlich (quoad subiectum) und ist dhnlich zu beurteilen wie jedes Geheimnis,
das nach auBen aufscheint. Im motivum materiale, sofern es blo3 einen natiir-
lichen Beweis darstellt, hellt die Veritas prima in sich gar nicht auf; sofern es
aber in die Ubernatur gezogen wird, erscheint diese bloB indirekt. Im motivum
formale hingegen ist sie allein als selbstidndiges Erkenntnislicht maBgebend ; die
der Natur entlehnten Erscheinungen und Erklirungen aber haben einen werk-
zeuglichen EinfluB. Bei dem motivum materiale ist der formale Beweggrund der
natiirlich einleuchtende Beweis. Deshalb vermag es den Verstand nur in den
Vorhof der Ubernatur zu fiihren, diese selbst liBt es aber nur dann wahrnehmen,
wenn das Gemiit wenigstens von den ersten Regungen der Heilssehnsucht (pius
credulitatis affectus) erwarmt ist.



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 269

mehr oder weniger Sicherheit (metaphysisch, physisch, moralisch) tiber-.
zeugen. Diese Qualifikation der motiva credibilitatis in bezug auf die
Erkennbarkeit hindert indessen nicht, daB sie ihrem Wesensbestande
nach nicht zu den verschiedenen Arten des Ubernatiirlichen gehéren.

Der beschriebene Hinweis auf die Ubernatur und das Hinein-
beziehen der motiva credibilitatis in dieselbe 14Bt sich wissenschaftlich
beweisen, setzt aber eine wohlwollende Kritik voraus. Wir sagen : eine
wohlwollende, nicht eine nachsichtige Kritik. Man braucht keine wissen-
schaftliche Waffe abzulegen, wohl aber muf3 man mit einer gewissen Scheu
an die auBerordentlichen Erscheinungen herantreten. Sie sind ja an sich
geeignet, zur Bewunderung anzuregen, da man in ihnen das Wirken
einer hoheren Macht unzweifelhaft feststellen kann. Nur eine Kritik,
die Gott gegeniiber wohlwollend, d. h. anerkennend eingestellt ist, er-
blickt in seiner Hand diese héhere Macht. Noch mehr gilt dies fiir
den weiteren Aufstieg, den wir beschrieben haben. Um bei den iiber-
natiirlichen Absichten Gottes anzukommen, ja blof ahmen zu kinnen, daf
durch die auferordentlichen Erscheinungen die spezielle Gegenwart Gotles
bezeugt und sein offenbarendes Wort hivbar gestaltet werden soll, dazu
ist nur das Wohlwollen der Heilssehnsucht ausreichend. Dieses o6ffnet
die Augen, um das an sich schwache Aufleuchten der Ubernatur wahr-
zunehmen. Mangels dieser Gesinnung sind diese Erscheinungen fiir
manche wissenschaftliche Kritik wertlos, ja Gegenstinde des Spottes.
Wir betonen, daB die Wunder, die Prophezeiungen usw. im dargelegten
Sinne keineswegs Gegenstinde des Glaubens sind. Selbst das auf-
scheinende Ubernatiirliche kann nicht so qualifiziert werden. Ihre Auf-
gabe ist, den Verstand durch die eigene Einsicht fiir die hohere Er-
kenntnisweise vorzubereiten und den Willen lenksam zu gestalten. Es
ist also nicht das Wohlwollen und die Heilssehnsucht, sofern sie aus
dem Glauben stammen, fiir die Erkenntnis dieser Erscheinungen nétig,
sondern die natiirliche, durch die Leidenschaften nicht verdorbene,
aufrichtige WiBbegierde. Im Glauben werden sie angemommen, wenn
in thnen die Heilspline der sich offenbarenden Gottheit aufleuchien. In
diesem Lichte stellt das Wunder etwas ganz anderes dar : das Hilfsmattel
Gottes, um die heilsdurstige Seele an sich zu ziehem. In welchem Sinn
die Wunder Gegenstand des Glaubens sind, werden wir spiter erértern.

Noch in einem anderen Sinn kann man diese Gegebenheiten iiber-
natiirlich nennen : relativ und per accidens. Ein Verstand nédmlich, der
die natiirliche Begriindung nicht fassen kann, verhilt sich zu denselben
wie zu iibernatiirlichen Gegenstinden. Sie werden also iibernatiirlich



270 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

genannt nicht kraft ihrer inneren Beschaffenheit, sondern bloB zufillig,
mit Riicksicht auf den relativ unfihigen Verstand.

b) Negative: pro cuius cognoscibilitate nihil in ordine argumen-
torum naturalium militat, nec tamen privative contrariatur : natura
nec suadet, nec prohibet acceptationem obiecti.

Von allen Arten des indirekt Ubernatiirlichen kann man sagen,
daB sie bloB eine iibernatiirliche Farbung tragen, wihrend die iibrigen
Gattungen entweder in ihrem Sein oder in ihren duBeren Prinzipien,
also an sich, auf die héhere Ordnung hinweisen und dorthin gehdoren.

(Schluf folgt.)



	Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel [Fortsetzung]

