Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein [Fortsetzung]
Autor: Lang, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762291

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Katharinenpredigt
Heinrichs von Langenstein

Eine programmatische Rede des Griinders der Wiener
Universitit iiber den Aufbau der Glaubensbegriindung
und die Organisation der Wissenschaften

Von Universititsprofessor Dr. Albert LANG

(Fortsetgung)

II. Charakter und Aufbau der Katharinenpredigt

Unter dem Namen des Heinrich von Hessen ist eine groBere Anzahl
von Predigten iiberliefert : Sermones de tempore per annum, Sermones
de sanctis und eine Reihe von bedeutenden Einzelsermones: de verbo
incarnato, de epiphania, de ascensione, de trinitate, de corpore Christi,
eine lange Passionspredigt, Predigten fiir die meisten Marienfeste (de
nativitate, de conceptione, de annuntiatione, de contemplatione, de
assumptione B. M. V.), ferner Predigten de lanceae et clavorum festo,
de cathedra Petri, zwei Predigten de s. Elisabeth und zwei de s.Bernardo,
eine Primizpredigt (de novo sacerdote). Die Frage nach dem Verfasser
dieser Predigten, d.h. die Frage, wie diese Predigten, die « Heinrich
von Hessen » als Verfasser nennen, unter die beiden Triger dieses
Namens, Heinrich von Langenstein und Heinrich von Altendorf, zu
verteilen seien, 14Bt sich meist schon auf Grund der niheren Kenn-
zeichnung des Autors durch die handschriftliche Bezeugung entscheiden.
Diese Priifung hat nach dem zustindigen Urteil von K. Heilig ergeben,
daB diese Predigten, sicher alle Einzelsermone, dem Heinrich von
Langenstein zuzuweisen sind : « Heinrich von Altendorf geht auch bei
der nidheren Untersuchung der Sermonesliteratur leer aus. » !

7

1 K. HemLig, Kritische Studien zum Schrifttum der beiden Heinriche von
Hessen : R6mQschr 40 (1932) 172 ; nur den sermo de compassione B, V. (Clm 7455,
fol. 221-236 und Clm 7558, fol. 240-250) spricht Heilig dem Heinrich von Langen-
stein ab, weil das Schema dieser Predigt Langenstein fremd sei ; es finde sich kein

Divus Thomas 17



234 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

Das Urteil iiber den Wert dieser Predigten ist nicht einheitlich.
Uber die Sermones de tempore per annum (Clm 3092) urteilt A. Linsen-
mayer ! : Heinrich « behandelt die evangelischen Perikopen in je mehreren
Sermonen in reicher Partition und schulmiBiger Ausfithrung ». Uber die
Passionspredigt duBert er sich also 2: « Einen vorwiegend doktrindren
Ton schligt die sebr lange, in zwei Abschnitte zerfallende Passions-
predigt des Heinrich von Hessen an (Clm 4717), in welcher neben der
Leidensbetrachtung auch zahlreiche Erorterungen und iiberhaupt gelehr-
tes Beiwerk sich geltend machen. Einzelne Leidensszenen scheinen dabei
fiir unser Gefiihl zu stark ausgemalt.» Weit glinstiger ist das Urteil
von Heilig 3 : « In wundervollen Predigten, deren rhetorisches Kolorit
einen Schimmer der aufgehenden Renaissance widerspiegelt, verkiindet
Heinrich das Wort Gottes. »

Viele der Predigten Heinrichs sind vor der Universitit gehalten
worden. Sie gehoren zum Typ der kunstvollen scholastischen Gelehrten-
predigt, speziell der Universitdtspredigt. Jedenfalls ist die Katharinen-
predigt, wohl eine der letzten Predigten, die Heinrich gehalten hat,
in ihrem Charakter wesentlich durch diese beiden zeitbedingten Faktoren
bestimmt und kann nur von diesen Gesichtspunkten aus verstanden und
gewiirdigt werden.

1. Der dufere Rahmen der mittelalterlichen Universititspredigt

Die mittelalterliche Universitit steht in kirchlich-religiosem Raum.
Von der Kirche, der unbestrittenen Kulturtrigerin und geistigen Vor-
macht jener Zeit, hat sie ihren Auftrag, ihre Sendung, ihre Berechtigung.
Die katholische Weltanschauung ist die Atmosphire, in der sie atmet
und lebt. So ergab sich als eine notwendige Folgerung, daB der gemein-
same Gottesdienst mit Predigt an den kirchlich gebotenen Sonn- und
Festtagen wihrend des Studienjahres als eine offizielle Angelegenheit
der Universitit betrachtet wurde. Schon in den ersten Zeiten der
Pariser Universitat bildete sich fiir die Universitidtspredigt eine feste
Ordnung aus, die im wesentlichen im Lauf der Jahrhunderte beibe-

quaeritur, respondetur, dubitatur, keine inductio conclusionum, wie sie Langen-
stein anwandte (1. ¢. 168, Anm. 173).

1 Geschichte der Predigt in Deutsch]and Miinchen 1886 'S, 461.

2 L.c.S. 167. Das Urteil Linsenmayers iibernimmt im wesentlichen Fr. Stin-
GEDER, Geschichte der Schriftpredigt, Paderborn 1920, S. 114; Heinrich bleibe
in seinen Predigten nicht beim Thema. -

3 Heiric, a.a. O. S. 106.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 235

halten wurde und auch von den neu entstehenden Universititen nach-
geahmt wurde 1, |
Offizielle Universitatspredigten fanden an allen Sonntagen und
kirchlichen Feiertagen wihrend des ganzen akademischen Jahres statt,
auBerdem an den speziellen akademischen Feiertagen und einigen
anderen Tagen von besonderer Bedeutung 2. Die Studenten waren zur
Teilnahme verpflichtet ; bei der Beférderung zu den verschiedenen aka-
demischen Graden muBte die Erfiillung dieser Pflicht ausdriicklich ver-
sprochen werden. Am Nachmittag oder auch am Abend der Sonn- und
Feiertage fand eine Collatio statt, in der das Thema der vormittagigen
Predigt in einer freieren Form wiederaufgenommen wurde und so eine
Wiederholung und Auswertung derselben erstrebt wurde. Hiebei lieBen
sich die magistri gerne durch die Bakkalaure vertreten. Die Predigt-
pflicht oblag den Mitgliedern der Theologischen Fakultét, ihren Magistri
und Bakkalauren, und war genau geregelt. In Paris wurde die Zuteilung
der Predigten und ihrer Termine, jedenfalls fiir die sermones magistrales,
in einer eigenen Fakultdtsversammlung vorgenommen 3. Die baccalarii
formati hatten jedes Jahr einen sermo zu halten und auBerdem eine
collatio im AnschluB an einen sermo magistralis ; die iibrigen Bakkalaure
waren jihrlich zu einer collatio verpflichtet . An besonders wichtigen
Tagen sprachen wohl immer bevorzugte Prediger. So wurde in Oxford
und Cambridge die am ersten Adventssonntag, an Septuagesima und am
Aschermittwoch treffende « praedicatio communis » vom Kanzler selbst
oder einem Magister regens gehalten 5, Auch die Kirchen, in denen

1 M, Davy, Les sermons universitaires parisiens de 1230-31, Contribution 2
I'histoire de la prédication médiévale : Etudes de Philos. médiév. XV, Paris 1931.
P. Grorieux, Répertoire des maitres en théologie de Paris au XIIIe siécle,
Paris 19383, S.17f. In eingehender und zuverlissiger Weise sind wir iiber die
Universitdtspredigt in Oxford durch die Forschungen Pelsters unterrichtet :
Sermons and preachers at the university of Oxford in the years 1290-1293 in
A.G. LitTLE and F. PrrsTER, Oxford Theology and Theologians, Oxford 1934,
S. 149-183. Das zustindige Werk fiir das franzosische Predigtwesen im Mittel-
alter ist noch immer : LEcoy DE LA MARCHE, La Chaire Frangaise au Moyen Age,
spécialement au XIIIe sidcle 2, Paris 1886. Uber die Regelung, die in Bologna
ftir die Universitatspredigt getroffen war, unterrichtet Fr. EHRLE, I pit antichi
statuti della facoltd teologica dell’ universitd di Bologna, Bologna 1932, S. 8{.

2 Zu diesen mit Universitdtspredigten ausgezeichneten Tagen gehorten, jeden-
falls in Oxford, der Aschermittwoch und die drei letzten Tage der Karwoche
(PELSTER, L c. S. 174).

3 PELSTER, l.c. S.170.

4 PELSTER, l.c. S. 169.

8 PELSTER, L. c. S.177 und 180.



236 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

gepredigt wurde, waren durch eine feste Ordnung bestimmt. In Paris
fanden die Predigten an den Sonntagen bei den Dominikanern, an den
in die Woche fallenden Feiertagen bei den Franziskanern, ausnahms-
weise auch bei den Augustinern und Karmeliten statt. Auch in Oxford
hielt man sich erst an diesen Brauch, aber infolge der Streitigkeiten
zwischen den Dominikanern und der Universitit wurde er allmihlich
gelockert 1.

Uber die Predigten der Universitit Wien haben wir noch keine
zusammenfassende Darstellung. Das wichtigste Material, das dariiber
die Universititsakten bieten, hat G. M. Héfele in seiner Monographie
iiber Franz von Retz zusammengestellt 2. Im wesentlichen zeigt sich uns
das gleiche Bild wie in Paris und Oxford. Man darf annehmen, dafB
wahrend des akademischen Jahres — in Wien dauerte es vom Tage
nach Kreuzerhohung bis zum 29. Juni — an allen Sonn- und Feiertagen
eine Universititspredigt gehalten wurde. Unter den Feiertagen treten
die Hauptfeste des Kirchenjahres besonders hervor, ebenso sind die
Marienfeste durch die Anzahl der erhaltenen Predigten hervorragender
Lehrer ausgezeichnet. Die Orden bemiihten sich mit Erfolg, daB die
Feste ihrer Hauptheiligen und Ordenslehrer von der ganzen Universitit
begangen wurden. So wurde 1387 auf Bitten der Schotten die Feier
des Gregorius- und Benediktusfestes, 1388 auf Antrag der Dominikaner
das Fest des hl. Thomas von Aquin eingefiihrt 3. Wie in Paris und
Oxford war die Feier dieser Feste auf bestimmte Kirchen verteilt 4.

Die Predigt fiir die Mitglieder der Universitit war Aufgabe der
Theologischen Fakultdt. Ehe der baccalarius biblicus zum baccalarius
sententiarius beférdert wurde, muBte er sich iiber sein Predigertalent
durch die Abhaltung von Universititspredigten ausgewiesen haben 5 ;
auch wihrend der dreijihrigen Weiterbildung, die dem baccalarius

1 PELSTER, L. c. S. 170 f. und 175.

? G. M. HAFELE, Franz von Retz. Ein Beitrag zur Gelehrtengeschichte des
Dominikanerordens und der Wiener Universitit am Ausgang des Mittelalters,
Innsbruck 1918, S. 64 ff.

3 HAFELE, 1. c. S. 110.

4 Marid LichtmeB wurde in St. Stephan, Marid Verkiindigung bei den Domini-
kanern, Marid Himmelfahrt bei den Karmeliten, Marid Geburt bei den Schotten,
das Fest der Unbefleckten Empfiangnis bei Maria am Gestade, Marid Heimsuchung
bei den Dominikanern, Allerseelen in St. Stephan oder bei den Dominikanern,
Johannes Evang., der Patron der Theologischen Fakultit, in der Zisterzienser-
kapelle zu St. Nikolaus gefeiert (HAFELE, a.a. O. S.105; R. King, Geschichte
der k. Universitit zu Wien, Wien 1854, II, S. 77. 88. 95).

5 HAFELE, a.a. Q. S. 64.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 237

formatus nach Beendigung seiner Sentenzenvorlesungen auferlegt war,
muBte das Predigtamt ausgeiibt werden 1. Aber auch die magistri betei-
ligten sich, wie die vielen erhaltenen sermones beweisen, sehr rege an
den Universititspredigten. « Es gibt », so sagt Héfele 2, « keine Notabi-
litit in der theologischen Literatur, von der sich nicht solche Predigten
vorfinden, von manchen theologischen Doktoren haben sich nur allein
oder nur vorzugsweise sermones erhalten. »

2. Die Bedeutung der mittelalterlichen Universitilspredigt

Die Zahl der uns noch erhaltenen mittelalterlichen Universitits-
predigten ist relativ groB. Sie machen einen groBen Bruchteil des
literarischen Nachlasses aus, der uns von der Geistesarbeit der damaligen
Universititen erhalten ist, und sie nehmen auch unter den Predigten,
die aus jener Zeit {iberkommen sind, einen ansehnlichen Platz ein. Es
besteht aber die groBe Gefahr, daB sie in der erdriickenden Masse dieses
oft unbedeutenden Materials untertauchen. Auch wenn man zugibt, dal
ein guter Teil davon kein spezielles Interesse verdient, jener Teil beson-
ders, der die zu erbaulichen, rhetorischen oder praktischen Zwecken
zusammengestellten, meist anonymen Predigtsammlungen fiillt, so darf
dariiber nicht iibersehen werden, daB ein anderer Teil von Universitits-
predigten uns oft wichtige chronologische und biographische Aufschliisse
iber die Prediger vermittelt und auch zur Beurteilung ihrer theolo-
gischen Anschauungen und ihrer religiésen Einstellung wertvolle Dienste
leistet.

Auf die literargeschichtliche Bedewtung mancher Sammlungen von
Universitdtspredigten hat P. Glorieux in seinem Artikel « Pour jalonner
histoire littéraire du XIIIe siecle » nachdriicklich hingewiesen 3. Be-
sonders jene Sammlungen, die nach historisch chronologischen Gesichts-
punkten angelegt wurden und oft Namen und Titel des Predigers, Zeit
Ort und Publikum der Predigt verzeichnen, ergeben eine reiche Ausbeute.
Oft geniigen nebensidchliche Angaben der Predigten iiber wechselnde
Feste des Kirchenjahres, um an der Hand des Kalenders eine feste
Zeitbestimmung zu ermdglichen. Glorieux hat aus seiner reichen Kennt-
nis des handschriftlichen Materials eine Reihe von eindrucksvollen

1 HAFELE, a.a. 0. S. 65; King, a.a. 0. I, S, 111.

2 HAFELE, a.a. 0. S. 106.

3 Aus der Geisteswelt des Mittelalters (GrRaBMANN-Festschrift) : BB. Suppl.
Bd. III, 1, Miinster 1935, S. 482-502. |



238 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

Beispielen gegeben. So geben die 84 Predigten von 1230-31, die in Cod.
Paris Nat. lat. nouv. acq. 338 gesammelt sind und durch M. Davy !
zu einem guten Teil verdffentlicht wurden, wichtige Aufschliisse iiber
die Zusammensetzung des damaligen Lehrkérpers der Universitdt Paris,
besonders iiber die ersten Lehrer aus dem Predigerorden, wihrend die
Sammlung von 170 Universititspredigten im Cod. Nat. lat. 15005, bzw.
14947 die Moglichkeit geben, fiir die Jahre 1281-83 die Anwesenheit und
die Stellung von 16 Dominikanern, 7 Franziskanern, 6 anderen Reli-
giosen und 13 Lehrern aus dem Sékularklerus an der Pariser Universitit
festzustellen 2.

Die Universititspredigten in der Zeit der Hoch- und Spatscholastik
kénnen aber auch ein unmittelbar fheologisches Interesse beanspruchen.
Sie dienen vielfach mehr der religisen und theologischen Belehrung
als der religiosen Erbauung. Schon die Universititspredigten aus der
ersten Halfte des 13. Jahrhunderts sind nach dem Urteil von G. Paré 2
«non pas sermons au sens banal du mot ..., mais allocutions théolo-
giques de riche densité ». Fiir die Folgezeit, besonders fiir das 14. Jahr-
hundert, gilt diese Feststellung erst recht. Viele Universitatspredigten,
besonders bei hochfestlichen Gelegenheiten, wurden zu bedeutsamen
theologischen Abhandlungen und Stellungnahmen ausgebaut, die an
theoretischem Gehalt vielfach den Erorterungen bei akademischen Akten
wenig nachstehen, sie aber an aktueller Bedeutung manchmal iiber-
treffen. Denn die Predigten dienten den Lehrern der Theologie nicht
selten dazu, wichtige theologische, religiése und kirchliche Probleme, die
iiber die eigene Fakultdt hinaus die gebildete Offentlichkeit beschaf-
tigten, zu behandeln. Die verschiedenen geistigen Bewegungen, die das
Leben der Universitit zur Aufwallung brachten, wie z. B. der Mendi-
kantenstreit, die averroistischen Streitigkeiten, der Streit um die visio
beatifica vor dem Jiingsten Gericht, warfen ihre Wellen auch in den
Universitatspredigten und Kollationen, so daB sich gerade in ihnen die
weitreichenden religiésen Auswirkungen dieser Diskussionen erkennen
lassen. Auch das jahrhundertlange Ringen der verschiedenen Anschau-
ungen und Richtungen um das Dogma von der immaculata conceptio

1 Vgl. oben S. 235, Anm. 1.

2 P. GLorIiEUX, Pour jalonner l'histoire littéraire du XIIIe siécle, 496 ff.

3 G. Parf, A. BrRuNET, P. TREMBLAY; La Renaissance du XII® siécle. Les
Ecoles et 1’ Enseignement : Publ. de 'Inst. d’Etud. médiév. d’Ottawa III,.
Paris 1933, S. 122,



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 239

liBt sich nach seinen vielseitigen Gesichtspunkten verfolgen an Hand
der Predigten, die auf den Universitdtskanzeln dariiber gehalten wurden?.
So diirfen die Universititspredigten, namentlich die ausgedehnten Pre-
digten, wie sie bei besonderen Festlichkeiten von den fithrenden Mit-
gliedern der theologischen Fakultiten im ausgehenden Mittelalter gehal-
ten wurden, bei der Behandlung der theologischen Problemgeschichte
nicht unbeachtet beiseite gelassen werden. Die Katharinenpredigt Hein-
richs von Langenstein ist ein sprechender Beleg hiefiir.

Endlich wird man die Universititspredigten auch auswerten miissen,
um etwas AufschluB tiber die subjekiive Religiositit ihrer Autoren zu
erhalten. Die mittelalterliche Theologie verstattet nur selten einen Ein-
blick in das subjektive Innenleben der religiésen Seele. Der theologische
Autor tritt ganz hinter seinem Gegenstand zuriick ; er verrit kaum
je etwas von der Reaktion, welche die hohen Geheimnisse, die er
behandelt, in seinem eigenen Innern finden. Und doch ist die Geschichte
der Theologie auch an der Geschichte der Religiositit und vor allem
an der Religiositdt der Theologen interessiert. Der Natur der Sache
nach 1iBt sich in den Predigten der Theologen am ehesten etwas iiber
ihre eigene subjektive Einstellung erwarten, obwohl auch in vielen
Predigten, besonders den Gelehrtenpredigten, die objektive, rein sach-
gemiBe Behandlung vorherrscht. Jedenfalls sollten die Universitits-
predigten, besonders die Predigten unserer groBen Meister, mehr, als
es bisher geschah, herangezogen werden, um etwas iiber ihr religioses
Innenleben zu erfahren und iiber die Art, wie sie ihre theologischen
Kenntnisse seelsorglich fruchtbar zu machen suchten.

3. Der Charakter der mittelalterlichen Universititspredigt

Der Charakter der Universitdtspredigt war durch ihr Publikum
bestimmt. Sie wurde, wie iiberhaupt die mittelalterliche Gelehrten-
predigt, die an ein gebildetes Publikum sich richtete, lateinisch gehalten

1 Als der Streit iiber die unbefleckte Empfingnis zum Konflikt zwischen
der Universitit Paris und dem Predigerorden gefiihrt hatte — die Nachricht
davon wurde durch G. Hain am 17. Februar 1389 nach Wien gebracht — da
ibernahm Heinrich von Langenstein am darauffolgenden Fest, am 8. Dez. 1389,
die Universititspredigt und wiirdigte den Streit und seine unheilvollen Aus-
wirkungen von der ethischen Seite aus und machte praktische Vorschlige zu
seiner Beendigung. Im folgenden Jahr hat dann Heinrich von Oyta auf der
Universititskanzel in dhnlicher Weise eine duBerst eindrucksvolle und beachtens-
werte Wiirdigung des ganzen Streites gegeben; vgl. HArFELE, a.a.O. S. 353.
A. Lang, Heinrich Totting von Oyta : BB XXXIII, 4-5, Miinster 1937, S. 231 fi.



240 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

und paBte sich weitgehend dem scholastischen Bildungsideal der Zuhorer
an. Glorieux urteilt iiber die Pariser Universitatspredigten der hoch-
scholastischen Periode also ! : « Ils n’ont rien de spécifiquement distinct
en tant qu’universitaires, mais suivent les lois du genre a cette époque.»
In dieser Allgemeinheit liBt sich aber diese Behauptung wohl nicht
aufrecht erhalten. Die Universitatspredigt ist eine Gelehrtenpredigt und
verfolgt wie sie vor allem die didaktischen Ziele der tieferen und griind-
licheren religiésen Belehrung. Es wire aber kein gutes Zeichen fiir die
theologischen Prediger, wenn die Riicksicht auf die speziellen Bediirf-
nisse und Erwartungen ihrer akademischen Zuhorer die Auswahl und
die Behandlung ihrer Themen nicht einigermaBen beeinfluBt hiatte. Die
weitgehende Ubereinstimmung, welche die Universitits- und Gelehrten-
predigt in der Ausbildung und Umgestaltung der duBeren Form zeigen,
hat ihren Grund weniger darin, daB die Universititspredigt den Ge-
pflogenheiten der Gelehrtenpredigt sich anpaBte, sondern darin, daB
umgekehrt die Gelehrienpredigt jewerls von der Umiversititspredigt her
beeinfluft wurde. Bei der beherrschenden Stellung der mittelalterlichen
Universitit im damaligen Geistesleben haben alle Anderungen, die in
der geistigen Ausrichtung, in dem methodischen und didaktischen Ver-
fahren an der Alma mater sich vollzogen, ihren Niederschlag und ihre
Nachahmung tiber die Horsdle hinaus gefunden. Zu allererst aber mufBten
die Prediger bei den gottesdienstlichen Feiern der Universitdt selbst dem
sich wandelnden Geschmack sich anpassen. Von da aus drangen dann
die Neuerungen mehr und mehr auch in die Gelehrtenpredigten ein,
welche die Universitatspredigt als Muster und Vorbild betrachteten.
So hat im Laufe der Zeit die Universitits- und Gelehrtenpredigt eine
stindige und klar in die Augen springende Umgestaltung erfahren, die
in einer deutlichen Entsprechung zu der Entwicklung steht, welche die
scholastische Methode genommen hat 2. Es wire lohnend, diesen Zu-
sammenhdngen einmal nachzugehen.

Seit Beginn des 14. Jahrhunderts, als die scholastische Methode
mehr und mehr iippig wuchernde Auswiichse zeitigte, gewannen die
scholastisierenden Tendenzen auch in der Predigt immer mehr Raum.

1 P. GLorIEUX, Répertoire des maitres en théologie de Paris au XIII® siecle,
Paris 1933, S. 18.

2 Ich habe anderswo einen kurzen Uberblick iiber die Verinderungen, welche
die methodische Behandlung der quaestio im 14. Jahrhundert erfuhr, gegeben :
Die Wege der Glaubensbegriindung bei den Scholastikern des 14. Jahrhunderts :
BB XXX, 1-2, Miinster 1931, S. 242-247.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 241

Die festliche Universitatspredigt erhielt weitgehend den Charakter einer
mit dem Apparat der scholastischen Schulmethode arbeitenden und
prunkenden Abhandlung ; das entsprach dem Geschmack der Zeit.

Zunichst mehrten und hiuften sich die Definitionen, Divisionen
und Subdivisionen. So hat z.B. Henricus de Vrimaria seine Predigt-
stoffe durch endlose Unterteilungen zerfasert und mit trockenen Defi-
nitionen belastet 1. Dadurch wird zwar die Klarheit geférdert und eine
wohlgeordnete Gliederung erreicht. Aber andererseits « wird der Stoff
durch dieses Geist der endlosen Unterabteilungen und Absplitterungen
féormlich, zerfasert ; die trockene Schablone, der steife Formalismus, der
auf der Kathedra noch ertriglich wire, gefihrdet alles frische Leben,
alle Unmittelbarkeit in der Predigt, ja macht nicht selten deren Wirkung
ganz unmoglich ; dazu wirkt diese Manier besonders ermiidend und
geistlos, wenn die Predigt lang ist » 2,

Die Entwicklung ging aber noch weiter. In der zweiten Hilfte
des 14. Jahrhunderts drangen auch die Quaestiones und Dubia mit
ihren in conclusiones und corollaria aufgegliederten Responsionen in die
Predigt ein und fithrten dort geradezu ein Eigenleben. Es kann kein
Zweifel bestehen, daB diese Entwicklung von der Universitatspredigt her
ihren Ausgang nahm 3, deren Publikum die geistige Hohe des Predigers
nach seiner Beherrschung der scholastischen Methode beurteilte. Die
Predigten vor der Universitit dienten, jedenfalls bei besonders wichtigen
Anlidssen 4, immer mehr der Entfaltung theologischer Gelehrsamkeit.
Nur die polemische Auseinandersetzung mit abweichenden Meinungen
scheint man aus einem gesunden Gefijhl heraus von den Predigten

1 Vgl. Cr. Stroick, Heinrich von Friemar, Leben, Werke, philosophisch-
theologische Stellung in der Scholastik, Bonner Dissertation 1943. Die Tendenz,
den Predigtgegenstand endlos unterzuteilen und jeden Teil bis ins einzelne logisch
aufzugliedern, stellt A. Zumkeller auch bei Hugolin von Orvieto fest : die Predigt
wird weithin zu einem mit Schriftstellen ausgeschmiickten, logischen Schema.
Eine bei CHrR. W. WaLcH, Monumenta medii aevi, Gottingen 1757, I 3, S. 41-46
abgedruckte anonyme Predigt macht 21 Eigenschaften der caritas namhaft (vgl.
P. ArReNnDT, Die Predigten des Konstanzer Konzils, Freiburg 1933, S. 45, Anm. 69).

2 ARENDT, L. c. S. 44.

3 Es ist bezeichnend, daB die Predigten, die Arendt als Beispiele dafiir nennt,
daB sie quaestiones, quaestiuncula und dubia aufwerfen und durch conclusiones
und corollaria beantworten, gerade von Professoren der Universititen stammen.
Er fithrt ndmlich dafiir Predigten von Petrus de Alliaco, von Johannes Gerson,
von Nikolaus de Jawor, Bertrand Vaquer an (ARENDT, 1. c. S. 44, 45, 89, 91).

4 Heinrich von Oyta z. B. hat in den Predigten fiir das Fronleichnams- und
das Pfingstfest theologische quaestiones und dubia behandelt.



242 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

doch meist ausgeschaltet zu haben!. Die Gefahr, daB die Predigt
rein theoretischen Aufgaben dienstbar gemacht oder gar zur Schau-
stellung der Gelehrsamkeit beniitzt wurde, war groB und wurde durch
die erbaulichen Einfiihrungen oder Auswertungen nicht wett gemacht.
Die Predigten gewannen so an theologischer Bedeutung, verloren aber
an religicsem Wert und innerer Geschlossenheit. Man gefiel sich in
scholastischen Erérterungen, oft in spitzfindigen Subtilitdten mit vielen
abstrakten und unfruchtbaren Reflexionen und prunkte mit profanem
Wissen und Zitaten aus allen moglichen Gebieten 2 ; man wollte in diesen
Predigten bewuBt mehr theologische Belehrung als religiése Erbauung
vermitteln.

Von den Universitatspredigten drang diese Steigerung des theo-
logisch-lehrhaften Moments und der scholastischen Form auch in die
lateinischen Predigten vor, die vor dem Klerus oder den Klostergemein-
den gehalten wurden. Die Predigten des Konstanzer Konzils, von
denen wir noch gegen 200 besitzen, vermitteln wohl den besten Ein-
blick in Art und Geist der damaligen Gelehrtenpredigt. P. Arendt hat
in einer eingehenden Monographie diese Predigten behandelt und alles
Wissenswerte iiber ihre Form, ihre Hilfsmittel und Stoffquellen, ihren
religiosen und theologischen Gehalt mitgeteilt 3. Diese Ausfithrungen
treffen im Ganzen auch auf die damalige Universitatspredigt zu, nur
daB bei ihr die theologische Theorie und die scholastische Form noch
starker vorherrschen, dafiir aber ihr theologischer Gehalt vielfach héher
zu stellen ist. | _

Die damalige Gelehrtenpredigt gehtrt zum Typ der thematischen
Predigt ; ihr schematischer Aufbau, der allgemein eingehalten wird,
setzt sich «aus folgenden Stiicken zusammen : Textspruch, Eingang,
Thema mit Einteilung, Abhandlung und SchluB » 4.

Die Predigt beginnt mit einem Vorspruch. Er wird nach einer
« zum unabénderlichen Kanon gewordenen Regel » der Heiligen Schrift
entnommen, wenn moglich den Texten der Tagesmesse oder des Tages-
offiziums. Nach den Anweisungen, welche die Traktate De arte prae-
dicandi geben, soll der Vorspruch sein: «de biblia sumptum, bene

! Die Erérterung von Gegenargumenten und ihre Widerlegung gehért doch
zu den Seltenheiten in den Predigten. Soweit Einwinde und Gegengriinde an-
gefithrt werden, wird die Erwiderung darauf gleich angefiigt. Vgl. Lang, Heinrich
Totting von Oyta, S. 114.

2 ARENDT, a.a. O. S. 35.

8 P. ArRenDT, Die Predigten des Konstanzer Konzils, Freiburg 1933.

4 Die folgenden Ausfiihrungen lehnen sich an Darlegungen Arendts an.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 243

quotatum, quantitatem et qualitatem habens, non nimis breve et
nimis longum, sensum habens perfectum, conveniens diei » 1. Die Kunst
bestand darin, einen Text zu finden, der nicht bloB den Kern des
Themas enthielt, sondern zugleich die Grundlage fiir die {ibliche Drei-
teilung der Predigt darbot.

In dem kwurzen Eingang der Predigt duBert man sich nach einer
oft recht floskelhaften Anrede der Zuhorer gerne iiber Anlal und Zweck
des Festes oder der Predigt. Vielfach wird eine captatio benevolentiae
oder auch eine ausdriickliche protestatio, da man keine dem kirch-
lichen Glauben widerstreitende Lehre vortragen wolle, vorgebracht. Im-
mer wird dann mit einer Anrufung um gottlichen Beistand geschlossen ;
di¢ zu Beginn des 14. Jahrhunderts allgemein iibliche Formel : « Ideo
rogabimus » etc. ? ist gegen Ende des ]ahrhunderts ebenso allgemein
durch eine Anrufung der Gottesmutter mit einem « Ave Maria » ersetzt.

Im exordium oder der imfroductio thematis versucht der Prediger
nun aus dem Vorspruch die Gliederung und den Aufbau seines Themas
abzuleiten. Dabei sind besonders zwei Schemata iiblich : entweder wird
«nach dem einfachen thematischen Schema » die Disposition durch eine
logische oder psychologische Analyse aus dem Iwhalt des Vorspruches
gewonnen, oder man sucht « nach dem kunstvolleren, textuellen Schema »
die Hauptpunkte der Gliederung mit den einzelnen Worten, bzw. Satz-
teilen des Vorspruches in Ubereinstimmung zu bringen. Immer ist man
bedacht, bei der Formulierung der drei Punkte der Predigt nicht blo
einen inhaltlichen Parallelismus (concordantia), sondern woméglich einen
sprachlichen Gleichklang (consonantia) durch Rhythmus und Reim
zu erzielen. Oft wird die Gliederung in verschiedenen Variationen
wiederholt, immer mit dem Streben nach rhythmischer Entsprechung
der Glieder 3, wobei oft schwer zu entscheiden ist, wo die Kunstfertigkeit
aufhért und die Manier beginnt.

1 ARENDT, a.a. 0. S. 36, Anm. 10.

2 PELSTER, a.a. Q. S. 205.

3 « Much weight is laid », so charakterisiert PELSTER (a.a.O. S. 205) diese
Gepflogenheit um die Wende des 13. zum 14, Jahrhundert, « on making the state-
ments of the separate parts correspond in rhytm an end with the same rhyme.
The division is them impressed on the memory trough various repetitions in
different forms, and yet again with the use of rhymes». « Praktischer Sinn und
Spielerei, Kunstfertigkeit und Manier gehen dabei Hand in Hand», so urteilt
dariiber Arendt fiir den Beginn des 15. Jahrhunderts. Nur ein Beispiel fiir diese
iibertriebene Sucht, sprachlichen Gleichklang bei Teilungen und Unterteilungen
zu erzielen, sei angefithrt. Hugolin von Orvieto wihlt zu seiner Universitits-
predigt auf das Fest der Apostel Philippus und Jakobus die Worte aus Cant. 2, 12:



244 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

Bei der Behandlung des Themas (amplificatio, dilatatio thematis)
werden diese Hauptpunkte oft in dhnlicher Weise wieder untergeteilt.
In der zweiten Hélfte des 14. Jahrhunderts werden bei den Universitits-
predigten auftauchende Probleme oft in der Form der quaestio gestellt
und ausfiihrlich behandelt. Dadurch war aber wieder bedingt, daB3 diese
Predigten oft eine sehr groBe Ausdehnung annahmen. Fiir die Univer-
sitdtspredigten muBten die Statuten die Hochstdauer auf zwei Stunden
festlegen 1. Der Mangel an Zeit oder Interesse zwang vielfach die
Prediger, da sie den ersten Punkt zu ausfiihrlich behandelt hatten, den
dritten Punkt, ja oft auch schon den zweiten Punkt, sehr zu verkiirzen
oder ganz wegfallen zu lassen 2.

« Der Schluf3 der Predigt ist meistens kurz, oft nur ein Satz; er
besteht in einer knappen Zusammenfassung der im Hauptteil ausge-
fithrten Gedanken oder in einer Peroration ... und schlieBt ... meist
mit einer Doxologie, einer Lobpreisung Christi oder der Trinitét. » 3

Dieser Aufbau diente aber, wie schon erwihnt, bei den groBen
Predigten, wie sie an den Hauptfesten und bei besonders feierlichen

Flores apparuerunt in térra nostra. Die drei Hauptteile der Predigt gewinnt er
also : Das Schriftwort trifit auf die beiden Apostel zu ; denn sie waren :

Nitore celebes in amictu puritatis.
Splendore celebres in prospectu claritatis.
Amore fertiles in convictu caritatis.

Die Gliederung des 1. Teiles formuliert er also :

In vigore permanent casum nescientes.
In colore praeeminent Christum exprimentes.
In odore praevalent sensum demulcentes.,

Die Apostel —, das ist der 2. Teil der Predigt — zeichnen sich aus:

Bina continentia carnis dominativa.
Summa diligentia finis perceptiva.
Arcta parcimonia oris restrictiva.

Im 3. Teil endlich werden die Apostel geschildert :

In terra nostra mundiali ut contemptores.
In terra nostra cordiali ut instructores.
In terra nostra sempiternali ut possessores.

(Nach ZuMKELLER, Hugolin von Orvieto und seine theologische Erkenntnis-
lehre, 155 ff.)

1 King, a.a. O. IT S. 100.

? Fiir die Predigten in Oxford um 1290 stellt Pelster fest : « The third prin-
cipal division as is often the case was not further treadet owing to want of time»
(a.a. O. S. 206). Die gleiche Beobachtung macht ARENDT fiir die Predigten
wihrend des Konstanzer Konzils (a.a. O. S. 32).

3 ARENDT, a.a. O. S. 58.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 245

Anlissen an den deutschen Universititen iiblich wurden, nur noch als
der duBere Rahmen, in den die Erorterung theologischer Fragen und
religioser Probleme eingefiigt wurde. Dabei war man um eine Uber-
leitung meist nicht verlegen. Jede Ankniipfung, auch wenn sie von
rein duBerlichen Beziehungen her genommen wurde, geniigte, um zu
solchen gelehrten Untersuchungen abzuschweifen. Diese oft recht aus-
gedehnten Exkurse sprengten den Aufbau der Predigt und gaben ihr,
zumal sie mit dem ganzen scholastischen Riistzeug der Kathedergelehr-
samkeit ausgestattet wurden, einen eigenartig, fiir uns fremdartigen
Charakter. Man darf diese Sermones aber nicht mit den MaBstiben
messen, die wir heute an eine Predigt anlegen. Am ehesten gleichen
sie den Vortragen, wie wir sie zur religiésen und theologischen Schulung
und Belehrung von Gebildeten veranstalten. Ihre scholastischen Formen
aber darf man weder ohne weiteres verurteilen, noch schlechthin vertei-
digen. Sie sind zeitbedingt und zeitgebunden.

4. Der Aufbau der Kathavinenpredigt des Heinrich von Langenstein

Das Fest der Patronin der Philosophischen Fakultit wurde, wie in
Paris und Oxford, so auch in Wien von der ganzen Universitit offiziell
gefeiert. Der Mittelpunkt dieser Festfeier war der gemeinsame Gottes-
dienst und die akademische Festpredigt. Unter den am Katharinen-
fest gehaltenen Universitdtspredigten ! verdient die Predigt des Hein-
rich von Langenstein wegen ihres programmatischen Inhalts besondere

Beachtung.
Dem Zweck der Festfeier entsprechend zielt die Predigt darauf

ab, die hl. Katharina als Patronin und Vorbild der Artistenfakultit zu
verherrlichen.

1 P. Grorieux verzeichnet in seinem Répertoire des maitres en théologie
de Paris au XIIIe siécle, Paris 1933, folgende Universititspredigten fiir das Fest
der hl. Katharina :

Barthélemy de Tours am 25. Nov. 1263 (Paris Nat. lat. 16482, fol. 344 vb-
346 vb),

Arnould le Bescochier fiir das Jahr 1270 (Paris Nat. lat. 15956, fol. 807 ra
und Nat. lat. 15034, fol. 40 va),

Adénulfe d’Anagni fiir das Jahr 1275 (Oxford Merton Coll. 237, fol. 103 v).

Einen sermo de beata Katarina von Wilhelm de Bosco verzeichnet GRABMANN
fiir Class VI, cod. 86 der Markusbibliothek, fol. 215 v (Die Werke des hl. Thomas
von Aquin: BB XXII, 1/2, Miinster 1931, S. 337). Vermerkt sei, daB auch von
Meister Eckhart eine Predigt auf « Schwester Katrei» erhalten ist (F. PFEIFFER,
Deutsche Mystiker des 14. Jahrhunderts, Leipzig 1875, II S. 448-475).



246 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

Der Vorspruch der Predigt: Doctrix est disciplinae Dei, ist aus
Sap. 8, 4 genommen. Das Lob, das der Sapientia gespendet wird, wird
auf Katharina iibertragen, die als magistra und doctrix verehrt wurde.
Man darf annehmen, daB die Stelle in der Epistel der Festmesse gelesen
wurde. Viele Missalien der damaligen Zeit, z. B. das Missale von West-
minster, alle schwedischen Missalien und ebenso die vortridentinischen
Kolner Missalien von 1481-1525 haben unter den Lesungen, die sie fiir
das Commune unius virginis zur Auswahl stellen, an dritter Stelle den
Text von Sap. 7, 30-8, 4. In Koln ist diese Epistel im Missale von 1520
fiir das Fest der hl. Katharina vorgeschrieben 1.

Eine kurze Begriindung der Festfeier dient als Eingangsgedanke.
Wir verehren die Heiligen hauptsichlich deswegen, weil wir Fiirsprecher
am Throne Gottes brauchen. Die hl. Katharina gehért zum Chor der
Jungfrauen, die dem Lamme folgen und dem Thron Gottes nahe stehen,
und eignet sich so zur Firsprecherin. AnschlieBend wird durch ein
Ave Maria der Beistand der virgo virginum erfleht (fol. 214 ra - 214 va ;
in unserer Edition S. 132).

In der nun folgenden #ntroductio thematis legt Heinrich die Dispo-
sition seiner Predigt vor. Er gewinnt die Dreigliederung seines Themas
durch die inhaltliche Analyse des Vorspruches, also nach dem thema-
tischen Schema. Der volle Begriff der disciplina Dei umschlieBt ein
Dreifaches : 1. geistige Durchbildung in der Lehre, 2. ethische Zucht im
Leben, 3. Standhaftigkeit in der Ziichtigung und im Leid. In diesem
dreifachen Sinn muf der hl. Katharina die disciplina Dei zuerkannt
werden. Sie ist zur doctrix disciplinae Dei geworden : per scientiae et
doctrinae in alios eruditionem, 2. per morum et virtutum exemplarem
ostensionem, 3. per vitiorum castigationem et multorum tormentorum
passionem (fol. 214 vb ; S. 134, 8-13). Spiter (fol. 219 ra, S. 142, 35 sqq.)
bringt er diese Dreigliederung in einer anderen Variation und sucht sie
nun wenigstens teilweise nach dem textuellen Schema mit den Worten
des Vorspruches in Einklang zu bringen. In den Worten des Vorspruchs
kommt eine dreifache Auszeichnung der hl. Katharina zum Ausdruck :
1. ihre « dignitas magistralis » durch das Wort ,doctrix’, 2. ihre « puritas
virginalis » durch das Wort disciplina Dei, wenn man es in der zweiten

1 Missale ad usum Ecclesiae Westmonasteriensis. Ed. Jo. W. Legg. Fasc. 1I,
Londini 1893, P. 1099 ; G. LiNDBERG, Die schwedischen Missalien des Mittel-
alters, 1924, I S. 363.

Ich verdanke diese Angabe den giitigen Mitteilungen durch H. Prof. Dr.
Fr. Peters.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 247

Bedeutung im Sinne von ethischer Zucht versteht, und 3. ihre « passio
corporalis» durch das Wort disciplina, wenn man es in der dritten
Bedeutung im Sinne von Standhaftigkeit in der Ziichtigung nimmt.

In der nunmehr erst (fol. 219 ra, S. 143) einsetzenden Durchfiihrung
der drei angekiindigten Hauptpunkie verweilt Heinrich sehr lange bei dem
ersten Punkt (fol. 219 ra - 225 rb), die beiden anderen Punkte werden
kiirzer behandelt, am kiirzesten der zweite Punkt, der von der puritas
virginalis (fol. 225 rb - 226 ra), etwas linger der dritte Punkt, der von
der passio corporalis der hl. Katharina (fol. 226 rb - 229 rb) handelt.

Welche Stellung im Aufbau der Predigt kommt aber nun den
langen Ausfithrungen zwischen der introductio thematis, wo sich die
erste Ankiindigung der Dreiteilung findet (fol. 214 vb, S. 134), und der
Inangriffnahme des Themas nach der zweiten Ankiindigung der drei
Hauptpunkte (fol. 219ra, S. 142) zu ? In diesem Zwischenstiick wird
auf Grund der Legende eine Schilderung vom Auftreten und Martyrium
der hl. Katharina gegeben. Sind diese Darlegungen dem ersten Haupt-
punkt einzugliedern, weil sie der ersten Ankiindigung der drei Haupt-
punkte folgen ? Oder sind sie noch zur Einleitung zu rechnen, weil sie
der eigentlichen Behandlung der Hauptpunkte, die erst fol. 219 ra ein-
setzt, vorausgehen ? Die Erklirung gibt die Predigt selbst. -Dieses
Zwischenstiick soll die notwendigen Voraussetzungen und Kenntnisse
fiir die Behandlung des Themas liefern ; sie dient der « declaratio thema-
tis », wie zu Beginn des Stiickes (fol. 214 vb, S. 134, 5 und S. 134, 15)
gesagt‘ wird, bzw. der «deductio thematis », wie es am Schlusse die-
ser Ausfithrungen heiBt (fol. 219 ra, S. 143, 6). Der zusammenfassende
Bericht {iber das Leben und den Tod der Heiligen soll die Grundlage
schaffen, von der aus die Hauptpunkte im einzelnen entwickelt werden
kénnen. Dabei hat der Prediger bewuBt nur von der dignitas magi-
stralis der hl. Katharina gehandelt, d. h. er hat die Schilderung vor
allem auf den ersten Hauptpunkt, der dem Prediger vor allem am
Herzen liegt, ausgerichtet, die anderen zwei Punkte aber hat er nicht
ausdriicklich beriicksichtigt : « Ut brevius antecedens. possit declarari,
secundam et tertiam partem ipsius tangam aliqualiter in declaratione
primae partis (fol. 214 vb, S. 134, 15-17). Das Ubergewicht des ersten
Teils der Predigt ist also von vorneherein beabsichtigt.

Der skizzenhafte Aufbau der Predigt stellt sich somit folgender-
mafen dar :

Einleitende Worte mit BegriiBung und invocatio (fol. 214 ra-va, S. 132).



248 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

Introductio thematis mit Ankimdigung und Entwicklung der Hatipt-
gliederung (fol. 214 va-vb, S. 133-134).

Declaratio thematis mit der Darlegung des Hauptinhaltes der Legende ;
iiberleitend die zweite Ankiindigung der dreiteiligen Hauptgliede-
rung (fol. 214 vb - 219ra, S. 134-143).

1. Hauptteil : die dignitas magistralis der hl. Katharina (fol. 219 ra - 225
b, S. 143-159).

II. Hauptteil : die puritas virginalis der hl. Katharina (fol. 225 rb - 226 ra)
II11. Hauptteil : die passio corporalis der hl. Martyrin (fol. 226 b - 229 rb).
Schluf : fol. 229 va.

In dieser Skizze wurde bisher mit Absicht ein groBer und wesent-
licher Teil der Predigt unberiicksichtigt gelassen, ndmlich die ein-
gestreuten Qudstionen, die nicht bloB einen ganz erheblichen Teil der
ganzen Predigt ausmachen, sondern auch jene Darlegungen enthalten,
um die es unserem Prediger vor allem zu tun ist. Solcher Einschiebsel
sind es besonders drei :

In der declaratio thematis, ehe Heinrich noch seinen Bericht iiber
die Legende vorlegt, beschéftigt er sich ganz allgemein und prinzipiell
mit den Faktoren, die bei der Bekehrung der Ungldubigen mitwirken.
Neben der Gnade und der seelischen Bereitschaft ist dazu die Uber-
zeugung von der Wahrheit des Christentums notwendig. Diese Fest-
stellung dient dem Prediger als Ankniipfungspunkt, um folgende Frage
aufzuwerfen : Quae sit via convincendi et manuducendi infideles ad
agnitionem veritatis fidei catholicae (fol. 215 va, S. 136). Der erste Ex-
kurs gilt also dem fundamentaltheologischen Aufweis, daB der Offen-
barungsanspruch des Christentums berechtigt ist.

Ein zweites Problem wird vom Prediger bei der Behandlung des
ersten Hauptpunktes angeschnitten. Nur kurz — in der Handschrift
macht es nur zwei Spalten aus — beschaftigt er sich mit seinem eigent-
lichen Thema, der magistralen Wiirde der hl. Katharina. Die Bemerkung,
daB ihr Erfolg gegeniiber den heidnischen Philosophen nur durch ihre
umfassenden Kenntnisse in allen Wissenschaften ermoglicht wurde,
liefert ihm nun den AnlaB, eine ganze Wissenschafistheorie zu ent-
wickeln. Nach einer langen Erorterung iiber die Entstehung der ein-
zelnen Disziplinen werden klare Thesen iiber den Zusammenhang, die
Rangordnung und die gegenseitige Notwendigkeit der verschiedenen
Fakultdten aufgestellt. Zum Abschluf3 dieses Stiickes wird dann noch
kurz die Frage aufgeworfen : Quid requiritur ad hoc quod aliquis sit



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 249

verus et laudabilis philosophus und werden drei dubia, die sich mit
der Haltung und Beurteilung der 50 von Katharina bekehrten Rhetoren
befassen, erortert (fol. 219 va - 225 rb). Beim ersten Hauptpunkt hat der
Prediger somit nur zwei Spalten lang von der dignitas magistralis der
hl. Katharina gehandelt, durch lange 14 Spalten hindurch aber von den
Wissenschaften im allgemeinen.

Eine dritte Abschweifung findet sich bei der Ausfithrung des dritten
Hauptteiles. Wiederum werden dem eigentlichen Thema, dem Mar-
tyrium der hl. Katharina, nur einige Sitze gewidmet. Die Not der
verfolgten Christen rief sie damals auf den Plan, in der Waffenriistung
Gottes fiir die Kirche zu streiten. Mit den Worten : « Utinam beata
Katharina hodie audiret lugubrem planctum Syon, sponsae Christi,
matris ecclesiae » (fol. 226 rb) leitet daraufhin der Prediger zu Klagen
iiber die MiBstinde der Kirche, {iber Simonie, AblaBmiBbrauch und
Schisma iiber, Darlegungen, die den ganzen dritten Hauptpunkt aus-
fiilllen (fol. 226 rb - 229 rb).

Wie sich die Exkurse in die Predigt einfiigen, soll folgende Uber-
sicht veranschaulichen :

Einleitende Worte: fol. 214 ra-va.
Introductio thematis: fol. 214 va-vb.
Declaratio thematis: fol. 214 vb - 249 ra.
I. Exkurs iiber die Glaubensbegriindung : fol. 2145 va - 217 ra.
1. Hauptteil: 219 ra - 225 rb.
II. Exkurs iiber die Entstehung und das Verhiltnis der Wissen-
‘schaften und Fakultiten: fol. 219 va - 224 va.
II. Hauptteil: fol. 225 rb - 226 ra.
I1I. Hauptteil: fol. 226 rb - 229 rb.

III. Exkurs iiber die MiBstinde in der Kirche : fol. 226 rb - 229 .

So hat der angesehene und einflufreiche Organisator der Wiener
Universitit das Patronatsfest der Philosophischen Fakultit beniitzt, um
vor der universitas magistrorum et scholarium drei Probleme zu erértern,
die ihm besonders am Herzen lagen. Die drei Exkurse stehen in keinem
inhaltlichen Zusammenhang, sie finden ihre Verbindung durch das Fest
und — durch die Person des Redners.

Zunichst ist es der groBe Theologe, der seine Anschauungen iiber
die verniinftige Unterbauung des christlichen Glaubens darlegen will.
Er will damit einen Beitrag zur inneren Ausrichtung und Grundlegung
der christlichen Universitit geben.

Beim zweiten Thema kommt der Organisator der sich entfaltenden

Divus Thomas 18



250 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

Universitdt zum Wort ; es geht ihm um den duBeren organischen Aufbau
und die Gliederung des Universitdtskorpers nach Fakultdten und Dis-
ziplinen. Es soll die Berechtigung dieses Aufbaues dargetan und das
harmonische Zusammenarbeiten aller Teile und das BewuBtsein der
Zusammengehorigkeit geférdert werden.

Die dritte Abschweifung wird durch die zeitbedingte Krise der
Kirche veranlaBt ; hier brechen die kirchenpolitischen Sorgen und An-
liegen des Predigers durch. Das Schisma dauert bereits 19 Jahre und
bedroht Einheit und Lebenskraft des Christentums. Heinrich hat von
Anfang an in den Reihen jener verantwortungsbewuBten Minner ge-
standen, die nach Wegen und Auswegen suchten, die Gefahr zu besei-
tigen. Er hat sich als einer der ersten fiir die Notlosung der konziliaren
Theorie eingesetzt und in seinen Briefen stindig fiir die Wiederher-
stellung der kirchlichen Einheit gearbeitet. Man kann sich nicht wundern,
wenn er bei dieser feierlichen Gelegenheit erneut seiner tiefen Sorge
iiber die MiBstande in der Kirche Ausdruck gibt.

Wenn man nun diese Zwischenstiicke vom oraforischen Standpunkt
aus beurteilt, so konnen sie nur als Belastung der Predigt empfunden
werden. Die drei Exkurse machen zusammen beinahe zwei Drittel der
ganzen Predigt aus ; sie sind nur duBerlich mit der gedanklichen Struktur
des sermo’verkniipft ; sie dienen — das gilt wenigstens von den beiden
ersten Exkursen — rein theoretischen Erdrterungen, die in schulmaBiger
Form, ohne Riicksicht auf die Erfordernisse einer lebendigen Predigt,
vorgebracht werden ; sie sind mit viel profanem Stoff angefiillt ; nament-
lich erscheint Aristoteles als geradezu beherrschende Autoritit. Die
Berechtigung all dieser Bedenken wird man zugestehen miissen. Aber
ihr Gewicht vermindert sich sofort, wenn man bedenkt, daB wir es eben
nicht mit einer Predigt in unserem Sinne zu tun haben. Heinrich ver-
folgt mit seiner Rede vor den Professoren und Studenten der Universi-
tat wohl dhnliche Ziele, wie sie unseren Rektoratsreden oder den Fest-
reden bei Eréffnungen oder Jubilden unserer Hochschulen vorschweben!;
er tat es in jener Form, wie sie dem Geschmack der Zeit entsprach.

( Fortsetzung folgt.)

1 Und gerade die gleichen Probleme, die Heinrich von Langenstein auf-
wirft, vor allem die Frage nach dem Wesen und Sinn der Wissenschaft, nach dem
Verhiltnis und der zweckmiBigen Gliederung ihrer verschiedenen Zweige im
Organismus der Universitidt, werden von den Gelehrten in Rektoratsreden oder
akademischen Programmschriften immer wieder behandelt; es geniigt an einige
Namen zu erinnern : Kant, Fichte, Schelling, Hegel, F. X. Kraus, E. Spranger,
M. Scheler, M. Weber, P. Simon, G. Hifele, E. Rothacker, K. Jaspers.



	Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein [Fortsetzung]

