
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein [Fortsetzung]

Autor: Lang, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762291

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Katharinenpredigt
Heinrichs von Langenstein

Eine programmatische Rede des Gründers der Wiener
Universität über den Aufbau der Glaubensbegründung

und die Organisation der Wissenschaften

Von Universitätsprofessor Dr. Albert LANG

(Fortsetzung)

II. Charakter und Aufbau der Katharinenpredigt

Unter dem Namen des Heinrich von Hessen ist eine größere Anzahl

von Predigten überliefert : Sermones de tempore per annum, Sermones

de sanctis und eine Reihe von bedeutenden Einzelsermones : de verbo
incarnato, de epiphania, de ascensione, de trinitate, de corpore Christi,
eine lange Passionspredigt, Predigten für die meisten Marienfeste (de

nativitate, de conceptione, de annuntiatione, de contemplatione, de

assumptione B. M. V.), ferner Predigten de lanceae et clavorum festo,
de cathedra Petri, zwei Predigten de s. Elisabeth und zwei de s. Bernardo,
eine Primizpredigt (de novo sacerdote). Die Frage nach dem Verfasser
dieser Predigten, d. h. die Frage, wie diese Predigten, die « Heinrich
von Hessen » als Verfasser nennen, unter die beiden Träger dieses

Namens, Heinrich von Langenstein und Heinrich von Altendorf, zu
verteilen seien, läßt sich meist schon auf Grund der näheren
Kennzeichnung des Autors durch die handschriftliche Bezeugung entscheiden.
Diese Prüfung hat nach dem zuständigen Urteil von K. Heilig ergeben,
daß diese Predigten, sicher alle Einzelsermone, dem Heinrich von
Langenstein zuzuweisen sind : « Heinrich von Altendorf geht auch bei
der näheren Untersuchung der Sermonesliteratur leer aus. »1

f
1 K. Heilig, Kritische Studien zum Schrifttum der beiden Heinriche von

Hessen : RömQschr 40 (1932) 172 ; nur den sermo de compassione B. V. (Clm 7455,
fol. 221-236 und Clm 7553, fol. 240-250) spricht Heilig dem Heinrich von Langenstein

ab, weil das Schema dieser Predigt Langenstein fremd sei ; es finde sich kein

Divus Thomas 17



234 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

Das Urteil über den Wert dieser Predigten ist nicht einheitlich.
Über die Sermones de tempore per annum (Clm 3092) urteilt A. Linsenmayer

1 : Heinrich « behandelt die evangelischen Perikopen in je mehreren

Sermonen in reicher Partition und schulmäßiger Ausführung ». Über die

Passionspredigt äußert er sich also 2 : « Einen vorwiegend doktrinären
Ton schlägt die sehr lange, in zwei Abschnitte zerfallende Passionspredigt

des Heinrich von Hessen an (Clm 4717), in welcher neben der

Leidensbetrachtung auch zahlreiche Erörterungen und überhaupt gelehrtes

Beiwerk sich geltend machen. Einzelne Leidensszenen scheinen dabei

für unser Gefühl zu stark ausgemalt. » Weit günstiger ist das Urteil
von Heilig3 : « In wundervollen Predigten, deren rhetorisches Kolorit
einen Schimmer der aufgehenden Renaissance widerspiegelt, verkündet
Heinrich das Wort Gottes. »

Viele der Predigten Heinrichs sind vor der Universität gehalten
worden. Sie gehören zum Typ der kunstvollen scholastischen Gelehrtenpredigt,

speziell der Universitätspredigt. Jedenfalls ist die Katharinen-

predigt, wohl eine der letzten Predigten, die Heinrich gehalten hat,
in ihrem Charakter wesentlich durch diese beiden zeitbedingten Faktoren
bestimmt und kann nur von diesen Gesichtspunkten aus verstanden und

gewürdigt werden.

1. Der äußere Rahmen der mittelalterlichen Universitäts-predigt

Die mittelalterliche Universität steht in kirchlich-religiösem Raum.

Von der Kirche, der, unbestrittenen Kulturträgerin und geistigen
Vormacht jener Zeit, hat sie ihren Auftrag, ihre Sendung, ihre Berechtigung.
Die katholische Weltanschauung ist die Atmosphäre, in der sie atmet
und lebt. So ergab sich als eine notwendige Folgerung, daß der gemeinsame

Gottesdienst mit Predigt an den kirchlich gebotenen Sonn- und

Festtagen während des Studienjahres als eine offizielle Angelegenheit
der Universität betrachtet wurde. Schon in den ersten Zeiten der
Pariser Universität bildete sich für die Universitätspredigt eine feste

Ordnung aus, die im wesentlichen im Lauf der Jahrhunderte beibe-

quaeritur, respondetur, dubitatur, keine inductio conclusionum, wie sie Langenstein

anwandte (1. c. 168, Anm. 173). »

1 Geschichte der Predigt in Deutschland, München 1886, S. 461.
2 L. c. S. 167. Das Urteil Linsenmayers übernimmt im wesentlichen Fr. Stin-

geder, Geschichte der Schriftpredigt, Paderborn 1920, S. 114 ; Heinrich bleibe
in seinen Predigten nicht beim Thema.

3 Heilig, a. a. O. S. 106.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 235

halten wurde und auch von den neu entstehenden Universitäten
nachgeahmt wurde h

Offizielle Universitätspredigten fanden an allen Sonntagen und

kirchlichen Feiertagen während des ganzen akademischen Jahres statt,
außerdem an den speziellen akademischen Feiertagen und einigen
anderen Tagen von besonderer Bedeutung2. Die Studenten waren zur
Teilnahme verpflichtet ; bei der Beförderung zu den verschiedenen
akademischen Graden mußte die Erfüllung dieser Pflicht ausdrücklich
versprochen werden. Am Nachmittag oder auch am Abend der Sonn- und

Feiertage fand eine Collatio statt, in der das Thema der vormittägigen
Predigt in einer freieren Form wiederaufgenommen wurde und so eine

Wiederholung und Auswertung derselben erstrebt wurde. Hiebei ließen

sich die magistri gerne durch die Bakkalaure vertreten. Die Predigtpflicht

oblag den Mitgliedern der Theologischen Fakultät, ihren Magistri
und Bakkalauren, und war genau geregelt. In Paris wurde die Zuteilung
der Predigten und ihrer Termine, jedenfalls für die sermones magistrales,
in einer eigenen Fakultätsversammlung vorgenommen3. Die baccalarii

formati hatten jedes Jahr einen sermo zu halten und außerdem eine

collatio im Anschluß an einen sermo magistralis ; die übrigen Bakkalaure

waren jährlich zu einer collatio verpflichtet4. An besonders wichtigen
Tagen sprachen wohl immer bevorzugte Prediger. So wurde in Oxford
und Cambridge die am ersten Adventssonntag, an Septuagesima und am
Aschermittwoch treffende « praedicatio communis » vom Kanzler selbst

oder einem Magister regens gehalten 5. Auch die Kirchen, in denen

1 M. Davy, Les sermons universitaires parisiens de 1230-31, Contribution à
l'histoire de la prédication médiévale : Etudes de Philos, médiév. XV, Paris 1931.
P. Glorieux, Répertoire des maîtres en théologie de Paris au XIIIe siècle,
Paris 1933, S. 17 f. In eingehender und zuverlässiger Weise sind wir über die
Universitätspredigt in Oxford durch die Forschungen Pelsters unterrichtet :

Sermons and preachers at the university of Oxford in the years 1290-1293 in
A. G. Little and F. Pelster, Oxford Theology and Theologians, Oxford 1934,
S. 149-183. Das zuständige Werk für das französische Predigtwesen im Mittelalter

ist noch immer : Lecoy de la Marche, La Chaire Française au Moyen Age,
spécialement au XIIIe siècle2, Paris 1886. Über die Regelung, die in Bologna
für die Universitätspredigt getroffen war, unterrichtet Fr. Ehrle, I più antichi
statuti délia facoltà teologica dell'università di Bologna, Bologna 1932, S. 8 f.

2 Zu diesen mit Universitätspredigten ausgezeichneten Tagen gehörten, jedenfalls

in Oxford, der Aschermittwoch und die drei letzten Tage der Karwoche
(Pelster, 1. c. S. 174).

3 Pelster, 1. c. S. 170.
4 Pelster, 1. c. S. 169.
6 Pelster, I.e. S. 177 und 180.



236 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

gepredigt wurde, waren durch eine feste Ordnung bestimmt. In Paris
fanden die Predigten an den Sonntagen bei den Dominikanern, an den

in die Woche fallenden Feiertagen bei den Franziskanern, ausnahmsweise

auch bei den Augustinern und Karmeliten statt. Auch in Oxford
hielt man sich erst an diesen Brauch, aber infolge der Streitigkeiten
zwischen den Dominikanern und der Universität wurde er allmählich
gelockert1.

Über die Predigten der Universität Wien haben wir noch keine
zusammenfassende Darstellung. Das wichtigste Material, das darüber
die Universitätsakten bieten, hat G. M. Häfele in seiner Monographie
über Franz von Retz zusammengestellt2. Im wesentlichen zeigt sich uns
das gleiche Bild wie in Paris und Oxford. Man darf annehmen, daß

während des akademischen Jahres — in Wien dauerte es vom Tage
nach Kreuzerhöhung bis zum 29. Juni — an allen Sonn- und Feiertagen
eine Universitätspredigt gehalten wurde. Unter den Feiertagen treten
die Hauptfeste des Kirchenjahres besonders hervor, ebenso sind die
Marienfeste durch die Anzahl der erhaltenen Predigten hervorragender
Lehrer ausgezeichnet. Die Orden bemühten sich mit Erfolg, daß die
Feste ihrer Hauptheiligen und Ordenslehrer von der ganzen Universität
begangen wurden. So wurde 1387 auf Bitten der Schotten die Feier
des Gregorius- und Benediktusfestes, 1388 auf Antrag der Dominikaner
das Fest des hl. Thomas von Aquin eingeführt3. Wie in Paris und
Oxford war die Feier dieser Feste auf bestimmte Kirchen verteilt4.

Die Predigt für die Mitglieder der Universität war Aufgabe der

Theologischen Fakultät. Ehe der baccalarius biblicus zum baccalarius

sententiarius befördert wurde, mußte er sich über sein Predigertalent
durch die Abhaltung von Universitätspredigten ausgewiesen haben 5 ;

auch während der dreijährigen Weiterbildung, die dem baccalarius

1 Pelster, 1. c. S. 170 f. und 175.
2 G. M. Häfele, Franz von Retz. Ein Beitrag zur Gelehrtengeschichte des

Dominikanerordens und der Wiener Universität am Ausgang des Mittelalters,
Innsbruck 1918, S. 64 fi.

3 Häfele, 1. c. S. 110.
4 Maria Lichtmeß wurde in St. Stephan, Mariä Verkündigung bei den Dominikanern,

Maria Himmelfahrt bei den Karmeliten, Mariä Geburt bei den Schotten,
das Fest der Unbefleckten Empfängnis bei Maria am Gestade, Mariä Heimsuchung
bei den Dominikanern, Allerseelen in St. Stephan oder bei den Dominikanern,
Johannes Evang., der Patron der Theologischen Fakultät, in der Zisterzienserkapelle

zu St. Nikolaus gefeiert (Häfele, a. a. O. S. 105 ; R. King, Geschichte
der k. Universität zu Wien, Wien 1854, II, S. 77. 88. 95).

6 Häfele, a. a. O. S. 64.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 237

formatus nach Beendigung seiner Sentenzenvorlesungen auferlegt war,
mußte das Predigtamt ausgeübt werden h Aber auch die magistri beteiligten

sich, wie die vielen erhaltenen sermones beweisen, sehr rege an
den Universitätspredigten. « Es gibt », so sagt Häfele 2, « keine Notabi-
lität in der theologischen Literatur, von der sich nicht solche Predigten
vorfinden, von manchen theologischen Doktoren haben sich nur allein
oder nur vorzugsweise sermones erhalten. »

2. Die Bedeutung der mittelalterlichen Universitätspredigt

Die Zahl der uns noch erhaltenen mittelalterlichen Universitätspredigten

ist relativ groß. Sie machen einen großen Bruchteil des

literarischen Nachlasses aus, der uns von der Geistesarbeit der damaligen
Universitäten erhalten ist, und sie nehmen auch unter den Predigten,
die aus jener Zeit überkommen sind, einen ansehnlichen Platz ein. Es
besteht aber die große Gefahr, daß sie in der erdrückenden Masse dieses

oft unbedeutenden Materials untertauchen. Auch wenn man zugibt, daß

ein guter Teil davon kein spezielles Interesse verdient, jener Teil besonders,

der die zu erbaulichen, rhetorischen oder praktischen Zwecken

zusammengestellten, meist anonymen Predigtsammlungen füllt, so darf
darüber nicht übersehen werden, daß ein anderer Teil von Universitätspredigten

uns oft wichtige chronologische und biographische Aufschlüsse
über die Prediger vermittelt und auch zur Beurteilung ihrer
theologischen Anschauungen und ihrer religiösen Einstellung wertvolle Dienste
leistet.

Auf die literargeschichtliche Bedeutung mancher Sammlungen von
Universitätspredigten hat P. Glorieux in seinem Artikel « Pour jalonner
l'histoire littéraire du XIIIe siècle » nachdrücklich hingewiesen3.
Besonders jene Sammlungen, die nach historisch chronologischen Gesichtspunkten

angelegt wurden und oft Namen und Titel des Predigers, Zeit
Ort und Publikum der Predigt verzeichnen, ergeben eine reiche Ausbeute.
Oft genügen nebensächliche Angaben der Predigten über wechselnde

Feste des Kirchenjahres, um an der Hand des Kalenders eine feste

Zeitbestimmung zu ermöglichen. Glorieux hat aus seiner reichen Kenntnis

des handschriftlichen Materials eine Reihe von eindrucksvollen

1 Häfele, a. a. O. S. 65 ; King, a. a. O. I, S. 111.
2 Häfele, a. a. O. S. 106.
3 Aus der Geisteswelt des Mittelalters (GRABMANN-Festschrift) : BB. Suppl.

Bd. III, 1, Münster 1935, S. 482-502.



238 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

Beispielen gegeben. So geben die 84 Predigten von 1230-31, die in Cod.

Paris Nat. lat. nouv. acq. 338 gesammelt sind und durch M. Davy 1

zu einem guten Teil veröffentlicht wurden, wichtige Aufschlüsse über
die Zusammensetzung des damaligen Lehrkörpers der Universität Paris,
besonders über die ersten Lehrer aus dem Predigerorden, während die

Sammlung von 170 Universitätspredigten im Cod. Nat. lat. 15005, bzw.
14947 die Möglichkeit geben, für die Jahre 1281-83 die Anwesenheit und
die Stellung von 16 Dominikanern, 7 Franziskanern, 6 anderen
Religiösen und 13 Lehrern aus dem Säkularklerus an der Pariser Universität
festzustellen 2.

Die Universitätspredigten in der Zeit der Hoch- und Spätscholastik
können aber auch ein unmittelbar theologisches Interesse beanspruchen.
Sie dienen vielfach mehr der religiösen und theologischen Belehrung
als der religiösen Erbauung. Schon die Universitätspredigten aus der

ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts sind nach dem Urteil von G. Paré 3

« non pas sermons au sens banal du mot mais allocutions théologiques

de riche densité ». Für die Folgezeit, besonders für das 14.

Jahrhundert, gilt diese Feststellung erst recht. Viele Universitätspredigten,
besonders bei hochfestlichen Gelegenheiten, wurden zu bedeutsamen

theologischen Abhandlungen und Stellungnahmen ausgebaut, die an
theoretischem Gehalt vielfach den Erörterungen bei akademischen Akten
wenig nachstehen, sie aber an aktueller Bedeutung manchmal
übertreffen. Denn die Predigten dienten den Lehrern der Theologie nicht
selten dazu, wichtige theologische, religiöse und kirchliche Probleme, die
über die eigene Fakultät hinaus die gebildete Öffentlichkeit beschäftigten,

zu behandeln. Die verschiedenen geistigen Bewegungen, die das

Leben der Universität zur Aufwallung brachten, wie z. B. der Mendi-

kantenstreit, die averroistischen Streitigkeiten, der Streit um die visio
beatifica vor dem Jüngsten Gericht, warfen ihre Wellen auch in den

Universitätspredigten und Kollationen, so daß sich gerade in ihnen die

weitreichenden religiösen Auswirkungen dieser Diskussionen erkennen
lassen. Auch das jahrhundertlange Ringen der verschiedenen Anschauungen

und Richtungen um das Dogma von der immaculata conceptio

1 Vgl. oben S. 235, Anm. 1.
2 P. Glorieux, Pour jalonner l'histoire littéraire du XIIIe siècle, 496 fi.
3 G. Paré, A. Brunet, P. Tremblay, La Renaissance du XIIe siècle. Les

Ecoles et l'Enseignement: Publ. de l'Inst. d'Etud. médiév. d'Ottawa III,.
Paris 1933, S. 122.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 239

läßt sich nach seinen vielseitigen Gesichtspunkten verfolgen an Hand
der Predigten, die auf den Universitätskanzeln darüber gehalten wurden1.
So dürfen die Universitätspredigten, namentlich die ausgedehnten
Predigten, wie sie bei besonderen Festlichkeiten von den führenden
Mitgliedern der theologischen Fakultäten im ausgehenden Mittelalter gehalten

wurden, bei der Behandlung der theologischen Problemgeschichte
nicht unbeachtet beiseite gelassen werden. Die Katharinenpredigt Heinrichs

von Langenstein ist ein sprechender Beleg hiefür.
Endlich wird man die Universitätspredigten auch auswerten müssen,

um etwas Aufschluß über die subjektive Religiosität ihrer Autoren zu
erhalten. Die mittelalterliche Theologie verstattet nur selten einen
Einblick in das subjektive Innenleben der religiösen Seele. Der theologische
Autor tritt ganz hinter seinem Gegenstand zurück ; er verrät kaum

je etwas von der Reaktion, welche die hohen Geheimnisse, die er

behandelt, in seinem eigenen Innern finden. Und doch ist die Geschichte
der Theologie auch an der Geschichte der Religiosität und vor allem

an der Religiosität der Theologen interessiert. Der Natur der Sache

nach läßt sich in den Predigten der Theologen am ehesten etwas über

ihre eigene subjektive Einstellung erwarten, obwohl auch in vielen

Predigten, besonders den Gelehrtenpredigten, die objektive, rein
sachgemäße Behandlung vorherrscht. Jedenfalls sollten die Universitätspredigten,

besonders die Predigten unserer großen Meister, mehr, als

es bisher geschah, herangezogen werden, um etwas über ihr religiöses
Innenleben zu erfahren und über die Art, wie sie ihre theologischen
Kenntnisse seelsorglich fruchtbar zu machen suchten.

3. Der Charakter der mittelalterlichen Universitätspredigt

Der Charakter der Universitätspredigt war durch ihr Publikum
bestimmt. Sie wurde, wie überhaupt die mittelalterliche Gelehrtenpredigt,

die an ein gebildetes Publikum sich richtete, lateinisch gehalten

1 Als der Streit über die unbefleckte Empfängnis zum Konflikt zwischen
der Universität Paris und dem Predigerorden geführt hatte — die Nachricht
davon wurde durch G. Hain am 17. Februar 1389 nach Wien gebracht — da
übernahm Heinrich von Langenstein am darauffolgenden Fest, am 8. Dez. 1389,
die Universitätspredigt und würdigte den Streit und seine unheilvollen
Auswirkungen von der ethischen Seite aus und machte praktische Vorschläge zu
seiner Beendigung. Im folgenden Jahr hat dann Heinrich von Oyta auf der
Universitätskanzel in ähnlicher Weise eine äußerst eindrucksvolle und beachtenswerte

Würdigung des ganzen Streites gegeben ; vgl. Häfelf., a. a. O. S. 353.
A. Lang, Heinrich Totting von Oyta : BB XXXIII, 4-5, Münster 1937, S. 231 ff:



240 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

und paßte sich weitgehend dem scholastischen Bildungsideal der Zuhörer

an. Glorieux urteilt über die Pariser Universitätspredigten der
hochscholastischen Periode also 1 : « Us n'ont rien de spécifiquement distinct
en tant qu'universitaires, mais suivent les lois du genre à cette époque.»

In dieser Allgemeinheit läßt sich aber diese Behauptung wohl nicht
aufrecht erhalten. Die Universitätspredigt ist eine Gelehrtenpredigt und

verfolgt wie sie vor allem die didaktischen Ziele der tieferen und
gründlicheren religiösen Belehrung. Es wäre aber kein gutes Zeichen für die

theologischen Prediger, wenn die Rücksicht auf die speziellen Bedürfnisse

und Erwartungen ihrer akademischen Zuhörer die Auswahl und
die Behandlung ihrer Themen nicht einigermaßen beeinflußt hätte. Die

weitgehende Übereinstimmung, welche die Universitäts- und Gelehrtenpredigt

in der Ausbildung und Umgestaltung der äußeren Form zeigen,
hat ihren Grund weniger darin, daß die Universitätspredigt den

Gepflogenheiten der Gelehrtenpredigt sich anpaßte, sondern darin, daß

umgekehrt die Gelehrtenpredigt jeweils von der Universitätspredigt her

beeinflußt wurde. Bei der beherrschenden Stellung der mittelalterlichen
Universität im damaligen Geistesleben haben alle Änderungen, die in
der geistigen Ausrichtung, in dem methodischen und didaktischen
Verfahren an der Alma mater sich vollzogen, ihren Niederschlag und ihre

Nachahmung über die Hörsäle hinaus gefunden. Zu allererst aber mußten
die Prediger bei den gottesdienstlichen Feiern der Universität selbst dem

sich wandelnden Geschmack sich anpassen. Von da aus drangen dann
die Neuerungen mehr und mehr auch in die Gelehrtenpredigten ein,
welche die Universitätspredigt als Muster und Vorbild betrachteten.
So hat im Laufe der Zeit die Universitäts- und Gelehrtenpredigt eine

ständige und klar in die Augen springende Umgestaltung erfahren, die

in einer deutlichen Entsprechung zu der Entwicklung steht, welche die

scholastische Methode genommen hat2. Es wäre lohnend, diesen

Zusammenhängen einmal nachzugehen.
Seit Beginn des 14. Jahrhunderts, als die scholastische Methode

mehr und mehr üppig wuchernde Auswüchse zeitigte, gewannen die

scholastisierenden Tendenzen auch in der Predigt immer mehr Raum.

1 P. Glorieux, Répertoire des maîtres en théologie de Paris au XXIIe siècle,
Paris 1933, S. 18.

2 Ich habe anderswo einen kurzen Überblick über die Veränderungen, welche
die methodische Behandlung der quaestio im 14. Jahrhundert erfuhr, gegeben :

Die Wege der Glaubensbegründung bei den Scholastikern des 14. Jahrhunderts :

BB XXX, 1-2, Münster 1931, S. 242-247.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 241

Die festliche Universitätspredigt erhielt weitgehend den Charakter einer

mit dem Apparat der scholastischen Schulmethode arbeitenden und

prunkenden Abhandlung ; das entsprach dem Geschmack der Zeit.
Zunächst mehrten und häuften sich die Definitionen, Divisionen

und Subdivisionen. So hat z. B. Henricus de Vrimaria seine Predigtstoffe

durch endlose Unterteilungen zerfasert und mit trockenen
Definitionen belastet1. Dadurch wird zwar die Klarheit gefördert und eine

wohlgeordnete Gliederung erreicht. Aber andererseits « wird der Stoff
durch dieses Geäst der endlosen Unterabteilungen und Absplitterungen
förmlich zerfasert ; die trockene Schablone, der steife Formalismus, der
auf der Kathedra noch erträglich wäre, gefährdet alles frische Leben,
alle Unmittelbarkeit in der Predigt, ja macht nicht selten deren Wirkung
ganz unmöglich ; dazu wirkt diese Manier besonders ermüdend und

geistlos, wenn die Predigt lang ist »2.

Die Entwicklung ging aber noch weiter. In der zweiten Hälfte
des 14. Jahrhunderts drangen auch die Quaestiones und Dubia mit
ihren in conclusiones und corollaria aufgegliederten Responsionen in die

Predigt ein und führten dort geradezu ein Eigenleben. Es kann kein
Zweifel bestehen, daß diese Entwicklung von der Universitätspredigt her
ihren Ausgang nahm3, deren Publikum die geistige Höhe des Predigers
nach seiner Beherrschung der scholastischen Methode beurteilte. Die

Predigten vor der Universität dienten, jedenfalls bei besonders wichtigen
Anlässen4, immer mehr der Entfaltung theologischer Gelehrsamkeit.

Nur die polemische Auseinandersetzung mit abweichenden Meinungen
scheint man aus einem gesunden Gefühl heraus von den Predigten

1 Vgl. Cl. Stroick, Heinrich von Friemar, Leben, Werke, philosophischtheologische

Stellung in der Scholastik, Bonner Dissertation 1943. Die Tendenz,
den Predigtgegenstand endlos unterzuteilen und jeden Teil bis ins einzelne logisch
aufzugliedern, stellt A. Zumkeller auch bei Hugolin von Orvieto fest : die Predigt
wird weithin zu einem mit Schriftstellen ausgeschmückten, logischen Schema.
Eine bei Chr. W. Walch, Monumenta medii aevi, Göttingen 1757, I 3, S. 41-46

abgedruckte anonyme Predigt macht 21 Eigenschaften der Caritas namhaft (vgl.
P. Arendt, Die Predigten des Konstanzer Konzils, Freiburg 1933, S. 45, Anm. 69).

2 Arendt, 1. c. S. 44.
3 Es ist bezeichnend, daß die Predigten, die Arendt als Beispiele dafür nennt,

daß sie quaestiones, quaestiuncula und dubia aufwerfen und durch conclusiones
und corollaria beantworten, gerade von Professoren der Universitäten stammen.
Er führt nämlich dafür Predigten von Petrus de Alliaco, von Johannes Gerson,
von Nikolaus de Jawor, Bertrand Vaquer an (Arendt, 1. c. S. 44, 45, 89, 91).

4 Heinrich von Oyta z. B. hat in den Predigten für das Fronleichnams- und
das Pfingstfest theologische quaestiones und dubia behandelt.



242 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

doch meist ausgeschaltet zu habenx. Die Gefahr, daß die Predigt
rein theoretischen Aufgaben dienstbar gemacht oder gar zur
Schaustellung der Gelehrsamkeit benützt wurde, war groß und wurde durch
die erbaulichen Einführungen oder Auswertungen nicht wett gemacht.
Die Predigten gewannen so an theologischer Bedeutung, verloren aber

an religiösem Wert und innerer Geschlossenheit. Man gefiel sich in
scholastischen Erörterungen, oft in spitzfindigen Subtilitäten mit vielen
abstrakten und unfruchtbaren Reflexionen und prunkte mit profanem
Wissen und Zitaten aus allen möglichen Gebieten2 ; man wollte in diesen

Predigten bewußt mehr theologische Belehrung als religiöse Erbauung
vermitteln.

Von den Universitätspredigten drang diese Steigerung des

theologisch-lehrhaften Moments und der scholastischen Form auch in die
lateinischen Predigten vor, die vor dem Klerus oder den Klostergemeinden

gehalten wurden. Die Predigten des Konstanzer Konzils, von
denen wir noch gegen 200 besitzen, vermitteln wohl den besten
Einblick in Art und Geist der damaligen Gelehrtenpredigt. P. Arendt hat
in einer eingehenden Monographie diese Predigten behandelt und alles

Wissenswerte über ihre Form, ihre Hilfsmittel und Stoffquellen, ihren
religiösen und theologischen Gehalt mitgeteilts. Diese Ausführungen
treffen im Ganzen auch auf die damalige Universitätspredigt zu, nur
daß bei ihr die theologische Theorie und die scholastische Form noch
stärker vorherrschen, dafür aber ihr theologischer Gehalt vielfach höher

zu stellen ist.
Die damalige Gelehrtenpredigt gehört zum Typ der thematischen

Predigt ; ihr schematicher Aufbau, der allgemein eingehalten wird,
setzt sich « aus folgenden Stücken zusammen : Textspruch, Eingang,
Thema mit Einteilung, Abhandlung und Schluß » 4.

Die Predigt beginnt mit einem VorSpruch. Er wird nach einer
« zum unabänderlichen Kanon gewordenen Regel » der Heiligen Schrift
entnommen, wenn möglich den Texten der Tagesmesse oder des Tages-
offiziums. Nach den Anweisungen, welche die Traktate De arte prae-
dicandi geben, soll der Vorspruch sein : « de biblia sumptum, bene

1 Die Erörterung von Gegenargumenten und ihre Widerlegung gehört doch
zu den Seltenheiten in den Predigten. Soweit Einwände und Gegengründe
angeführt werden, wird die Erwiderung darauf gleich angefügt. Vgl. Lang, Heinrich
Totting von Oyta, S. 114.

2 Arendt, a. a. O. S. 35.
3 P. Arendt, Die Predigten des Konstanzer Konzils, Freiburg 1933.
4 Die folgenden Ausführungen lehnen sich an Darlegungen Arendts an.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 243

quotatum, quantitatem et qualitatem habens, non nimis breve et
nimis longum, sensum habens perfectum, conveniens diei » h Die Kunst
bestand darin, einen Text zu finden, der nicht bloß den Kern des

Themas enthielt, sondern zugleich die Grundlage für die übliche
Dreiteilung der Predigt darbot.

In dem kurzen Eingang der Predigt äußert man sich nach einer
oft recht floskelhaften Anrede der Zuhörer gerne über Anlaß und Zweck
des Festes oder der Predigt. Vielfach wird eine captatio benevolentiae
oder auch eine ausdrückliche protestatio, daß man keine dem
kirchlichen Glauben widerstreitende Lehre vortragen wolle, vorgebracht.
Immer wird dann mit einer Anrufung um göttlichen Beistand geschlossen ;

die zu Beginn des 14. Jahrhunderts allgemein übliche Formel : « Ideo

rogabimus » etc.3 ist gegen Ende des Jahrhunderts ebenso allgemein
durch eine Anrufung der Gottesmutter mit einem « Ave Maria » ersetzt.

Im exordium oder der introductio thematis versucht der Prediger
nun aus dem Vorspruch die Gliederung und den Aufbau seines Themas

abzuleiten. Dabei sind besonders zwei Schemata üblich : entweder wird
« nach dem einfachen thematischen Schema » die Disposition durch eine

logische oder psychologische Analyse aus dem Inhalt des Vorspruches

gewonnen, oder man sucht « nach dem kunstvolleren, textuellen Schema »

die Hauptpunkte der Gliederung mit den einzelnen Worten, bzw.
Satzteilen des Vorspruches in Übereinstimmung zu bringen. Immer ist man
bedacht, bei der Formulierung der drei Punkte der Predigt nicht bloß

einen inhaltlichen Parallelismus (concordantia), sondern womöglich einen

sprachlichen Gleichklang (consonantia) durch Rhythmus und Reim

zu erzielen. Oft wird die Gliederung in verschiedenen Variationen
wiederholt, immer mit dem Streben nach rhythmischer Entsprechung
der Glieder8, wobei oft schwer zu entscheiden ist, wo die Kunstfertigkeit
aufhört und die Manier beginnt.

1 Arendt, a. a. O. S. 36, Anm. 10.
2 Pelster, a. a. O. S. 205.
3 « Much weight is laid », so charakterisiert Pelster (a. a. O. S. 205) diese

Gepflogenheit um die Wende des 13. zum 14. Jahrhundert, « on making the
statements of the separate parts correspond in rhytm an end with the same rhyme.
The division is them impressed on the memory trough various repetitions in
different forms, and yet again with the use of rhymes ». « Praktischer Sinn und
Spielerei, Kunstfertigkeit und Manier gehen dabei Hand in Hand», so urteilt
darüber Arendt für den Beginn des 15. Jahrhunderts. Nur ein Beispiel für diese
übertriebene Sucht, sprachlichen Gleichklang bei Teilungen und Unterteilungen
zu erzielen, sei angeführt. Hugolin von Orvieto wählt zu seiner Universitätspredigt

auf das Fest der Apostel Philippus und Jakobus die Worte aus Cant. 2, 12 :



244 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

Bei der Behandlung des Themas (amplificatio, dilatatio thematis)
werden diese Hauptpunkte oft in ähnlicher Weise wieder untergeteilt.
In der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts werden bei den Universitätspredigten

auftauchende Probleme oft in der Form der quaestio gestellt
und ausführlich behandelt. Dadurch war aber wieder bedingt, daß diese

Predigten oft eine sehr große Ausdehnung annahmen. Für die

Universitätspredigten mußten die Statuten die Höchstdauer auf zwei Stunden

festlegen h Der Mangel an Zeit oder Interesse zwang vielfach die

Prediger, da sie den ersten Punkt zu ausführlich behandelt hatten, den

dritten Punkt, ja oft auch schon den zweiten Punkt, sehr zu verkürzen
oder ganz wegfallen zu lassen 2.

« Der Schluß der Predigt ist meistens kurz, oft nur ein Satz ; er
besteht in einer knappen Zusammenfassung der im Hauptteil
ausgeführten Gedanken oder in einer Peroration und schließt meist

mit einer Doxologie, einer Lobpreisung Christi oder der Trinität. »3

Dieser Aufbau diente aber, wie schon erwähnt, bei den großen

Predigten, wie sie an den Hauptfesten und bei besonders feierlichen

Flores apparuerunt in térra nostra. Die drei Hauptteile der Predigt gewinnt er
also : Das Schriftwort trifft auf die beiden Apostel zu ; denn sie waren :

Nitore Celebes in amictu puritatis.
Splendore célébrés in prospectu claritatis.
Amore fertiles in convictu caritatis.

Die Gliederung des 1. Teiles formuliert er also :

In vigore permanent casum nescientes.
In colore praeeminent Christum exprimentes.
In odore praevalent sensum demulcentes.

Die Apostel —, das ist der 2. Teil der Predigt — zeichnen sich aus :

Bina continentia carnis dominativa.
Summa diligentia finis perceptiva.
Arcta parcimonia oris restrictiva.

Im 3. Teil endlich werden die Apostel geschildert :

In terra nostra mundiali ut contemptores.
In terra nostra cordiali ut instructores.
In terra nostra sempiternali ut possessores.

(Nach Zumkeller, Hugolin von Orvieto und seine theologische Erkenntnislehre,

155 ff.)
1 King, a. a. O. II S. 100.
2 Für die Predigten in Oxford um 1290 stellt Pelster fest : « The third principal

division as is often the case was not further treadet owing to want of time »

(a. a. O. S. 206). Die gleiche Beobachtung macht Arendt für die Predigten
während des Konstanzer Konzils (a. a. O. S. 32).

3 Arendt, a. a. O. S. 58.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 245

Anlässen an den deutschen Universitäten üblich wurden, nur noch als

der äußere Rahmen, in den die Erörterung theologischer Fragen und

religiöser Probleme eingefügt wurde. Dabei war man um eine

Überleitung meist nicht verlegen. Jede Anknüpfung, auch wenn sie von
rein äußerlichen Beziehungen her genommen wurde, genügte, um zu
solchen gelehrten Untersuchungen abzuschweifen. Diese oft recht
ausgedehnten Exkurse sprengten den Aufbau der Predigt und gaben ihr,
zumal sie mit dem ganzen scholastischen Rüstzeug der Kathedergelehrsamkeit

ausgestattet wurden, einen eigenartig, für uns fremdartigen
Charakter. Man darf diese Sermones aber nicht mit den Maßstäben

messen, die wir heute an eine Predigt anlegen. Am ehesten gleichen
sie den Vorträgen, wie wir sie zur religiösen und theologischen Schulung
und Belehrung von Gebildeten veranstalten. Ihre scholastischen Formen
aber darf man weder ohne weiteres verurteilen, noch schlechthin verteidigen.

Sie sind zeitbedingt und zeitgebunden.

4. Der Aufbau der Katharinenpredigt des Heinrich von Langenstein

Das Fest der Patronin der Philosophischen Fakultät wurde, wie in
Paris und Oxford, so auch in Wien von der ganzen Universität offiziell

gefeiert. Der Mittelpunkt dieser Festfeier war der gemeinsame Gottesdienst

und die akademische Festpredigt. Unter den am Katharinenfest

gehaltenen Universitätspredigten 1 verdient die Predigt des Heinrich

von Langenstein wegen ihres programmatischen Inhalts besondere

Beachtung.
Dem Zweck der Festfeier entsprechend zielt die Predigt darauf

ab, die hl. Katharina als Patronin und Vorbild der Artistenfakultät zu
verherrlichen.

1 P. Glorieux verzeichnet in seinem Repertoire des maîtres en théologie
de Paris au XIIIe siècle, Paris 1933, folgende Universitätspredigten für das Fest
der hl. Katharina :

Barthélémy de Tours am 25. Nov. 1263 (Paris Nat. lat. 16482, fol. 344 vb-
346 vb),

Arnould le Bescochier für das Jahr 1270 (Paris Nat. lat. 15956, fol. 307 ra
und Nat. lat. 15034, fol. 40 va),

Adénulfe d'Anagni für das Jahr 1275 (Oxford Merton Coli. 237, fol. 103 v).
Einen sermo de beata Katarina von Wilhelm de Bosco verzeichnet Grabmann

für Class VI, cod. 36 der Markusbibliothek, fol. 215 v (Die Werke des hl. Thomas
von Aquin : BB XXII, 1/2, Münster 1931, S. 337). Vermerkt sei, daß auch von
Meister Eckhart eine Predigt auf « Schwester Katrei » erhalten ist (F. Pfeiffer,
Deutsche Mystiker des 14. Jahrhunderts, Leipzig 1875, II S. 448-475).



246 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

Der Vorspruch der Predigt : Doctrix est disciplinae Dei, ist aus

Sap. 8, 4 genommen. Das Lob, das der Sapientia gespendet wird, wird
auf Katharina übertragen, die als magistra und doctrix verehrt wurde.
Man darf annehmen, daß die Stelle in der Epistel der Festmesse gelesen

wurde. Viele Missalien der damaligen Zeit, z. B. das Missale von
Westminster, alle schwedischen Missalien und ebenso die vortridentinischen
Kölner Missalien von 1481-1525 haben unter den Lesungen, die sie für
das Commune unius virginis zur Auswahl stellen, an dritter Stelle den

Text von Sap. 7, 30-8, 4. In Köln ist diese Epistel im Missale von 1520

für das Fest der hl. Katharina vorgeschrieben L

Eine kurze Begründung der Festfeier dient als Eingangsgedanke.

Wir verehren die Heiligen hauptsächlich deswegen, weil wir Fürsprecher
am Throne Gottes brauchen. Die hl. Katharina gehört zum Chor der

Jungfrauen, die dem Lamme folgen und dem Thron Gottes nahe stehen,

und eignet sich so zur Fürsprecherin. Anschließend wird durch ein

Ave Maria der Beistand der virgo virginum erfleht (fol. 214 ra - 214 va ;

in unserer Edition S. 132).

In der nun folgenden introductio thematis legt Heinrich die Disposition

seiner Predigt vor. Er gewinnt die Dreigliederung seines Themas

durch die inhaltliche Analyse des Vorspruches, also nach dem thematischen

Schema. Der volle Begriff der disciplina Dei umschließt ein
Dreifaches : 1. geistige Durchbildung in der Lehre, 2. ethische Zucht im
Leben, 3. Standhaftigkeit in der Züchtigung und im Leid. In diesem

dreifachen Sinn muß der hl. Katharina die disciplina Dei zuerkannt
werden. Sie ist zur doctrix disciplinae Dei geworden : per scientiae et
doctrinae in alios eruditionem, 2. per morum et virtutum exemplarem
ostensionem, 3. per vitiorum castigationem et multorum tormentorum

passionem (fol. 214 vb ; S. 134, 8-13). Später (fol. 219 ra, S. 142, 35 sqq.)

bringt er diese Dreigliederung in einer anderen Variation und sucht sie

nun wenigstens teilweise nach dem textuellen Schema mit den Worten
des Vorspruches in Einklang zu bringen. In den Worten des Vorspruchs
kommt eine dreifache Auszeichnung der hl. Katharina zum Ausdruck :

1. ihre « dignitas magistralis » durch das Wort .doctrix', 2. ihre « puritas
virginalis » durch das Wort disciplina Dei, wenn man es in der zweiten

1 Missale ad usum Ecclesiae Westmonasteriensis. Ed. Jo. W. Legg. Fase. II,
Loridini 1893, P. 1099 ; G. Lindberg, Die schwedischen Missalien des Mittelalters,

1924, I S. 363.
Ich verdanke diese Angabe den gütigen Mitteilungen durch H. Prof. Dr.

Fr. Peters.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 247

Bedeutung im Sinne von ethischer Zucht versteht, und 3. ihre « passio

corporalis » durch das Wort disciplina, wenn man es in der dritten
Bedeutung im Sinne von Standhaftigkeit in der Züchtigung nimmt.

In der nunmehr erst (fol. 219 ra, S. 143) einsetzenden Durchführung
der drei angekündigten Hauptpunkte verweilt Heinrich sehr lange bei dem

ersten Punkt (fol. 219 ra - 225 rb), die beiden anderen Punkte werden

kürzer behandelt, am kürzesten der zweite Punkt, der von der puritas
virginalis (fol. 225 rb - 226 ra), etwas länger der dritte Punkt, der von
der passio corporalis der hl. Katharina (fol. 226 rb - 229 rb) handelt.

Welche Stellung im Aufbau der Predigt kommt aber nun den

langen Ausführungen zwischen der introductio thematis, wo sich die

erste Ankündigung der Dreiteilung findet (fol. 214 vb, S. 134), und der

Inangriffnahme des Themas nach der zweiten Ankündigung der drei

Hauptpunkte (fol. 219 ra, S. 142) zu In diesem Zwischenstück wird
auf Grund der Legende eine Schilderung vom Auftreten und Martyrium
der hl. Katharina gegeben. Sind diese Darlegungen dem ersten Hauptpunkt

einzugliedern, weil sie der ersten Ankündigung der drei Hauptpunkte

folgen Oder sind sie noch zur Einleitung zu rechnen, weil sie

der eigentlichen Behandlung der Hauptpunkte, die erst fol. 219 ra
einsetzt, vorausgehen Die Erklärung gibt die Predigt selbst. Dieses

Zwischenstück soll die notwendigen Voraussetzungen und Kenntnisse
für die Behandlung des Themas liefern ; sie dient der « declaratio thematis

», wie zu Beginn des Stückes (fol. 214 vb, S. 134, 5 und S. 134, 15)

gesagt wird, bzw. der « deductio thematis », wie es am Schlüsse dieser

Ausführungen heißt (fol. 219 ra, S. 143, 6). Der zusammenfassende

Bericht über das Leben und den Tod der Heiligen soll die Grundlage
schaffen, von der aus die Hauptpunkte im einzelnen entwickelt werden

können. Dabei hat der Prediger bewußt nur von der dignitas magi-
stralis der hl. Katharina gehandelt, d. h. er hat die Schilderung vor
allem auf den ersten Hauptpunkt, der dem Prediger vor allem am
Herzen liegt, ausgerichtet, die anderen zwei Punkte aber hat er nicht
ausdrücklich berücksichtigt : « Ut brevius antecedens possit declarari,
secundam et tertiam partem ipsius tangam aliqualiter in declaratione

primae partis (fol. 214 vb, S. 134, 15-17). Das Übergewicht des ersten
Teils der Predigt ist also von vorneherein beabsichtigt.

Der skizzenhafte Aufbau der Predigt stellt sich somit folgendermaßen

dar :

Einleitende Worte mit Begrüßung und invocatio (fol. 214 ra-va, S. 132).



248 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

Introductio thematis mit Ankündigung und Entwicklung der Haüpt-
gliederung (fol. 214 va-vb, S. 133-134).

Declaratio thematis mit der Darlegung des Hauptinhaltes der Legende ;

überleitend die zweite Ankündigung der dreiteiligen Hauptgliederung

(fol. 214 vb - 219 ra, S. 134-143).

I. Hauptteil: die dignitas magistralis der hl. Katharina (fol. 219 ra - 225

rb, S. 143-159).

II. Hauptteil : die puritas virginalis der hl. Katharina (fol. 225 rb - 226 ra)

III. Hauptteil : die passio corporalis der hl. Martyrin (fol. 226 rb - 229 rb).

Schluß : fol. 229 va.

In dieser Skizze wurde bisher mit Absicht ein großer und wesentlicher

Teil der Predigt unberücksichtigt gelassen, nämlich die

eingestreuten Quästionen, die nicht bloß einen ganz erheblichen Teil der

ganzen Predigt ausmachen, sondern auch jene Darlegungen enthalten,

um die es unserem Prediger vor allem zu tun ist. Solcher Einschiebsel

sind es besonders drei :

In der declaratio thematis, ehe Heinrich noch seinen Bericht über
die Legende vorlegt, beschäftigt er sich ganz allgemein und prinzipiell
mit den Faktoren, die bei der Bekehrung der Ungläubigen mitwirken.
Neben der Gnade und der seelischen Bereitschaft ist dazu die

Überzeugung von der Wahrheit des Christentums notwendig. Diese

Feststellung dient dem Prediger als Anknüpfungspunkt, um folgende Frage
aufzuwerfen : Quae sit via convincendi et manuducendi infideles ad

agnitionem veritatis fidei catholicae (fol. 215 va, S. 136). Der erste
Exkurs gilt also dem fundamentaltheologischen Aufweis, daß der

Offenbarungsanspruch des Christentums berechtigt ist.
Ein zweites Problem wird vom Prediger bei der Behandlung des

ersten Hauptpunktes angeschnitten. Nur kurz — in der Handschrift
macht es nur zwei Spalten aus — beschäftigt er sich mit seinem eigentlichen

Thema, der magistralen Würde der hl. Katharina. Die Bemerkung,
daß ihr Erfolg gegenüber den heidnischen Philosophen nur durch ihre
umfassenden Kenntnisse in allen Wissenschaften ermöglicht wurde,
liefert ihm nun den Anlaß, eine ganze Wissenschaftstheorie zu
entwickeln. Nach einer langen Erörterung über die Entstehung der
einzelnen Disziplinen werden klare Thesen über den Zusammenhang, die

Rangordnung und die gegenseitige Notwendigkeit der verschiedenen
Fakultäten aufgestellt. Zum Abschluß dieses Stückes wird dann noch
kurz die Frage aufgeworfen : Quid requiritur ad hoc quod aliquis sit



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 249

verus et laudabilis philosophus und werden drei dubia, die sich mit
der Haltung und Beurteilung der 50 von Katharina bekehrten Rhetoren

befassen, erörtert (fol. 219 va - 225 rb). Beim ersten Hauptpunkt hat der

Prediger somit nur zwei Spalten lang von der dignitas magistralis der

hl. Katharina gehandelt, durch lange 14 Spalten hindurch aber von den

Wissenschaften im allgemeinen.
Eine dritte A bschweifung findet sich bei der Ausführung des dritten

Hauptteiles. Wiederum werden dem eigentlichen Thema, dem

Martyrium der hl. Katharina, nur einige Sätze gewidmet. Die Not der

verfolgten Christen rief sie damals auf den Plan, in der Waffenrüstung
Gottes für die Kirche zu streiten. Mit den Worten : « Utinam beata

Katharina hodie audiret lugubrem planctum Syon, sponsae Christi,
matris ecclesiae » (fol. 226 rb) leitet daraufhin der Prediger zu Klagen
über die Mißstände der Kirche, über Simonie, Ablaßmißbrauch und
Schisma über, Darlegungen, die den ganzen dritten Hauptpunkt
ausfüllen (fol. 226 rb - 229 rb).

Wie sich die Exkurse in die Predigt einfügen, soll folgende Übersicht

veranschaulichen :

Einleitende Worte : fol. 214 ra-va.
Introductio thematis : fol. 214 va-vb.
Declaratio thematis : fol. 214 vb - 219 ra.

I. Exkurs über die Glaubensbegründung : fol. 215 va - 217 ra.

I. Hauptteil : 219 ra - 225 rb.

II. Exkurs über die Entstehung und das Verhältnis der Wissen¬

schaften und Fakultäten : fol. 219 va - 224 va.

II. Hauptteil : fol. 225 rb - 226 ra.

III. Hauptteil: fol. 226rb-229rb.
III. Exkurs über die Mißstände in der Kirche : fol. 226 rb - 229 rb.
So hat der angesehene und einflußreiche Organisator der Wiener

Universität das Patronatsfest der Philosophischen Fakultät benützt, um
vor der universitas magistrorum et scholarium drei Probleme zu erörtern,
die ihm besonders am Herzen lagen. Die drei Exkurse stehen in keinem
inhaltlichen Zusammenhang, sie finden ihre Verbindung durch das Fest
und — durch die Person des Redners.

Zunächst ist es der große Theologe, der seine Anschauungen über
die vernünftige Unterbauung des christlichen Glaubens darlegen will.
Er will damit einen Beitrag zur inneren Ausrichtung und Grundlegung
der christlichen Universität geben.

Beim zweiten Thema kommt der Organisator der sich entfaltenden

Divus Thomas 18



250 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

Universität zum Wort ; es geht ihm um den äußeren organischen Aufbau
und die Gliederung des Universitätskörpers nach Fakultäten und
Disziplinen. Es soll die Berechtigung dieses Aufbaues dargetan und das

harmonische Zusammenarbeiten aller Teile und das Bewußtsein der

Zusammengehörigkeit gefördert werden.
Die dritte Abschweifung wird durch die zeitbedingte Krise der

Kirche veranlaßt ; hier brechen die kirchenpolitischen Sorgen und
Anliegen des Predigers durch. Das Schisma dauert bereits 19 Jahre und
bedroht Einheit und Lebenskraft des Christentums. Heinrich hat von
Anfang an in den Reihen jener verantwortungsbewußten Männer
gestanden, die nach Wegen und Auswegen suchten, die Gefahr zu beseitigen.

Er hat sich als einer der ersten für die Notlösung der konziliaren
Theorie eingesetzt und in seinen Briefen ständig für die Wiederherstellung

der kirchlichen Einheit gearbeitet. Man kann sich nicht wundern,
wenn er bei dieser feierlichen Gelegenheit erneut seiner tiefen Sorge
über die Mißstände in der Kirche Ausdruck gibt.

Wenn man nun diese Zwischenstücke vom oratorischen Standpunkt
aus beurteilt, so können sie nur als Belastung der Predigt empfunden
werden. Die drei Exkurse machen zusammen beinahe zwei Drittel der

ganzen Predigt aus ; sie sind nur äußerlich mit der gedanklichen Struktur
des sermo verknüpft ; sie dienen — das gilt wenigstens von den beiden

ersten Exkursen — rein theoretischen Erörterungen, die in schulmäßiger
Form, ohne Rücksicht auf die Erfordernisse einer lebendigen Predigt,
vorgebracht werden ; sie sind mit viel profanem Stoff angefüllt ; namentlich

erscheint Aristoteles als geradezu beherrschende Autorität. Die

Berechtigung all dieser Bedenken wird man zugestehen müssen. Aber
ihr Gewicht vermindert sich sofort, wenn man bedenkt, daß wir es eben

nicht mit einer Predigt in unserem Sinne zu tun haben. Heinrich
verfolgt mit seiner Rede vor den Professoren und Studenten der Universität

wohl ähnliche Ziele, wie sie unseren Rektoratsreden oder den
Festreden bei Eröffnungen oder Jubiläen unserer Hochschulen vorschweben1 ;

er tat es in jener Form, wie sie dem Geschmack der Zeit entsprach.

(Fortsetzung folgt.)

1 Und gerade die gleichen Probleme, die Heinrich von Langenstein
aufwirft, vor allem die Frage nach dem Wesen und Sinn der Wissenschaft, nach dem
Verhältnis und der zweckmäßigen Gliederung ihrer verschiedenen Zweige im
Organismus der Universität, werden von den Gelehrten in Rektoratsreden oder
akademischen Programmschriften immer wieder behandelt ; es genügt an einige
Namen zu erinnern: Kant, Fichte, Schelling, Hegel, F. X. Kraus, E. Spranger,
M. Scheler, M. Weber, P. Simon, G. Häfele, E. Rothacker, K. Jaspers.


	Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein [Fortsetzung]

