Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 26 (1948)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Philosophie

H. U. v. Balthasar : Wahrheit. I. Wahrheit der Welt. — Einsiedeln,
Benziger. 1947. 312 SS.

Der Verfasser bezeichnet seine ein « Versuch » genannte Untersuchung
als « eine Entdeckungsfahrt in die Wahrheit ». Dabei hat er es nicht auf die
Wahrheitssicherung der Erkenntnis abgesehen. Die Existenz der Wahrheit
ist als eine Tatsache vorausgesetzt, und gefragt wird nach ihrem Wesen.
So kénnte man vermuten, das Wesen der Wahrheit im eigentlichen, d. i.
logischen Sinn, sei Hauptanliegen des Buches. Das ist es aber nicht. Im
Vordergrunde steht die ontologische Wahrheit, die Wahrheit als Eigen-
schaft des Seins. Weil aber das Wesen der Wahrheit in ihrer zweifachen
Bedeutung der volle Gegenstand der Untersuchung ist, ist diese «keine
Erkenntnistheorie, aber auch keine Ontologie und keine Theodizee ». Wegen
der Weite eines solchen Zieles muf3 da vieles « fragmentarisch und offen
bleiben ». .

Das Buch richtet sich nicht nur an Leute vom Fach, sondern an einen
weiteren Kreis von Gebildeten und diesen sucht es mit den Mitteln der
heutigen Denk- und Sprechweise die platonisch-aristotelische und die
augustinisch-thomistische Uberlieferung sowie die damit iibereinstimmenden
Einsichten neuzeitlichen Denkens nahezubringen.

Wenn V. sagt, er habe das Buch « so einfach als moglich geschrieben »,
muB man ihm das glauben. Schade, daB es ihm nicht méglich war, einzelne,
wesentliche Teile noch einfacher zu schreiben ! Aber es ist ihm gelungen,
die in selbstindiger und eindringender Weise durchdachten alten Wahr-
heiten heller zum Leuchten zu bringen, das Gewicht ihrer Bedeutung und
auch ihrer Schwierigkeiten einsichtiger zu machen, als das in der niich-
ternen Ausdrucksweise der Fachwissenschaft oft geschieht. Allerdings
erreicht die Form der Darstellung nicht immer die gewiinschte Genauigkeit
und Schirfé. Dessen ist V. sich selbst bewuBt, und wer ihm gerecht werden
will, darf nicht ohne weiteres wegen des Ausdrucks auch das damit Aus-
gedriickte beanstanden.

Zum Erweis des transzendentalen Charakters der ontologischen Wahr-
heit, die als Enthiilltheit des Seins, Erschlossenheit des Seins fiir ein Subjekt
bezeichnet wird, geht V. vom Bewulltsein aus. Aus der Tatsache, daB3
bestimmtes Sein bewuBt ist, Seiendes als solches Inhalt eines BewufB3tseins
ist, sich zeigt, ist nach ihm die Erkennbarkeit alles Seins einschluweise mit
ausgesprochen. Ein Hinweis auf das Sein als Formalobjekt des mensch-
lichen Verstandes einerseits, und auf die Verwirklichung dieses Inhaltes
in Innen- und AuBenwelt anderseits hitte der Ausfilhrung wohl eine festere



222 Literarische Besprechungen

Grundlage gegeben. So wire auch ein spdteres Problem besser vorbereitet :
ein Subjekt, dem das Sein als solches erschlossen ist, st68t nicht nur an ein
indifferentes, sondern an ein Seiendes mit der Qualitit des Gottlichen.

Die Beschreibung des Seienden, das fiir sich selbst enthiillt ist, sich
selbst erkennt und darum Subjekt genannt wird, enthélt schéne Gedanken.
Wenn aber beim menschlichen Subjekt die Spontaneitit der Sinne so grof3
ist, daB sie «die spezifischen Sinnesenergien hervorbringt », wiirde man gerne
erfahren, wie dann trotzdem das von den Sinnen abhidngige Verstandeserken-
nen logisch wahr im Sinne einer adaequatio intellectus ad rem sein kann.

Unter Voraussetzung einer solchen Spontaneitit sagt V., die Gegen-
stinde dieser Welt bediirften, «um selber zu sein, des subjektiven Raumes ».
Die Bedeutung des menschlichen Erkennens fiir die Dinge wird da iiber-
schatzt. Diesen ist es ganz gleichgiiltig, ob sie zu einem Objekt mensch-
lichen Erkennens werden — wie das an anderer Stelle (163) auch zugegeben
wird. — Die Ubersetzung eines Dinges in die erkenntnisméBige, intentionale
Daseinsweise bedeutet nicht fiir dieses, sondern fiir das erkennende Subjekt
eine Bereicherung.

Wo von der « Freiheit des Ob]ektes » die Rede ist, wird die Unabhéingig-
keit des Dinges vom Erkennen wieder iibersteigert. Jedes Seiende ist nach
dem MaBe seines Seinsgehaltes erkennbar. Wegen der Verschiedenheit des
Seinsgehaltes ist die Erkennbarkeit nicht, wie V. meint, eine « allen seienden
Dingen gleichmiBig zukommende Eigenschaft » (104). Aber Seiendes kann
sich dem Erkanntwerden nicht einfach entziehen, sich unerkennbar machen.
Es ist als solches unverhiillt und erschlossen. Deshalb ist die Intimitat
des Seienden, die V. offensichtlich schiitzen moéchte, besonders die der
geistbegabten Wesen, doch nicht eigentlich gefihrdet. Ein solches Wesen
ist ja in seiner Intimitit nicht Formalobjekt eines anderen Subjektes.
Und : wenn es im Bereich der geistigen Substanzen « ein Wesensgeheimnis
gibt ..., das der Schonung bedarf » (107), werden dann diese Wesen so von
ehrfurchtsloser Neugierde getrieben, daB eines vor dem andern sein Inne-
res schiitzen und verhiillen muf3?

In dem iiber « die Freiheit des Subjektes » Gesagten, scheint die plato-
nisch-augustinische. Uberlieferung mehr als die aristotelisch-thomistische
zu Wort zu kommen. Aber auch jene, die das Verhiltnis von Wahr- und
Gutsein, Erkennen und Lieben anders sehen als V., werden ihm zugeben
miissen, daB er iiber die Liebe und ihre Bedeutung Tiefes zu sagen weil.

Letzteres gilt auch von dem Kapitel : Die Welt der Bilder. Allerdings
verdunkeln die in der Darstellung gebrachten Bilder manchmal mehr als
sie erhellen. Der Ausdruck «Bild » ist selbst vieldeutig. Vorstellungen,
Worte, Kunstwerke sind Bilder, und auch die Sinnenwelt, sofern sie dem
Seinsgrund gegeniibergestellt wird. Des philosophisch nicht geschulten
Lesers wegen ware ein Hinweis auf die Verschiedenheit dieser Bilder wohl
am Platz gewesen. Die Sinnenwelt vor allem in ihrer Funktion als Bild
zu zeigen entspricht dem vom V. verfolgten Ziele. Dabei kommt ihr
Realitidtscharakter etwas zu kurz. Dieser in der Form des Akzidens ist der
andere Teil der ontologischen Wahrheit dieser Bilder. Und unter dieser
Riicksicht sind sie keineswegs « flichenhaft und geheimnislos ».



Literarische Besprechungen 223

Die Weltwahrheit, fiihrt V. weiter aus, ist dem weltlichen Sein ent-
sprechend ; und das ist ein « Sein im Nichts », ein bewegtes und werdendes
Sein, das auch da, wo es sich vom Nichts der Vollkommenheit zubewegt,
sich niemals ganz vom Nichts entfernt. Doch das ist noch nicht das Ganze.
Die irdische Wahrheit, sofern sie Wahrheit ist, ist trotz und in ihrer
Relativitit und Endlichkeit Splitter und Spiegel, in dem etwas von der
gottlichen Wahrheit sich ausdriickt. Wer das Endliche und das Ungeniigen
der Wahrheit in der Welt erkennt, der steht schon irgendwie jenseits dieser
Grenzen und Enden.

Auch die Leser, die nicht alle Gedanken des V. nachvollziehen kénnen,
werden die Ehrfurcht spiiren, die ihn vor dem Geheimnis des Seins erfiillt,
und vielleicht fangen sie wenigstens an zu staunen dariiber, daB Sein
wirklich, und Wahrheit wahr ist. Jos. Endres C. Ss. R.

C. Hotschl : Das Absolute in Hegels Dialektik. Sein Wesen und seine
Aufgabe im Hinblick auf Wesen und systematische Stellung Gottes als des
Actus Purus in der aristotelischen Akt-Potenz-Metaphysik. — Paderborn,
F. Schoéningh. 1941. 186 SS.

Nach der Periode einer vorwiegend im Zeichen des Widerspruchs und
der Abwehr stehenden Auseinandersetzung scheint fiir die scholastischen
Philosophen die Zeit eines Beriihrung und Begegnung suchenden Studiums
der Hegel’schen Philosophie heraufgekommen zu sein. Es geniigt zum
Zeugnis fiir den neu erwachten Willen zum Eindringen in die Hegel’sche
Gedankenwelt und zur Auslotung ihrer Tiefen an die Arbeiten von Engert,
Steinbiichel, Kuiper zu erinnern. Ihre Reihe findet in der vorliegenden
Studie eine aus gleich verstindniswilliger Haltung geschriebene Fort-
setzung, die sich eine aufs Ganze gehende Bewertung und kritische Beur-
teilung sogar nur als Fernziel vorgibt, dessen fruchtbare Verwirklichung
sie mit einer sorgfiltigen Klarlegung einiger im System Hegels grund-
legender Konzeptionen vorbereiten will. Den Ansto zu seiner Arbeit
empfing der Verf. wohl von den Ubereinstimmungen, die zwischen den
Wesensbestimmungen des Hegel’schen Absoluten und des aristotelischen
primus motor immobilis sich vorfinden und von der daran sich kniipfenden
Frage, welche philosophischen Lehren denn eigentlich die tiefgehenden
Verschiedenheiten ihrer Bedeutung und Funktion in den beiden Systemen
bedingen. Eine summarische Antwort lag auf der Hand: das héchste
Sein in Funktion der Akt-Potenz-Metaphysik auf der einen Seite, der
Dialektik als der Bewegung des Absoluten zu seiner voll entfalteten und
begriffenen Seinsfiille auf der anderen. Aber diese Antwort lud auch zu
ausfiihrlicher Darstellung und eingehenderem Nachweis ein, von denen der
Autor den Hegel betreffenden Teil voll durchgefiihrt, den Aristoteles an-
gehenden Teil im UmriB vorlegt. Das Hauptgewicht der Arbeit liegt so
bei der Aufzeigung des gegenseitigen Sich-Bedingens der Idee des Abso-
luten und der Dialektik im System Hegels.

Die Studie ist sehr sorgfiltig'gearbeitet und mit Umsicht und gutem
Urteil durchgefiihrt, wenn sie auch mitunter den Wunsch nach einer klarer



224 Literarische Besprechungen

hervortretenden Linienfithrung wach werden 148t. Der Verf. beriicksichtigt
eingehend die neueren Interpretationen, die die Dialektik von seiten der
Schrittmacher und Triager der « Hegel-Renaissance» gefunden hat. Die
betreffenden Arbeiten wverfolgen allerdings zumeist eine der Absicht des
Verf. gegensitzliche Tendenz: sie wollen die Dialektik gerade als eine
unabhdngig von den Voraussetzungen des absoluten Idealismus bestehende
und begriindete Form philosophischen Denkens erweisen. Trotzdem war
das Eingehen auf sie gewill gerechtfertigt. Am Zuriickbleiben ihrer Deut-
ungen hinter der Hegel'schen Vollgestalt einer alles Denken wie Sein um-
fassenden und ihren Aufbau gliedernden Dialektik tritt die Unabldsbarkeit
der letzteren von ihrem Subjekt, dem absoluten Geist, klar ans Licht. Es
will uns aber scheinen, da3 eine Bezugnahme auf die neueren Kritiker, die
Hegels Dialektik von den Lehren der traditionellen oder auf traditionellen
Grundlagen weitergebauten Formallogik aus angreifen, in gleichem Sinne
noch wertvolle Dienste hidtten leisten kénnen. Die Gegeniiberstellung der
Dialektik des Absoluter und der Realdialektik von immerhin noch stark
durch Hegel beeinfluBten Denkern hat weniger Aussicht, eine alle syste-
matischen Bedingtheiten erfassende Charakteristik der Hegel’schen Kon-
zeption zu ergeben, als sie ein Eingehen etwa auf Russells Einwande hitte
hervortreiben kénnen. Hegels Dialektik ist nicht nur in ihrer Allgegenwart,
Liickenlosigkeit und Zielstrebigkeit AusfluB seiner Idee des Absoluten,
sondern bis hinein zu ihren formallogischen Ansatzpunkten in der Auffassung
vom Sinn der Pridikation und der Funktion der Kopula, die gar nicht
anders verstanden werden kdnnen als von der Voraussetzung her, da8 der
Begriffsinhalt selbst (in seiner dialektisch entwickelten Fiille) das termi-
nierende Objekt der philosophischen Erkenntnis ist und daf3 unser Urteilen
Aussagen iiber Begriffe aufstellt.

Das letzte Kapitel unternimmt es, Aristoteles und Hegel auf die Grund-
ideen ihrer Systeme hin zu vergleichen. Der Verf. vermag eine ansehnliche
Reihe von Ubereinstimmungen, Parallelen, oft selbst von gleichlautenden
Formulierungen nachzuweisen, die indes — man ist versucht, hierin selbst
wieder ein dialektisches Umschlagen zu sehen — dem genaueren Vergleich
ebensosehr unversohnbare Unterschiede aufdecken. Die tatsdchlichen
Gemeinsamkeiten gehen zumeist nicht iiber die Fragestellungen und ihre
erste Entwicklung hinaus. Eine nach der Darlegung der Auswirkungen der
Dialektik auf Hegels Philosophie der Natur und des Geistes besonders
naheliegende Parallele hat der Verf. leider nur ganz kurz beriihrt. Hegels
‘Fiir-Sich, als Geschlossenheit in sich, die ihre Bestimmtheit in sich hat,
148t sich zum aristotelischen aktuellen Sein in Beziehung bringen und
erdffnet so den Ausblick auf einen weiter ausgreifenden Vergleich zwischen
der Ordnung der Seinsstufen nach Graden des Sich-Weggebens des Akts
an die Materie und dem Hegel’schen durch die dialektische Bewegung
organisierten System der Wirklichkeit. Die Strukturgemeinsamkeiten und
-verschiedenheiten der beiden Weltbilder hiatten sich diesem Vergleich viel-
leicht in einer stirker synthetischen Sicht erschlossen.

Der Autor betont mit Recht gegeniiber neueren rein logischen und
erkenntnistheoretischen Deutungen den « ontischen » Charakter der Hegel’



Literarische Besprechungen 225

I

schen Dialektik. Sie ist in der Tat die Bewegung der Wirklichkeit selbst
zu ihrer ganz entfalteten und erschlossenen Fiille. Ist es aber darum schon
angebracht — aufler in dem sehr vagen Sinn vieler Moderner —, von der
Metaphysik eines Denkers zu sprechen, dem der thematische Begriff der
Metaphysik nicht mehr besagt als die leere Identitit des Denkens mit sich
selbst, dem sich die metaphysischen Grundbegriffe so sehr verwandelt und
entstellt haben, dal er das héchste Objekt seiner Spekulation ebensosehr
als Nichts denn als Sein und als den ProzeB seiner Selbstverwirklichung
bestimmen kann ?

Rom, S. Anselmo. B. Thum 0. S. B.

L. M. Régis O.P.: L’opinion selon Aristote. (Publications de 1'Institut
d’Etudes Médiévales d'Ottawa, V). — Paris, J. Vrin. 1935. 284 pp.

Eingehend zeigt R., daB seit seinem ersten Auftreten bei Homer bis
zu Aristoteles das Wort Doxa einem kontinuierlichen Bedeutungswechsel
unterlag, der sich sogar noch von Plato zu Aristoteles wesentlich fort-
setzte, indem der Stagirite den von Plato {ibernommenen Begriff seinem
System einordnete und anpaBte,

S. 108 definiert er, nach Aristoteles, die Doxa als «ein Wahrschein-
lichkeitsurteil, dessen Gegenstand entweder das kontingente Sein der Sache
in ihrem konkreten und individuellen Dasein ist (unmittelbare Meinung),
oder das notwendige Sein, wenn es ficht in sich selbst, sondern in seinen
Akzidenzien erfaBt wird (mittelbare Meinung) ».

Man sieht, daB von Aristoteles die Doxa ganz und gar vom Objekt
her gesehen und bestimmt wird, wihrend eine spitere Auffassung, die schon
bei Thomas anzutreffen ist, sie vom Subjekt her definiert als den Zustand,
in dem sich unsere Erkenntnisfakultit befindet, wenn sie einem Urteil zu-
stimmt mit der Besorgnis, das entgegengesetzte kénnte wahr sein. Woraus
unter anderem hervorgeht, daB die aristotelische Doxa nicht mit der
thomistischen « opinio » identifiziert werden darf. Uber den Bedeutungs-
wandel, den das Wort Doxa nach Aristoteles bei dessen Kommentatoren,
sowohl den griechischen wie den mittelalterlichen, noch mitgemacht hat,
will der Autor in einem eigenen Bande handeln.

Nachdem die Natur der Doxa festgestellt ist, geht R. an die Beant-
wortung der Frage, inwiefern sie nach Aristoteles unsere Erkenntnis
bereichert, und zeigt, daB, wie die Wissenschaft, so auch die Doxa auf den
drei Gebieten des reinen Erkennens, des Handelns und des Machens als
B6%e Bewpmrexy, 8¢8a mpaxtind, 8dfa motntTixy eine nicht zu ersetzende Rolle
spielt,

Dem Kapitel iiber die 368 mpaxtixy ist eine sehr interessante Ab-
handlung iiber die GewiBheit (%xptBeia) bei Aristoteles, Thomas von Aquin
und den Modernen hinzugefiigt (S. 185-203), aus der hervorgeht, daB der
noch in jiingster Vergangenheit heil umstrittene Begriff « wahrscheinliche
GewiBheit » fiir Aristoteles gar nichts Widerspruchvolles einschlie3t.



226 Literarische Besprechungen

Die ganze Untersuchung ist sehr gewissenhaft und mit einer stellen-
weise fast weitschweifigen Umsicht durchgefiihrt. Thre Ergebnisse diirfen
von keiner aristotelisch orientierten Logik und Noetik vernachlassigt werden.

Rom, St. Anselmo. L. Thiry O. S. B.

Moraltheologie

0. Lottin O. S. B. : Principes de morale. Tome I : Exposé systéma-
tique, 344 p. Tome II : Compléments de doctrine et d’histoire, 277 p.
Louvain, Mont-César. 1947.

Le traité de morale fondamentale a été depuis un certain temps ’objet
de tant de recherches que l'on a quelquefois l'impression qu’il s’agit
d’un traité en formation. Dom L. a eu la trés heureuse idée de faire le
point et de préciser les positions acquises et 1’état actuel des problémes,
L’auteur était d’autant mieux préparé a cette besogne qu’il est un des
ouvriers les plus actifs et les plus féconds appliqués aux recherches et
travaux préparatoires dont nous avons parlé.

Le premier volume de Dom L. est un exposé systématique de toutes
les questions que comporte un traité de morale fondamentale ; le deuxiéme
a pour but d’alléger le premier en groupant dans une série de 28 petites
études des problémes historiques et doctrinaux qui n’auraient pu y étre
traités assez largement. Une assez lgongue introduction, au début du
premier volume, traite de la nature €t des méthodes de la science morale.

On est un peu surpris de voir cette introduction débuter par la
question : la morale est-elle une science spéculative ou pratique ? On était
en droit d’attendre 13 une définition répondant A la question : qu’est-ce
que la morale ? Comment, en effet, résoudre le probléme du caractére
spéculatif ou pratique de la morale avant d’avoir déterminé, grice a une
définition, son objet formel ?

Dom L. répond a la question qu’il pose en distinguant avec Maritain
une morale spéculativement pratique et une morale pratiquement pratique.
Mais il n’accepte pas la thése de cet auteur selon laquelle la philosophie
morale, pour étre une science vraie, devrait se subordonner a la théologie :
« I1'n’y a donc point de place, en dehors de la théologie morale, pour
une philosophie morale qui ne serait pas purement philosophique » (I 31).

Passant ensuite au probléme si grave et si discuté de 1l'organisation
de la théologie morale spéciale, il releve trés bien les lacunes d’une orga-
nisation établie d’aprés le décalogue ou d’aprés les vertus morales et
théologales ; contre un plan qui distribuerait la matiére d’aprés les vertus
évangéliques, il fait remarquer que « I’évangile est une prédication, non
un manuel » (I 37). Dans son « organisation idéale » l'auteur nous parait
moins heureux : on ne voit pas, dans la répartition des matiéres qu'il
propose, une idée vraiment directrice.

Dans son « plan de la théologie morale fondamentale » Dom L. use
d’'un procédé plus analytique : il renvoie au traité consacré aux normes



Literarische Besprechungen 227

de la moralité les questions qui regardent la fin derniére et commence
par parler de ’acte humain, d’abord au point de vue psychologique, ensuite
au point de vue moral. Apreés quoi il traite les sujets relatifs & la pratique
de la vie morale : conscience, prudence, péché, mérite. Dés lors il rejette
nettement l'identification, proposée a plusieurs reprises dans ces derniers
temps, des jugements de conscience et de prudence ; il soutient, au con-
traire, et & juste titre, « que le jugement de conscience n’est pas le
jugement prudentiel, mais qu’il le préceéde » (I 57 et plus loin).

I1 ne nous est pas possible de suivre ainsi l'auteur, pas & pas, a
travers chacun des deux volumes. Quelques détails nous paraissent cepen-
dant mériter une attention particuliére.

Dom L., on vient de le dire, rejette la doctrine de la fin derniére
dans le chapitre qui traite des normes de la moralité, et commence par
décrire le processus psychologique de l'acte humain. S’il avait introduit
son exposé sur l'acte humain par une définition de celui-ci, il n’aurait
pu éviter de parler de la fin vers laquelle est orienté tout acte humain ;
de 14 & mettre en téte d'un traité de morale fondamentale un chapitre
sur la vraie fin derniére de la vie humaine, il n’y avait qu'un pas, qu’il
aurait été parfaitement logique de franchir. Bien entendu, 1’'on peut pro-
céder autrement et préférer l'ordre adopté par Dom L.

On sait que pour saint Thomas 1’acte volontaire complet comprend
plusieurs actes partiels tant de l'intelligence que de la volonté. Dom L.
pense — a raison, croyons-nous — que saint Thomas est parvenu a cette
doctrine non pas tant & la suite d’une analyse psychologique que d’'une
enquéte historique ; ainsi saint Thomas tenterait-il d’appliquer & la réalité
psychologique les différents éléments trouvés chez ses maitres et prédé-
cesseurs, surtout chez Aristote, saint Jean Damascéne et Pierre Lombard.
« Il faut se rappeler ici comment s’est élaboré 1'exposé de la I-II q. 8-17.
Selon son habitude, saint Thomas eut & cceur de synthétiser en un tout
organique les divers éléments qu’il rencontrait dans la tradition scolaire... »
(IT 12). Faut-il s’étonner, dés lors, que cette adaptation procéde avec
quelque difficulté et qu’a l'occasion la ligne de couture ne soit que trop
visible ? Il parait donc un peu risqué de prendre le fameux schéme comme
base pour expliquer des notions difficiles, ainsi que le fait Dom L. pour
la définition classique de la loi, la classification des péchés internes, et
la distinction spécifique et numérique des péchés (I 72-79). Certes, cette
considération pourrait I’excuser de multiplier un acte donné, comme par
exemple le consensus (I 61-62), & condition, toutefois, qu’il y ait & cela
des motifs suffisants dans la réalité psychologique elle-méme. Ce qui
semble fort douteux : qu’est en effet ce consensus in simplicem volitionem
ou in intentionem, si ce n'est la simplex volitio elle-méme ou lintentio?
A raisonner comme le fait Dom L., il faudrait aussi introduire un con-
sensus in consensum et l'on n’en finirait plus.

Dans le paragraphe qui traite de la nature et du mode d’agir de la
raison pratique, Dom L. se demande de quelle raison, la spéculative ou
la pratique, relévent les actes de raison qui entrent dans la composition
de l'acte humain complet. Sa réponse n’est pas claire. D’un c6té il écrit :



228 Literarische Besprechungen

« Puisqu’il s’agit ici non pas de la science de I’acte humain, laquelle reléve
de la raison théorique et de la raison pratique, mais de l'acte humain lui-
méme, la raison qui en est le principe ne peut étre que la raison pratique »
(I 68). Peu aprés il ajoute : « La raison, l'intelligence comme telle, est
théorique, spéculative. D’elle-méme, elle ne vise qu’a connaitre la vérité ;
et, celle-ci connue, elle s’y repose. Si donc elle devient pratique, c’est a
cause d'un élément voisin, la volonté, qui I'imprégne de son dynamisme.
Si la premiére idée de la fin devient idée motrice, idée force, c’est parce
que cette fin, objet de la volonté, exerce sur I'étre pensant une véritable
causalité finale. On l’a suffisamment dit, c’est en vertu de !'intention
d’atteindre la fin que la raison s’enquiert des moyens d’'y parvenir, porte
sur ceux-ci un jugement théorique d’abord, pratique ensuite » (ibd). D’apreés
ce texte l'auteur semble vouloir attribuer la simple appréhension 4 1’in-
tellect spéculatif et ne faire commencer le domaine de l'intellect pratique
qu’'avec l'intention de la fin. Par contre a la page 71, revenant sur le
méme sujet, mais sans l'éclaircir davantage, il écrit : « En un sens, le
premier acte du processus, la simple idée du but & atteindre, apprehensio,
intellectus, reléve déja de la raison pratique. Le point de départ de I'intellect
pratique, écrit Aristote, est ce dont il y a désir, & savoir le but. » A notre
avis on ne peut en aucun sens dire que la simple appréhension reléve de
I'intellect pratique, car I'objet de la simple appréhension n’est jamais une
fin en tant que telle, mais une quiddité, et celle-ci n’est jamais opérable
en tant que telle. ,

En plusieurs endroits (voir particuliérement II 14, note 1) Dom L.
se demande comment s’insérent dans le processus psychologique de l'acte
humain la prudence et la conscience qui sont des données de 1'ordre moral.
Bien qu'’il rejette, et a juste titre, 1'identification du jugement de conscience
avec le jugement d’élection proposée par les PP. Gardeil et Beaudouin,
il apparait de son exposé que, pour lui, un exercice de la prudence et de
la conscience n’entre pas en ligne de compte pour l'inientio finis, mais
seulement pour l'electio medii, Or, la fin désirée est généralement une fin
particuliere — Dom L. parle d’'un but d’excursion (I 61). Cependant,
décider que je me rendrai a tel endroit plutdt qu’a tel autre pour passer
mes vacances, ou, en d’autres mots, le désir efficace d’'une fin particuliére
est un acte que je ne peux pas poser sans l'aide de la conscience et de la
prudence. Il est vrai que 'on ne délibére pas au sujet de la fin, mais cela
ne vaut que pour la seule fin que l'on convoite par nécessité de nature,
a savoir notre propre bonheur.

A la fin du chapitre qui traite de l'imputabilité de l'acte humain,
on lit : « Peu nombreux sont les actes pleinement humains » (I 106).
Dom L. veut-il dire par la : peu nombreux sont les péchés mortels ? Plus
loin (297), il examine les conditions requises pour le péché mortel et il
écrit : « ... De la trois conditions : I'une du coté de 'objet, & savoir une
matiére grave ; les deux autres du c6té du sujet, & savoir une advertance
parfaite et un consentement entier. ... L’advertance est parfaite quand
elle procéde d’une raison en pleine possession de ses moyens, sans qu’elle
soit pour autant la plus parfaite possible.» Par cette restriction, 1’auteur



Literarische Besprechungen 229

semble vouloir dire qu’un acte humain, sans étre pleinement humain, peut
I’étre suffisamment pour constituer un péché mortel : en ce sens nous
serions d’accord avec lui.

Dom L. parle longuement de la norme de la moralité : I 109-159;
IT 115-137. 11 le fait avec beaucoup de clarté et non sans originalité. Mais
on regrette d’autant plus d’avoir & relever dans le texte du volume I une
contradiction qui est plus, cependant, dans les termes que dans la pensée.
Dom L. distingue une triple moralité : moralité objective naturelle, mora-
lité objective positive, moralité formelle. A chacune de ces moralités corres-
pond une régle prochaine, & savoir : la raison naturelle, la loi positive et
la conscience. Or, p. 147, la raison naturelle, norme de la moralité objec-
tive naturelle, est proclamée, et & juste titre, une norme impersonnelle
(comme d’ailleurs la loi positive en tant que norme de la moralité objec-
tive) ; par contre, dans les pages 129-130, cette méme raison naturelle
est donnée comme une norme personnelle : La raison naturelle « n’est
aucunement je ne sais quel intellect agent, le méme pour tout le genre
humain, et planant, impersonnel, au-dessus des individus. Elle est la raison
personnelle édictant ce qui est conforme & la nature humaine de tel
individu placé dans telles circonstances ». Y-a-t-il contradiction entre la
page 130 et la page 147 ? Non, certes | Encore aurait-il fallu ajouter un
mot d’explication pour éviter le malentendu que risque de provoquer
une telle fagcon de s’exprimer. En outre, peut-on dire que la raison natu-
relle soit la raison personnelle édictant ce qui est conforme & la nature
humaine de tel individu placé dans telles circonstances ? Si ce qui est
conforme a la nature humaine dans telles circonstances, ou en d’autres
termes, si ce -que j'ai & faire hic et nunc m’était toujours dicté purement
et simplement par la raison naturelle, & quoi me serviraient la conscience et
la prudence ?

L’étude Ve du deuxi¢me volume s’occupe des relations entre la loi
naturelle et le droit naturel (33-36). Dom L. pense que pour saint Thomas
ces deux notions sont interchangeables et qu’il n'y a, par conséquent,
pas lieu de distinguer entre droit naturel et morale naturelle. Cependant,
d’apres II-II, 57, 1, le droit est l'objet de la vertu de justice. Or, & coté
de la justice, il y a trois autres vertus qui sont bien du domaine de la loi
naturelle sans &tre de celui du droit naturel. Qui, par exemple, s’enivre
avec son propre vin n’a certainement pas offensé formellement la justice,
c’est-a-dire une obligation relevant du droit naturel, mais bien une obli-
gation relevant de la loi naturelle, celle-1a précisément qui I’oblige & garder
la mesure dans les voluptés corporelles, c’est-a-dire la tempérance. Il n'y
a donc pas lieu d’identifier morale naturelle et droit naturel, mais bien
plutdt faut-il dire que la morale comprend le droit comme le tout la partie.

Dans 'étude VIIe Dom L. examine le probléme si subtil des relations
qui existent entre le bien privé et le bien commun. Il compare avec beau-
coup d’objectivité les textes de saint Thomas en tenant compte du chemi-
nement de sa pensée et constate que le saint Docteur ne cesse de reven-
diquer la dignité de la personne humaine en méme temps qu'il souligne
la prédominance du bien commun sur le bien privé. Nous trouvons trés



230 Literarische Besprechungen

heureuse la fagon dont Dom L. concilie les deux points de vue sans recourir
a la distinction entre individu et personne qui est devenue classique en
cette matiére. « La raison d’étre de la société est finalement le perfection-
nement de l'individu. Mais ce perfectionnement méme exige que l'indi-
vidu s’ordonne, se subordonne au bien commun » (II 72). Faisant un pas
de plus nous dirions que le bien commun, étant au profit et au service
du perfectionnement de l'individu, une opposition véritable entre le bien
commun et le bien privé devient impossible et chaque fois que le bien
privé ne s’accorde pas avec le bien commun c’est d'un faux bien qu'il
s’agit, d'un bien qui ne servirait pas au perfectionnement de l’'individu
en question. Par conséquent, dire que je sacrifie mon intérét particulier
au bien commun signifie que je sacrifie un bien trompeur & mon vrai bien.

A Yoccasion, l'auteur ne craint pas d’abandonner des positions qui
semblaient définitivement acquises au thomisme. Ainsi reprend-il au
volume II, 213-240, ce qu'il avait déja exposé dans son petit livre intitulé
« Aux sources de notre grandeur morale » : point n’est besoin, pour expli-
quer le fonctionnement de notre vie surnaturelle, d’&dmettre les vertus
morales infuses et les dons du Saint-Esprit, I'influence des vertus théo-
logales, et notamment de la charité, étant suffisante pour assurer la conna-
turalité de l’acte surnaturel avec son principe et pour créer dans l’dAme
la souplesse requise pour capter l'action du Saint-Esprit. Nous avouons
ne pas comprendre qu'un acte de la vertu naturelle de justice puisse
devenir un acte de justice surnaturelle simplement parce qu'il est produit
sous l'influence de la vertu théologale, c’est-a-dire surnaturelle, de charité.
Autre chose est la charité, autre chose la justice. Un acte de justice
surnaturelle ne peut avoir pour principe qu’une vertu surnaturelle, c’est-
a-dire infuse, de justice.

L’on s’étonnera peut-étre de trouver surtout des réserves dans cette
recension. Que l’on ne croie pas cependant que les grandes qualités de
I'ouvrage de Dom L. nous aient échappé; nous aurions simplement cru
mériter le reproche d’outrecuidance si nous avions voulu distribuer des
encouragements et des approbations & un auteur qui est d’ores et déja
estimé par tous comme un travailleur acharné et un maitre incontesté.

Rome, St-Anselme, L. Thiry O. S. B.

St. T. Bettencourt O. S. B.: Doctrina ascetica Origenis. (Studia Ansel-
miana XVI). — Romae, Libreria Vaticana. 1945. xvi-156 SS.

Hatte W. Volker (Das Vollkommenheitsideal des Origenes, 1931) mehr
den Aufstieg der Seele zu Gott behandelt, so stellt vorliegende Ergdnzung
mehr den Kampf gegen die Ddmonen dar; denn in diesem besteht nach
Origenes wesentlich die Aszese. Die Voraussetzung liegt in der Lehre des
Alexandriners, es gebe eine einzige Natur der Geister, die Aufspaltung
derselben in Engel, Menschen, Dimonen, samt der Erschaffung der Welt,
sei die Folge des siindhaften Abfalls des Geschopfes. Der Mensch, zwischen
Engel und Dimonen gestellt, wird Gegenstand eines heilen Kampfes. Er



Literarische Besprechungen 231

selbst kann und muB sich fiir die einen oder die anderen entscheiden
(Kap. I).

Genossen des streitenden Menschen sind die Engel und die Damonen.
Nach dem Fall und vor der Erlésung war der Kampf vorzugsweise ein
kollektiver der entzweiten Vélker und ihrer Engel ; nach der Erlésung ist
es ein Ringen um die einzelne Seele. Die Erlésung ist wesentlich ein Sieg
iiber die bosen Engel, deren die guten nicht Meister wurden. Christus
ist insofern selbst ein Engel, der stirkere Engel Gottes. Diese Verbindung
von Erlésungslehre und Engellehre drédngt Origenes auf abwegige Bahnen.
In dem MaBe als der Mensch sich in die Siinde verstrickt, gerit er unter
die Macht der Diamonen, wird ihnen dhnlich, nimmt an ihrer Natur teil.
In dem MaBe als er sich der Vollkommenheit nihert wird er selber den
Engeln gleich, kann er ihres Schutzes entbehren. Der ethischen Haltung
entspricht somit die ontische Bestimmung (Kap. II).

Die Waffen, mit denen der Soldat Gottes in den Kampf zieht, sind
das Wort Gottes (in der kirchlichen Uberlieferung oder in der Schrift),
Wachsamkeit, tugendhaftes Leben (besonders Flucht vor weltlichen
Geschiften), Gebet, das dieser Welt entriickt zu hoheren Sphiren hin
(Kap. III).

Die Waffen des Teufels sind diese Welt und ihre Institutionen, sofern
sie dimonischer Macht unterworfen sind ; Naturkrifte, heidnischer Kult
und Militirdienst, Magie und Wahrsagerei, heidnische Philosophie und
Literatur (Kap. IV).

' Der geistige Kampf wird in jeder einzelnen Seele ausgefochten. In
der freien Entscheidung liegt die letzte Ursache der Siinde. Durch kérper-
liche und seelische Anfechtungen sucht Satan den Mensch zum Abfall
vom Logos zu verleiten. Die Versuchungen sind, in steigender Ordnung,
menschliche (von seiten der Welt und der Begierlichkeit), iibermenschliche
(unmittelbar durch den Teufel verursacht, insbesonders die blutige Ver-
folgung), gottliche, sofern Gott selbst die Seele liutert durch Entziehung
jeglichen Trostes, den sie in der Schrift fand (Kap. V).

Der Sieg des Teufels ist die Siinde. Diese ist immer die Folge einer
mangelnden Erkenntnis, ein « Factum alogon». Sie schwicht, ja totet
den in der Seele wohnenden Logos (stoische Lehre vom universalen Welt-
logos und dem Teillogos der Seele), teilt ihr dafiir dimonische Eigenschaften
mit. Eine ontische Verschlechterung (Krankheit, Tod) geht Hand in Hand
mit der ethischen. Der Siinder fillt in die Knechtschaft Satans, wird zu
dessen Ebenbild, wird fiir héhere Erkenntnis unfihig, versinkt im Fleisch-
lichen, ist aus dem Teufel und der Materie geboren. Seine Seele, Buhlerin
der Diamonen, gebiert stets neue Untaten ; die schlimmste ist der Glaubens-
abfall (Intellektualismus). Wie die Guten mit dem Wort als ihrem Haupt
einen Leib bilden, so die Bosen mit Satan einen Leib der Siinde. Der
Begriff der Siinde ist somit ganz von der plantonischen Philosophie der
Teilnahme bestimmt (Teilnahme am « Alogon»). Die Unterscheidung in
« Ordo logicos und alogos » entspricht unserer Unterscheidung in « Stand
der Gnade und Stand der Siinde », geht jedoch tiefer, weil er auf die Seins-
ordnung tibergreift (Kap. VI).



232 Literarische Besprechungen

Dem Sieg der Seele folgt als Preis die Gleichheit mit den Engeln, die
Teilnahme am Wort, die Verdhnlichung mit ihm. Wie der Glaubensabfall
die schwerste Niederlage ist, so das blutige Glaubensbekenntnis der héchste
Triumph tiiber den Teufel. Das Martyrium befreit von den Fesseln des
Korpers und der materiellen Welt. Aber auch der tigliche Kampf der
Seele ist ein verborgenes Martyrium, ein Niederringen des teuflischen Wider-
sachers, eine Teilnahme am Leiden und am Erlésungswerk Christi. Er
fithrt durch die Vernichtung des Bosen das Ende des Widerstreites und
der Welt herbei (Kap. VII).

Drei Sonderfragen : Die Engel der Vélker, der Einzelseelen, die Teufel
als Ursache der acht Hauptlaster werden abschlieBend in Exkursen be-
handelt. :

Die sorgfiltige Arbeit gehort ebenso gut in das Gebiet der Philosophie,
Dogmatik und Religionsgeschichte wie jenes der Aszetik. Sie ruft die Bedeu-
tung des Alexandriners fiir die vielen Bewunderer spaterer Zeit von neuem
in Erinnerung. Mit Recht wurde immer wieder auf die enge Verbindung
von sittlicher Ordnung und Seinsordnung bei Origenes hingewiesen. Man
ist sogar versucht, noch weiter zu gehen und sich die Frage zu stellen, ob
all das, was Origenes aus Schrift und Uberlieferung schépft, fiir ihn Wirk-
lichkeit bedeute oder bloe Allegorie einer tieferen, der griechischen Philo-
sophie entlehnten Metaphysik sei. Einer solchen Annahme widerspricht
jedoch die von Origenes wiederholt betonte Kirchlichkeit und das Beispiel
seines heroischen Lebens. Ein Seitenblick auf die zeitgendssischen Neu-
platoniker ist indessen wohl erlaubt, und der dauernde Widerspruch seiner
Philosophie mit der christlichen Lehre bleibt bestehen. Vorteilhaft wire
dieser philosophische Rahmen, der der Aszetik ihren vollen Sinn gibt,
noch weiter ausgefiihrt worden. Die Origenes allegorisierender Schrift-
auslegung entlehnten Titel der einzelnen Kapitel und Abschnitte (Satrapae
Iahwe, « Buccina cornea », « Gigantes Hiericho » usw.) erschweren das Ver-
standnis und erfiillen ihren Zweck, vor allem im Inhaltsverzeichnis, schlecht.
Ob Hermas als erster lehrt, ein guter und ein bdser Engel begleite den
Menschen ? Hermas scheint als Quelle Barnabas 18,1 (vgl. 2,10 ; 4, 10. 13 ;
9, 4), bezw. eine der Fassungen der Didache, zu benutzen.

Freiburg. 0. Perler.



	Literarische Besprechungen

