
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Philosophie

H. U. v. Balthasar : Wahrheit. I. Wahrheit der Welt. — Einsiedeln,
Benziger. 1947. 312 SS.

Der Verfasser bezeichnet seine ein « Versuch » genannte Untersuchung
als « eine Entdeckungsfahrt in die Wahrheit ». Dabei hat er es nicht auf die
Wahrheitssicherung der Erkenntnis abgesehen. Die Existenz der Wahrheit
ist als eine Tatsache vorausgesetzt, und gefragt wird nach ihrem Wesen.
So könnte man vermuten, das Wesen der Wahrheit im eigentlichen, d. i.
logischen Sinn, sei Hauptanliegen des Buches. Das ist es aber nicht. Im
Vordergrunde steht die ontologische Wahrheit, die Wahrheit als Eigenschaft

des Seins. Weil aber das Wesen der Wahrheit in ihrer zweifachen
Bedeutung der volle Gegenstand der Untersuchung ist, ist diese « keine
Erkenntnistheorie, aber auch keine Ontologie und keine Theodizee ». Wegen
der Weite eines solchen Zieles muß da vieles « fragmentarisch und offen
bleiben ».

Das Buch richtet sich nicht nur an Leute vom Fach, sondern an einen
weiteren Kreis von Gebildeten und diesen sucht es mit den Mitteln der
heutigen Denk- und Sprechweise die platonisch-aristotelische und die
augustinisch-thomistische Überlieferung sowie die damit übereinstimmenden
Einsichten neuzeitlichen Denkens nahezubringen.

Wenn V. sagt, er habe das Buch « so einfach als möglich geschrieben »,

muß man ihm das glauben. Schade, daß es ihm nicht möglich war, einzelne,
wesentliche Teile noch einfacher zu schreiben Aber es ist ihm gelungen,
die in selbständiger und eindringender Weise durchdachten alten Wahrheiten

heller zum Leuchten zu bringen, das Gewicht ihrer Bedeutung und
auch ihrer Schwierigkeiten einsichtiger zu machen, als das in der
nüchternen Ausdrucksweise der Fachwissenschaft oft geschieht. Allerdings
erreicht die Form der Darstellung nicht immer die gewünschte Genauigkeit
und Schârfé. Dessen ist V. sich selbst bewußt, und wer ihm gerecht werden
will, darf nicht ohne weiteres wegen des Ausdrucks auch das damit
Ausgedrückte beanstanden.

Zum Erweis des transzendentalen Charakters der ontologischen Wahrheit,

die als Enthülltheit des Seins, Erschlossenheit des Seins für ein Subjekt
bezeichnet wird, geht V. vom Bewußtsein aus. Aus der Tatsache, daß
bestimmtes Sein bewußt ist, Seiendes als solches Inhalt eines Bewußtseins
ist, sich zeigt, ist nach ihm die Erkennbarkeit alles Seins einschlußweise mit
ausgesprochen. Ein Hinweis auf das Sein als Formalobjekt des menschlichen

Verstandes einerseits, und auf die Verwirklichung dieses Inhaltes
in Innen- und Außenwelt anderseits hätte der Ausführung wohl eine festere



222 Literarische Besprechungen

Grundlage gegeben. So wäre auch ein späteres Problem besser vorbereitet :

ein Subjekt, dem das Sein als solches erschlossen ist, stößt nicht nur an ein
indifferentes, sondern an ein Seiendes mit der Qualität des Göttlichen.

Die Beschreibung des Seienden, das für sich selbst enthüllt ist, sich
selbst erkennt und darum Subjekt genannt wird, enthält schöne Gedanken.
Wenn aber beim menschlichen Subjekt die Spontaneität der Sinne so groß
ist, daß sie « die spezifischen Sinnesenergien hervorbringt », würde man gerne
erfahren, wie dann trotzdem das von den Sinnen abhängige Verstandeserken-
nen logisch wahr im Sinne einer adaequatio intellectus ad rem sein kann.

Unter Voraussetzung einer solchen Spontaneität sagt V., die Gegenstände

dieser Welt bedürften, « um selber zu sein, des subjektiven Raumes ».

Die Bedeutung des menschlichen Erkennens für die Dinge wird da
überschätzt. Diesen ist es ganz gleichgültig, ob sie zu einem Objekt menschlichen

Erkennens werden — wie das an anderer Stelle (163) auch zugegeben
wird. — Die Übersetzung eines Dinges in die erkenntnismäßige, intentionale
Daseinsweise bedeutet nicht für dieses, sondern für das erkennende Subjekt
eine Bereicherung.

Wo von der « Freiheit des Objektes » die Rede ist, wird die Unabhängigkeit
des Dinges vom Erkennen wieder übersteigert. Jedes Seiende ist nach

dem Maße seines Seinsgehaltes erkennbar. Wegen der Verschiedenheit des

Seinsgehaltes ist die Erkennbarkeit nicht, wie V. meint, eine « allen seienden
Dingen gleichmäßig zukommende Eigenschaft » (104). Aber Seiendes kann
sich dem Erkanntwerden nicht einfach entziehen, sich unerkennbar machen.
Es ist als solches unverhüllt und erschlossen. Deshalb ist die Intimität
des Seienden, die V. olfensichtlich schützen möchte, besonders die der
geistbegabten Wesen, doch nicht eigentlich gefährdet. Ein solches Wesen
ist ja in seiner Intimität nicht Formalobjekt eines anderen Subjektes.
Und : wenn es im Bereich der geistigen Substanzen « ein Wesensgeheimnis
gibt das der Schonung bedarf » (107), werden dann diese Wesen so von
ehrfurchtsloser Neugierde getrieben, daß eines vor dem andern sein Inneres

schützen und verhüllen muß?
In dem über « die Freiheit des Subjektes » Gesagten, scheint die plato-

nisch-augustinische Überlieferung mehr als die aristotelisch-thomistische
zu Wort zu kommen. Aber auch jene, die das Verhältnis von Wahr- und
Gutsein, Erkennen und Lieben anders sehen als V., werden ihm zugeben
müssen, daß er über die Liebe und ihre Bedeutung Tiefes zu sagen weiß.

Letzteres gilt auch von dem Kapitel : Die Welt der Bilder. Allerdings
verdunkeln die in der Darstellung gebrachten Bilder manchmal mehr als
sie erhellen. Der Ausdruck « Bild » ist selbst vieldeutig. Vorstellungen,
Worte, Kunstwerke sind Bilder, und auch die Sinnenwelt, sofern sie dem
Seinsgrund gegenübergestellt wird. Des philosophisch nicht geschulten
Lesers wegen wäre ein Hinweis auf die Verschiedenheit dieser Bilder wohl
am Platz gewesen. Die Sinnenwelt vor allem in ihrer Funktion als Bild
zu zeigen entspricht dem vom V. verfolgten Ziele. Dabei kommt ihr
Realitätscharakter etwas zu kurz. Dieser in der Form des Akzidens ist der
andere Teil der ontologischen Wahrheit dieser Bilder. Und unter dieser
Rücksicht sind sie keineswegs « flächenhaft und geheimnislos ».



Literarische Besprechungen 223

Die Weltwahrlieit, führt V. weiter aus, ist dem weltlichen Sein
entsprechend ; und das ist ein « Sein im Nichts », ein bewegtes und werdendes
Sein, das auch da, wo es sich vom Nichts der Vollkommenheit zubewegt,
sich niemals ganz vom Nichts entfernt. Doch das ist noch nicht das Ganze.
Die irdische Wahrheit, sofern sie Wahrheit ist, ist trotz und in ihrer
Relativität und Endlichkeit Splitter und Spiegel, in dem etwas von der
göttlichen Wahrheit sich ausdrückt. Wer das Endliche und das Ungenügen
der Wahrheit in der Welt erkennt, der steht schon irgendwie jenseits dieser
Grenzen und Enden.

Auch die Leser, die nicht alle Gedanken des V. nachvollziehen können,
werden die Ehrfurcht spüren, die ihn vor dem Geheimnis des Seins erfüllt,
und vielleicht fangen sie wenigstens an zu staunen darüber, daß Sein
wirklich, und Wahrheit wahr ist. Jos. Endres C. Ss. R.

C. Hötschl : Das Absolute in Hegels Dialektik. Sein Wesen und seine

Aufgabe im Hinblick auf Wesen und systematische Stellung Gottes als des

Actus Purus in der aristotelischen Akt-Potenz-Metaphysik. — Paderborn,
F. Schöningh. 1941. 186 SS.

Nach der Periode einer vorwiegend im Zeichen des Widerspruchs und
der Abwehr stehenden Auseinandersetzung scheint für die scholastischen

Philosophen die Zeit eines Berührung und Begegnung suchenden Studiums
der Hegel'schen Philosophie heraufgekommen zu sein. Es genügt zum
Zeugnis für den neu erwachten Willen zum Eindringen in die Hegel'sche
Gedankenwelt und zur Auslotung ihrer Tiefen an die Arbeiten von Engert,
Steinbüchel, Kuiper zu erinnern. Ihre Reihe findet in der vorliegenden
Studie eine aus gleich verständniswilliger Haltung geschriebene
Fortsetzung, die sich eine aufs Ganze gehende Bewertung und kritische
Beurteilung sogar nur als Fernziel vorgibt, dessen fruchtbare Verwirklichung
sie mit einer sorgfältigen Klarlegung einiger im System Hegels
grundlegender Konzeptionen vorbereiten will. Den Anstoß zu seiner Arbeit
empfing der Verf. wohl von den Übereinstimmungen, die zwischen den
Wesensbestimmungen des Hegel'schen Absoluten und des aristotelischen
primus motor immobilis sich vorfinden und von der daran sich knüpfenden
Frage, welche philosophischen Lehren denn eigentlich die tiefgehenden
Verschiedenheiten ihrer Bedeutung und Funktion in den beiden Systemen
bedingen. Eine summarische Antwort lag auf der Hand : das höchste
Sein in Funktion der Akt-Potenz-Metaphysik auf der einen Seite, der
Dialektik als der Bewegung des Absoluten zu seiner voll entfalteten und
begriffenen Seinsfülle auf der anderen. Aber diese Antwort lud auch zu
ausführlicher Darstellung und eingehenderem Nachweis ein, von denen der
Autor den Hegel betreffenden Teil voll durchgeführt, den Aristoteles
angehenden Teil im Umriß vorlegt. Das Hauptgewicht der Arbeit liegt so
bei der Aufzeigung des gegenseitigen Sich-Bedingens der Idee des Absoluten

und der Dialektik im System Hegels.
Die Studie ist sehr sorgfältig gearbeitet und mit Umsicht und gutem

Urteil durchgeführt, wenn sie auch mitunter den Wunsch nach einer klarer



224 Literarische Besprechungen

hervortretenden Linienführung wach werden läßt. Der Verf. berücksichtigt
eingehend die neueren Interpretationen, die die Dialektik von Seiten der
Schrittmacher und Träger der « Hegel-Renaissance » gefunden hat. Die
betreffenden Arbeiten verfolgen allerdings zumeist eine der Absicht des
Verf. gegensätzliche Tendenz : sie wollen die Dialektik gerade als eine
unabhängig von den Voraussetzungen des absoluten Idealismus bestehende
und begründete Form philosophischen Denkens erweisen. Trotzdem war
das Eingehen auf sie gewiß gerechtfertigt. Am Zurückbleiben ihrer
Deutungen hinter der Hegel'schen Vollgestalt einer alles Denken wie Sein
umfassenden und ihren Aufbau gliedernden Dialektik tritt die Unablösbarkeit
der letzteren von ihrem Subjekt, dem absoluten Geist, klar ans Licht. Es
will uns aber scheinen, daß eine Bezugnahme auf die neueren Kritiker, die
Hegels Dialektik von den Lehren der traditionellen oder auf traditionellen
Grundlagen weitergebauten Formallogik aus angreifen, in gleichem Sinne
noch wertvolle Dienste hätten leisten können. Die Gegenüberstellung der
Dialektik des Absoluten und der Realdialektik von immerhin noch stark
durch Hegel beeinflußten Denkern hat weniger Aussicht, eine alle
systematischen Bedingtheiten erfassende Charakteristik der Hegel'schen
Konzeption zu ergeben, als sie ein Eingehen etwa auf Russells Einwände hätte
hervortreiben können. Hegels Dialektik ist nicht nur in ihrer Allgegenwart,
Lückenlosigkeit und Zielstrebigkeit Ausfluß seiner Idee des Absoluten,
sondern bis hinein zu ihren formallogischen Ansatzpunkten in der Auffassung
vom Sinn der Prädikation und der Funktion der Kopula, die gar nicht
anders verstanden werden können als von der Voraussetzung her, daß der
Begriffsinhalt selbst (in seiner dialektisch entwickelten Fülle) das
terminierende Objekt der philosophischen Erkenntnis ist und daß unser Urteilen
Aussagen über Begriffe aufstellt.

Das letzte Kapitel unternimmt es, Aristoteles und Hegel auf die Grundideen

ihrer Systeme hin zu vergleichen. Der Verf. vermag eine ansehnliche
Reihe von Übereinstimmungen, Parallelen, oft selbst von gleichlautenden
Formulierungen nachzuweisen, die indes — man ist versucht, hierin selbst
wieder ein dialektisches Umschlagen zu sehen — dem genaueren Vergleich
ebensosehr unversöhnbare Unterschiede aufdecken. Die tatsächlichen
Gemeinsamkeiten gehen zumeist nicht über die Fragestellungen und ihre
erste Entwicklung hinaus. Eine nach der Darlegung der Auswirkungen der
Dialektik auf Hegels Philosophie der Natur und des Geistes besonders

naheliegende Parallele hat der Verf. leider nur ganz kurz berührt. Hegels
Für-Sich, als Geschlossenheit in sich, die ihre Bestimmtheit in sich hat,
läßt sich zum aristotelischen aktuellen Sein in Beziehung bringen und
eröffnet so den Ausblick auf einen weiter ausgreifenden Vergleich zwischen
der Ordnung der Seinsstufen nach Graden des Sich-Weggebens des Akts
an die Materie und dem Hegel'schen durch die dialektische Bewegung
organisierten System der Wirklichkeit. Die Strukturgemeinsamkeiten und
-Verschiedenheiten der beiden Weltbilder hätten sich diesem Vergleich
vielleicht in einer stärker synthetischen Sicht erschlossen.

Der Autor betont mit Recht gegenüber neueren rein logischen und
erkenntnistheoretischen Deutungen den « ontischen » Charakter der Hegel'



Literarische Besprechungen 225

sehen Dialektik. Sie ist in der Tat die Bewegung der Wirklichkeit selbst

zu ihrer ganz entfalteten und erschlossenen Fülle. Ist es aber darum schon

angebracht — außer in dem sehr vagen Sinn vieler Moderner —, von der
Metaphysik eines Denkers zu sprechen, dem der thematische Begriff der
Metaphysik nicht mehr besagt als die leere Identität des Denkens mit sich
selbst, dem sich die metaphysischen Grundbegriffe so sehr verwandelt und
entstellt haben, daß er das höchste Objekt seiner Spekulation ebensosehr
als Nichts denn als Sein und als den Prozeß seiner Selbstverwirklichung
bestimmen kann

Rom, S. Anselmo. B. Thum O. S. B.

L. M. Régis O. P. : L'opinion selon Aristote. (Publications de l'Institut
d'Etudes Médiévales d'Ottawa, V). — Paris, J. Vrin. 1935. 284 pp.

Eingehend zeigt R., daß seit seinem ersten Auftreten bei Homer bis
zu Aristoteles das Wort Doxa einem kontinuierlichen Bedeutungswechsel
unterlag, der sich sogar noch von Plato zu Aristoteles wesentlich
fortsetzte, indem der Stagirite den von Plato übernommenen Begriff seinem

System einordnete und anpaßte.
S. 108 definiert er, nach Aristoteles, die Doxa als «ein

Wahrscheinlichkeitsurteil, dessen Gegenstand entweder das kontingente Sein der Sache
in ihrem konkreten und individuellen Dasein ist (unmittelbare Meinung),
oder das notwendige Sein, wenn es nicht in sich selbst, sondern in seinen
Akzidenzien erfaßt wird (mittelbare Meinung) ».

Man sieht, daß von Aristoteles die Doxa ganz und gar vom Objekt
her gesehen und bestimmt wird, während eine spätere Auffassung, die schon
bei Thomas anzutreffen ist, sie vom Subjekt her definiert als den Zustand,
in dem sich unsere Erkenntnisfakultät befindet, wenn sie einem Urteil
zustimmt mit der Besorgnis, das entgegengesetzte könnte wahr sein. Woraus
unter anderem hervorgeht, daß die aristotelische Doxa nicht mit der
thomistischen « opinio » identifiziert werden darf. Über den Bedeutungswandel,

den das Wort Doxa nach Aristoteles bei dessen Kommentatoren,
sowohl den griechischen wie den mittelalterlichen, noch mitgemacht hat,
will der Autor in einem eigenen Bande handeln.

Nachdem die Natur der Doxa festgestellt ist, geht R. an die
Beantwortung der Frage, inwiefern sie nach Aristoteles unsere Erkenntnis
bereichert, und zeigt, daß, wie die Wissenschaft, so auch die Doxa auf den
drei Gebieten des reinen Erkennens, des Handelns und des Machens als
8ö;a OEiopvjTixvi, SoSja Trpax-uoaj, 8oça irotviToaj eine nicht zu ersetzende Rolle
spielt.

Dem Kapitel über die Sdlja rcpaxTixV) ist eine sehr interessante
Abhandlung über die Gewißheit (axpißet'a) bei Aristoteles, Thomas von Aquin
und den Modernen hinzugefügt (S. 185-203), aus der hervorgeht, daß der
noch in jüngster Vergangenheit heiß umstrittene Begriff « wahrscheinliche
Gewißheit » für Aristoteles gar nichts Widerspruchvolles einschließt.



226 Literarische Besprechungen

Die ganze Untersuchung ist sehr gewissenhaft und mit einer stellenweise

fast weitschweifigen Umsicht durchgeführt. Ihre Ergebnisse dürfen
von keiner aristotelisch orientierten Logik und Noetik vernachlässigt werden.

Rom, St. Anselmo. L. Thiry O. S. B.

Moraltheologie

O. Lottin O. S. B. : Principes de morale. Tome I : Exposé systématique,

344 p. Tome II : Compléments de doctrine et d'histoire, 277 p.
Louvain, Mont-César. 1947.

Le traité de morale fondamentale a été depuis un certain temps l'objet
de tant de recherches que l'on a quelquefois l'impression qu'il s'agit
d'un traité en formation. Dom L. a eu la très heureuse idée de faire le
point et de préciser les positions acquises et l'état actuel des problèmes.
L'auteur était d'autant mieux préparé à cette besogne qu'il est un des
ouvriers les plus actifs et les plus féconds appliqués aux recherches et
travaux préparatoires dont nous avons parlé.

Le premier volume de Dom L. est un exposé systématique de toutes
les questions que comporte un traité de morale fondamentale ; le deuxième
a pour but d'alléger le premier en groupant dans une série de 28 petites
études des problèmes historiques et doctrinaux qui n'auraient pu y être
traités assez largement. Une assez lpngue introduction, au début du
premier volume, traite de la nature et des méthodes de la science morale.

On est un peu surpris de voir cette introduction débuter par la
question : la morale est-elle une science spéculative ou pratique On était
en droit d'attendre là une définition répondant à la question : qu'est-ce
que la morale Comment, en effet, résoudre le problème du caractère
spéculatif ou pratique de la morale avant d'avoir déterminé, grâce à une
définition, son objet formel

Dom L. répond à la question qu'il pose en distinguant avec Maritain
une morale spéculativement pratique et une morale pratiquement pratique.
Mais il n'accepte pas la thèse de cet auteur selon laquelle la philosophie
morale, pour être une science vraie, devrait se subordonner à la théologie :

« Il n'y a donc point de place, en dehors de la théologie morale, pour
une philosophie morale qui ne serait pas purement philosophique » (I 31).

Passant ensuite au problème si grave et si discuté de l'organisation
de la théologie morale spéciale, il relève très bien les lacunes d'une
organisation établie d'après le décalogue ou d'après les vertus morales et
théologales ; contre un plan qui distribuerait la matière d'après les vertus
évangéliques, il fait remarquer que « l'évangile est une prédication, non
un manuel » (I 37). Dans son « organisation idéale » l'auteur nous paraît
moins heureux : on ne voit pas, dans la répartition des matières qu'il
propose, une idée vraiment directrice.

Dans son « plan de la théologie morale fondamentale » Dom L. use
d'un procédé plus analytique : il renvoie au traité consacré aux normes



Literarische Besprechungen 227

de la moralité les questions qui regardent la fin dernière et commence

par parler de l'acte humain, d'abord au point de vue psychologique, ensuite
au point de vue moral. Après quoi il traite les sujets relatifs à la pratique
de la vie morale : conscience, prudence, péché, mérite. Dès lors il rejette
nettement l'identification, proposée à plusieurs reprises dans ces derniers
temps, des jugements de conscience et de prudence ; il soutient, au
contraire, et à juste titre, « que le jugement de conscience n'est pas le
jugement prudentiel, mais qu'il le précède » (I 57 et plus loin).

Il ne nous est pas possible de suivre ainsi l'auteur, pas à pas, à
travers chacun des deux volumes. Quelques détails nous paraissent cependant

mériter une attention particulière.
Dom L., on vient de le dire, rejette la doctrine de la fin dernière

dans le chapitre qui traite des normes de la moralité, et commence par
décrire le processus psychologique de l'acte humain. S'il avait introduit
son exposé sur l'acte humain par une définition de celui-ci, il n'aurait
pu éviter de parler de la fin vers laquelle est orienté tout acte humain ;

de là à mettre en tête d'un traité de morale fondamentale un chapitre
sur la vraie fin dernière de la vie humaine, il n'y avait qu'un pas, qu'il
aurait été parfaitement logique de franchir. Bien entendu, l'on peut
procéder autrement et préférer l'ordre adopté par Dom L.

On sait que pour saint Thomas l'acte volontaire complet comprend
plusieurs actes partiels tant de l'intelligence que de la volonté. Dom L.
pense — à raison, croyons-nous — que saint Thomas est parvenu à cette
doctrine non pas tant à la suite d'une analyse psychologique que d'une
enquête historique ; ainsi saint Thomas tenterait-il d'appliquer à la réalité
psychologique les différents éléments trouvés chez ses maîtres et
prédécesseurs, surtout chez Aristote, saint Jean Damascène et Pierre Lombard.
« Il faut se rappeler ici comment s'est élaboré l'exposé de la I-II q. 8-17.
Selon son habitude, saint Thomas eut à cœur de synthétiser en un tout
organique les divers éléments qu'il rencontrait dans la tradition scolaire... »

(II 12). Faut-il s'étonner, dès lors, que cette adaptation procède avec
quelque difficulté et qu'à l'occasion la ligne de couture ne soit que trop
visible Il paraît donc un peu risqué de prendre le fameux schème comme
base pour expliquer des notions difficiles, ainsi que le fait Dom L. pour
la définition classique de la loi, la classification des péchés internes, et
la distinction spécifique et numérique des péchés (I 72-79). Certes, cette
considération pourrait l'excuser de multiplier un acte donné, comme par
exemple le consensus (I 61-62), à condition, toutefois, qu'il y ait à cela
des motifs suffisants dans la réalité psychologique elle-même. Ce qui
semble fort douteux : qu'est en effet ce consensus in simplicem volitionem
ou in intentionem, si ce n'est la simplex volitio elle-même ou Vintentio?
A raisonner comme le fait Dom L., il faudrait aussi introduire un
consensus in consensum et l'on n'en finirait plus.

Dans le paragraphe qui traite de la nature et du mode d'agir de la
raison pratique, Dom L. se demande de quelle raison, la spéculative ou
la pratique, relèvent les actes de raison qui entrent dans la composition
de l'acte humain complet. Sa réponse n'est pas claire. D'un côté il écrit :



228 Literarische Besprechungen

« Puisqu'il s'agit ici non pas de la science de l'acte humain, laquelle relève
de la raison théorique et de la raison pratique, mais de l'acte humain lui-
même, la raison qui en est le principe ne peut être que la raison pratique »

(I 68). Peu après il ajoute : « La raison, l'intelligence comme telle, est
théorique, spéculative. D'elle-même, elle ne vise qu'à connaître la vérité ;

et, celle-ci connue, elle s'y repose. Si donc elle devient pratique, c'est à

cause d'un élément voisin, la volonté, qui l'imprègne de son dynamisme.
Si la première idée de la fin devient idée motrice, idée force, c'est parce
que cette fin, objet de la volonté, exerce sur l'être pensant une véritable
causalité finale. On l'a suffisamment dit, c'est en vertu de l'intention
d'atteindre la fin que la raison s'enquiert des moyens d'y parvenir, porte
sur ceux-ci un jugement théorique d'abord, pratique ensuite » (ibd). D'après
ce texte l'auteur semble vouloir attribuer la simple appréhension à
l'intellect spéculatif et ne faire commencer le domaine de l'intellect pratique
qu'avec l'intention de la fin. Par contre à la page 71, revenant sur le
même sujet, mais sans l'éclaircir davantage, il écrit : « En un sens, le
premier acte du processus, la simple idée du but à atteindre, apprehensio,
intellectus, relève déjà de la raison pratique. Le point de départ de l'intellect
pratique, écrit Aristote, est ce dont il y a désir, à savoir le but. » A notre
avis on ne peut en aucun sens dire que la simple appréhension relève de

l'intelject pratique, car l'objet de la simple appréhension n'est jamais une
fin en tant que telle, mais une quiddité, et celle-ci n'est jamais opérable
en tant que telle.

En plusieurs endroits (voir particulièrement II 14, note 1) Dom L.
se demande comment s'insèrent dans le processus psychologique de l'acte
humain la prudence et la conscience qui sont des données de l'ordre moral.
Bien qu'il rejette, et à juste titre, l'identification du jugement de conscience
avec le jugement d'élection proposée par les PP. Gardeil et Beaudouin,
il apparaît de son exposé que, pour lui, un exercice de la prudence et de

la conscience n'entre pas en ligne de compte pour l'intentio finis, mais
seulement pour l'electio medii. Or, la fin désirée est généralement une fin
particulière — Dom L. parle d'un but d'excursion (I 61). Cependant,
décider que je me rendrai à tel endroit plutôt qu'à tel autre pour passer
mes vacances, ou, en d'autres mots, le désir efficace d'une fin particulière
est un acte que je ne peux pas poser sans l'aide de la conscience et de la
prudence. Il est vrai que l'on ne délibère pas au sujet de la fin, mais cela
ne vaut que pour la seule fin que l'on convoite par nécessité de nature,
à savoir notre propre bonheur.

A la fin du chapitre qui traite de l'imputabilité de l'acte humain,
on lit : « Peu nombreux sont les actes pleinement humains » (I 106).
Dom L. veut-il dire par là : peu nombreux sont les péchés mortels Plus
loin (297), il examine les conditions requises pour le péché mortel et il
écrit : « De là trois conditions : l'une du côté de l'objet, à savoir une
matière grave ; les deux autres du côté du sujet, à savoir une advertance
parfaite et un consentement entier. L'advertance est parfaite quand
elle procède d'une raison en pleine possession de ses moyens, sans qu'elle
soit pour autant la plus parfaite possible. » Par cette restriction, l'auteur



Literarische Besprechungen 229

semble vouloir dire qu'un acte humain, sans être pleinement humain, peut
l'être suffisamment pour constituer un péché mortel : en ce sens nous
serions d'accord avec lui.

Dom L. parle longuement de la norme de la moralité : I 109-159 ;

II 115-137. Il le fait avec beaucoup de clarté et non sans originalité. Mais
on regrette d'autant plus d'avoir à relever dans le texte du volume I une
contradiction qui est plus, cependant, dans les termes que dans la pensée.
Dom L. distingue une triple moralité : moralité objective naturelle, moralité

objective positive, moralité formelle. A chacune de ces moralités correspond

une règle prochaine, à savoir : la raison naturelle, la loi positive et
la conscience. Or, p. 147, la raison naturelle, norme de la moralité objective

naturelle, est proclamée, et à juste titre, une norme impersonnelle
(comme d'ailleurs la loi positive en tant que norme de la moralité objective)

; par contre, dans les pages 129-130, cette même raison naturelle
est donnée comme une norme personnelle : La raison naturelle « n'est
aucunement je ne sais quel intellect agent, le même pour tout le genre
humain, et planant; impersonnel, au-dessus des individus. Elle est la raison
personnelle édictant ce qui est conforme à la nature humaine de tel
individu placé dans telles circonstances ». Y-a-t-il contradiction entre la
page 130 et la page 147 Non, certes Encore aurait-il fallu ajouter un
mot d'explication pour éviter le malentendu que risque de provoquer
une telle façon de s'exprimer. En outre, peut-on dire que la raison naturelle

soit la raison personnelle édictant ce qui est conforme à la nature
humaine de tel individu placé dans telles circonstances Si ce qui est
conforme à la nature humaine dans telles circonstances, ou en d'autres
termes, si ce que j'ai à faire hic et nunc m'était toujours dicté purement
et simplement par la raison naturelle, à quoi me serviraient la conscience et
la prudence

L'étude Ve du deuxième volume s'occupe des relations entre la loi
naturelle et le droit naturel (33-36). Dom L. pense que pour saint Thomas
ces deux notions sont interchangeables et qu'il n'y a, par conséquent,
pas lieu de distinguer entre droit naturel et morale naturelle. Cependant,
d'après II-II, 57, 1, le droit est l'objet de la vertu de justice. Or, à côté
de la justice, il y a trois autres vertus qui sont bien du domaine de la loi
naturelle sans être de celui du droit naturel. Qui, par exemple, s'enivre
avec son propre vin n'a certainement pas offensé formellement la justice,
c'est-à-dire une obligation relevant du droit naturel, mais bien une
obligation relevant de la loi naturelle, celle-là précisément qui l'oblige à garder
la mesure dans les voluptés corporelles, c'est-à-dire la tempérance. Il n'y
a donc pas lieu d'identifier morale naturelle et droit naturel, mais bien
plutôt faut-il dire que la morale comprend le droit comme le tout la partie.

Dans l'étude VIIe Dom L. examine le problème si subtil des relations
qui existent entre le bien privé et le bien commun. Il compare avec beaucoup

d'objectivité les textes de saint Thomas en tenant compte du
cheminement de sa pensée et constate que le saint Docteur ne cesse de
revendiquer la dignité de la personne humaine en même temps qu'il souligne
la prédominance du bien commun sur le bien privé. Nous trouvons très



230 Literarische Besprechungen

heureuse la façon dont Dom L. concilie les deux points de vue sans recourir
à la distinction entre individu et personne qui est devenue classique en
cette matière. « La raison d'être de la société est finalement le perfectionnement

de l'individu. Mais ce perfectionnement même exige que l'individu

s'ordonne, se subordonne au bien commun » (II 72). Faisant un pas
de plus nous dirions que le bien commun, étant au profit et au service
du perfectionnement de l'individu, une opposition véritable entre le bien
commun et le bien privé devient impossible et chaque fois que le bien
privé ne s'accorde pas avec le bien commun c'est d'un faux bien qu'il
s'agit, d'un bien qui ne servirait pas au perfectionnement de l'individu
en question. Par conséquent, dire que je sacrifie mon intérêt particulier
au bien commun signifie que je sacrifie un bien trompeur à mon vrai bien.

A l'occasion, l'auteur ne craint pas d'abandonner des positions qui
semblaient définitivement acquises au thomisme. Ainsi reprend-il au
volume II, 213-240, ce qu'il avait déjà exposé dans son petit livre intitulé
« Aux sources de notre grandeur morale » : point n'est besoin, pour expliquer

le fonctionnement de notre vie surnaturelle, d'âdmettre les vertus
morales infuses et les dons du Saint-Esprit, l'influence des vertus
théologales, et notamment de la charité, étant suffisante pour assurer la conna-
turalité de l'acte surnaturel avec son principe et pour créer dans l'âme
la souplesse requise pour capter l'action du Saint-Esprit. Nous avouons
ne pas comprendre qu'un acte de la vertu naturelle de justice puisse
devenir un acte de justice surnaturelle simplement parce qu'il est produit
sous l'influence de la vertu théologale, c'est-à-dire surnaturelle, de charité.
Autre chose est la charité, autre chose la justice. Un acte de justice
surnaturelle ne peut avoir pour principe qu'une vertu surnaturelle, c'est-
à-dire infuse, de justice.

L'on s'étonnera peut-être de trouver surtout des réserves dans cette
recension. Que l'on ne croie pas cependant que les grandes qualités de

l'ouvrage de Dom L. nous aient échappé ; nous aurions simplement cru
mériter le reproche d'outrecuidance si nous avions voulu distribuer des

encouragements et des approbations à un auteur qui est d'ores et déjà
estimé par tous comme un travailleur acharné et un maître incontesté.

Rome, St-Anselme. L. Thiry O. S. B.

St. T. Bettencourt O. S. B. : Doctrina ascetica Origenis. (Studia Ansel-
miana XVI). — Romae, Libreria Vaticana. 1945. xvi-156 SS.

Hatte W.Völker (Das Vollkommenheitsideal des Origenes, 1931) mehr
den Aufstieg der Seele zu Gott behandelt, so stellt vorliegende Ergänzung
mehr den Kampf gegen die Dämonen dar ; denn in diesem besteht nach
Origenes wesentlich die Aszese. Die Voraussetzung liegt in der Lehre des

Alexandriners, es gebe eine einzige Natur der Geister, die Aufspaltung
derselben in Engel, Menschen, Dämonen, samt der Erschaffung der Welt,
sei die Folge des sündhaften Abfalls des Geschöpfes. Der Mensch, zwischen
Engel und Dämonen gestellt, wird Gegenstand eines heißen Kampfes. Er



Literarische Besprechungen 231

selbst kann und muß sich für die einen oder die anderen entscheiden
(Kap. I).

Genossen des streitenden Menschen sind die Engel und die Dämonen.
Nach dem Fall und vor der Erlösung war der Kampf vorzugsweise ein
kollektiver der entzweiten Völker und ihrer Engel ; nach der Erlösung ist
es ein Ringen um die einzelne Seele. Die Erlösung ist wesentlich ein Sieg
über die bösen Engel, deren die guten nicht Meister wurden. Christus
ist insofern selbst ein Engel, der stärkere Engel Gottes. Diese Verbindung
von Erlösungslehre und Engellehre drängt Origenes auf abwegige Bahnen.
In dem Maße als der Mensch sich in die Sünde verstrickt, gerät er unter
die Macht der Dämonen, wird ihnen ähnlich, nimmt an ihrer Natur teil.
In dem Maße als er sich der Vollkommenheit nähert wird er selber den
Engeln gleich, kann er ihres Schutzes entbehren. Der ethischen Haltung
entspricht somit die ontische Bestimmung (Kap. II).

Die Waffen, mit denen der Soldat Gottes in den Kampf zieht, sind
das Wort Gottes (in der kirchlichen Überlieferung oder in der Schrift),
Wachsamkeit, tugendhaftes Leben (besonders Flucht vor weltlichen
Geschäften), Gebet, das dieser Welt entrückt zu höheren Sphären hin
(Kap. III).

Die Waffen des Teufels sind diese Welt und ihre Institutionen, sofern
sie dämonischer Macht unterworfen sind : Naturkräfte, heidnischer Kult
und Militärdienst, Magie und Wahrsagerei, heidnische Philosophie und
Literatur (Kap. IV).

Der geistige Kampf wird in jeder einzelnen Seele ausgefochten. In
der freien Entscheidung liegt die letzte Ursache der Sünde. Durch körperliche

und seelische Anfechtungen sucht Satan den Mensch zum Abfall
vom Logos zu verleiten. Die Versuchungen sind, in steigender Ordnung,
menschliche (von Seiten der Welt und der Begierlichkeit), übermenschliche
(unmittelbar durch den Teufel verursacht, insbesonders die blutige
Verfolgung), göttliche, sofern Gott selbst die Seele läutert durch Entziehung
jeglichen Trostes, den sie in der Schrift fand (Kap. V).

Der Sieg des Teufels ist die Sünde. Diese ist immer die Folge einer
mangelnden Erkenntnis, ein « Factum alogon ». Sie schwächt, ja tötet
den in der Seele wohnenden Logos (stoische Lehre vom universalen Weltlogos

und dem Teillogos der Seele), teilt ihr dafür dämonische Eigenschaften
mit. Eine ontische Verschlechterung (Krankheit, Tod) geht Hand in Hand
mit der ethischen. Der Sünder fällt in die Knechtschaft Satans, wird zu
dessen Ebenbild, wird für höhere Erkenntnis unfähig, versinkt im Fleischlichen,

ist aus dem Teufel und der Materie geboren. Seine Seele, Buhlerin
der Dämonen, gebiert stets neue Untaten ; die schlimmste ist der Glaubensabfall

(Intellektualismus). Wie die Guten mit dem Wort als ihrem Haupt
einen Leib bilden, so die Bösen mit Satan einen Leib der Sünde. Der
Begriff der Sünde ist somit ganz von der plantonischen Philosophie der
Teilnahme bestimmt (Teilnahme am «Alogon»), Die Unterscheidung in
« Ordo logicos und alogos » entspricht unserer Unterscheidung in « Stand
der Gnade und Stand der Sünde », geht jedoch tiefer, weil er auf die
Seinsordnung übergreift (Kap. VI).



232 Literarische Besprechungen

Dem Sieg der Seele folgt als Preis die Gleichheit mit den Engeln, die
Teilnahme am Wort, die Yerähnlichung mit ihm. Wie der Glaubensabfall
die schwerste Niederlage ist, so das blutige Glaubensbekenntnis der höchste
Triumph über den Teufel. Das Martyrium befreit von den Fesseln des

Körpers und der materiellen Welt. Aber auch der tägliche Kampf der
Seele ist ein verborgenes Martyrium, ein Niederringen des teuflischen
Widersachers, eine Teilnahme am Leiden und am Erlösungswerk Christi. Er
führt durch die Vernichtung des Bösen das Ende des Widerstreites und
der Welt herbei (Kap. VII).

Drei Sonderfragen : Die Engel der Völker, der Einzelseelen, die Teufel
als Ursache der acht Hauptlaster werden abschließend in Exkursen
behandelt.

Die sorgfältige Arbeit gehört ebenso gut in das Gebiet der Philosophie,
Dogmatik und Religionsgeschichte wie jenes der Aszetik. Sie ruft die Bedeutung

des Alexandriners für die vielen Bewunderer späterer Zeit von neuem
in Erinnerung. Mit Recht wurde immer wieder auf die enge Verbindung
von sittlicher Ordnung und Seinsordnung bei Origenes hingewiesen. Man
ist sogar versucht, noch weiter zu gehen und sich die Frage zu stellen, ob
all das, was Origenes aus Schrift und Überlieferung schöpft, für ihn
Wirklichkeit bedeute oder bloße Allegorie einer tieferen, der griechischen
Philosophie entlehnten Metaphysik sei. Einer solchen Annahme widerspricht
jedoch die von Origenes wiederholt betonte Kirchlichkeit und das Beispiel
seines heroischen Lebens. Ein Seitenblick auf die zeitgenössischen Neu-
platoniker ist indessen wohl erlaubt, und der dauernde Widerspruch seiner
Philosophie mit der christlichen Lehre bleibt bestehen. Vorteilhaft wäre
dieser philosophische Rahmen, der der Aszetik ihren vollen Sinn gibt,
noch weiter ausgeführt worden. Die Origenes allegorisierender
Schriftauslegung entlehnten Titel der einzelnen Kapitel und Abschnitte (Satrapae
Iahwe, « Buccina cornea », « Gigantes Hiericho » usw.) erschweren das
Verständnis und erfüllen ihren Zweck, vor allem im Inhaltsverzeichnis, schlecht.
Ob Hermas als erster lehrt, ein guter und ein böser Engel begleite den
Menschen Hermas scheint als Quelle Barnabas 18,1 (vgl. 2,10 ; 4, 10. 13 ;

9, 4), bezw. eine der Fassungen der Didache, zu benutzen.

Freiburg. O. Perler.


	Literarische Besprechungen

