Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Das Geheimnis und die naturlichen Erkenntnismittel
Autor: Horvath, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762290

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Geheimnis
und die nattuirlichen Erkenntnismittel

Von Dr. Alexander M. HORVATH O. P.

Vorbemerkungen

1. In den folgenden Ausfithrungen betrachten wir das Geheimnis
vom apologetischen Standpunkte aus. Das Geheimnis besagt einen
Gegenstand, welcher der geschaffenen Erkenntnis schlechthin verborgen
und unzuginglich ist. Der Grund dieser Verborgenheit liegt darin,
daB die geschaffenen Erkenntnismittel in ihrer Virtualitit diesen Gegen-
stand positiv nicht enthalten, sondern sich nur nach ihrer Potentialitat
(negativ) auf ihn erstrecken. — Indessen interessiert uns bloB das
menschliche Denkvermégen. Wir unterscheiden in ihm die positive
Kraft und die negative Virtualitdt. Erstere erstreckt sich auf das ganze
Gebiet des ens in quidditate sensibili. Was iiber demselben liegt, ist
etwas Verborgenes und gehért in den Bereich der negativen Virtualitit
des menschlichen Geistes. Die Existenz iibernatiirlicher Wahrheiten
ist dadurch sichergestellt, dall das ens in quidditate sensibili unbedingt
auf das Esse per se subsistens hinweist, ohne uns dessen ureigene Er-
kenntnis (cognitio propria) vermitteln zu koénnen. Kann seine Er-
kenntnis auf einem anderen Wege erreicht werden, so entsteht die
Frage, ob und in welchem MaBe die natiirlichen Erkenntnismittel zu
seiner Vergegenstindlichung beizutragen vermégen. Das Problem stellt
sich also folgendermaBen : Wie kann das Ubernatiirliche Gegenstand
menschlicher Erkenntnis werden ? Was kann die Natur zu seiner Ver-
gegenstindlichung beitragen ?

2. Unter Vergegenstindlichung kdnnen wir ein Doppeltes verstehen :
a) die Stoffverleihung, die Darbietung des obiectum materiale ; b) die
Gestaltung des Erkenntnisstoffes zu einer wirklichen, formalen Kraft-
quelle, also zu einem obiectum formale. Das letztere Moment schlieBt
in sich, daB der Gegenstand seinsvollendende Form des Verstandes
werden kann ; d. h. daB der Verstand nach dem vollen Seinsgehalt eines
fremden Gegenstandes gestaltet wird, so daB er neben seiner natiir-
lichen Form auch eine andere besitzt, die fiir ihn eine neue, wenn auch



206 , Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

bloB voriibergehende (intentionale) Seins- und Téatigkeitsweise darstellt.
Weil dies durch die Ergdnzung der Potentialitit des Verstandes geschieht
und derselbe seiner Natur entsprechend vervollkommnet wird, nennen
wir diesen AbschluB3 des Erkenntnisvorganges Seinsvollendung des Ver-
standes. Kommt diese zustande, so ist der Verstand im Besitze des
Gegenstandes, und in Bezug auf denselben und seinen Seinsgehalt ist
keine Forschung, kein Suchen, sondern nur ein entsprechendes Schauen
mehr méglich und nétig. Die Vergegenstindlichung (obiectivatio) ist
demnach ein Vorgang, in welchem ein Evkenminisstoff zur Seinsvollen-
dung des Verstandes geeignet gemacht wird. Alle die Prinzipien und
Ursachen, die dies bewerkstelligen, aufzusuchen, zu beurteilen und zu
bestimmen, ist die Aufgabe der Erkenntnistheorie, sei es psychisch, sei
es vor allem metaphysisch gefaBt. Nachdem dies theoretisch geschehen
ist, kann es sich in einzelnen Fillen nur mehr darum handeln, in
welchen Erkenntnismitteln der Gegenstand (im materiellen und for-
malen Sinne) dargeboten wird. Durch sie und in ihnen geschieht die
Vergegenstindlichung, sie sind die nédchsten Prinzipien derselben. Der
Ausdruck dieses Vorganges ist das Satzband (copula), welches den Ver-
stand auf jenes Sein hinweist, das fiir die Gegenstindlichkeit seines
Objektes garantiert. Die einfache Erfassung (simplex apprehensio)
bietet uns noch keineswegs Gegenstinde. Sie besagt nicht die Seins-
vollendung des Verstandes, sondern nur deren Anfang. Der Inhalt der-
selben ist noch nicht extra videntem, noch nicht dem Schauenden
gegeniibergestellt, sondern stellt bloB einen an sich ganz wertlosen Be-
stand dar, von dem man gar nicht wei, ob er zur Seinsvollendung
fiihrt oder nicht. Mit anderen Worten : er ist vom Subjekt gegenstind-
lich nicht zu unterscheiden, da hierfiir keine Griinde angefiihrt werden
konnen. Die Gegenstdndlichkeit kommt erst im Urteil zur Geltung,
und vom Satzband desselben hingt es ab, wo die Prinzipien der Ver-
gegenstandlichung zu suchen sind.

1. Die Geheimnisse in der Umrandungserkenntnis

Obwohl die Gegenstinde der gottlichen Erkenntnis von seiten Gottes
keineswegs nach einer Vielheit unterschieden werden kénnen, so ist doch
eine Mehrheit und Unterscheidung seitens der dargestellten Gegeben-
heiten nicht bloB nicht ausgeschlossen, sondern als wirklich anzunehmen.
Gottes Wesen ist Seinsgrund nicht bloB fiir sich selbst, sondern auch
fiir das esse participatum. Gott ist Seinsgrund der Schopfung, indem



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 207

sein Wesen das Urbild ist, welches sich im esse participatum wider-
spiegelt ; das Geschopf ist ein Abbild Gottes, genauer seiner Macht.
Gottes Wesen kann aber nicht bloB in einer Weise abgebildet werden,
sondern in unendlichen Variationen. Nach den Beziehungen der ein-
zelnen Abbilder sprechen wir von einer Vielheit der Ideen in Gott und
nach der Abstufung, in der sie in geschaffenen Erkenntnismitteln aus-
gedriickt werden, kénnen wir die Ordnung der Wahrheiten bestimmen.

Die erste und hochste Stelle unter allen Gegenstinden nimmt das
verborgene Wesen Gotles ein. Es wird als Objekt in sich, nach ureigenen
Ziigen (in seipso) erkannt, wobei das einzige Erkenntnismittel das Wesen
Gottes selber ist; der.eigene gegenstindliche Wert des esse per se
subsistens kann nur in ihm allein gefunden werden. Das Ansichseiende
ist unendlich, da es eine Zusammensetzung aus Akt und Potenz aus-
schlieBt ; das Seiende durch Teilnahme (esse participatum) aber ist,
weil zusammengesetzt, endlich. Daher kann der Gleichwert des unend-
lichen Seins im endlichen nie gesucht werden ; eine Erkenntnis in sich,
nach ureigenen Ziigen (in seipso) durch ein geschaffenes Erkenntnis-
mittel (in alio) ist unmoglich. Deshalb sagen wir, daBl Gott sich selbst
durch sich selbst erkennt : cognoscit se in seipso. Das esse per se
subsistens ist im Sein vom esse participatum durch einen unendlichen
Abstand getrennt. Das gilt auch von seiner Erkennbarkeit, Wahr-
heit und wahrheitsgemdBen Abbildung. Aus diesem Grunde behauptet
der Thomismus, daB3 ein Geschépf, dem die Erkenntnis Gottes in sich
naturgemif wire, nicht méglich ist. Wenn also dieses verborgene Wesen,
sei es als Ganzes, sei es in Teilsichten, in geschaffenen Erkenntnismitteln
abgebildet wird, bleibt es immer ein Geheimnis, welches nie geliiftet
oder aufgelost werden kann. Die natiirlichen Erkenntnismittel, nicht
bloB die an sich sehr unvollkommenen menschlichen Spezies, sondern
auch die vollkommensten, zeigen diesen Gegenstand, auch nach seinen
Teilsichten, nie in seiner eigenen Durchsichtigkeit, FaBbarkeit, in seinen
ureigenen Ziigen, sondern sie hellen nur auf, wie derselbe nach den
Ziigen der Naturgegebenheiten ausgedriickt und abgebildet werden
kann. _

Diese Abbildung kann indessen unter Umstdnden zu einer Er-
kenntnis des verborgenen Wesens Gottes in sich fithren (cognitio Dei
in seipso), da der Gegenstand, der in derselben aufleuchtet, einen ur-
eigenen Zug Gottes, das Ansichsein, vorstellt, wenn auch nicht in einer
Weise und Modalitit, die Gott addquat eigen ist, sondern so, wie sein
Wesen in fremden Ziigen (in alio) vergegenstindlicht und verstindlich



_208 ' Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

gemacht werden kann. Deshalb kénnten wir sagen, daB diese Erkenntnis
von seiten der Spezies eine Erkenntnis «in alio» ist, von seiten des
abgebildeten Gegenstandes aber als eine Abténung des « in seipso » durch
das «in alio» zu fassen ist. Dies ist der Fall bei der natiirlichen Er-
kenntnis Gottes, die nicht eine Umrandungserkenntnis ist, sondern
kraft wirklicher Kausalbeziechungen Gott dem Verstand vergegen-
standlicht 1.

1 Vergleichen wir die natiivliche Evkenninis Gottes aus der Schopfung mit
der Erkenntnis aus der Offenbarung, so ist ein groBer Unterschied festzustellen.
Bei der ersten sind die Geschdpfe keine Umrandung, sondern eine wirkliche Ur-
sache der Erkenntnis Gottes. Aus wirklichen, ursdchlichen Zusammenhingen
folgern wir, daB es einen Gott gibt und aus denselben bestimmen wir auch sein
Sosein. Wir diirfen von der ursidchlichen Verbindung nicht absehen, wenn wir
reale Wahrheiten behaupten wollen. In diesem Rahmen ist es gestattet, den Weg
der Verneinung und der Erweiterung bis ins Unendliche zu betreten, denn hierzu
werden wir kraft der Ursache-Wirkung-Beziehung berechtigt. Bei genauerm Besehen
miissen wir daher bekennen, daBB unser Gottesbegriff eigentlich nicht ein vom Wesen
Gottes abgebildetey, sondevrn nach den geschipflichen Ziigen gestalteter Bestand ist.
Das Geschopf ist ein Spiegel, in welchem Gottes Antlitz erscheint. Er selbst ver-
birgt seine Ziige hinter der geschépflichen Hiille und dem Menschen ist es iiber-
lassen, die Hiille zu entfernen, das wahre Antlitz Gottes sich zu vergegenwértigen.
Die geschaffenen Erkenntnismittel sind hierbei nicht blo8 ein medium quo et ex
quo, sondern ein wirkliches medium in quo. Bei dieser Erkenntnis ist Gott ein
in sich erkannter Gegenstand, der aber nicht in ureigenen Ziigen, sondern als
ein Spiegelbild der Schopfung erscheint. Deus cognoscitur cognitione naturali in
seipso, at non cognitione propria, sed communi. Das « commune » bezeichnet hier
nicht «in fremden Ziigen », sondern in den eigenen, jedem Seienden gemeinsamen
Merkmalen des allgemeinen Seins. Es wird etwas vom Seinsgehalte jedes Subjektes
wahrheitsgemdB ausgedriickt, aber nicht so, daB es seinen vollen Gegenwert dar-
stellen wiirde. So ist es auch in unserem Fall. Das allgemeine Sein erscheint im
sinnenhaften Sein in einer konkreten Gestalt und wird in dieser Form als Beweis-
mittel und -grund verwendet. Das zu beweisende Wesen hellt infolgedessen nach
diesen Ziigen auf : Gott ist in ihm insofern abgebildet, in ihm als im Spiegel sichtbar,
soweit es die Tragfihigheit und die gegenstindliche Kraft dev Sinmenwelt gestatien.
Gott scheint also, infolge der ursichlichen Verbindung, in der Sinnenwelt in sich
als realer Gegenstand auf, aber nicht nach ureigenen Ziigen, sondern nach den
Ziigen eines niedrigeren Seins. Das Ausschlaggebende bei dieser Erkenntnisweise
ist, daB die Erkenntnismittel von innen heraus, aus dem eigenen Inhalt das Abbild
Gottes widerspiegeln und vergegenwartigen. Dies ist die cognitio Dei in seipso
ut obiecto, sed in alio, ut in medio. —

Ganz anders ist die Erkenntnis Gottes nach seinem verborgenen Wesen mit
Hilfe der geschaffenen Erkenntnismittel. Eine innere ursichliche Verbindung
zwischen ihnen und dem Gegenstand ist nicht vorhanden, da Gott in sich in
geschaffenen Spezies nicht abgebildet werden kann. Sie sind infolgedessen nicht
ein Spiegel, in welchem Gottes Antlitz erscheint, daher auch kein medium in quo.
Sie besitzen in sich nicht die Kraft, von ihrem eigenen Seins- und Wahrheitsgehalt
aus zur Erkenntnis Gottes zu fithren. Sie sind reine Umrandungs-Mittel, die bloB
durch eine besonders hinzugefiigte, duBere Kraft fiir eine reale Erkenntnis des
Gegenstandes geeignet gemacht werden kénnen. Weil aber bei der Vorlegung und



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 209

Ganz anders ist es bei der reinen Umrandungserkenntnis, bei der
die Kausalbeziehungen fehlen. Wird sie fiir sich betrachtet, so ist sie
zweifellos eine cognitio in alio, da sie den Gegenstand nicht einmal nach
den allgemeinen Ziigen (sec. rationes communes) in ureigener Fassung
darstellt, sondern ausschlieBlich nach den objektiven Merkmalen der
Umrandung, also in einer niedrigeren Form und Abbildung, keineswegs
in sich, in seipso. Wird aber die Umrandungserkenninis durch eine
andere Evkenminisquelle erginzt, die fiir die Wirklichkeit des Gegenstandes
wn sich eintritt, so ist die Evkenninis auf Grund des ganzen Ideenkomplexes
eine cognitio «in alio — in seipso». Die Umrandung dient dabei als
Hilfsmittel, welches die Annahme des Gegenstandes aus der héheren
Quelle, die eventuell in sich nicht so leicht verstandlich ist, erleichtert ;
diese selbst aber garantiert dem Verstande die Realitit des Gegen-
standes. Ist die hohere Quelle dem Verstand nach dem eigenen Wahr-
heitsgehalt und der eigenen Uberzeugungskraft zuginglich, so kann die
Umrandung ganz vernachlissigt werden und die Erkenntnis geht tiber
in die reine cognitio in seipso. Ist dies aber nicht der Fall und haben wir
eine Garantie fiir das « Ansich » des Gegenstandes bloB auf Grund der
Autoritit, so ist die Umrandung unentbehrlich und muB als Hilfsmittel
der Verstindlichung beibehalten werden. Die Vergegenstindlichung
ist die Aufgabe der hoheren, in sich unzuginglichen Quelle, die Ver-
stindigung aber bleibt der Umrandung iiberlassen. Aus diesem Grunde
bilden solche Objekte eine ganz eigentiimlich geartete Klasse von er-
kennbaren Gegenstinden : sie werden im gegenstindlichen Zwielicht
erkannt. Die Umrandung spielt sowohl in bezug auf die Gegenstand-
gebung (Stoffverleihung des obiectum materiale), als auch und ins-
besondere beziiglich der Uberzeugung und Bewegung des Verstandes
zur Zustimmung eine ganz untergeordnete Rolle. Sie trigt aus ihrem
eigenen Seinsgehalt und Erkenntnislicht nichts dazu bei: sie verhdlt
sich nur als duBeres Prinzip und als reines Werkzeug der hoheren
Lichtquelle.

Dies ist der Fall bei jeder Mitteilung und Kenntnisnahme des ver-

Anerkennung der Offenbarung das formale, ausschlaggebende Motiv direkt etwas
Gottliches ist, mufl man im Glauben eine héhere Erkenntnisform aus einem drei-
fachen Grund anerkennen: a) weil der Gegenstand rein stofflich (als obiectum
materiale) von Gott stammt und vorgelegt wird, b) weil er mehr von Gott berichtet,
als die natiirliche Erkenntnis zu sagen vermag, c¢) weil er kraft eines gottlichen
Lichtes (lumine Divino) anerkannt und festgehalten wird, und in dieser Eigen-
schaft die Seinsvollendung des Verstandes verwirklicht.



210 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

borgenen Wesens Gottes in und durch geschaffene Erkenntnismittel.
Gott beniitzt die Wesensziige der natiirlichen Gegebenheiten, um dieses
sein Wesen dem vernunftbegabten Geschopf verstindlich zu gestalten.
Aber er allein will den Verstand zur Seinsvollendung fithren ; der Ver-
stand hat bloB willig zu folgen und den materiellen Sinn zu erfassen.
Die Natur 6ffnet die Ohren des Verstandes, damit die Stimme Gottes
zu ihm dringen und in ihm Aufnahme finden kann. Die Erfassung
und Festhaltung des Gehorten ist anderen Prinzipien vorbehalten 1.

1 Deshalb betont der hl. Thomas so entschieden, daB der Gegenstand des
Glaubens bloB die erste Wahrheit sein kann. Von seiten des Materialobjektes
konnen auch andere Gegebenheiten zum Glauben gehérend werden ; aber nur die
Beziehung zur allein vergegenstindlichenden Kraft der Veritas prima gestaltet
sie zu Glaubensobjekten. Die einzelnen Materialobjekte koénnen nur dann zu
Gegenstinden des Glaubens werden, wenn sie in der Offenbarung enthalten sind.
Der Umstand aber, daB sie geoffenbart wurden, gestaltet sie noch nicht unbe-
dingt zu Gegenstinden des Glaubens. Es gibt viele geoffenbarte Wahrheiten, die
auch in einem anderen Lichte erkannt werden, und so in die personliche Syn-
these als eingesehene oder als wissenschaftliche Wahrheiten eintreten koénnen.
Nur sofern sie in der ersten Wahrheit vergegenstiandlicht werden, ist mit ihnen
die Einsicht und der wissenschaftliche Charakter nicht zu vereinbaren. Sobald
sie auf die Veritas prima bezogen werden, in ihren Bannkreis gelangen, kénnen
sie nur als dunkle Gegenstinde in Betracht kommen. Die erste Wahrheit ist in
diesem Fall ein formendes, gestaltendes Prinzip, welches den Gegenstand in der
Dunkelheit der in sich nicht aufleuchtenden Autoritit vergegenwirtigt. Die Be-
ziehung des Materialobjektes zu einem formalen Erkenntnisgrund schlieBt kraft
des Kontradiktionsprinzips die Beziehung zu einem andern formenden Prinzip
aus. Wie Thomas auf dem physischen Gebiet die pluralitas formarum ausschlie3t,
so tut er dies mit aller KKonsequenz auch auf dem Erkenntnisgebiet. Deshalb
findet man in diesen viel umstrittenen Fragen die Vertreter der Vereinbarkeit von
Glauben und Wissen meistens in jenen Kreisen, die in der Naturphilosophie die
pluralitas formarum zugegeben haben. VerliBt ein Objekt den Bannkreis der
Veritas prima, so hindert nichts, da es im Lichte eines anderen formenden Prinzips
vergegenstiandlicht werde, falls ein solches geltend gemacht werden kann. Die
eigentlichen Geheimnisse (mysteria in sensu stricto) ausgenommen, kann dies bei
jedem Gegenstande des Glaubens der Fall sein und, wie wir ausfithren werden,
kann die Natur in den verschiedensten Formen als selbstindige Mitursache der
materiellen Vergegenstindlichung auftreten. Nur zur formalen Gegenstindlich-
keit kann sie nichts beitragen ; diese bleibt der ersten Wahrheit allein vorbehalten.
Dies diirfte der einfache, klare Sinn der berithmten Artikel II-II p. 1, 4 u. 5 sein,
wo Thomas den Glauben rein vom objektiven Standpunkt behandelt, und wo ihn
nur das interessiert, ob mit der Veritas prima sich andere gestaltende Prinzipien
vereinbaren lassen.

Die Teilsichten des Glaubensgegenstandes, unter dem Gesichtspunkt der
Wahrheit kénnen wir im folgenden Schema darstellen, worin die in Klammer
eingefiigten Zahlen die einschligigen Artikel des hl. Thomas (II-II q. 1, 1-5 u. q. 2,
9-10) bezeichnen.

(Fortsetzung der Anmerkung siehe Schema auf folgender Seite.)



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 211

2. Geheimnisse in den Werken Gottes nach aulBlen

Es gibt in der Erkenntnis Gottes weitere Gegenstinde, die in
geschaffenen Spezies abgebildet werden koénnen. Wir fassen sie unter
dem Namen des « esse participatum » zusammen und verstehen darunter
die Werke Gottes, also das ganze Gebiet seiner Wirksamkeit nach auBen.
Gegenstand der einfachhin {ibernatiirlichen, dem Geschépf naturhaft
nicht mitteilbaren Erkenntnis ist das Wesen Gottes, sofern es Wurzel
seiner formal-immanenten Tatigkeit und Lebens ist. Gegenstand der
natiirlichen, also dem Geschdpf naturhaft mitteilbaren Erkenntnis ist
das Wesen Gottes, sofern es die Wurzel seiner Tatigkeit nach auBen
ist (actio formaliter immanens, virtualiter transiens). Der Erkenntnis-
grund fiir das geschaffene Sein ist nicht unmittelbar das Wesen Gottes,
sondern dieses Wesen unter dem Gesichtspunkt der Allmacht. Abglanz
derselben (terminus connotatus) sind die geschaffenen Wesen in ihrer
Méglichkeit, aber nach allen ihren inhaltlichen Ziigen, bis ins einzelste,
unterschieden. In diesem Zustand besitzt das esse participatum weder
ein eigenes Sein noch eine eigene Wahrheit. Diese ist in Gott und
mit Gott identisch, wenn auch diese Identitit nicht in seinem Wesen,
sondern in seiner Allmacht begriindet ist, von der das Geschopf ab-
hiangig und durch die es verwirklicht werden kann. Kraft dieser Be-
ziehung unterscheidet sich das geschépfliche Sein von dem verborgenen
Wesen Gottes, das nicht mit Riicksicht auf die Allmacht, sondern durch

Conspectus diversorum modorum, quibus veritas obiects fidei exprimi potest

formaliter : veritas obiectivata in Veritate prima (1)

(quoad essen- | materialiter : verum (antecedenter : in motivis

tiam: Verita.s obiectivatum in Credibilitatis
S ambiente (4 ad 2 et) concomitanter : concurrente
2. 10). per modum instrumenti
Veritas
obiecti fidei quantum ad valorem : verum absolutum excludens

omnem falsitatem (3)

verum exclu-
dens visibili-

quoad_ < relate ad in-)tatem (4)
proprietates tellectum verum exclu-
. dens scibili-
quantum ad vim tatem (5)

movendi: verum
lobscurum relate ad voluntatem : verum

sub ratione boni supernatu-
ralis movens appetitum
(2. 9). |




212 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

sich selbst allein erkennbar ist und tatsichlich erkannt wird. Wenn
wir also die volle Identitit des geschaffenen Seins mit Gott behaupten,
so wird zugleich kraft des Erkenntnisgrundes der wesentliche Unter-
schied in bezug auf die Wirklichkeit und Verwirklichbarkeit betont.
Damit das Geschopf eine eigene Wirklichkeit und Wahrheit besitze, ist
der Eingriff der Allmacht Gottes unerlaBlich.

Falls also ein Geschopf kraft eines Ratschlusses Gottes verwirk-
licht werden soll, wird es in der Erkenntnis Gottes zu einem nach
eigenem Sein und eigener Wahrheit erkannten Objekt. Von seiten des
Erkenntnismittels tritt damit keine Anderung ein. Dieses bleibt weiter-
hin die eine und einzige Idee Gottes, in der aber das dem Seinsbesitz
nach bestimmte Geschopf im eigenen Sein und in eigener Wahrheit
aufleuchtet 1. In diesem Sinne sagen die Thomisten, daB Gott das ge-
schopfliche Sein in sich, in eigener Wahrheit, als Gégenstand erkennt,
aber nicht in einem angepaBten Erkenntnismittel, sondern in seiner
eigenen Wahrheit, als Allmacht und Wille. Deshalb hat das Geschopf,
wie kein von Gott unabhdngiges Sein, so auch keine unabhingige Er-
kennbarkeit und Wahrheit. «Alia a se cognoscit Deus in seipsis in
seipso. »

Der Erkenntnisgrund der Gegenstinde, die in einer geschaffenen
Spezies abgebildet werden konnen, ist die Allmacht Gottes, seine Tétig-
keit nach auBen. Es gibti eine Titigkeit nach aufen, durch welche die
inmersten, verborgensten Geheimnisse des gottlichen Wesens in duferer
Erscheinung verwirklicht werden. Hierbei miissen wir ein zweifaches
unterscheiden : a) Das Geheimnis selbst, b) dessen zeitliche Verwirk-
lichung, sei es in sich, sei es in seiner Mitteilungsweise durch die Offen-
barung. Betrachten wir das Geheimnis in sich, so sind die Grundsitze
maBgebend, die wir fiir dessen Mitteilung und Abbildung in geschaffenen
Erkenntnismitteln aufgestellt haben. Selbst die vollkommensten Be-
griffe oder Ideen sind nicht geeignet, es in sich aufzuhellen. Die Zai-
sdchliche Verwirklichung aber ist etwas Geschaffenes, und das Ge-
heimnis verhalt sich zu dieser Tatigkeit Gottes als materia circa quam,
oder als fithrende Idee. Es steht also nichts im Wege, daB der Vorgang
oder die Wirkung in geschaffenen Erkenntnismitteln aufscheine.

Hierbei werden dem menschlichen Geiste Gegenstinde von ganz
eigentiimlicher Beschafféenheit vorgelegt. Die Verwirklichung der Mensch-
werdung in Jesus Christus ist z.B. eine Tatsache. Es ist aber weder in

1 Vgl. 2. Ver. 3 ad 2; 3. Ver. 6 ad 2; 12. Ver. 6.



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 213

Christi Geburt noch in seinem Leben etwas vorhanden, was von innen
heraus zur Annahme dieser Tatsache zwingen wiirde, AuBerlich war
Christus ein Mensch wie jeder andere, und infolgedessen Gegenstand
der Kritik, die an ihm nichts gelten lieB, ihn sogar zum Auswurf der
Menschheit gemacht und ans Kreuz gebracht hat. Aus der Analyse
der #AuBeren Erscheinung Christi kénnen wir demnach nicht zum
Schlusse gelangen, daB die Menschwerdung des Sohnes Gottes in ihm
wirklich geworden ist. Es umgeben ihn aber solche Umstéinde, die fiir
sein iibernatiirliches Wesen Zeugnis abzulegen scheinen. «Glaubt ihr
mir nicht, so glaubet wenigstens den Werken, die ich wirke» — so
konnte er sagen. Diese Werke aber hat er nicht im eigenen, sondern
in des Vaters Namen gewirkt; in ihnen kam nicht die Kraft eines
schwachen Geschopfes, sondern die des allmédchtigen Gottes zum Aus-
druck. Die Gegenwart Gottes in ihm, in Form der hypostatischen Ver-
einigung, wurde durch diese Werke nicht in sich aufgehellt, wohl aber
die Tatsache der Wahrhaftigkeit Christi und somit die Tatsache der
Menschwerdung. Doch nicht fiir alle. Die einen haben sein Leben und
Wirken mit dngstlicher Besorgnis beobachtet. « Was sollen wir tun ?
Alles folgt ihm, und damit ist das Ende unseres Volkes beschleunigt. »
Diese verblieben bei der einfachen Kenntnisnahme (simplex apprehensio)
der auBerordentlichen Werke und sind nicht zum Urteil fortgeschritten,
daB aus Jesus der Geist Gottes spreche. Die andern aber haben in ihm
den Messias, den Erléser der Welt erkannt. Christus als Objekt war
fiir beide Gruppen unterschiedslos der gleiche Mensch. Als Gegenstand
aber war er wesentlich verschieden. Die eine Gruppe unterlieB die Ver-
gegenstindlichung oder iibersah dabei wesentliche Momente, die andere
aber vollzog dieselbe allen Ernstes. Die Motive in sich, nach ihrer
materiellen Wahrheit betrachtet, waren beiderseits die gleichen ; nur
blieben sie bei der einen Gruppe wirkungslos, bei der andern aber
wurden sie heilbringend, d. h. sie hellten die Absichten Gottes und seine
starke Hand auf. Fiir diese war die Tatsache der Menschwerdung in
geschaffenen Erkenntnismitteln ausgedriickt. Und trotzdem waren
diese Erkenntnismittel nicht nach ihrer geschaffenen Kraft in dem Urteil
maBgebend : Jesus von Nazareth ist der Sohn Gottes. In sich waren
sie bloB geeignet, zum Urteil zu fithren : dieser Mensch ist ernst zu
nehmen ; denn sonst ist es nicht erkldarlich, daB er eine solche Ver-
bindung mit Kraftquellen aufweist, die nicht nach den Naturgesetzen
und im Rahmen derselben wirken. Zur Anerkennung der Taisache der
Gottessohnschaft war ein neues Erkemminismittel notig, welches das ge-



214 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

heimmnisvolle Wirken Gottes bezeugie und in den umgebenden Tatsachen
dies zur Schaw getragen hat. Die ersteren haben dies nicht bemerkt.
Deshalb blieben sie in ihrem Unglauben verhaftet. Die andern haben
die Werke Christi als Ausdruck und Tréiger des geheimnisvollen Wirkens
Gottes angesehen. Sie wurden hierdurch in den Vorhof des Glaubens
gefithrt, so daB sie das Urteil bilden konnten : dieser Mensch spricht
die Wahrheit, er ist als Gottessohn anzuerkennen. Es wurde ihnen
hierdurch also die Moglichkeit gegeben, ihre Eindriicke zu iiberpriifen
und sie in einem Urteil zu vergegenstindlichen. Es ist infolgedessen
in der Tatsache der Menschwerdung oder der Gottessohnschaft Christi
als im vorgelegten Objekt etwas Ubernatiirliches ; aber im ganzen Kom-
plex fehlt die Natur nicht, da sie auf Grund der natiirlich nicht erklér-
baren Tatsachen das genannte Urteil ermoglicht, ja bedeutend erleich-
tert. Die Werke Christi in sich sind fiir dieses Urteil eine bloBe Um-
randung und daher reine motiva materialia, die auf den Verstand keinen
zwingenden EinfluB ausiiben kénnen. Gelangen sie aber in den Bann-
kreis eines hoéheren, im Verstand aufleuchtenden Erkenntnislichtes, so
gehen sie iiber in motiva formalia. Als solche wirken sie nicht in eigener
Kraft, sondern in werkzeuglicher Eigenschaft unter dem EinfluB der
héheren Erkenntnisquelle. '

3. Die Geheimnisse als Tatsachen

Auch die Tatsache der Menschwerdung ist ein Geheimnis, aber nicht
im gleichen Sinne und in der ndmlichen Ausdehnung wie das Wesen
derselben. Es ist in ihr der Geheimnischarakter dadurch abgeschwicht,
daB zu ihrer Gegenstdndlichkeit die natiirlichen Erkenntnismittel bei-
tragen, was bei ihrem Wesen nicht der Fall ist 1. Beide kommen darin

! In den Geheimnissen des verborgenen Wesens Gottes ist kein einziger Zug
zu finden, der seine Gegenstindlichkeit geschaffenen Erkenntnismitteln verdanken
wiirde. Sie konnen nur in gottlichen Erkenntnismitteln gegenstindlich gestaltet
werden. Auch in ihrer Mitteilung durch die Offenbarung kénnen sie nicht in Kausal-
zusammenhéingen aufleuchten, wie das natiirlich erkennbare Wesen Gottes, son-
dern nur in duBerer Bezeugung durch die Autoritit Gottes. Durch dieselbe wird
gewiihrleistet, daB8 die Zusammenstellung der natiirlichen Begriffe, also ihre gegen-
stindliche Kraft, den Blick des Verstandes auf ein tibernatiirliches Objekt, welches
von Gott stammt, zu lenken imstande ist, Er denkt zwar nicht in solchen Aus-
sagen (componendo et dividendo), er erkennt aber dieselben und vermag solche
zu bilden, die den Verstand auch auf dem iibernatiirlichen Gebiet verlidBlich fiih-
ren. Bei der Tatsache der duBeren Verwirklichung der Geheimnisse finden wir
gegenstindliche Ziige, die auf geschaffene Erkenntnismittel zuriickzufithren sind.



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 215

tiberein, daB sie ihre formale Gegenstindlichkeit und folglich auch die
subjektive Annahme dem gottlichen Erkenntnismittel (Offenbarung und
iibernatiirliches Glaubenslicht) verdanken. Sie unterscheiden sich aber
darin, daB bei der Erkenninis des Wesens der Menschwerdung, wie auch
bei allen Geheimnissen des verborgemem Wesens Gottes, die Natur blofS
ein Kanal, ein Verstandigungsmaittel, bei der Erkemminis der formalen
Tatsichlichkeit aber ein Werkzeug ist, dessen eigene Kraft und Seinsgehait
aur Vergegenstindlichung beniitzt wird. Ebenso wird bei der iiberzeugten
Annahme das Licht der natiirlichen Beweise in &hnlicher werkzeuglicher
Verwendung gebraucht, um die Seinsvollendung des Verstandes zu
bewirken.

Das gleiche ist in allen dhnlichen Fillen zu sagen, insbesondere
in bezug auf die Tatsache der Offenbarung. Diese muB dem Verstand
hell aufleuchten, sonst ist ein vernunftgemiBer, den Verstand zur Ruhe
bringender und seinsvollendender Glaube nicht moéglich. Nur muB} die
Frage aufgeworfen werden, was fiir einen Wert Sitze, wie : Gott hat
gesprochen, Jesus ist der Sohn Gottes, Gott ist Mensch geworden, die
Sakramente sind heiligende Zeichen, usw. im Lichte der natiirlichen
Beweise und Erkenntnismittel besitzen. Unseres Erachtens muB diese
Frage nach den Prinzipien des Aquinaten entschieden werden. Von dem
Wert des natiirlichen Beweises fiir das Dasein Gottes sprechend, be-
merkt er : Esse dupliciter dicitur. Uno modo significat actum essendi ;
alio modo significat compositionem propositionis, quam anima adin-
venit coniungens praedicatum subiecto. Primo igitur modo accipiendo
esse, non possumus scire esse Dei, sicut nec eius essentiam, sed solum
secundo modo. Scimus enim, quod haec propositio, quam formamus
de Deo, cum dicimus « Deus est », vera est, et hoc scimus ex eius effec-
tibus L. Die natiirlichen Beweise kinnen uns demnach iiber die Reichweite
des allgemeinen Sein nicht hinausfiihren. Das allgemeine Sein aber, dem
die Fithrung der gesamten menschlichen. Erkenntnis anvertraut ist,
wird auf Grund des angemessenen Gegenstandes gebildet. Es ist ein
Symbol, und zwar in doppelter Hinsicht : objektiv Symbol der Reich-
weite der Fithrung des sinnenhaften Seins, eine synthetische Zusammen-
fassung seines Wahrheitsgehaltes ; subjektiv aber Symbol der Leistungs-
fahigkeit des an das sinnenhafte Sein gebundenen Verstandes und nur

Dies ist allgemein anerkannt. Nur das MaB der Beeinflussung kann verschieden
bestimmt werden und Veranlassung zur gegenteiligen Beurteilung des Glaubens-
aktes bieten.

113, &ad 2.



216 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

dessen. Es ist infolgedessen nicht etwas Géttliches, als ob es von Gott
eingegossen wire, oder die Summe seiner Ideen darstellen wiirde. Es
vermittelt deshalb keine unmittelbare Verbindung mit Gott, wird nicht
in « lumine divino » erkannt, sondern in « lumine creato proportionato
intellectui humano ». So verbindet es zunichst mit dem sinnenhaften
Sein, und erst auf Grund weiterer Forschung mit den rationes aeternae.
Das allgemeine Sein ist das Resultat der Abstraktion aus dem sinnen-
haften Sein, driickt dessen gegenstédndliche, potentielle Kraft aus. Denn
infolge seiner inhaltlichen Leere ist in ihm wirklich (actu) nichts ent-
halten. Es zeigt nur den Weg zum sinnenhaften Sein, in welchem seine
inhaltliche Armut die Unterstiitzung und die Kraftquelle auch zu einer
solchen Fithrung finden kann. Das allgemeine Sein wird also in den
Satzen, die der Verstand bildet, durch das Satzband (copula) vertreten
und symbolisiert. Wenn man also hinzufiigen kann, daB das Satzband
auf Grund von realen Wirkungen zwischen Pridikat und Subjeki geselzt
wurde, so wivd der Verstand in den Bereich jenes Seienden gewiesen,
zu dem Beweisgriinde und Material gehoren.

Sowohl bei dem natiirlichen Beweis des Daseins Gottes, als auch
bei der Aufzeigung der tatsichlichen Verwirklichung der Geheimnisse
gehoren die Erkenntnismittel restlos dem sinnenhaften Sein an. Des-
halb ist das Satzband ein Vertreter desselben und die Sitze sind wahr
im Rahmen des gleichen Seins. Wir haben infolgedessen vom Pridikat
und Subjekt und von ihrer Verbindung keine erschopfende, ureigent-
liche Erkenntnis, sondern nur die Versicherung, daB3 die Tatsachen von
seiten des sinnenhaften Seins nicht anders beurteilt werden kénnen, als
dies in den Sitzen ausgedriickt werden kann. Wie sich aber dies in
sich verhilt, dariiber wird der Verstand nicht aufgeklart. Es ist ihm
hierdurch nur die Méglichkeit geboten, auch mit der neuen Wahrheits-
ordnung in Verbindung zu treten und ihre Angaben trotz der von seiten
der Natur erhobenen Bedenken anzunehmen. Es bleibt also die Not-
wendigkeit, das Satzband der Naturerkenntnis noch durch eine héhere
Seinsordnung zu erginzen, die allein die Verbindung des Verstandes
mit dem Gegenstand, als mit einer realen Gegebenheit vermitteln kann.

Handelt es sich aber um die Annahme von Tatsachen, so kann
die Natur nicht vernachlissigt oder gar ausgeschaltet werden. In sich
kann sie fiir dieselben nur in einer niedrigeren Form (materiell) ein-
treten : im Licht der Natur kann man iiber die Tatsachen nur urteilen,
daB in ihnen nicht die Natur allein zum Ausdruck kommt. Fiir die
formale Wahrheit derselben, die sie in ihrem eigenen Sein aufzeigt, ist



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 217

die Natur ungeniigend. Sie vermag nur ein «nihil obstat » zu geben.
Bei der Vergegenstandlichung dieser eigenen Wahrheit kann also die Natur
nicht nach Art einer selbstindigen Ursache (causa principalis) aufiveten,
wohl aber kann sie dazu als Werkzeug beniitzt werden. Hieraus erhellt, daB,
wenn einmal solche Geheimnisse im Lichte des Glaubens aufleuchten,
auch die natiirlichen Beweise in einer ganz neuen Kraft und Klarheit
erscheinen, so daB die Verbindung derselben mit Geheimnistatsachen
gleichsam naturhaft (ex quadam connaturalitate) verbunden und beur-
teilt werden.

 Hier kénnen wir eine schéne gegenseitige Wirkung zwischen Natur
und Ubernatur feststellen. Die Natur bringt durch ihre Beweise dem
Verstande die U bernatur so nahe, daf der Ubertritt in dieselbe unvermerkt
vor sich geht, die Ubernatur aber erhebt die Natur in der Weise zu sich,
daf ihre Evkenntnismitiel mit thr wie auf der gleichen Stufe zu stehen
scheinen. Mit andern Worten: bei den Geheimnistatsachen ist die
Harmonie und die gegenseitige Durchdringung der beiden Ordnungen
einleuchtender, als dies bei den wesenhaften Geheimnissen der Fall ist 1,
Die tatsichliche Verwirklichung der Geheimnisse ist demnach als Gegen-
stand {ibernatiirlich, aber nicht einfachhin (simpliciter), sondern mit
Beschrinkung (sec. quid). Es spielt eben bei ihrer Vergegenstindlichung
auch die Natur eine, wenn auch nicht selbstindige Rolle. Deshalb nennt

1 Sehr einleuchtend ist dies bei der Erkenntnis der Offenbarungstatsache.
Die Offenbarung ist eine Tétigkeit Gottes nach auBen. Sie gelangt zum Menschen-
geist in geschaffenen Erkenntnismitteln und ist daher Ausdruck eines der héchsten,
verborgensten Ratschliisse Gottes. Nicht als auctor naturae faBt er diesen BeschluB,
weil er darin nicht bloB den Schatten seines Wesens aufschlieBen und ein dem
esse participatum angemessenes Sein und Leben mitteilen will, sondern sich selbst
ungeteilt dem vernunftbegabten Geschépf zum GenuB und zur ungeahnt hohen
Lebensfithrung anbietet. So unbegreiflich dies in sich ist, ebenso verstindlich
wird es in seiner duBeren Verwirklichung gestaltet. Man versteht den Heilswillen
Gottes und kann sich in menschlichen Erkenntnisformen alles zurechtlegen, was
damit in Verbindung steht, so daB die Ubernatur gleichsam nur eine Fortsetzung
und Erginzung der Natur zu sein scheint. In diesem Lichte erscheint die Offen-
barung selbst so natiirlich, alles, was sie bietet und verspricht, den Wiinschen
der menschlichen Natur so entsprechend, daB das geschaffene Denken, sich selbst
iiberlassen, in der Offenbarung und in ihren Angaben strenge Forderungen sehen
wiirde, wie dies aus manchen Irrtiimern zu ersehen ist. Nur der Glaube kann die
Ubergriffe der Natur zuriickhalten, da dieser das BewuBtsein gibt, daB weder die
Offenbarung noch ihre Mitteilungen durch natiirliche Erkenntnismittel vergegen-
stindlicht werden. Bei ihrer Beurteilung miissen daher die Uberlegungen und
Griinde der Natur zuriicktreten und jene des Glaubens mafigebend sein. Es ist
dies auch ein Zeichen, daB die Natur in die Geheimnisse nicht als formal und aus-
schlaggebend, sondern nur als Hilfsmittel aufgenommen wird.



218 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

man sie mysteria sec. quid, ihre Ubernatiirlichkeit aber quoad rem
quidem, sed solum ex parte subiecti, wie wir dies spiater sehen werden.

Wollte man aber weiter gehen und den formalen, selbstindigen
Eintritt der natiirlichen Beweise in die Gegenstdndlichkeit solcher Ge-
heimnisse behaupten, so diirfte dies zu weit fithren. Es wiirde dies
besagen, da diese Beweise das Geheimnis in seiner Tatsdchlichkeit in
sich aufhellen, oder wenigstens den Satz kraft des eigenen Seinsgehaltes
in den hoéheren Seinsbereich {ibertragen. Dies ist aber unméglich, da
sie in dieser Beziehung notwendig auf das sinnenhaft Seiende beschrankt
sind und dessen Reichweite nicht {iberschreiten kénnen. Die so gefalte
supernaturalitas quoad modum ist in der Theologie verschiedenartig
aufgetreten, wurde aber von seiten der Thomisten stets zuriickgewiesen.
Diese Auffassung ebnet den Weg zum Semirationalismus. Denn wenn
die natiirlichen Erkenntnismittel als formaler Bestandteil dieser Ge-
heimnisse angenommen werden, steht nichts mehr im Wege, dies auch
auf die mysteria simpliciter dicta zu iibertragen und deren Beweisbar-
keit zu behaupten. Man muB} die Notwendigkeit der natiirlichen Beweise
anerkennen. Ohne dieselben kann der Glaube nicht den Anspriichen
und Proportionen der Vernunft angemessen werden. Auch die Einsicht
in sie kann der Reinheit und Goéttlichkeit des Glaubens nicht schaden.
Nur darf man in ihnen keine rationes inductivae, formale Beweis-
krifte erblicken.

4. Einfache Erfassung und Urteil bezﬁglich der Geheimnisse

Zusammenfassend konnen wir sagen, daB die oben angefiihrten
Sitze entweder einen éinfachen, nicht vergegenstindlichten Bestand,
oder einen genau umschriebenen Gegenstand darstellen kénnen. Bei
ihrer einfachen Erfassung kann der Verstand sich verschiedenartig ver-
halten. Er 14t sie als simplex apprehensio stehen. Hierzu ist die bloBe
Kenntnisnahme erfordert, die ohne jede weitere Denktitigkeit und
Forschung am BewuBtseinsinhalt vorbeigeht und zu ihm keine Stellung
einnimmt. Der Zusammenhang zwischen den dulleren Zeichen, die sie
eventuell rechtfertigen kénnten, und dem Inhalt wird nicht beachtet.
So verkiimmert und entbehrt er der Gegensténdlichkeit fiir immer. Dies
war die Stellung jener Juden, die die Worte Christi gehort, seine Werke
gesehen haben, aber an ihnen véllig verstindnislos vorbeigingen. Dies
ist tibrigens bezeichnend fiir jeden religiésen Indifferentismus : es wird
etwas erfaBt, aber nicht vergegenstdndlicht.



Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel 219

Bleibt man aber bei der simplex apprehensio nicht stehen, sondern
versucht man eine Vergegenstindlichung, so miissen Griinde aufgebracht
werden. Innere Erkenntnismittel, die den Sitzen selbst entnommen
wiren, sind nicht zu finden. Die Analyse des Seins Jesu zeigt fiir die
natiirliche Erkenntnis nichts anderes, als die mit den iibrigen Menschen
gemeinsamen Ziige. Auch aus dem Auftreten des Propheten kann man
nicht ableiten, daB er die Worte Gottes redet oder daB Gott aus ihm
spricht. Es kann also sowohl die Gottessohnschaft Jesu, wie auch die
Tatsache der Offenbarung nur aus den begleitenden Umstinden er-
schlossen werden. Aber auch diese vermodgen die beiden Tatsachen
nicht in sich direkt aufzuzeigen 1. Nur indirekt kann man an sie heran-

1 Die Definitionen der Kirche nennen die natiirlichen Beweise « Zeichen »,
signa. Es ist kein Grund vorhanden, von der ureigenen Bedeutung dieses Begriffes
abzusehen. Das Zeichen gehort zur Darstellungsordnung, ist aber nicht eine Ab-
bildung des Gegenstandes in sich, sondern bloB ein Werkzeug desselben. Thomas
schlieBt die von den Handbiichern eingefiihrten signa formalia von dem Bereich
des Zeichens direkt aus (9. Ver. & ad 4). Fiir ihn ist das Zeichen ein Werkzeug
bei der Vermittlung der Absichten eines héheren Agens, der causa principalis.
In seiner Erkenntnis hat dies einen selbstindigen Wert und verbindet mit dem
Gegenstand kraft einer direkten Abbildung. Als Zeichen stellt es direkt den onto-
logischen Wahrheitsgehalt jener Materie dar, die die selbstindige Ursache zur
Mitteilung ihrer Absichten beniitzt, und nur indirekt fithrt es zur Darstellung
der Gedanken des ordnenden Prinzips. So miissen wir auch die Beweiskraft der
natiirlichen Erkenntnismittel beurteilen. Sie fithren zur Uberzeugung, wie gewisse
Tatsachen vom Standpunkte der Natur aus beurteilt werden kénnen und miissen :
hierin zeigt sich ihre direkte Abbildungskraft. Nach der Absicht des sich offen-
barenden Gottes sind sie Werkzeuge, um den Menschengeist zur Kenntnis einer
verborgenen, iibernatiirlichen Gegebenheit zu fithren. Jedes Zeichen fiihrt zu-
nichst zur Erkenntnis der Idee des ordnenden Prinzips (der zeichengebenden causa
principalis) und dann zu jener des bezeichneten Dinges. So ist es auch bei jenen
Gegebenheiten, die die Kirche « certissima signa divinae revelationis » nennt. Als
motiva materialia hellen sie natiirlich nicht erklirbare Tatsachen auf, Nur wenn
sie den Verstand zu den Absichten Gottes, die in diesen Tatsachen ausgedriickt
werden, verweisen, werden sie einerseits zu motiva formalia umgestaltet, anderer-
seits aber fithren sie werkzeuglich zur Erkenntnis solcher Merkmale und Gegen-
stinde, die in ihrer darstellenden Kraft nicht enthalten sind.

Dies ist iibrigens etwas ganz Gewohnliches auf dem Gebiete der menschlichen
Erkenntnis. Das gesprochene oder geschriebene Wort ist zweifelsohne ein Zeichen.
In sich ist es ein Schall oder eine Figur. Seine materielle Darstellungskraft ist
damit erschépft. Aber es hat einen « Sinn», der von den sprachbildenden Prin-
zipien abhingt und direkt in ihnen aufleuchtet. Das Wort nach seinem Sinn ver-
weist also an diese fithrende Idee und ist fiir sie ein Werkzeug zur Vergegenwérti-
gung eines Gegenstandes. Wer den Sinn des Wortes nicht kennt, versucht um-
sonst zur Kenntnis des bezeichneten Gegenstandes zu gelangen. So verhilt es
sich auch mit den natiirlichen Beweisen, die signa certissima revelationis Divinae
sind. Kennen wir ihren « Sinn » nicht, so bleiben wir bei den Gegenstinden, die
sie bezeichnen sollen, verstindnislos stehen. Den Sinn derselben kann nur die

Diyus Thomas 15



220 Das Geheimnis und die natiirlichen Erkenntnismittel

treten — per reductionem ad absurdum. Diese aber leuchtet selten in
einer zwingenden Form auf. Es gibt Ausfliichte verschiedenster Art
und diec Antinomie ldBt sich in mannigfacher Weise auflsen, so daB
die natiirliche Erkenntnis den Ubertritt von der Natur zur Ubernatur
nicht vollstindig ebnen, geschweige denn bewirken kann. Eine restlose
Rechtfertigung dieses Ubertrittes und die Einsicht in die Beweiskraft
der natiirlichen Erkenntnismittel fiir die formale Tatsichlichkeit flieBt
aus einer andern Quelle. Wird der ZufluB aus derselben irgendwie ver-
hindert, so geht man zu einer Vergegenstindlichung im privativen oder
negativen Sinne iiber. Die erste erzeugt den Unglauben, wie dies bei
vielen Zeitgenossen Jesu und der Propheten der Fall war ; die blo nega-
tive Stellungnahme aber erzeugt den Zustand der Erwartung : audiemus
te hac de re iterum, wie dies manche Zuhdrer des hl. Paulus gesagt
haben. Nur dem Aeropagiten und seinen Genossen, wie auch den aus-
erwiahlten Jiingern Christi leuchtete das hohere Erkenntnislicht auf, in
dessen Kraft sie in den Werken und begleitenden Zeichen das Erschei-
nen der ewigen Wahrheit erblickt haben. Dies hat sie zu Gldubigen
gemacht, ja dies war ihr Glaube selbst. (Fortsetzung folgt.) -

Zuwendung des Verstandes zur ersten Wahrheit in sich 6ffnen, die dieselben zur
Aufhellung seiner verborgensten Beschliisse und Geheimnisse hingeordnet hat. In
keiner Weise vermag also das geschaffene Erkenntnismittel die {ibernatiirlichen
Absichten und Geheimnisse Gottes direkt darzustellen, ja nicht einmal per modum
vestigii zur Erkenntnis derselben beizutragen. Nur als Werkzeug kann es bei
deren Vergegenstindlichung in Betracht kommen und bei der Seinsvollendung
des Verstandes mitwirken, Die verschiedenen Formen der Darstellungskraft kon-
nen wir folgendermafBen skizzieren :

di immediata . -
irecta , { per modum imaginis
mediata ‘
Re?rgesen- per modum speculi
s soclivaita { per modum vestigii
per modum signi

Die direkte Darstellung beruht auf der Ahnlichkeit, die bei den Ideen un-
vermittelt ist; durch Vermittlung, also durch eine vorhergehende Erkenntnis,
geschieht sie aber bei dem Bild (idem est motus in imaginem et rem) und bei dem
Spiegel, der zunidchst nach dem eigenen Inhalt erkannt werden muB, damit er
einen Gegenstand vergegenwirtigen kénne. Bei der indirekten Darstellung geniigt
nicht eine einfache vorausgehende Erkenntnis, sondern es miissen Kausalzusammen-
hinge vermittelt werden. So setzt die Erkenntnis aus den FuBstapfen manche
andere Kenntnisse voraus, aus welchen auf das Tier geschlossen wird, das voriiber-
gegangen ist. Es sind diese Kenntnisse wirkliche, selbstindige Ursachen der cog-
nitio per modum vestigii. Bei dem Zeichen ist aber jede vorausgehende Erkenntnis
erfolglos, wenn die Idee der zeichenbildenden Ursache nicht aufgehellt wird. Des-
halb ist die repraesentatio per modum signi die schwichste in der Darstellungs-
ordnung.



	Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

