
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762290

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Geheimnis
und die natürlichen Erkenntnismittel

Von Dr. Alexander M. HORVÀTH 0. P.

Vorbemerkungen

1. In den folgenden Ausführungen betrachten wir das Geheimnis

vom apologetischen Standpunkte aus. Das Geheimnis besagt einen

Gegenstand, welcher der geschaffenen Erkenntnis schlechthin verborgen
und unzugänglich ist. Der Grund dieser Verborgenheit liegt darin,
daß die geschaffenen Erkenntnismittel in ihrer Virtualität diesen Gegenstand

positiv nicht enthalten, sondern sich nur nach ihrer Potentialität
(negativ) auf ihn erstrecken. — Indessen interessiert uns bloß das

menschliche Denkvermögen. Wir unterscheiden in ihm die positive
Kraft und die negative Virtualität. Erstere erstreckt sich auf das ganze
Gebiet des ens in quidditate sensibili. Was über demselben liegt, ist
etwas Verborgenes und gehört in den Bereich der negativen Virtualität
des menschlichen Geistes. Die Existenz übernatürlicher Wahrheiten
ist dadurch sichergestellt, daß das ens in quidditate sensibili unbedingt
auf das Esse per se subsistens hinweist, ohne uns dessen ureigene
Erkenntnis (cognitio propria) vermitteln zu können. Kann seine

Erkenntnis auf einem anderen Wege erreicht werden, so entsteht die

Frage, ob und in welchem Maße die natürlichen Erkenntnismittel zu
seiner Vergegenständlichung beizutragen vermögen. Das Problem stellt
sich also folgendermaßen : Wie kann das Übernatürliche Gegenstand
menschlicher Erkenntnis werden Was kann die Natur zu seiner Vër-
gegenständlichung beitragen

2. Unter Vergegenständlichung können wir ein Doppeltes verstehen :

a) die Stoffverleihung, die Darbietung des obiectum materiale ; b) die

Gestaltung des Erkenntnisstoffes zu einer wirklichen, formalen
Kraftquelle, also zu einem obiectum formale. Das letztere Moment schließt
in sich, daß der Gegenstand seinsvollendende Form des Verstandes
werden kann ; d. h. daß der Verstand nach dem vollen Seinsgehalt eines

fremden Gegenstandes gestaltet wird, so daß er neben seiner natürlichen

Form auch eine andere besitzt, die für ihn eine neue, wenn auch



206 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

bloß vorübergehende (intentionale) Seins- und Tätigkeitsweise darstellt.
Weil dies durch die Ergänzung der Potentialität des Verstandes geschieht
und derselbe seiner Natur entsprechend vervollkommnet wird, nennen
wir diesen Abschluß des Erkenntnisvorganges Seinsvollendung des

Verstandes. Kommt diese zustande, so ist der Verstand im Besitze des

Gegenstandes, und in Bezug auf denselben und seinen Seinsgehalt ist
keine Forschung, kein Suchen, sondern nur ein entsprechendes Schauen

mehr möglich und nötig. Die Vergegenständlichung (obiectivatio) ist
demnach ein Vorgang, in welchem ein Erkenntnisstoff zur Seinsvollendung

des Verstandes geeignet gemacht wird. Alle die Prinzipien und
Ursachen, die dies bewerkstelligen, aufzusuchen, zu beurteilen und zu
bestimmen, ist die Aufgabe der Erkenntnistheorie, sei es psychisch, sei

es vor allem metaphysisch gefaßt. Nachdem dies theoretisch geschehen

ist, kann es sich in einzelnen Fällen nur mehr darum handeln, in
welchen Erkenntnismitteln der Gegenstand (im materiellen und
formalen Sinne) dargeboten wird. Durch sie und in ihnen geschieht die

Vergegenständlichung, sie sind die nächsten Prinzipien derselben. Der
Ausdruck dieses Vorganges ist das Satzband (copula), welches den
Verstand auf jenes Sein hinweist, das für die Gegenständlichkeit seines

Objektes garantiert. Die einfache Erfassung (simplex apprehensio)
bietet uns noch keineswegs Gegenstände. Sie besagt nicht die

Seinsvollendung des Verstandes, sondern nur deren Anfang. Der Inhalt
derselben ist noch nicht extra videntem, noch nicht dem Schauenden

gegenübergestellt, sondern stellt bloß einen an sich ganz wertlosen
Bestand dar, von dem man gar nicht weiß, ob er zur Seinsvollendung
führt oder nicht. Mit anderen Worten : er ist vom Subjekt gegenständlich

nicht zu unterscheiden, da hierfür keine Gründe angeführt werden

können. Die Gegenständlichkeit kommt erst im Urteil zur Geltung,
und vom Satzband desselben hängt es ab, wo die Prinzipien der

Vergegenständlichung zu suchen sind.

1. Die Geheimnisse in der Umrandungserkenntnis

Obwohl die Gegenstände der göttlichen Erkenntnis von Seiten Gottes

keineswegs nach einer Vielheit unterschieden werden können, so ist doch

eine Mehrheit und Unterscheidung seitens der dargestellten Gegebenheiten

nicht bloß nicht ausgeschlossen, sondern als wirklich anzunehmen.

Gottes Wesen ist Seinsgrund nicht bloß für sich selbst, sondern auch

für das esse participatum. Gott ist Seinsgrund der Schöpfung, indem



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 207

sein Wesen das Urbild ist, welches sich im esse participatum
widerspiegelt ; das Geschöpf ist ein Abbild Gottes, genauer seiner Macht.
Gottes Wesen kann aber nicht bloß in einer Weise abgebildet werden,
sondern in unendlichen Variationen. Nach den Beziehungen der
einzelnen Abbilder sprechen wir von einer Vielheit der Ideen in Gott und
nach der Abstufung, in der sie in geschaffenen Erkenntnismitteln
ausgedrückt werden, können wir die Ordnung der Wahrheiten bestimmen.

Die erste und höchste Stelle unter allen Gegenständen nimmt das

verborgene Wesen Gottes ein. Es wird als Objekt in sich, nach ureigenen

Zügen (in seipso) erkannt, wobei das einzige Erkenntnismittel das Wesen

Gottes selber ist ; der eigene gegenständliche Wert des esse per se

subsistens kann nur in ihm allein gefunden werden. Das Ansichseiende

ist unendlich, da es eine Zusammensetzung aus Akt und Potenz
ausschließt ; das Seiende durch Teilnahme (esse participatum) aber ist,
weil zusammengesetzt, endlich. Daher kann der Gleichwert des unendlichen

Seins im endlichen nie gesucht werden ; eine Erkenntnis in sich,
nach ureigenen Zügen (in seipso) durch ein geschaffenes Erkenntnismittel

(in alio) ist unmöglich. Deshalb sagen wir, daß Gott sich selbst

durch sich selbst erkennt : cognoscit se in seipso. Das esse per se

subsistens ist im Sein vom esse participatum durch einen unendlichen

Abstand getrennt. Das gilt auch von seiner Erkennbarkeit, Wahrheit

und wahrheitsgemäßen Abbildung. Aus diesem Grunde behauptet
der Thomismus, daß ein Geschöpf, dem die Erkenntnis Gottes in sich

» t
naturgemäß wäre, nicht möglich ist. Wenn also dieses verborgene Wesen,
sei es als Ganzes, sei es in Teilsichten, in geschaffenen Erkenntnismitteln
abgebildet wird, bleibt es immer ein Geheimnis, welches nie gelüftet
oder aufgelöst werden kann. Die natürlichen Erkenntnismittel, nicht
bloß die an sich sehr unvollkommenen menschlichen Spezies, sondern

auch die vollkommensten, zeigen diesen Gegenstand, auch nach seinen

Teilsichten, nie in seiner eigenen Durchsichtigkeit, Faßbarkeit, in seinen

ureigenen Zügen, sondern sie hellen nur auf, wie derselbe nach den

Zügen der Naturgegebenheiten ausgedrückt und abgebildet werden

kann.
Diese Abbildung kann indessen unter Umständen zu einer

Erkenntnis des verborgenen Wesens Gottes in sich führen (cognitio Dei
in seipso), da der Gegenstand, der in derselben aufleuchtet, einen

ureigenen Zug Gottes, das Ansichsein, vorstellt, wenn auch nicht in einer
Weise und Modalität, die Gott adäquat eigen ist, sondern so, wie sein

Wesen in fremden Zügen (in alio) vergegenständlicht und verständlich



208 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

gemacht werden kann. Deshalb könnten wir sagen, daß diese Erkenntnis
von Seiten der Spezies eine Erkenntnis « in alio » ist, von Seiten des

abgebildeten Gegenstandes aber als eine Abtönung des « in seipso » durch
das « in alio » zu fassen ist. Dies ist der Fall bei der natürlichen
Erkenntnis Gottes, die nicht eine Umrandungserkenntnis ist, sondern

kraft wirklicher Kausalbeziehungen Gott dem Verstand
vergegenständlicht h

1 Vergleichen wir die natürliche Erkenntnis Gottes aus der Schöpfung mit
der Erkenntnis aus der Offenbarung, so ist ein großer Unterschied festzustellen.
Bei der ersten sind die Geschöpfe keine Umrandung, sondern eine wirkliche
Ursache der Erkenntnis Gottes. Aus wirklichen, ursächlichen Zusammenhängen
folgern wir, daß es einen Gott gibt und aus denselben bestimmen wir auch sein
Sosein. Wir dürfen von der ursächlichen Verbindung nicht absehen, wenn wir
reale Wahrheiten behaupten wollen. In diesem Rahmen ist es gestattet, den Weg
der Verneinung und der Erweiterung bis ins Unendliche zu betreten, denn hierzu
werden wir kraft der Ursache-Wirkung-Beziehung berechtigt. Bei genauerm Besehen
müssen wir daher bekennen, daß unser Gottesbegriff eigentlich nicht ein vom Wesen
Gottes abgebildeter, sondern nach den geschöpflichen Zügen gestatteter Bestand ist.
Das Geschöpf ist ein Spiegel, in welchem Gottes Antlitz erscheint. Er selbst
verbirgt seine Züge hinter der geschöpfliehen Hülle und dem Menschen ist es
überlassen, die Hülle zu entfernen, das wahre Antlitz Gottes sich zu vergegenwärtigen.
Die geschaffenen Erkenntnismittel sind hierbei nicht bloß ein medium quo et ex
quo, sondern ein wirkliches medium in quo. Bei dieser Erkenntnis ist Gott ein
in sich erkannter Gegenstand, der aber nicht in ureigenen Zügen, sondern als
ein Spiegelbild der Schöpfung erscheint. Deus cognoscitur cognitione naturali in
seipso, at non cognitione propria, sed communi. Das « commune » bezeichnet hier
nicht « in fremden Zügen », sondern in den eigenen, jedem Seienden gemeinsamen
Merkmalen des allgemeinen Seins. Es wird etwas vom Seinsgehalte jedes Subjektes
wahrheitsgemäß ausgedrückt, aber nicht so, daß es seinen vollen Gegenwert
darstellen würde. So ist es auch in unserem Fall. Das allgemeine Sein erscheint im
sinnenhaften Sein in einer konkreten Gestalt und wird in dieser Form als Beweismittel

und -grund verwendet. Das zu beweisende Wesen hellt infolgedessen nach
diesen Zügen auf : Gott ist in ihm insofern abgebildet, in ihm als im Spiegel sichtbar,
soweit es die Tragfähigkeit und die gegenständliche Kraft der Sinnenwelt gestatten.
Gott scheint also, infolge der ursächlichen Verbindung, in der Sinnenwelt in sich
als realer Gegenstand auf, aber nicht nach ureigenen Zügen, sondern nach den
Zügen eines niedrigeren Seins. Das Ausschlaggebende bei dieser Erkenntnisweise
ist, daß die Erkenntnismittel von innen heraus, aus dem eigenen Inhalt das Abbild
Gottes widerspiegeln und vergegenwärtigen. Dies ist die cognitio Dei in seipso
ut obiecto, sed in alio, ut in medio. —

Ganz anders ist die Erkenntnis Gottes nach seinem verborgenen Wesen mit
Hilfe der geschaffenen Erkenntnismittel. Eine innere ursächliche Verbindung
zwischen ihnen und dem Gegenstand ist nicht vorhanden, da Gott in sich in
geschaffenen Spezies nicht abgebildet werden kann. Sie sind infolgedessen nicht
ein Spiegel, in welchem Gottes Antlitz erscheint, daher auch kein medium in quo.
Sie besitzen in sich nicht die Kraft, von ihrem eigenen Seins- und Wahrheitsgehalt
aus zur Erkenntnis Gottes zu führen. Sie sind reine Umrandungs-Mittel, die bloß
durch eine besonders hinzugefügte, äußere Kraft für eine reale Erkenntnis des

Gegenstandes geeignet gemacht werden können. Weil aber bei der Vorlegung und



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 209

Ganz anders ist es bei der reinen Umrandungserkenntnis, bei der
die Kausalbeziehungen fehlen. Wird sie für sich betrachtet, so ist sie

zweifellos eine cognitio in alio, da sie den Gegenstand nicht einmal nach
den allgemeinen Zügen (sec. rationes communes) in ureigener Fassung
darstellt, sondern ausschließlich nach den objektiven Merkmalen der

Umrandung, also in einer niedrigeren Form und Abbildung, keineswegs
in sich, in seipso. Wird aber die Umrandungserkenntnis durch eine

andere Erkenntnisquelle ergänzt, die für die Wirklichkeit des Gegenstandes

in sich eintritt, so ist die Erkenntnis auf Grund des ganzen Ideenkomplexes
eine cognitio « in alio — in seipso ». Die Umrandung dient dabei als

Hilfsmittel, welches die Annahme des Gegenstandes aus der höheren

Quelle, die eventuell in sich nicht so leicht verständlich ist, erleichtert ;

diese selbst aber garantiert dem Verstände die Realität des

Gegenstandes. Ist die höhere Quelle dem Verstand nach dem eigenen
Wahrheitsgehalt und der eigenen Überzeugungskraft zugänglich, so kann die

Umrandung ganz vernachlässigt werden und die Erkenntnis geht über
in die reine cognitio in seipso. Ist dies aber nicht der Fall und haben wir
eine Garantie für das « Ansich » des Gegenstandes bloß auf Grund der

Autorität, so ist die Umrandung unentbehrlich und muß als Hilfsmittel
der Verständlichung beibehalten werden. Die Vergegenständlichung
ist die Aufgabe der höheren, in sich unzugänglichen Quelle, die

Verständigung aber bleibt der Umrandung überlassen. Aus diesem Grunde
bilden solche Objekte eine ganz eigentümlich geartete Klasse von
erkennbaren Gegenständen : sie werden im gegenständlichen Zwielicht
erkannt. Die Umrandung spielt sowohl in bezug auf die Gegenstand-

gebung (Stoffverleihung des obiectum materiale), als auch und
insbesondere bezüglich der Überzeugung und Bewegung des Verstandes

zur Zustimmung eine ganz untergeordnete Rolle. Sie trägt aus ihrem
eigenen Seinsgehalt und Erkenntnislicht nichts dazu bei : sie verhält
sich nur als äußeres Prinzip und als reines Werkzeug der höheren

Lichtquelle.
Dies ist der Fall bei jeder Mitteilung und Kenntnisnahme des ver¬

Anerkennung der Offenbarung das formale, ausschlaggebende Motiv direkt etwas
Göttliches ist, muß man im Glauben eine höhere Erkenntnisform aus einem
dreifachen Grund anerkennen : ä) weil der Gegenstand rein stofflich (als obiectum
materiale) von Gott stammt und vorgelegt wird, 6) weil er mehr von Gott berichtet,
als die natürliche Erkenntnis zu sagen vermag, c) weil er kraft eines göttlichen
Lichtes (lumine Divino) anerkannt und festgehalten wird, und in dieser Eigenschaft

die Seinsvollendung des Verstandes verwirklicht.



210 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

borgenen Wesens Gottes in und durch geschaffene Erkenntnismittel.
Gott benützt die Wesenszüge der natürlichen Gegebenheiten, um dieses

sein Wesen dem vernunftbegabten Geschöpf verständlich zu gestalten.
Aber er allein will den Verstand zur Seinsvollendung führen ; der
Verstand hat bloß willig zu folgen und den materiellen Sinn zu erfassen.

Die Natur öffnet die Ohren des Verstandes, damit die Stimme Gottes

zu ihm dringen und in ihm Aufnahme finden kann. Die Erfassung
und Festhaltung des Gehörten ist anderen Prinzipien vorbehalten h

1 Deshalb betont der hl. Thomas so entschieden, daß der Gegenstand des
Glaubens bloß die erste Wahrheit sein kann. Von Seiten des Materialobjektes
können auch andere Gegebenheiten zum Glauben gehörend werden ; aber nur die
Beziehung zur allein vergegenständlichenden Kraft der Veritas prima gestaltet
sie zu Glaubensobjekten. Die einzelnen Materialobjekte können nur dann zu
Gegenständen des Glaubens werden, wenn sie in der Offenbarung enthalten sind.
Der Umstand aber, daß sie geofienbart wurden, gestaltet sie noch nicht unbedingt

zu Gegenständen des Glaubens. Es gibt viele geoffenbarte Wahrheiten, die
auch in einem anderen Lichte erkannt werden, und so in die persönliche
Synthese als eingesehene oder als wissenschaftliche Wahrheiten eintreten können.
Nur sofern sie in der ersten Wahrheit vergegenständlicht werden, ist mit ihnen
die Einsicht und der wissenschaftliche Charakter nicht zu vereinbaren. Sobald
sie „auf die Veritas prima bezogen werden, in ihren Bannkreis gelangen, können
sie nur als dunkle Gegenstände in Betracht kommen. Die erste Wahrheit ist in
diesem Fall ein formendes, gestaltendes Prinzip, welches den Gegenstand in der
Dunkelheit der in sich nicht aufleuchtenden Autorität vergegenwärtigt. Die
Beziehung des Materialobjektes zu einem formalen Erkenntnisgrund schließt kraft
des Kontradiktionsprinzips die Beziehung zu einem andern formenden Prinzip
aus. Wie Thomas auf dem physischen Gebiet die pluralitas formarum ausschließt,
so tut er dies mit aller Konsequenz auch auf dem Erkenntnisgebiet. Deshalb
findet man in diesen viel umstrittenen Fragen die Vertreter der Vereinbarkeit von
Glauben und Wissen meistens in jenen Kreisen, die in der Naturphilosophie die
pluralitas formarum zugegeben haben. Verläßt ein Objekt den Bannkreis der
Veritas prima, so hindert nichts, daß es im Lichte eines anderen formenden Prinzips
vergegenständlicht werde, falls ein solches geltend gemacht werden kann. Die
eigentlichen Geheimnisse (mysteria in sensu stricto) ausgenommen, kann dies bei
jedem Gegenstande des Glaubens der Fall sein und, wie wir ausführen werden,
kann die Natur in den verschiedensten Formen als selbständige Mitursache der
materiellen Vergegenständlichung auftreten. Nur zur formalen Gegenständlichkeit

kann sie nichts beitragen ; diese bleibt der ersten Wahrheit allein vorbehalten.
Dies dürfte der einfache, klare Sinn der berühmten Artikel II-II p. I, 4 u. 5 sein,
wo Thomas den Glauben rein vom objektiven Standpunkt behandelt, und wo ihn
nur das interessiert, ob mit der Veritas prima sich andere gestaltende Prinzipien
vereinbaren lassen.

Die Teilsichten des Glaubensgegenstandes, unter dem Gesichtspunkt der
Wahrheit können wir im folgenden Schema darstellen, worin die in Klammer
eingefügten Zahlen die einschlägigen Artikel des hl. Thomas (II-II q. 1, 1-5 u. q. 2,

9-10) bezeichnen.
(Fortsetzung der Anmerkung siehe Schema auf folgender Seite.)



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 211

2. Geheimnisse in den Werken Gottes nach außen

Es gibt in der Erkenntnis Gottes weitere Gegenstände, die in
geschaffenen Spezies abgebildet werden können. Wir fassen sie unter
dem Namen des « esse participatum » zusammen und verstehen darunter
die Werke Gottes, also das ganze Gebiet seiner Wirksamkeit nach außen.

Gegenstand der einfachhin übernatürlichen, dem Geschöpf naturhaft
nicht mitteilbaren Erkenntnis ist das Wesen Gottes, sofern es Wurzel
seiner formal-immanenten Tätigkeit und Lebens ist. Gegenstand der
natürlichen, also dem Geschöpf naturhaft mitteilbaren Erkenntnis ist
das Wesen Gottes, sofern es die Wurzel seiner Tätigkeit nach außen

ist (actio formaliter immanens, virtualiter transiens). Der Erkenntnisgrund

für das geschaffene Sein ist nicht unmittelbar das Wesen Gottes,
sondern dieses Wesen unter dem Gesichtspunkt der Allmacht. Abglanz
derselben (terminus connotatus) sind die geschaffenen Wesen in ihrer
Möglichkeit, aber nach allen ihren inhaltlichen Zügen, bis ins einzelste,
unterschieden. In diesem Zustand besitzt das esse participatum weder
ein eigenes Sein noch eine eigene Wahrheit. Diese ist in Gott und
mit Gott identisch, wenn auch diese Identität nicht in seinem Wesen,
sondern in seiner Allmacht begründet ist, von der das Geschöpf
abhängig und durch die es verwirklicht werden kann. Kraft dieser

Beziehung unterscheidet sich das geschöpfliche Sein von dem verborgenen
Wesen Gottes, das nicht mit Rücksicht auf die Allmacht, sondern durch

Conspectus diversorum modorum, quihus Veritas obiecti fidei exprimi potest

Veritas
obiecti fidei

quoad essen-
tiam : Veritas
revelata

formaliter : Veritas obiectivata in Veritate prima (1)

(antecedenter:credibilitatis
in motivis

quoad
proprietates

materialiter : verum (£
obiectivatum in J c

ambiente (4 ad 2 et | concomitanter : concurrente
2- 10)- (per modum instrumenti

quantum ad valorem : verum absolutum excludens
omnem falsitatem (3)

verum excludens

visibili-
relate ad in-Jtatem (4)

tellectum verum exclu¬
dens scibili-
tatem (5)

relate ad voluntatem : verum
sub ratione boni supernatu-
ralis movens appetitum
(2. 9).

quantum ad vim
movendi : verum
obscurum



212 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

sich selbst allein erkennbar ist und tatsächlich erkannt wird. Wenn
wir also die volle Identität des geschaffenen Seins mit Gott behaupten,
so wird zugleich kraft des Erkenntnisgrundes der wesentliche Unterschied

in bezug auf die Wirklichkeit und Verwirklichbarkeit betont.
Damit das Geschöpf eine eigene Wirklichkeit und Wahrheit besitze, ist
der Eingriff der Allmacht Gottes unerläßlich.

Falls also ein Geschöpf kraft eines Ratschlusses Gottes verwirklicht

werden soll, wird es in der Erkenntnis Gottes zu einem nach

eigenem Sein und eigener Wahrheit erkannten Objekt. Von Seiten des

Erkenntnismittels tritt damit keine Änderung ein. Dieses bleibt weiterhin

die eine und einzige Idee Gottes, in der aber das dem Seinsbesitz

nach bestimmte Geschöpf im eigenen Sein und in eigener Wahrheit
aufleuchtetx. In diesem Sinne sagen die Thomisten, daß Gott das

geschöpfliche Sein in sich, in eigener Wahrheit, als Gegenstand erkennt,
aber nicht in einem angepaßten Erkenntnismittel, sondern in seiner

eigenen Wahrheit, als Allmacht und Wille. Deshalb hat das Geschöpf,
wie kein von Gott unabhängiges Sein, so auch keine unabhängige
Erkennbarkeit und Wahrheit. «Alia a se cognoscit Deus in seipsis in
seipso. »

Der Erkenntnisgrund der Gegenstände, die in einer geschaffenen

Spezies abgebildet werden können, ist die Allmacht Gottes, seine Tätigkeit

nach außen. Es gibt eine Tätigkeit nach außen, durch welche die

innersten, verborgensten Geheimnisse des göttlichen Wesens in äußerer

Erscheinung verwirklicht werden. Hierbei müssen wir ein zweifaches

unterscheiden : a) Das Geheimnis selbst, b) dessen zeitliche Verwirklichung,

sei es in sich, sei es in seiner Mitteilungsweise durch die
Offenbarung. Betrachten wir das Geheimnis in sich, so sind die Grundsätze

maßgebend, die wir für dessen Mitteilung und Abbildung in geschaffenen
Erkenntnismitteln aufgestellt haben. Selbst die vollkommensten
Begriffe oder Ideen sind nicht geeignet, es in sich aufzuhellen. Die
tatsächliche Verwirklichung aber ist etwas Geschaffenes, und das
Geheimnis verhält sich zu dieser Tätigkeit Gottes als materia circa quam,
oder als führende Idee. Es steht also nichts im Wege, daß der Vorgang
oder die Wirkung in geschaffenen Erkenntnismitteln aufscheine.

Hierbei werden dem menschlichen Geiste Gegenstände von ganz
eigentümlicher Beschaffenheit vorgelegt. Die Verwirklichung der
Menschwerdung in Jesus Christus ist z.B. eine Tatsache. Es ist aber weder in

1 Vgl. 2. Ver. 3 ad 2 ; 3. Ver. 6 ad 2 ; 12. Ver. 6.



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 213

Christi Geburt noch in seinem Leben etwas vorhanden, was von innen
heraus zur Annahme dieser Tatsache zwingen würde. Äußerlich war
Christus ein Mensch wie jeder andere, und infolgedessen Gegenstand
der Kritik, die an ihm nichts gelten ließ, ihn sogar zum Auswurf der
Menschheit gemacht und ans Kreuz gebracht hat. Aus der Analyse
der äußeren Erscheinung Christi können wir demnach nicht zum
Schlüsse gelangen, daß die Menschwerdung des Sohnes Gottes in ihm
wirklich geworden ist. Es umgeben ihn aber solche Umstände, die für
sein übernatürliches Wesen Zeugnis abzulegen scheinen. « Glaubt ihr
mir nicht, so glaubet wenigstens den Werken, die ich wirke » — so

konnte er sagen. Diese Werke aber hat er nicht im eigenen, sondern

in des Vaters Namen gewirkt ; in ihnen kam nicht die Kraft eines

schwachen Geschöpfes, sondern die des allmächtigen Gottes zum
Ausdruck. Die Gegenwart Gottes in ihm, in Form der hypostatischen
Vereinigung, wurde durch diese Werke nicht in sich aufgehellt, wohl aber

die Tatsache der Wahrhaftigkeit Christi und somit die Tatsache der

Menschwerdung. Doch nicht für alle. Die einen haben sein Leben und

Wirken mit ängstlicher Besorgnis beobachtet. « Was sollen wir tun
Alles folgt ihm, und damit ist das Ende unseres Volkes beschleunigt. »

Diese verblieben bei der einfachen Kenntnisnahme (simplex apprehensio)
der außerordentlichen Werke und sind nicht zum Urteil fortgeschritten,
daß aus Jesus der Geist Gottes spreche. Die andern aber haben in ihm
den Messias, den Erlöser der Welt erkannt. Christus als Objekt war
für beide Gruppen unterschiedslos der gleiche Mensch. Als Gegenstand

aber war er wesentlich verschieden. Die eine Gruppe unterließ die

Vergegenständlichung oder übersah dabei wesentliche Momente, die andere

aber vollzog dieselbe allen Ernstes. Die Motive in sich, nach ihrer
materiellen Wahrheit betrachtet, waren beiderseits die gleichen ; nur
blieben sie bei der einen Gruppe wirkungslos, bei der andern aber

wurden sie heilbringend, d. h. sie hellten die Absichten Gottes und seine

starke Hand auf. Für diese war die Tatsache der Menschwerdung in
geschaffenen Erkenntnismitteln ausgedrückt. Und trotzdem waren
diese Erkenntnismittel nicht nach ihrer geschaffenen Kraft in dem Urteil
maßgebend : Jesus von Nazareth ist der Sohn Gottes. In sich waren
sie bloß geeignet, zum Urteil zu führen : dieser Mensch ist ernst zu
nehmen ; denn sonst ist es nicht erklärlich, daß er eine solche

Verbindung mit Kraftquellen aufweist, die nicht nach den Naturgesetzen
und im Rahmen derselben wirken. Zur Anerkennung der Tatsache der

Gottessohnschaft war ein neues Erkenntnismittel nötig, welches das ge-



214 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

heimnisvolle Wirken Gottes bezeugte und, in den umgebenden Tatsachen

dies zur Schau getragen hat. Die ersteren haben dies nicht bemerkt.
Deshalb blieben sie in ihrem Unglauben verhaftet. Die andern haben
die Werke Christi als Ausdruck und Träger des geheimnisvollen Wirkens
Gottes angesehen. Sie wurden hierdurch in den Vorhof des Glaubens

geführt, so daß sie das Urteil bilden konnten : dieser Mensch spricht
die Wahrheit, er ist als Gottessohn anzuerkennen. Es wurde ihnen
hierdurch also die Möglichkeit gegeben, ihre Eindrücke zu überprüfen
und sie in einem Urteil zu vergegenständlichen. Es ist infolgedessen
in der Tatsache der Menschwerdung oder der Gottessohnschaft Christi
als im vorgelegten Objekt etwas Übernatürliches ; aber im ganzen Komplex

fehlt die Natur nicht, da sie auf Grund der natürlich nicht erklärbaren

Tatsachen das genannte Urteil ermöglicht, ja bedeutend erleichtert.

Die Werke Christi in sich sind für dieses Urteil eine bloße

Umrandung und daher reine motiva materialia, die auf den Verstand keinen

zwingenden Einfluß ausüben können. Gelangen sie aber in den Bannkreis

eines höheren, im Verstand aufleuchtenden Erkenntnislichtes, so

gehen sie über in motiva formalia. Als solche wirken sie nicht in eigener
Kraft, sondern in werkzeuglicher Eigenschaft unter dem Einfluß der
höheren Erkenntnisquelle.

3. Die Geheimnisse als Tatsachen

Auch die Tatsache der Menschwerdung ist ein Geheimnis, aber nicht
im gleichen Sinne und in der nämlichen Ausdehnung wie das Wesen

derselben. Es ist in ihr der Geheimnischarakter dadurch abgeschwächt,
daß zu ihrer Gegenständlichkeit die natürlichen Erkenntnismittel
beitragen, was bei ihrem Wesen nicht der Fall ist1. Beide kommen darin

1 In den Geheimnissen des verborgenen Wesens Gottes ist kein einziger Zug
zu finden, der seine Gegenständlichkeit geschaffenen Erkenntnismitteln verdanken
würde. Sie können nur in göttlichen Erkenntnismitteln gegenständlich gestaltet
werden. Auch in ihrer Mitteilung durch die Offenbarung können sie nicht in
Kausalzusammenhängen aufleuchten, wie das natürlich erkennbare Wesen Gottes,
sondern nur in äußerer Bezeugung durch die Autorität Gottes. Durch dieselbe wird
gewährleistet, daß die Zusammenstellung der natürlichen Begriffe, also ihre
gegenständliche Kraft, den Blick des Verstandes auf ein übernatürliches Objekt, weiches
von Gott stammt, zu lenken imstande ist. Er denkt zwar nicht in solchen
Aussagen (componendo et dividendo), er erkennt aber dieselben und vermag solche
zu bilden, die den Verstand auch auf dem übernatürlichen Gebiet verläßlich führen.

Bei der Tatsache der äußeren Verwirklichung der Geheimnisse finden wir
gegenständliche Züge, die auf geschaffene Erkenntnismittel zurückzuführen sind.



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 215

überein, daß sie ihre formale Gegenständlichkeit und folglich auch die

subjektive Annahme dem göttlichen Erkenntnismittel (Offenbarung und
übernatürliches Glaubenslicht) verdanken. Sie unterscheiden sich aber

darin, daß bei der Erkenntnis des Wesens der Menschwerdung, wie auch

bei allen Geheimnissen des verborgenen Wesens Gottes, die Natur bloß
ein Kanal, ein Verständigungsmittel, bei der Erkenntnis der formalen
Tatsächlichkeit aber ein Werkzeug ist, dessen eigene Kraft und Seinsgehalt

zur Vergegenständlichung benützt wird. Ebenso wird bei der überzeugten
Annahme das Licht der natürlichen Beweise in ähnlicher werkzeuglicher
Verwendung gebraucht, um die Seinsvollendung des Verstandes zu
bewirken.

Das gleiche ist in allen ähnlichen Fällen zu sagen, insbesondere

in bezug auf die Tatsache der Offenbarung. Diese muß dem Verstand
hell aufleuchten, sonst ist ein vernunftgemäßer, den Verstand zur Ruhe

bringender und seinsvollendender Glaube nicht möglich. Nur muß die

Frage aufgeworfen werden, was für einen Wert Sätze, wie : Gott hat
gesprochen, Jesus ist der Sohn Gottes, Gott ist Mensch geworden, die

Sakramente sind heiligende Zeichen, usw. im Lichte der natürlichen
Beweise und Erkenntnismittel besitzen. Unseres Erachtens muß diese

Frage nach den Prinzipien des Aquinaten entschieden werden. Von dem

Wert des natürlichen Beweises für das Dasein Gottes sprechend,
bemerkt er : Esse dupliciter dicitur. Uno modo significat actum essendi ;

alio modo significat compositionem propositionis, quam anima adin-
venit coniungens praedicatum subiecto. Primo igitur modo accipiendo

esse, non possumus scire esse Dei, sicut nec eius essentiam, sed solum
secundo modo. Seimus enim, quod haec propositio, quam formamus
de Deo, cum dieimus « Deus est », vera est, et hoc seimus ex eius effec-

tibus 1. Die natürlichen Beweise können uns demnach über die Reichweite
des allgemeinen Sein nicht hinausführen. Das allgemeine Sein aber, dem
die Führung der gesamten menschlichen Erkenntnis anvertraut ist,
wird auf Grund des angemessenen Gegenstandes gebildet. Es ist ein

Symbol, und zwar in doppelter Hinsicht : objektiv Symbol der Reichweite

der Führung des sinnenhaften Seins, eine synthetische Zusammenfassung

seines Wahrheitsgehaltes ; subjektiv aber Symbol der Leistungsfähigkeit

des an das sinnenhafte Sein gebundenen Verstandes und nur

Dies ist allgemein anerkannt. Nur das Maß der Beeinflussung kann verschieden
bestimmt werden und Veranlassung zur, gegenteiligen Beurteilung des Glaubensaktes

bieten.
1 I 3, 4 ad 2.



216 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

dessen. Es ist infolgedessen nicht etwas Göttliches, als ob es von Gott
eingegossen wäre, oder die Summe seiner Ideen darstellen würde. Es

vermittelt deshalb keine unmittelbare Verbindung mit Gott, wird nicht
in « lumine divino » erkannt, sondern in « lumine creato proportionate
intellectui humano ». So verbindet es zunächst mit dem sinnenhaften
Sein, und erst auf Grund weiterer Forschung mit den rationes aeternae.
Das allgemeine Sein ist das Resultat der Abstraktion aus dem sinnenhaften

Sein, drückt dessen gegenständliche, potentielle Kraft aus. Denn

infolge seiner inhaltlichen Leere ist in ihm wirklich (actu) nichts
enthalten. Es zeigt nur den Weg zum sinnenhaften Sein, in welchem seine

inhaltliche Armut die Unterstützung und die Kraftquelle auch zu einer
solchen Führung finden kann. Das allgemeine Sein wird also in den

Sätzen, die der Verstand bildet, durch das Satzband (copula) vertreten
und symbolisiert. Wenn man also hinzufügen kann, daß das Satzband

auf Grund von realen Wirkungen zwischen Prädikat und Subjekt gesetzt

wurde, so wird der Verstand in den Bereich jenes Seienden gewiesen,

zu dem Beweisgründe und Material gehören.

Sowohl bei dem natürlichen Beweis des Daseins Gottes, als auch
bei der Äufzeigung der tatsächlichen Verwirklichung der Geheimnisse

gehören die Erkenntnismittel restlos dem sinnenhaften Sein an. Deshalb

ist das Satzband ein Vertreter desselben und die Sätze sind wahr
im Rahmen des gleichen Seins. Wir haben infolgedessen vom Prädikat
und Subjekt und von ihrer Verbindung keine erschöpfende, ureigentliche

Erkenntnis, sondern nur die Versicherung, daß die Tatsachen von
Seiten des sinnenhaften Seins nicht anders beurteilt werden können, als

dies in den Sätzen ausgedrückt werden kann. Wie sich aber dies in
sich verhält, darüber wird der Verstand nicht aufgeklärt. Es ist ihm
hierdurch nur die Möglichkeit geboten, auch mit der neuen Wahrheitsordnung

in Verbindung zu treten und ihre Angaben trotz der von Seiten

der Natur erhobenen Bedenken anzunehmen. Es bleibt also die

Notwendigkeit, das Satzband der Naturerkenntnis noch durch eine höhere

Seinsordnung zu ergänzen, die allein die Verbindung des Verstandes

mit dem Gegenstand, als mit einer realen Gegebenheit vermitteln kann.
Handelt es sich aber um die Annahme von Tatsachen, so kann

die Natur nicht vernachlässigt oder gar ausgeschaltet werden. In sich

kann sie für dieselben nur in einer niedrigeren Form (materiell)
eintreten : im Licht der Natur kann man über die Tatsachen nur urteilen,
daß in ihnen nicht die Natur allein zum Ausdruck kommt. Für die

formale Wahrheit derselben, die sie in ihrem eigenen Sein aufzeigt, ist



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 217

die Natur ungenügend. Sie vermag nur ein « nihil obstat » zu geben.

Bei der Vergegenständlichung dieser eigenen Wahrheit kann also die Natur
nicht nach Art einer seihständigen Ursache (causa principalis) auftreten,
wohl aber kann sie dazu als Werkzeug benützt werden. Hieraus erhellt, daß,

wenn einmal solche Geheimnisse im Lichte des Glaubens aufleuchten,
auch die natürlichen Beweise in einer ganz neuen Kraft und Klarheit
erscheinen, so daß die Verbindung derselben mit Geheimnistatsachen

gleichsam naturhaft (ex quadam connaturalitate) verbunden und beurteilt

werden.
Hier können wir eine schöne gegenseitige Wirkung zwischen Natur

und Übernatur feststellen. Die Natur bringt durch ihre Beweise dem

Verstände die Übernatur so nahe, daß der Übertritt in dieselbe unvermerkt

vor sich geht; die Übernatur aber erhebt die Natur in der Weise zu sich,

daß ihre Erkenntnismittel mit ihr wie auf der gleichen Stufe zu stehen

scheinen. Mit andern Worten : bei den Geheimnistatsachen ist die

Harmonie und die gegenseitige Durchdringung der beiden Ordnungen
einleuchtender, als dies bei den wesenhaften Geheimnissen der Fall ist b
Die tatsächliche Verwirklichung der Geheimnisse ist demnach als Gegenstand

übernatürlich, aber nicht einfachhin (simpliciter), sondern mit
Beschränkung (sec. quid). Es spielt eben bei ihrer Vergegenständlichung
auch die Natur eine, wenn auch nicht selbständige Rolle. Deshalb nennt

1 Sehr einleuchtend ist dies bei der Erkenntnis der Ofienbarungstatsache.
Die Offenbarung ist eine Tätigkeit Gottes nach außen. Sie gelangt zum Menschengeist

in geschaffenen Erkenntnismitteln und ist daher Ausdruck eines der höchsten,
verborgensten Ratschlüsse Gottes. Nicht als auctor naturae faßt er diesen Beschluß,
weil er darin nicht bloß den Schatten seines Wesens aufschließen und ein dem
esse participatum angemessenes Sein und Leben mitteilen will, sondern sich selbst
ungeteilt dem vernunftbegabten Geschöpf zum Genuß und zur ungeahnt hohen
Lebensführung anbietet. So unbegreiflich dies in sich ist, ebenso verständlich
wird es in seiner äußeren Verwirklichung gestaltet. Man versteht den Heilswillen
Gottes und kann sich in menschlichen Erkenntnisformen alles zurechtlegen, was
damit in Verbindung steht, so daß die Übernatur gleichsam nur eine Fortsetzung
und Ergänzung der Natur zu sein scheint. In diesem Lichte erscheint die
Offenbarung selbst so natürlich, alles, was sie bietet und verspricht, den Wünschen
der menschlichen Natur so entsprechend, daß das geschaffene Denken, sich selbst
überlassen, in der Offenbarung und in ihren Angaben strenge Forderungen sehen

würde, wie dies aus manchen Irrtümern zu ersehen ist. Nur der Glaube kann die
Übergriffe der Natur zurückhalten, da dieser das Bewußtsein gibt, daß weder die
Offenbarung noch ihre Mitteilungen durch natürliche Erkenntnismittel
vergegenständlicht werden. Bei ihrer Beurteilung müssen daher die Überlegungen und
Gründe der Natur zurücktreten und jene des Glaubens maßgebend sein. Es ist
dies auch ein Zeichen, daß die Natur in die Geheimnisse nicht als formal und
ausschlaggebend, sondern nur als Hilfsmittel aufgenommen wird.



218 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

man sie mysteria sec. quid, ihre Übernatürlichkeit aber quoad rem
quidem, sed solum ex parte subiecti, wie wir dies später sehen werden.

Wollte man aber weiter gehen und den formalen, selbständigen
Eintritt der natürlichen Beweise in die Gegenständlichkeit solcher
Geheimnisse behaupten, so dürfte dies zu weit führen. Es würde dies

besagen, daß diese Beweise das Geheimnis in seiner Tatsächlichkeit in
sich aufhellen, oder wenigstens den Satz kraft des eigenen Seinsgehaltes
in den höheren Seinsbereich übertragen. Dies ist aber unmöglich, da
sie in dieser Beziehung notwendig auf das sinnenhaft Seiende beschränkt
sind und dessen Reichweite nicht überschreiten können. Die so gefaßte

supernaturalitas quoad modum ist in der Theologie verschiedenartig
aufgetreten, wurde aber von Seiten der Thomisten stets zurückgewiesen.
Diese Auffassung ebnet den Weg zum Semirationalismus. Denn wenn
die natürlichen Erkenntnismittel als formaler Bestandteil dieser
Geheimnisse angenommen werden, steht nichts mehr im Wege, dies auch

auf die mysteria simpliciter dicta zu übertragen und deren Beweisbarkeit

zu behaupten. Man muß die Notwendigkeit der natürlichen Beweise

anerkennen. Ohne dieselben kann der Glaube nicht den Ansprüchen
und Proportionen der Vernunft angemessen werden. Auch die Einsicht
in sie kann der Reinheit und Göttlichkeit des Glaubens nicht schaden.

Nur darf man in ihnen keine rationes inductivae, formale Beweiskräfte

erblicken.

4. Einfache Erfassung und Urteil bezüglich der Geheimnisse

Zusammenfassend können wir sagen, daß die oben angeführten
Sätze entweder einen èinfachen, nicht vergegenständlichten Bestand,
oder einen genau umschriebenen Gegenstand darstellen können. Bei
ihrer einfachen Erfassung kann der Verstand sich verschiedenartig
verhalten. Er läßt sie als simplex apprehensio stehen. Hierzu ist die bloße

Kenntnisnahme erfordert, die ohne jede weitere Denktätigkeit und
Forschung am Bewußtseinsinhalt vorbeigeht und zu ihm keine Stellung
einnimmt. Der Zusammenhang zwischen den äußeren Zeichen, die sie

eventuell rechtfertigen könnten, und dem Inhalt wird nicht beachtet.
So verkümmert und entbehrt er der Gegenständlichkeit für immer. Dies

war die Stellung jener Juden, die die Worte Christi gehört, seine Werke
gesehen haben, aber an ihnen völlig verständnislos vorbeigingen. Dies

ist übrigens bezeichnend für jeden religiösen Indifferentismus : es wird
etwas erfaßt, aber nicht vergegenständlicht.



Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel 219

Bleibt man aber bei der simplex apprehensio nicht stehen, sondern

versucht man eine Vergegenständlichung, so müssen Gründe aufgebracht
werden. Innere Erkenntnismittel, die den Sätzen selbst entnommen

wären, sind nicht zu finden. Die Analyse des Seins Jesu zeigt für die

natürliche Erkenntnis nichts anderes, als die mit den übrigen Menschen

gemeinsamen Züge. Auch aus dem Auftreten des Propheten kann man
nicht ableiten, daß er die Worte Gottes redet oder daß Gott aus ihm

spricht. Es kann also sowohl die Gottessohnschaft Jesu, wie auch die
Tatsache der Offenbarung nur aus den begleitenden Umständen
erschlossen werden. Aber auch diese vermögen die beiden Tatsachen

nicht in sich direkt aufzuzeigen1. Nur indirekt kann man an sie heran-

1 Die Definitionen der Kirche nennen die natürlichen Beweise « Zeichen »,

signa. Es ist kein Grund vorhanden, von der ureigenen Bedeutung dieses Begriffes
abzusehen. Das Zeichen gehört zur Darstellungsordnung, ist aber nicht eine
Abbildung des Gegenstandes in sich, sondern bloß ein Werkzeug desselben. Thomas
schließt die von den Handbüchern eingeführten signa formalia von dem Bereich
des Zeichens direkt aus (9. Ver. 4 ad 4). Für ihn ist das Zeichen ein Werkzeug
bei der Vermittlung der Absichten eines höheren Agens, der causa principalis.
In seiner Erkenntnis hat dies einen selbständigen Wert und verbindet mit dem
Gegenstand kraft einer direkten Abbildung. Als Zeichen stellt es direkt den onto-
logischen Wahrheitsgehalt jener Materie dar, die die selbständige Ursache zur
Mitteilung ihrer Absichten benützt, und nur indirekt führt es zur Darstellung
der Gedanken des ordnenden Prinzips. So müssen wir auch die Beweiskraft der
natürlichen Erkenntnismittel beurteilen. Sie führen zur Überzeugung, wie gewisse
Tatsachen vom Standpunkte der Natur aus beurteilt werden können und müssen :

hierin zeigt sich ihre direkte Abbildungskraft. Nach der Absicht des sich
offenbarenden Gottes sind sie Werkzeuge, um den Menschengeist zur Kenntnis einer
verborgenen, übernatürlichen Gegebenheit zu führen. Jedes Zeichen führt
zunächst zur Erkenntnis der Idee des ordnenden Prinzips (der zeichengebenden causa
principalis) und dann zu jener des bezeichneten Dinges. So ist es auch bei jenen
Gegebenheiten, die die Kirche « certissima signa divinae revelationis » nennt. Als
motiva materialia hellen sie natürlich nicht erklärbare Tatsachen auf. Nur wenn
sie den Verstand zu den Absichten Gottes, die in diesen Tatsachen ausgedrückt
werden, verweisen, werden sie einerseits zu motiva formalia umgestaltet, andererseits

aber führen sie werkzeuglich zur Erkenntnis solcher Merkmale und
Gegenstände, die in ihrer darstellenden Kraft nicht enthalten sind.

Dies ist übrigens etwas ganz Gewöhnliches auf dem Gebiete der menschlichen
Erkenntnis. Das gesprochene oder geschriebene Wort ist zweifelsohne ein Zeichen.
In sich ist es ein Schall oder eine Figur. Seine materielle Darstellungskraft ist
damit erschöpft. Aber es hat einen « Sinn », der von den sprachbildenden
Prinzipien abhängt und direkt in ihnen aufleuchtet. Das Wort nach seinem Sinn
verweist also an diese führende Idee und ist für sie ein Werkzeug zur Vergegenwärtigung

eines Gegenstandes. Wer den Sinn des Wortes nicht kennt, versucht
umsonst zur Kenntnis des bezeichneten Gegenstandes zu gelangen. So verhält es
sich auch mit den natürlichen Beweisen, die signa certissima revelationis Divinae
sind. Kennen wir ihren « Sinn » nicht, so bleiben wir bei den Gegenständen, die
sie bezeichnen sollen, verständnislos stehen. Den Sinn derselben kann nur die

Divus Thomas 1B



220 Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

treten — per reductionem ad absurdum. Diese aber leuchtet selten in
einer zwingenden Form auf. Es gibt Ausflüchte verschiedenster Art
und die Antinomie läßt sich in mannigfacher Weise auflösen, so daß

die natürliche Erkenntnis den Übertritt von der Natur zur Übernatur
nicht vollständig ebnen, geschweige denn bewirken kann. Eine restlose

Rechtfertigung dieses Übertrittes und die Einsicht in die Beweiskraft
der natürlichen Erkenntnismittel für die formale Tatsächlichkeit fließt
aus einer andern Quelle. Wird der Zufluß aus derselben irgendwie
verhindert, so geht man zu einer Vergegenständlichung im privativen oder

negativen Sinne über. Die erste erzeugt den Unglauben, wie dies bei
vielen Zeitgenossen Jesu und der Propheten der Fall war ; die bloß negative

Stellungnahme aber erzeugt den Zustand der Erwartung : audiemus
te hac de re iterum, wie dies manche Zuhörer des hl. Paulus gesagt
haben. Nur dem Aeropagiten und seinen Genossen, wie auch den
auserwählten Jüngern Christi leuchtete das höhere Erkenntnislicht auf, in
dessen Kraft sie in den Werken und begleitenden Zeichen das Erscheinen

der ewigen Wahrheit erblickt haben. Dies hat sie zu Gläubigen
gemacht, ja dies war ihr Glaube selbst. {Fortsetzung folgt.)

Zuwendung des Verstandes zur ersten Wahrheit in sich öffnen, die dieselben zur
Aufhellung seiner verborgensten Beschlüsse und Geheimnisse hingeordnet hat. In
keiner Weise vermag also das geschaffene Erkenntnismittel die übernatürlichen
Absichten und Geheimnisse Gottes direkt darzustellen, ja nicht einmal per modum
vestigii zur Erkenntnis derselben beizutragen. Nur als Werkzeug kann es bei
deren Vergegenständlichung in Betracht kommen und bei der Seinsvollendung
des Verstandes mitwirken. Die verschiedenen Formen der Darstellungskraft können

wir folgendermaßen skizzieren :

fimmediata
airecta j mediata / Per m0^um imaginis

tper modum speculi

{per
modum vestigii

per modum signi

Die direkte Darstellung beruht auf der Ähnlichkeit, die bei den Ideen
unvermittelt ist ; durch Vermittlung, also durch eine vorhergehende Erkenntnis,
geschieht sie aber bei dem Bild (idem est motus in imaginem et rem) und bei dem
Spiegel, der zunächst nach dem eigenen Inhalt erkannt werden muß, damit er
einen Gegenstand vergegenwärtigen könne. Bei der indirekten Darstellung genügt
nicht eine einfache vorausgehende Erkenntnis, sondern es müssen Kausalzusammenhänge

vermittelt werden. So setzt die Erkenntnis aus den Fußstapfen manche
andere Kenntnisse voraus, aus welchen auf das Tier geschlossen wird, das
vorübergegangen ist. Es sind diese Kenntnisse wirkliche, selbständige Ursachen der cog-
nitio per modum vestigii. Bei dem Zeichen ist aber jede vorausgehende Erkenntnis
erfolglos, wenn die Idee der zeichenbildenden Ursache nicht aufgehellt wird. Deshalb

ist die repraesentatio per modum signi die schwächste in der Darstellungsordnung.

Repraesen-
tatio

indirecta


	Das Geheimnis und die natürlichen Erkenntnismittel

