Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorteile
Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762289

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wesen, Ursachen und Uberwindung
der Vorurteile

Von P. Matthias THIEL O. S. B. Rom (S. Anselmo)

I. Das Urteil
als eigentlicher Triger der menschlichen Erkenntniswahrheit

Unter dem Gesichtspunkte der Wahrheitserkenntnis unterscheiden
die Scholastiker drei Tatigkeiten des menschlichen Verstandes : nimlich
die einfache Erfassung (simplex apprehensio), das Urteil (iudicium)
und die Folgerung (ratiocinium), aber von diesen drei Tatigkeiten
schreiben sie nur den beiden letzten logische Wahrheit und Falschheit
zu. Denn unter logischer Wahrheit verstehen sie nicht bloB die Uber-
einstimmung des Verstandes mit der zu erkennenden Sache, wie sie
zum Wesen der Erkenntnis {iberhaupt gehért, sondern auch das BewuBt-
sein von dieser Ubereinstimmung. Solange nimlich dieses BewuBtsein
fehlt, ist zwischen der Ubereinstimmung des erkennenden Verstandes
mit der erkannten Sache und der Ahnlichkeit eines Nichterkennenden
mit einem anderen, z.B. einer Statue mit der von ihr dargestellten
Person, kein wesentlicher Unterschied ; denn sie unterscheiden sich dann
nur durch ihren Untergrund, der in dem einen Falle ein Erkenntnis-
vermogen, in dem andern ein Nichterkennendes ist. Nun fehlt aber
dieses BewuBtsein von der Ubereinstimmung des Verstandes mit der
erkannten Sache bei der einfachen Erfassung, weil diese nur das Wesen
einer Sache zum eigentlichen Gegenstande hat und daher von dem
Dasein des erkannten Gegenstandes noch ganz absieht. Denn wie
konnte der Verstand sich schon bewuBt sein, eine Sache richtig erkannt
zu haben, bevor er iiberhaupt wei}, ob sie ist ?

Um die Stellung der Folgerung zum Urteil genau zu bestimmen,
miissen wir gleich unterscheiden. Man kann das Wort « Folgerung »
in einem doppelten Sinne nehmen : namlich entweder fiir ein logisches
Gebilde, das aus einer Voraussetzung (antecedens) und einem Schlusse
(consequens) besteht, oder rein physisch nur fiir jene Tatigkeit, durch



182 Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile

die der Verstand aus einer bestimmten Voraussetzung einen bestimmten
SchluB zieht, und die sprachlich durch die Partikel «folglich» oder
«also» ausgedriickt wird (consequentia). Nimmt man Folgerung im
ersten Sinne, dann enthéilt sie drei Urteile, namlich zwei, die als Voraus-
setzung dienen, und eines, das aus diesen zweien erschlossen wird. So
genommen, enthilt darum die Folgerung auch nicht weniger als drei
Erkenntniswahrheiten. Deshalb wird sie in der Logik bestimmt : « die
Tatigkeit des menschlichen Verstandes, durch die er aus schon er-
kannten Wahrheiten eine weitere Wahrheit erkennt»1. Als logisches
Gebilde hat die Folgerung den Primat vor der einfachen Erfassung und
dem Urteil, denn diese verhalten sich zu ihr wie der Stoff zur Form.
Aus diesem Grunde wird die Folgerung als der Haupigegenstand der
Logik bezeichnet, ja, wird sogar der Mensch nach ihr als ein animal
rationale bestimmt.

Nehmen wir dagegen « Folgerung » im engeren Sinne nur fiir jene
besondere Tétigkeit, durch die der Verstand aus zwei vorausgesetzten
Urteilen ein drittes erschlieff, dann gestaltet sich ihr Verhdltnis zum
Urteil ganz anders. Dann verhilt sich die Folgerung zum Urteil so,
wie die Begriffsbestimmung und die Einteilung zum Begriff. Wie diese
beiden nur Werkzeuge des Verstandes sind, durch die er aus dunklen
und verschwommenen Begriffen klare und deutliche macht, so beniitzt
er die Folgerung, um immer klarere und deutlichere Urteile zu er-
halten. Denn die zu einem Urteil vorausgesetzte Einsicht in das Ver-
héltnis der als S und P in Frage kommenden Begriffe zueinander wird
entweder unmittelbar oder mittelbar gewonnen. Beides geschieht auf
eine doppelte Weise. Bei der unmittelbaren Erkenntnis des Verhélt-
nisses zwischen S und P miissen wir unterscheiden zwischen abstrakten
und konkreten Erkenntnissen, und bei der mittelbaren zwischen Er-
kenntnissen, die einer durch das Zeugnis eines andern gewinnt, und
Erkenntnissen, zu denen einer mittels eines dritten Begriffes gelangt. So
erhalten wir nicht weniger als vier Fille von Urteilsbildung. Als Beispiel
fiir den ersten Fall diene der allgemeine Grundsatz: « Das Ganze ist
mehr als einer seiner Teile. » Sobald einer weil, was die Begriffe « Gan-
zes » und « Teil » bezeichnen, leuchtet ihm auch ohne weiteres ein, daf3
das Ganze mehr sein muB, als einer seiner Teile. Um die Wahrheit
dieses Grundsatzes einzusehen, bedarf einer keiner weiteren Erfahrung,
als der zur Gewinnung der Begriffe « Ganzes » und « Teil » erforderten.

1 GrepT, Die aristotelisch-thomistische Philosophie. Freiburg 1935, 48.



Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile 183

Den zweiten Fall haben wir bei allen reinen Erfahrungsurteilen.
DaB} z.B. diese konkrete Speise sii} ist, leuchtet jedem unmittelbar
ein, der sie genieBt. Er bedarf dazu nicht einmal einer klaren Unter-
scheidung zwischen Speise und siiB.

Im dritten Falle handelt es sich um nur geglaubte Wahrheiten,
einerlei, ob diese von einem andern Menschen oder von einem héhern
Wesen bezeugt sind.

. Der vierte Fall liegt dann vor, wenn der Verstand aus bereits er-
kannten Wahrheiten eine weitere, im Obersatz schon dunkel enthaltene,
folgert. So ist in dem Schulbeispiel : Alle Menschen sind sterblich, nun
ist Sokrates ein Mensch, also ist Sokrates sterblich, die SchluBwahrheit
schon im Obersatz « alle Menschen sind sterblich » enthalten, aber nur
dunkel, weil noch die Erkenntnis fehlt, daB Sokrates ein Mensch ist.
Erst nachdem einer sich das klar gemacht hat, ist er fihig, auch klar
zu erkennen, daB3 Sokrates sterblich ist. Diese neue Erkenntniswahrheit
ist der Inhalt des SchluBurteils. Zu ihr gelangt der menschliche Verstand
mittels der durch die Partikel « also » ausgedriickten Folgerung. Darum
verhalt sich die Folgerung zu diesem SchluBurteil nur wie das Mittel zum
Zweck. Und aus diesem Grunde miissen wir sagen, auch wenn eine Wahr-
heit aus andern gefolgert wird, sei ihr eigentlicher Triger das Urteil.

II. Ursachen der menschlichen Irrtiimer im allgemeinen

Nach dem Gesagten leuchtet ein, daB, wie ALEXANDER PFANDER
in seiner Logik ! schreibt, jedes Urteil seinem Wesen gemiB den An-
spruch auf Wahrheit macht. «In jedem Urteil wird implicite mit-
behauptet, daB es selbst wahr ist; sogar dann, wenn der urteilende
Mensch die Mitbehauptung nicht innerlich vollzieht.» Aber deshalb
ist noch lange nicht jedes Urteil wirklich wahr. AuBer der logischen
Wahrheit gibt es auch einen Irrtum. Auch dem Irrtum ist der
Anspruch auf Wahrheit oder Ubereinstimmung mit der zu erkennenden
Sache wesentlich. Nur wird dieser Anspruch nicht erfiillt. Denn der
Irrtum ist etwas anderes als die Liige. Wer liigt, ist sich dessen auch
bewuBt, wer dagegen bloB irrt, weil es nicht 2.

1 Halle 1929 2, 75.

? ScawARz BALDUIN, Der Irrtum in der Philosophie. Miinster i. W. 1934,
21 : « Beim Irrtum wie bei der Erkenntnis vermeint das Subjekt einen Sachverhalt
geistig zu erfassen ; es gewinnt im einen wie im anderen Falle die Uberzeugung
von dem Bestehen dieses Sachverhaltes. »



184 Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile

Jeder Irrtum hat seine Wurzel in einer Nichtbeobachtung der
Regeln, nach denen die Begriffe und Urteile gebildet werden miissen.
Obschon ndamlich der menschliche Verstand wesentlich auf die Wahrheit
hingeordnet ist, erkennt er sie doch nicht mit der Sicherheit eines
tierischen Instinktes, sondern koénnen schon gleich bei der Begriffs-
bildung manche Fehler unterlaufen, die jede Wahrheitserkenntnis unmaog-
lich machen.

1. Mangelhafte Begriffsbildung als Ursache falscher Urteile

Damit unsere Begriffsbildung vollkommen sei und die sichere
Gewihr einer wirklichen Wahrheitserkenntnis bietet, stellt Goupin in
seiner Logik ! die drei Forderungen, daB sie 1. vollstindig, 2. klar und
3. deutlich sei. Daher kann sie aus einem dreifachen Grunde mangel-
haft sein : nimlich 1. durch Verstiimmelung, 2. durch Dunkelheit und
3. durch Verschwommenbheit.

a) Gegen die notwendige Integritit eines Begriffes kann einer auf
eine doppelte Weise verstoBen : nidmlich einmal dadurch, daB er bei
der bloBen Wortkenntnis stehenbleibt und sich iiber den Sinn eines
Wortes nicht geniigend Rechenschaft gibt. Man hort ein Modewort und
gebraucht es selbst, ohne zu wissen, was eigentlich damit gemeint ist.
Diese Gefahr ist besonders groB bei Fremdwortern. GREDT 2 nennt,
Joannes a S. Thoma? folgend, solche Begriffe «conceptus non ulti-
mati», d. h. Begriffe, die dem Verstande nicht alles offenbaren, was sie
eigentlich bezeichnen. Sodann kann ein Begriff dadurch verstiimmelt
werden, daB man in der von ihm bezeichneten Sache nicht alle Merk-
male beachtet, sondern sich mit einem vielleicht sehr nebenséichlichen
zufriedengibt. In diesem Sinne hat einer z. B. vom Golde dann einen
nur verstiimmelten Begriff, wenn er nur auf dessen gelbe Farbe sieht.

Welche Gefahren schon solche Begriffsverstiimmelungen fiir die
Erkenntnis der Wahrheit enthalten, braucht kaum eigens gesagt zu
werden. Solange einer nicht weil, was mit dem von ihm gebrauchten
Worte eigentlich gemeint ist, oder von einer Sache nur das eine oder
andere Merkmal kennt, fehlt bei ihm jede Voraussetzung einer wirklichen
Wahrheitserkennthis, und ist es ein reiner Zufall, wenn er trotzdem
nicht in Irrtum fillt.

1 Philosophia thomistica. Urbeveteri 1859. Logicae minoris I. P. q. 11 a. 1.

? Elementa philosophiae aristotelico-thomisticae. Freiburg i. Br. 19377,
1 Do 15, :

8 Cursus philosophicus (Editio Reiser) I 10 b 41.



Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile 185

b) Ein Begriff ist dann dunkel, wenn er zwar die ganze Sache
bezeichnet, aber so allgemein, daB sie noch verschiedenes sein kann.
So bezeichnet der Begriff « Sinnenwesen » zwar den ganzen Menschen,
aber wie sich der Mensch vom Tier unterscheidet, 1t er noch im
Dunkeln. Diesem Mangel abzuhelfen, ist die Aufgabe der Begriffs-
bestimmung. :

¢) Die Verschwommenheit besteht darin, daB die verschiedenen
Merkmale einer von einem bestimmten Begriffe bezeichneten Sache noch
nicht in ihrem Verhiltnis zueinander erkannt sind und deshalb unge-
ordnet alle einander gleichgesetzt werden. So hat einer solange vom
Menschen nur einen verschwommenen Begriff, als er nicht zwischen
seiner metaphysischen und physischen Wesenheit zu unterscheiden
wei. Um auch die Verschwommenheit zu iiberwinden, gibt es zwei
Mittel. Das erste ist die. Einteilung aller Dinge in Gattungen und
Arten mittels des sogenannten Baumes des Porphyrius. Auf diese Weise
kommen wir z. B. zu der Unterscheidung zwischen metaphysischer und
physischer Wesenheit des Menschen. Das zweite Mittel liegt in dem
auch fiir die Wesenheiten geltenden Gesetze vom hinreichenden Grunde.
So ist das Aussichsein der tiefste Grund aller anderen gottlichen Voll-
kommenheiten, so daB diese aus ihm abgeleitet werden kénnen. Und
daher hat einer von Gott einen um so deutlicheren Begriff, je voll-
kommener er sie nach den Regeln der Logik wirklich aus dieser meta-
physischen Wesenheit Gottes abzuleiten vermag. Wie die Begriffs-
bestimmung, so konnen auch die Einteilung und die Ordnung der
einem Dinge zukommenden Merkmale nach Grund und Folge verschieden
vollkommen sein, und so entstehen manche Begriffe, die als Ausgangs-
punkte einer Urteilshildung von sehr zweifelhaftem Werte sind.

2. Hindernisse einer fehlerfreien Urleilsbildung

In unserem Aufsatz iiber « Erkenntniswahrheiten und Seinswahr-
heiten » 1 haben wir schon auf die Schwierigkeiten hingewiesen, die der
Mensch bei seinem Ubergang von den begrifflichen Seinswahrheiten zu
den logischen Urteilswahrheiten zu tiberwinden hat. Wir haben dort
nur die Schwierigkeiten ins Auge gefalBt, die in der Natur der Sache
liegen. Zu diesen objektiven Schwierigkeiten kommen aber noch subjek-
tive Griinde hinzu, aus denen sehr viele Urteile falsch ausfallen. Goupin 2

1 Divus Thomas, 1943, 137-158.
? A.a. O. Logicae minoris, II. P. a. 4 § 2.



186 Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile

zahlt deren drei auf : nimlich 1. die Uberstiirzung (praecipitatio), 2. die
Voreingenommenheit (praeoccupatio) und 3. die Sinnlichkeit oder Ab-
héinglichkeit des Menschen in seinem Urteilen von den Sinneseindriicken
(imaginatio et sensus).

a) Bei der U berstiirzung oder iibereilten Bildung eines Urteils unter-
scheidet GoupIN zwei Fiélle. In dem einen hat sie ihren Grund in einem
gewissen jugendlichen Leichtsinn oder Ungestiim, die vielen nicht die
geniigende Zeit zum Uberlegen lassen. Diese Art von Uberstiirzung
kommt in zwei Formen vor : ndmlich als unberechtigtes Verallgemeinern
und als unbegriindetes SchluBfolgern. In dem andern Falle handelt
es sich um Menschen, die zwar lange iiberlegen, sich aber dann gleich
auf ein bestimmtes Urteil so festlegen, daB sie durch nichts mehr davon
abgebracht werden koénnen. Zu dieser zweiten Klasse von Menschen
rechnet GoupIN besonders manche Héretiker.

b) Auch die Voreingenommenheit ist nach GOUDIN eine doppelte.
Die eine verlegt er in den Verstand und die andere in den Willen. Die
Voreingenommenheit des Verstandes besteht in Urteilen, die einer von
andern ohne eigene Nachpriifung tibernommen hat. Thre Quelle ist
die Gesellschaft. Denn noch bevor der Mensch iiberhaupt fihig ist,
das ihm von andern Mitgeteilte ganz zu verstehen und sich gerade in
den wichtigsten Fragen des Lebens ein eigenes Urteil zu bilden, nimmt
er im Elternhaus, in der Schule, im Verkehr mit Verwandten und
Bekannten sowie durch Lesen von Biichern und Zeitschriften aller Art
eine ganze Weltanschauung in sich auf. Die so von andern ungepriift
iibernommenen Urteile sind bei weitem nicht alle falsch ; daher wire
es duBerst unklug, sie in Bausch und Bogen abzuweisen. Aber solange
einer ihren Wahrheitsgehalt nicht klar erkannt hat, besteht fiir ihn die
Gefahr, daB er sie falsch gebraucht und so aus ihnen die gréBten Irr-
timer folgert. Auf diese Voreingenommenheit des Verstandes kommen
wir im folgenden wieder zuriick.

Die Voreingenommenheit des Willens hat ihre Wurzel zum Teil
im angeborenen physischen Charakter und zum Teil in den zahlreichen
Leidenschaften, die zwar ihren Sitz in den beiden sinnlichen Strebe-
vermdgen haben, aber auf dem Wege iiber den Verstand auch den Willen
erfassen und von diesem dann auf den Verstand zuriickwirken !. Denn
wie Aristoteles mit Recht bemerkt, sieht jeder alles so an, wie er selbst

1 Auf diese Quelle vieler Irrtiimer weist besonders Bacon hin in seiner Idola-
Lehre. Vgl. Scawarz, a.a. O. 258 ff.



Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile 187

beschaffen ist 1. Der Stagirite dachte bei diesem Ausspruch an das
Zielstreben des Menschen, es gilt aber auch fiir die spekulative Ordnung.
Wie sehr der Mensch auch in seiner Wahrheitserkenntnis von seinem
ganzen Affektleben abhéngt, ist am besten ersichtlich aus der groBen
Zuhorerschaft und dem zahlreichen Leserkreis, die manche Redner und
Schriftsteller in erster Linie der vollendeten Form ihrer Darstellung
verdanken.

Um den groBen EinfluB des Willens auf das Erkennen besser zu
verstehen, erinnere man sich wieder an die im ersten Abschnitt unserer
Untersuchung unterschiedenen vier Klassen von Urteilen. In den beiden
ersten Klassen leuchtet die Wahrheit unmittelbar ein: das eine Mal
durch einfache Analyse des S, und das andere Mal auf Grund einer sinn-
lichen Anschauung. Die dritte Klasse von Urteilen enthélt nur mittelbar
einleuchtende Wahrheiten, weil diese erst mittels eines Schlusses erkannt
sind. Den Urteilen der vierten Klasse fehlt eine einleuchtende Wahrheit,
daher wird ihr Inhalt nur geglaubt. DaB die Annahme dieser letzten
Wahrheiten vom Willen abhidngt, ist ohne weiteres klar. Aber auch die
Erkenntnis der unmittelbar oder mittelbar einleuchtenden Wahrheiten
ist seinem EinfluB nicht ganz entzogen., Wir haben bereits bemerkt,
daB der menschliche Verstand in dem Augenblick, in dem er das Ver-
hiltnis zwischen S und P durchschaut und ihm damit eine bestimmte
Wabhrheit einleuchtet, nicht mehr anders urteilen kann als dieser Einsicht
entsprechend. Daher hort in diesem Augenblick die Moglichkeit des
Irrens auf. Aber auch erst in diesem letzten Augenblick vor der eigent-
lichen Urteilsbildung. Denn zwischen allen andern dem Urteil not-
wendig vorangehenden Tiétigkeiten des Verstandes, angefangen von der
ersten Begriffsbildung bis zum Vergleich der als S und P in Frage
kommenden Begriffe, besteht kein solcher notwendiger Zusammenhang,
so daB es ganz vom Willen abhdngt, wie weit und in welcher Weise
sie aufeinander folgen. So erhdlt auch der Wille einen wesentlichen
Anteil sowohl an der Wahrheitserkenntnis als am Irrtum. Wenn jemand
eine Wahrheit nicht erkennen, genauer ausgedriickt, nicht annehmen
will, dann mag sie an sich noch so einleuchtend sein, sie wird ihm trotz-
dem nicht einleuchten, weil er seine Aufmerksamkeit ganz auf irgend
eine der dem eigentlichen Urteil notwendig vorausgehenden Verstandes-
tatigkeiten gerichtet hilt, die noch etwas dunkel ist. Denn solche
Dunkelheiten finden sich in allen menschlichen Erkenntnissen. Ein

# Eth. Nic. III 7, 1114 a 32.

Diyus Thomas : 13



188 Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile

gewisses Dunkel gehort férmlich zum Wesen der menschlichen Erkennt-
nisweise, weil sie niemals komprehensiv oder allumfassend, sondern
immer nur apprehensiv, d. h. bloB erfassend oder ergreifend ist. So ist
der Satz, daB das Ganze grofer ist als einer seiner Teile, gewil unmittel-
bar einleuchtend. Will einer aber diesen Satz nicht eher zugeben, bis
daB er das Verhdltnis der Teile zum Ganzen iiberhaupt erkannt hat,
dann kommen ihm Fragen, auf die nicht so einleuchtend geantwortet
werden kann, Nur so ist zu verstehen, wie im Laufe der Jahrhunderte
schon alle Wahrheiten angezweifelt worden sind. Wir haben bereits in un-
serm Aufsatz iiber « Erkenntniswahrheiten und Seinswahrheiten » darauf
hingewiesen, daf} es neben dem Streben nach Wahrheit auch eine Flucht
vor gewissen Wahrheiten gebe, die sich bis zu den obersten Prinzipien
erstrecken kann und ihren Grund hat in den Forderungen, die sich aus
einer Wahrheit fiir das praktische Leben ergeben. Es kann auch sein,
daB einer eine bestimmte, an sich unmittelbar einleuchtende Wahrheit
nur deshalb nicht annehmen will, weil er sie mit etwas anderm nicht
in Einklang bringen kann. So ist von allen Prinzipien keines einleuchten-
der als das vom inneren Widerspruch. Dennoch hat PETRUS DAMIANI
seine absolute Giiltigkeit geleugnet, weil er um jeden Preis wahr haben
wollte, daBB Gott auch Geschehenes, z. B. die Griindung Roms, unge-
schehen machen konne . Der Wille kann zwar dem Verstande keine
neuen Erkenntnisse geben, weil ihm kein formalursichlicher EinfluB auf
die andern Seelenvermégen zukommt ; nach dieser Seite muB er dem
Verstande folgen, aber wirkursichlich kann er den Verstand nicht nur
zur Wahrheit hin, sondern auch von ihr weg bewegen, indem er der
Aufmerksamkeit eine der Wahrheitserkenntnis forderliche oder entgegen-
gesetzte Richtung gibt.

' ¢) Was endlich den dritten Grund falscher Urteile betrifft, die
Abhiingigkeit des Verstandes von den Sinnen, so sei vor allem an das
Naturgesetz erinnert, daB der menschliche Verstand wihrend der ganzen
Zeit, wo die Seele mit dem ILeibe verbunden und noch nicht zur
Anschauung Gottes gelangt ist, alle seine Ideen auf dem Wege iiber die
Sinne erhilt und auch, nachdem er mittels der Sinne etwas erkannt hat,
von einer seinen Begriff begleitenden und diesen stiitzenden Phantasie-
vorstellung abhéngig bleibt. Wenn ein Sinn nicht alles erkennt, was
an sich zu seinem Gegenstande gerechnet werden mul, wenn z. B. das

1 Vgl. UBerweG-GEYER, Die patristische und scholastische Philosophie.
Berlin 1928, 187. '



Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile 189

Auge nicht alle Farbenunterschiede empfindet, so ist das kein eigent-
licher und positiver Irrtum, sondern nur ein mangelhaftes Erkennen.
Aber diese mangelhaften Sinneswahrnehmungen koénnen leicht auch
positive Irrtiimer veranlassen. Die duBeren Sinne koénnen mur solche
negative und privative Irrtiimer begehen. Die Phantasie, das sinnliche
Schitzungsvermdgen und das sinnliche Gedichtnis sind auch zu posi-
tiven Irrtiimern fihig, indem sie die Dinge ganz anders darstellen, als
diese wirklich sind. Daher enthilt die Notwendigkeit des Verstandes,
alle seine Ideen mit Hilfe des titigen Verstandes aus den ausgeprigten
Erkenntnisbildern der drei genannten inneren Sinne zu gewinnen, eine
besonders groBe Gefahr fiir die Wahrheit seiner Urteile, und nur wenn
er bestindig auf der Hut ist, kann er diese Gefahr iiberwinden. Deshalb
ist das alte Sprichwort «errare humanum est» leider nur zu wabhr.
Trotz aller Hinordnung des menschlichen Verstandes auf die Wahrheit
und, fiigen wir gleich hinzu, trotz des besten Willens gelingt es nieman-
dem, sich ganz von Irrtiimern frei zu halten. Wenn wir an die auf-
gezihlten Gefahren einer vollkommen wahren Urteilsbildung zuriick-
denken, dann kommt uns sogar die Frage, ob nicht vielleicht die Mehr-
zahl unserer Urteile mit irgend einem Fehler behaftet ist und darum
entweder bloB den Wert unsicherer Behauptungen hat oder der Wahrheit
nur mehr oder weniger nahekommt.

III. Prinzipien und Vorurteile

Die Wahrheiten werden nach Prinzipien und Folgerungen zu einem
System verbunden. Dabei ist das Verhéltnis der Prinzipien zu ihren
Folgerungen ein wirkursidchliches. Denn die Wirkursache wird von
Aristoteles bestimmt : « Der Ursprung, von dem die Bewegung zuerst
ausgeht. » Die Folgerung aber ist eine Bewegung des menschlichen Ver-
standes, die von einem Prinzip zuerst ausgeht und in einem SchluBurteil
endet. Die Frage ist nun, ob es sich mit den Irrtiimern auch so verhalt.

DaB auch zwischen den Irrtiimern innere Zusammenhénge bestehen,
unterliegt keinem Zweifel. Wie im praktischen Leben, bemerkt Schopen-
hauer in seinen Fragmenten zur Geschichte der Philosophie (§ 12),
eine Liige viele andere notwendig macht, so sehen wir in der Wissen-
schaft eine Fiktion die andere als ihre Stiitze herbeiziehen. Und auch
Aristoteles 1 spricht von einem mp@tov Yeidog, das die Quelle falscher

1 An. pr. II 18, 66 a 16.



190 Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile

Folgerungen sei. Aber wie kann ein Irrtum Wirkursache sein ? Weil
der menschliche Verstand fiir die Wahrheit erschaffen ist, bedeutet
jeder Irrtum fiir ihn ein Ubel!. Einem Ubel aber kommt als solchem
kein Sein zu, und darum auch keine Wirkursichlichkeit. Allein der
Irrtum ist nicht dasselbe wie Unkenntnis oder Beraubung der Erkennt-
nis, sondern auch er ist eine wahre Erkenninis 2. Denn wie in der Psycho-
logie gezeigt wird, besteht das Erkennen darin, daB ein Subjekt eine
Form oder Bestimmtheit nicht, wie z. B. das Wachs die Siegelform,
bei. der Aufnahme zu der seinigen macht, sondern sie als fremde, d. h.
als Form eines andern sich gegeniiberstehen-1iBt und sie blo wvorstellz.
Wir zeigten schon im vorausgehenden, daB3 das in der einfachen Er-
fassung noch ganz unbewuBt geschieht, so daBl diese sich von der Dar-
stellung eines Nichterkennenden, z.B. der eines Standbildes, nur
materiell oder durch ihren Untergrund unterscheidet. Im Urteil da-
gegen, dem eigentlichen Triger der Erkenntniswahrheit, schreibt der
Verstand eine bestimmte Seinsform bewuBt einer bestimmten Sache
zu, oder spricht er sie ihr ebenso bewuBt ab. Das aber tut er auch
im Irrtum. Nur ist die Form, die er in diesem einer bestimmten Sache
zu- bzw. aberkennt, nicht die Form dessen, dem er sie zuteilt, bzw.
gleichwohl dessen Form, obwohl er sie ihm abspricht. Daher fehlt der
falschen Erkenntnis oder dem Irrtum nur die Ubereinstimmung mit,
der Sache, so wie der sittlich schlechten Handlung nicht der sittliche
Charakter fehlt, sondern nur die Ubereinstimmung mit der Sitten-
regel. Und darum steht nichts im Wege, daBl auch dem falschen
Urteil oder dem Irrtum eine wahre Wirkursichlichkeit zukommt. Der
Irrtum gleicht einem Baume, der deshalb, weil er selbst krank ist,
auch nur kranke Friichte hervorbringt 3. Der Gegensatz zwischen
dem Irrtum und der Wahrheit ist demnach weder der eines inneren
Widerspruches noch der einer Beraubung, sondern ein kontrirer, d. h.

1 Tuomas, S. Th. I 94, 4: « Manifestum est autem, quod sicut verum est
bonum intellectus, ita falsum est malum eius. » Vgl. In Eth. Nic. VI lect. 3 n. 1143.

¢ GrReDT, Elementa, II n. 660 : « Etiam si [cognitio] non est adaequata sed
inadaequata seu falsa, speciem et similitudinem gerit cognitionis adaequatae seu
verae. Cognitio falsa est mala cognitio — malum naturale — deficiens a regula
sua, ab adaequatione in cognoscendo, sicut actus humanus deficiens a regula
morum est malum morale. »

8 THoMmas, De Veritate XVIII 6 : « Falsa opinio ita se habet in cognoscibi-
libus, sicut monstrum in natura corporali : est enim falsa opinio proveniens praeter
intentionem ipsorum primorum principiorum, quae sunt quasi virtutes seminales
cognitionis, sicut monstra eveniunt praeter intentionem virtutis naturalis agentis. »



Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile 191

ein solcher des groBten Abstandes, dessen Glieder sehr ungleich sein
kénnen 1.

Um den der Ursichlichkeit eines Irrtums anhaftenden Mangel aus-
zudriicken, pflegt man ein falsches Urteil, das andere falsche Urteile
verursacht, nicht deren Prinzip, sondern ein Vorurteil zu nennen. Zum
Wesen des Vorurteils gehort nicht, daB3 es falsch ist, aber der allgemeine
Sprachgebrauch bringt es mit sich, dal man mit dem Wort « Vorurteil »
sofort den Begriff der Falschheit verbindet. Darum ist ein Vorurteil
noch weniger als eine Hypothese und eine Theorie. Bei diesen beiden
hat man nur das Gefiihl der Unsicherheit, indem wir aber eine Ansicht
als Vorurteil bezeichnen, geben wir zu verstehen, dal} sie einer weiteren
Nachpriifung nicht wert sei.

In der Frage, welches das erste Erkenntnisprinzip sei, wird in der
Kriteriologie unterschieden zwischen einem Prinzip, das alle Wahr-
heiten so enthilt, daB diese aus ihm abgeleitet und direkt bewiesen
werden konnen, und einem andern, das, obwohl selbst an Erkenntnis-
wahrheit so arm wie in der Natur das Urelement an physischer Wirk-
lichkeit, doch von allen andern Wahrheiten vorausgesetzt wird, und
aus dem diese sndirekt bewiesen werden, indem gezeigt wird, daB jeder,
der eine von ihnen leugnet, auch dieses erste Prinzip leugnen muB.
Und gegen die sogenannten Konstruktionsphilosophen Fichte, Schelling,
Hegel u. a. wird gezeigt, daB es kein Erkenntnisprinzip im ersten Sinne
gebe, erstes Prinzip aber im zweiten Sinne sei der Satz vom Wider-
spruch. Deshalb wird in unserer Philosophie aus dem Prinzip des inne-
ren Widerspruches nichts direkt, aber alles indirekt bewiesen 2.

Was nun die Vorurteile angeht, so gibt es nicht bloB eines, auf
dem eine ganze Philosophie aufgebaut werden kann, sondern sehr
viele. SCHOPENHAUER vergleicht an der bereits angefiihrten Stelle das
zu erklirende Phinomen der Welt mit « einem verschlungenen Faden-
gewirre mit vielen, falschen Endfiden : nur wer den wirklichen heraus-
findet, kann das Ganze entwirren. Dann aber entwickelt sich leicht
eines aus dem andern, und daran wird kenntlich, daB es das rechte
Ende gewesen sei. Auch einem Labyrinth kann man es vergleichen,
welches hundert Eingﬁnge darbietet, welche alle, nach langen und
vielfach verschlungenen Windungen, am Ende wieder hinausfiihren ;

1 JoanNES A S. THoma, Cursus philos. (Editio Reiser) IT 809 b 27 : « Con-
traria debent esse comparabilia ad invicem, quia unum dicitur melius altero,
sicut virtus melior vitio, scientia errore, albedo nigredine, sanitas aegritudine etc. »

? Vgl. GrRepT, Elementa, II n. 645 ff.



192 Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile

mit Ausnahme eines einzigen, dessen Windungen wirklich zum Mittel-
punkte leiten, woselbst das Idol steht. Hat man diesen Eingang getroffen,
so wird man den Weg nicht verfehlen. — Ich verhehle nicht, der Meinung
zu sein, daBl nur der Wille in uns das rechte Ende des Fadengewirres,
der rechte Eingang des Labyrinthes sei.» Uns liegt an dieser Stelle
nichts daran, zu zeigen, daB} auch Schopenhauer nicht den rechten
Faden und den wahren Eingang herausgefunden hat. Aber darin geben
wir ihm recht, dal die Wahrheit immer nur eine ist. Darum sagt auch
der hl. Thomas !, soweit die Menschen die Wahrheit wirklich erkennen,
seien sie einig, sobald sie dagegen irren, wiirden sie geteilter Meinung.

Zu diesem ersten Unterschied zwischen dem wahren ersten Erkennt-
nisprinzip und den Vorurteilen kommen noch zwei weitere ‘hinzu. Der
eine ist fiir die Logik von der groBten Wichtigkeit. Dort wird er in
dem Gesetze wiedergeben, daB aus einer wahren Voraussetzung immer
nur Wahres folgt, aus einer falschen dagegen zuweilen auch Wabhres.
Wie groB dieser Unterschied ist, erhellt daraus, dal aus wahren Vorder-
sitzen selbst dann kein Irrtum folgt, wenn eine syllogistische Regel
nicht beobachtet wird. So lautet fiir die erste syllogistische Figur die
Regel : Sit minor affirmans, nec maior particularis. Bilden wir nun
einen Syllogismus der ersten Figur, in dem der Untersatz negativ oder
der Obersatz nur partikuldr ist, so folgt daraus kein Irrtum, sondern
iiberhaupt nichts. Als Beispiel diene folgende Voraussetzung. Einige
Menschen sind schwermiitig ; nun ist Titus ein Mensch. Aus dieser
Voraussetzung folgt nicht etwa, daB auch Titus schwermiitig ist, sondern
gar nichts, weil Titus ebenso gut zu den iibrigen Menschen gehdren
kann als zu jenen einigen. Dagegen mdgen bei einer falschen Voraus-
setzung die syllogistischen Regeln noch so treu beobachtet werden, die
SchluBfolgerung kann gleichwohl wahr sein. So ist es weder wabhr,
daB alle Griechen eine besondere Vorliebe fiir das Philosophieren hatten,
noch auch, daB der hl. Augustinus ein Grieche war. Trotzdem ist die
Folgerung aus dieser zweimal falschen Voraussetzung : also hatte der
hl. Augustinus eine besondere Vorliebe fiir das Philosophieren, wahr.
Denn daB der hl. Augustinus diese Vorliebe fiir das Philosophieren
hatte, kam nicht von seiner Zugehérigkeit zum Volke der Griechen,
sondern hatte seinen Grund in etwas anderm 2.

1 Traomas, De divinis nominibus, IV lect. 4 : « Illi qui cognoscunt veritatem
conveniunt in una sententia ; sed illi qui ignorant, dividuntur per diversos errores. »
-2 SignorIELLO NuUNTIO, Lexicon peripateticum philosophico-theologicum.
Romae 1931 5, 440 : « Ex falso non potest per se sequi verum, seu falsum non potest



Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile 193

Der dritte Unterschied zwischen wahren Prinzipien und bloBen
Vorurteilen hingt mit diesem zweiten auf das engste zusammen. Er
liegt darin, daB weder zwischen wahren Prinzipien unter sich noch
zwischen ihnen und den aus ihnen gefolgerten Wahrheiten jemals ein
Widerspruch vorkommen kann !, wohl aber zwischen den Vorurteilen
sowohl unter sich als zwischen ihnen und ihren Folgerungen.

Daraus erklirt sich die auffallende Erscheinung, da8 auch in
Systemen mit falschen Voraussetzungen zuweilen sehr wertvolle Einzel-
wahrheiten enthalten sind. So beruht Kants Abneigung gegen jede
Art von Gliickstreben auf einem grofen Vorurteil. Nichtsdestoweniger
suBert er in der darauf aufgebauten Pflichtethik manchen Gedanken,
der auch von uns ruhig unterschrieben werden darf. Das ist wohl zu
beachten. Denn ohne diese Unterscheidung miBt man den grundsitzlich
gehaltenen Widerlegungen falscher Systeme in den scholastischen Lehr-
biichern eine zu groBe Reichweite bei, und wird man gegen die Gegner
ungerecht. Dal aus Wahrem immer nur Wahres folgt, ist kein Beweis
dafiir, daB sich dementsprechend aus Falschem auch immer nur Falsches
ergibt. «Ex absurdo sequitur quodlibet. »

IV. Ursachen der Vorurteile im besonderen

Wir haben im zweiten Abschnitt die Ursachen der menschlichen
Irrtiimer im allgemeinen aufgezihlt. Alles dort Gesagte gilt auch von
den Vorurteilen, ja in erster Linie. Aber das ist nicht so zu verstehen,
als ob jede dieser Ursachen fiir sich allein imstande wire, ein Vorurteil
zu schaffen. Wie drauBen in der Natur eine Ursache um so gréBer
sein muB, je groBer die Wirkung sein soll, so auch im geistigen Leben.
Zu einem Vorurteil ist mehr erforderlich als zu einem einfachen Irrtum.
Denn wie wir sahen, kommt beim Vorurteil zum einfachen Irrtum
hinzu, daB es zugleich Prinzip anderer Irrtiimer ist. Ein Prinzip aber
unterscheidet sich von den iibrigen Erkenntnistitigkeiten durch seine
besondere Sicherheit, wahr zu sein. Daher beweist keine Wissenschaft

esse causa veri; falsum enim est nihil, et ideo non potest producere veritatem.
Attamen per accidens ex falso aliquando sequitur verum, quatenus nempe id,
quod infertur ex falso, possit esse verum aliunde, non propter ipsum falsum ;
sive sequitur verum ex falso, non prout est huiusmodi, sed prout conceditur
tamquam verum, ita ut ex concesso falso sequatur verum, non quidem tamquam
ex causa veritatis, sed illationis; nempe, ut loquitur S. Augustinus, non ex veri-
tate sententiarum, quae, cum falsae sint, nullas sunt, sed ex vevitate connexionis.»
1 THomas, C. G, I 7: «Solum falsum vero contrarium est.»



194 Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile

ihre eigenen Prinzipien. Man vergleicht die wissenschaftliche Arbeit
gerne mit einem Bau. Was das Fundament fiir den Bau, das sind
die Prinzipien fiir die Wissenschaft. Denn wie das Fundament den
ganzen Bau, so stiitzen die Prinzipien die ganze aus ihnen begriindete
Wissenschaft. Aus diesem Grunde miissen wir nun fragen, was einen
Irrtum zu einem « Grundsatz » oder Vorurteil machen kann, der dann
ungezdhlt vielen andern Irrtiimern als Stiitze dient.

1. Jedes Vorurteil hat seine néichste Ursache in einem Willenshabitus

Der Irrtum kommt mit dem Glauben darin iiberein, daB er ein
Urteil ohne Evidenz ist. Daher sagt man auch von dem, der irrt, er
« glaube », daB sich eine Sache so und so verhalte. Solange aber eine
Sache nicht evident ist, zwingt sie den menschlichen Verstand nicht
“ zu einem bestimmten Urteil und ist eine andere Ursache erfordert,
damit wirklich ein Urteil zustandekommt. Diese andere Ursache kann
nur der Wille sein, weil auBer dem titigen Verstande, der hier nicht
in Frage kommt, da er nur Ideen hervorbringen hilft, einzig der Wille
den moglichen Verstand wirkursichlich beeinflussen kann. Daraus erhellt
schon, daB3 von allen Ursachen, die bei dem Zustandekommen eines Irr-
tums oder eines Vorurteils mitwirken kénnen, der Wille die wichtigste ist.

Nur so ist zu verstehen, wie der hl. Thomas jeden Irrtum fiir eine
AnmaBung und Siinde halten kann!. Das gleiche gilt natiirlich auch
von jedem Vorurteil. Um jedoch nicht zu iibertreiben, behalte man
die in der Ethik iibliche Unterscheidung zwischen actus hominis und
actus humani vor Augen, d.h. zwischen Titigkeiten, die zwar vom
Menschen gesetzt werden, iiber die er aber nicht ganz Herr ist, weil
die rechte Uberlegung fehlt, und Titigkeiten, die er mit dem vollen
Gebrauche seiner Vernunft setzt. Mir scheint, daB auch ein Irrtum
und ein Vorurteil noch unterhalb der sittlichen Ordnung liegen kénnen.
Beim Kinde vor dem zu einer formellen Siinde erforderlichen Gebrauche
der Vernunft ist das sicher der Fall. Aber auch nachher kann einer
unmoglich sich gleich iiber die Richtigkeit aller seiner Urteile volle
Rechenschaft geben. In sehr vielen Fillen gibt auch der Erwachsene
die Urteile « gedankenlos» genau so weiter, wie er sie von andern
gehort oder in seiner Zeitung gelesen hat.

! De malo, q. 3 a. 7: « Error autem est approbare falsa pro veris; unde
addit actum quemdam super ignorantiam ... Et quia peccatum. in actu consistit,
error manifeste habet rationem peccati. Non enim est absque praesumptione, quod
aliquis de ignoratis sententiam ferat, et maxime in quibus periculum existit. »



Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile 195

Zu einem einfachen Irrtum geniigt jede ungeordnete Hinneigung
oder Abneigung des Willens; zu einem Vorurteil aber ist erfordert,
daB diese ungeordnete Hinneigung zu einer Sache bzw. Abneigung
gegen sie bereits zu einem habitus oder, wie Gredt das Wort {iber-
setzt, einem Gehaben geworden ist. Ein habitus unterscheidet sich
von der bloBen dispositio oder Anlage dadurch, da8 er nicht, wie diese,
leicht verinderlich, sondern in seinem Trdger fest verwurzelt ist. So
ist das Wissen ein habitus des Verstandes, weil es die GewiBheit gibt,
daB sich eine Sache nicht anders verhalten kann ; darum ist der Wissende
nicht mehr leicht umzustimmen. Auch das Vorurteil ist ein solcher
Verstandeshabitus, weil es gleich dem Wissen nur schwer iiberwunden
wird, aber nicht, wie das Wissen, aus eigener Kraft, sondern auf Grund
eines Willenshabitus, der es trotz aller Widerspriiche mit der Wahrheit
und Wirklichkeit aufrecht erhilt. ‘

Dieser Willenshabitus ist aber nur die ndchste Ursache eines Vor-
urteils. Denn auch er entsteht nicht aus sich selbst. Auf der Suche
nach der entfernteren Ursache der Vorurteile entdecken wir zwei Mog-
lichkeiten : die eine liegt in dem groBen Einflusse der Gesellschaft,
und die andere in persénlichen Erlebnissen. Beide sind so stark, daB
jede fiir sich allein geniigt.

2. Mitwirkung der Gesellschaft bei den Vorurieilen

Wir haben schon im Vorausgehenden von einer Voreingenommen-
heit des Verstandes und des Willens als Ursache mannigfacher Irrtiimer
gesprochen und dazu bemerkt, daB der Mensch bereits vor dem vollen
Gebrauche seiner Vernunft eine solche Fiille fremder Ansichten sich
zu eigen macht, daB sie zu einer Weltanschauung hinreicht. Ein
typisches Beispiel dafiir bietet der hl. Paulus, der sein groBes Vor-
urteil gegen die christliche Lehre selbst daraus erklirt, daB3 er «ein
Hebrier von hebriaischen Ahnen sei» (Phil. 3, 5) und in der Schule der
Phariséer « einen {ibertriebenen Eifer fiir die Uberlieferungen der Viter »
in sich aufgenommen habe (Gal. 1, 14). Dabei war er « von tadellosem
Wandel, was die Gerechtigkeit nach dem Gesetze betrifft » (Phil. 3, 6).

Der EinfluB der Gesellschaft auf das Denken des einzelnen ist so
gro}, daB niemand sich ihm ganz entziehen kann!. Um das zu

1 Vgl. DEmpF Avrors, Kulturphilosophie, in Handbuch der Philosophie von
A. Biumler und M. Schrioter. Miinchen u. Berlin 1934, Abt. IV, 49-57. NOLKENS-
MEIER CHRISTOPHORUS, De influxu sociali in cognitionem et scientiam, in Anto-
nianum. Romae 1944, 3-20; 205-228.



196 Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile

vermégen, miiBte einer aus jeder Gemeinschaft austreten und selbst
die Erinnerung an sie in seinem Gedéachtnis ausmerzen. Dadurch aber
wiirde er sich der wertvollsten Anregungen berauben. Die Hingabe
an sie hat jedoch zwei Seiten. Wie der Bauer nicht verhindern kann,
daB zugleich mit dem guten Samen allerlei Unkraut auf seinen Acker
fallt und in diesem Wurzel schligt, so unméglich ist es auch, daB einer
von andern immer nur die reine Wahrheit annimmt. Je mehr Ver-
trauen er zu einem andern hat, daB dieser ihm die Wahrheit sagt,
desto groBer ist fiir ihn die Gefahr, auch dessen Vorurteile in sich auf-
zunehmen.

Die so unter dem Einflusse der Gesellschaft in einem Menschen
unbewuBt entstehenden Vorurteile sind nicht nur sehr zahlreich, sondern
auch sehr verschiedenartig. Wir nennen nur die bekanntesten. Es
gibt Vorurteile des jeweiligen Zeitgeistes, religiése, nationale, politische
Klassen- oder Standesvorurteile, Vorurteile gegen bestimmte Wissen-
schaften und Vorurteile, auf denen eine ganze Weltanschauung auf-
gebaut ist.

3. Das persionliche Erlebnis als Ursache eines Vorurteils

Neben diesen von andern iibernommenen Vorurteilen gibt es auch
solche, die in einem personlichen Erlebnis ihren Grund haben. Aber
zwischen ihnen und den ersten besteht kein wesentlicher Unterschied.
Denn wie jedes wahre, so kann auch jedes falsche Urteil von vielen
geteilt werden. Und weil ein regressus in infinitum unméglich ist, muf3
auch jedes tibernommene Vorurteil von einem Menschen zum ersten
Male gebildet worden sein. Das in einem personlichen Erlebnis begriin-
dete Vorurteil ist nur iiberlegter gefillt als das einfach von andern
iibernommene, und gehort deshalb mehr der sittlichen Ordnung an als
dieses.

Unter Erlebnis verstehen wir kein einfaches Wahrnehmen oder
Erkennen, sondern den so tiefen Eindruck einer Erfahrung auf die
Seele, daB der Mensch von ihm in seinem weiteren Leben merklich
beeinfluBt wird. Unter dem Gesichtspunkte der Wahrheitserkenntnis
kann man die Erlebnisse einteilen in solche, die in einem wirklichen
oder wenigstens scheinbaren Fortschritt des Erkennens ihren Grund
haben, und solche, die aus einer schweren Enttiuschung entstehen.
Damit der Mensch ein Erlebnis der ersten Art hat, muBl der Erkenntnis-
gegenstand sich entweder wirklich so verhalten, wie einer iiber ihn
urteilt, oder zum mindesten einen gewissen Schein erwecken, daB er



Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile 197

sich so verhalte. Sonst ist der neue Gedanke eines Menschen nicht
einmal ein Irrtum, sondern eine reine Erfindung oder Dichtung.

Als Beispiel dafiir, wie einer durch eine bloBe Scheinwahrheit zu
dem Erlebnis einer Wahrheitserkenntnis kommen kann, diene THALES
voN MiLET. Als dieser « Ahnherr» der griechischen Philosophie auf
seiner Suche nach dem Urprinzip der Welt wahrnahm, da die Nahrung
und der Same von Pflanzen und Tieren feucht seien und die Feuchtig-
keit von allen Elementen die groBte Wandelbarkeit besitze, da muB
das fiir ihn ein wahres Heurekaerlebnis gewesen sein, das ihn dann
zu seiner unhaltbaren Theorie veranlaBte, der Urstoff aller Dinge sei
das Wasser. Dagegen bereiteten Kant die euddmonistischen Theorien
seiner Zeit mit ihrer Antwort auf die Frage nach dem Ursprung der
sittlichen Ordnung eine groBe Enttiuschung, und diese Enttduschung
begriindete in ihm das Vorurteil gegen jede materiale Ethik. Auch
Kant wird dann die erste Art von Erlebnissen gehabt haben, als ihm
der Gedanke kam, im sittlichen Leben hinge alles ab von der treuen
Erfiillung der Pflicht. Und so folgen vielleicht in den meisten Fillen
beide Arten von Erlebnissen aufeinander. Aber das beweist nicht,
daB es immer so sein muBl. Sowohl ein angenehmes als ein unangenehmes
Erlebnis kann auch fiir sich allein ein Vorurteil begriinden. Denken
wir z. B. an einen Menschen, den irgend ein Ereignis in Erstaunen
versetzt und dadurch zum Philosophieren angeregt hat. Nun kommt
ihm ein Gedanke, der scheinbar alles erklirt. Das erfiillt ihn mit
einer solchen Finderfreude, daB er sich ganz auf ihn festlegt. Bei einem
solchen Vorurteil braucht nicht die geringste Enttiuschung mitgewirkt
zu haben. Ebenso ist es leicht denkbar, daB einer nur auf Grund von
Enttiuschungen, die er bei den ihm von seinen Lehrern vorgetragenen
Theorien erlebt hat, schlieBlich Nihilist oder Skeptiker wird.

V. Uberwindung der Vorurteile

Wie jeder Irrtum, so ist auch jedes Vorurteil ein Ubel. Denn
es steht zum Gute der Wahrheit in einem Gegensatz des groBten Ab-
standes. Um daher in den vollen Besitz der Wahrheit zu gelangen,
ist unbedingt erfordert, daB man alle seine Vorurteile aufgibt.

Die Antwort auf die Frage, wie das moglich ist, ergibt sich aus den
Ursachen der Vorurteile. Wir haben unterschieden zwischen Vor-
urteilen, die ithren Grund haben in der Autoritit der Eltern, der Lehrer,
der Freunde und iiberhaupt aller derer, die in einer Gesellschaft den



198 Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile

Anschein erwecken, daB man sich ihrem Urteil anschlieBen kann ;
und Vorurteilen, die von einem personlichen Erlebnis herrithren. Ob
sie aber diese oder jene Ursache haben, in jedem Falle ist ihre Ent-
stehungsweise eine unwissenschaftliche. Denn gleich den wahren
Prinzipien liegen sie vor jeder wissenschaftlichen Untersuchung. Und
darum kénnen sie nur schwer mittels der Wissenschaft {iberwunden
werden 1.

1. Uberwindung iibernommener Vorurteile

Ist ein Vorurteil einfach iibernommen, dann dauert es natiirlich
so lange an, als die Autoritit seines Kronzeugen. Daher liegt das
einzige Mittel, dariiber Herr zu werden, darin, daB einer sich ein
selbstindiges Urteil bildet. Dahin gelangt er auf einem dreifachen
Wege. Der erste heiBt methodischer Zweifel, der zweite logisches
Ausdenken und Weiterdenken bis zu den letzten Folgerungen, und der
dritte Systembildung.

a) Wenn von methodischem Zweifel die Rede ist, denkt man
unwillkiirlich an CARTESIUS. Aber daB der Zweifel ein notwendiges
Erkenntnismittel ist, war lingst vor Cartesius bekannt. Man lese nur
in dem Kommentar des Aquinaten zur aristotelischen Metaphysik die
lectio prima zum dritten Buche mit der Uberschrift : « Conveniens
esse in inquisitione veritatis universalis de singulis dubitare, quattuor
rationibus ostendit. » So sehr die scholastische Philosophie ihre Lehren
durch Autorititen zu stiitzen sucht, so ist sie doch niemals, wenigstens
nicht in ihren groBen Vertretern, so weit gegangen, daB sie jeden
Zweifel an einer Autoritit mit dem Banne belegt hitte. Thomas halt
die Berufung auf eine menschliche Autoritdt fiir den schwichsten aller
Beweise 2. Denn es gibt kaum eine so verkehrte Lehre, die in der
Vergangenheit nicht schon vertreten worden wire. Daher bediirfen
auch die Autorititen der Nachpriifung. Aus diesem Grunde hat die
Scholastik die Disputationen zu einem wesentlichen Bestandteil ihrer

1 ScHWARZ, a. a. O. 161 : « Die Vorurteile selber sind sehr schwer zu treffen,
denn sie beziehen ihre Uberzeugungskraft ja nicht aus wissenschaftlichen Begriin-
dungen, sondern aus vorwissenschaftlichen Erlebnissen. Sie sind eingewurzelt
im Erdreich des unmittelbaren Erlebens und kénnen in den meisten Fillen wohl
auch nur durch Ereignisse in dieser wvorwissenschaftlichen Sphéire entwurzelt
werden. »

2 S, Th. T 8: «Licet locus ab auctoritate, quae fundatur super ratione
humana, sit infirmissimus, locus tamen ab auctoritate quae fundatur super reve-
latione divina, est efficacissimus. »



Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile 199

Methode gemacht. Zweck dieser Disputationen ist es gerade, den
Schiiler zu eigener Nachpriifung eines iiberlieferten Lehrsatzes zu
zwingen und ihm dessen Tragweite zum BewuBtsein zu bringen. Wenn
diese Disputationen in der rechten Weise geiibt werden, lernt der
Schiiler sich auch iiber die allerersten Prinzipien Rechenschaft ablegen
und geschieht damit das Menschenmdégliche, um jedes Vorurteil aus
dem Denken zu entfernen.

b) Den zweiten Weg, auf dem jemand seine {ibernommenen Vor-
urteile erkennen kann, nannten wir logisches Ausdenken und Weiter-
denken bis zu den letzten Folgerungen. Denn jedes Vorurteil bringt
den Menschen frither oder spiter in Widerspruch mit sich selbst und
der konkreten Wirklichkeit. Deshalb glaubte Sokrates die Sophisten
nicht besser von ihrem Nichtwissen und der Falschheit ihrer Theorien
iiberzeugen zu konnen, als daB er sich selbst ironisch unwissend stellte
und sie durch Fragen zwang, ihre Antworten durch Anwendung auf
das Leben zu Ende zu denken. Unter verinderter Form wird diese
Methode auch in den scholastischen Disputationen angewandt.

¢) Das gleiche geschieht in der Systembildung. Zu einem System
gehort nicht, daB sich in ihm {iberhaupt keine Widerspriiche finden.
Kleinere Disharmonien und Unstimmigkeiten kommen auch in den
besten Systemen vor, weil keines von ihnen schon ganz abgeschlossen
und deshalb vollkommen ist. Aber zu einer Systembildung gehért
wenigstens das ernste Streben, alle Widerspriiche zu vermeiden. Und
dieses Bestreben fiihrt unfehlbar zur Aufdeckung der Vorurteile ; denn
wie wir im Abschnitt {iber « Prinzipien und Vorurteile » sahen, haben
alle Widerspriiche ihre Ursache einzig in einem einfachen Irrtum oder
einem Vorurteil.

2. Uberwindung der Evlebnisvorurieile

Hat ein Vorurteil seine Ursache in einem persénlichen Erlebnis,
dann ist es schwerer iiberwindbar, als wenn es einfach von andern
iibernommen worden ist. Denn schon das Erlebnis selbst scheint ein
Beweis fiir die Richtigkeit des Urteils zu sein. Sodann verdndert das
Erlebnis das Affektleben des Menschen derart, daB er nach einem
Erlebnis die Eindriicke der AuBenwelt nicht mehr in der gleichen
Weise in sich aufnimmt wie vorher. So geniigt eine einzige schwere
Enttduschung, um einen Menschen fiir immer skeptisch zu machen.
Solange das Erlebnis nicht unwirksam gemacht ist, wird einer das von



200 Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile

demselben verursachte Vorurteil nicht in Zweifel ziehen, und solange
er das nicht tut, wird er sich allen Betrachtungsweisen entziehen, die
ihn mit sich selbst in Widerspruch bringen kénnten. Prout unusquis-
que affectus est, ita iudicat, wie ein jeder gestimmt ist, so urteilt
er auch. Daher ist einem solchen Menschen mit Vernunftgriinden
kaum beizukommen. Indem er {iberall nur auf das schaut, was seine
Ansicht zu rechtfertigen scheint, kann diese allméhlich sogar zu einer
vollstindigen Weltanschauung auswachsen. Das einzige Mittel, einen
Menschen von einem solchen Vorurteil zu befreien, ist, da man ihm
ein anderes Erlebnis verschafft, durch das der EinfluB des ersten
gebrochen wird.

Nun kann es allerdings leicht geschehen, daB auch dieses zweite
Erlebnis ein Vorurteil zur Folge hat, und also nur ein neues Vorurteil
an die Stelle des alten tritt. So entstehen die beiden Ffagen, welches
Erlebnis diese Schattenseite nicht habe, und wie der Mensch dahin
komme, nur solche Erlebnisse zu haben, die keine Vorurteile im Gefolge
haben.

a) Welches Erlebnis kein Vorurteil verursachen kann. — Wir
teilten die Erlebnisse bereits unter dem Gesichtspunkte der Wahrheits-
erkenntnis ein in solche, die auf einem wirklichen oder vermeintlichen
Fortschritt des Erkennens beruhen, und solche, die mit einer schmerz-
lichen Enttduschung verbunden sind. Diese Einteilung fillt unter die
allgemeinere in angenehme und unangenehme Erlebnisse. Ein Erlebnis
ist so weit angenehm, als es ein Bediirfnis der menschlichen Natur
befriedigt, unangenehm aber, soweit es ein solches Bediirfnis unbefrie-
digt 1aBt oder ihm sogar widerspricht. Diese oberste Einteilung der
Erlebnisse wird noch durch zwei weitere Untereinteilungen genauer
bestimmt.

Die erste von ihnen geschieht auf Grund der zwei entgegengesetzten
Wirkungen, die ein Erlebnis haben kann. Wie wir ndmlich bereits
bemerkten, gehért zum Wesen eines Erlebnisses, daB es auf die
weitere Lebensfithrung eines Menschen einen gewissen Einfluf ausiibt.
Nun gibt es Erlebnisse, die zwar fiir die kurze Dauer ihres ,eigenen
Seins dem Menschen eine solche Freude bereiten, dal sie zu den an-
genehmen gerechnet werden miissen, die aber dann die weitere Lebens-
filhrung in einer Weise beeinflussen, daB ihm daraus ebenso unan-
genehme Erlebnisse entstehen. Wer ein Beispiel wiinscht, sei nur an
die Geschichte so mancher Ehen erinnert. Umgekehrt sind andere
Erlebnisse in sich sehr unangenehm, aber in ihrer Auswirkung ebenso



Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile 201

angenehm. So denkt mancher noch nach vielen Jahren mit einem
gewissen Gruseln an die strenge Erziehung seiner Jugend, obwohl er
ihr sein spidteres Gliick verdankt. Daher muB man unterscheiden
zwischen Erlebnissen, deren Auswirkungen von der gleichen Natur sind
wie sie selbst, also auch angenehm bzw. auch unangenehm, und solchen,
deren Auswirkungen ihnen ungleich sind.

Die zweite Untereinteilung der Erlebnisse setzt die erste voraus.
Um sie recht zu verstehen, mull man beachten, daB3 der EinfluB} eines
Erlebnisses auf das weitere Leben eines Menschen nicht eindeutig
bestimmt ist, sondern der Freiheit des Willens unterliegt. So héngt
es vom guten Willen des einzelnen ab, ob eine ernste Zurechtweisung
ibn wieder auf den rechten Weg zuriickfithrt, oder auf dem alten nur
noch weitertreibt. Der hl. Augustinus schreibt in seinem Gottesstaat
(I 8) : « Wie im gleichen Feuer das Gold glinzt, der Schaum ruBt und in
der gleichen Dreschmaschine das Stroh zerstoBen, das Getreide gesdubert
wird, und wie sich die Olhefe mit dem Ol nicht vermengt, obwohl sie
durch den Druck der gleichen Kelter ausgepre8t wird, so erprobt,
reinigt und klart ein und dasselbe Geschick die Guten und verdammt,
vernichtet und verscheucht die Bésen. Daher die Erscheinung, da8 in
der gleichen Heimsuchung die Bésen Gott verwiinschen und ldstern,
die Guten ihn anrufen und preisen. So sehr kommt es darauf an, nicht
welcher Art die Leiden, sondern welcher Art die Dulder sind. Der
gleiche Lufthauch streicht {iber den Unflat, und er entsendet schreck-
liche Diinste, streicht iiber das Salbél, und es spendet liebliche Diifte, »
Einen Menschen, der von seiner Willensfreiheit einen solchen Gebrauch
macht, daB nicht nur seine angenehmen, sondern auch seine unan-
genehmen Erlebnisse sein weiteres Leben vervollkommnen helfen, nennt
man verstindig oder verniinftig. Denn wihrend der Wille den Verstand
wirkursichlich beeinfluBt, bestimmt dieser sowohl die Form als das
Ziel des Wollens. Und darum setzt der rechte Gebrauch der Willens-
freiheit den rechten Gebrauch der Vernunft voraus. So erhalten wir als
zweite bzw. dritte Untereinteilung der Erlebnisse die Unterscheidung
zwischen verniinftigen und unverniinftigen, d. h. solchen, die der Mensch
verniinftig gebraucht, und solchen, bei denen das nicht der Fall ist.

Damit haben wir bereits begonnen, auf die Frage zu antworten,
welches Erlebnis nicht die Schattenseite habe, auch ein Vorurteil
begriinden zu konnen. Denn so viel steht jetzt fest : es muB ein Erlebnis

1 Ubersetzung von SCHRODER in Bibliothek der Kirchenviter.



202 Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile

sein, dessen EinfluB auf die weitere Lebensfiihrung des Menschen von
der Vernunft geregelt ist. Denn die weitere Lebensfiihrung eines Men-
schen wird ja bestimmt durch Urteile, die von dem Urteil abhédngen,
das er sich {iber sein Erlebnis gebildet hat. Ist also diese weitere
Lebensfithrung unverniinftig, dann auch sein Urteil iiber das Erlebnis,
mit dem er sie begriindet und zu rechtfertigen sucht. Das aber bedeutet
so viel, wie dieses Urteil ist nur ein Vorurteil.

Aber wann ist ein Erlebnis von der Vernunft und verniinftig
geregelt ? Soweit die Vernunft fiir sich allein tétig ist, wird sie durch
die logischen Denkgesetze geregelt, und ist daher alles das verniinftig,
was diesen entspricht. Nun ist aber das Erlebnis nicht bloB Sache
der Vernunft, sondern auch des Willens; denn nur auf dem Wege
iiber den Willen kann eine Erfahrung auf die weitere Lebensfithrung
eines Menschen EinfluB gewinnen. Daher ist nur das Erlebnis von der
Vernunft verniinftig geregelt, bei dem diese auler den logischen Denk-
gesetzen auch die sittlichen Willensgesetze begobachtet. Wie wir bereits
sahen, geht der hl. Thomas so weit, daB er jeden Irrtum, selbst wenn
derselbe in der rein spekulativen Ordnung liegt, fiir eine Siinde hilt,
also auch fiir einen VerstoB gegen das Sittengesetz. Was vom ein-
fachen Irrtum gilt, muB erst recht von jedem Vorurteil gesagt werden.
Denn der einfache Irrtum kann wenigstens aus einem Vorurteil richtig
abgeleitet sein, das Vorurteil aber entbehrt jeder logischen Begriindung.
Daraus aber ergibt sich unmittelbar die Antwort auf unsere Frage :
Solange ein Erlebnis den Menschen nicht zu einer Verletzung der siti-
lichen Ovdnung verfiihrt, begriindet es in ihm auch kein Vorurteil.

b) Wie der Mensch seine Erlebnisse von der Begriindung eines
Vorurteils freihalten kann.

Unsere zweite Frage lautete, wie der Mensch dahin gelange, nur
solche Erlebnisse zu haben, die in ihm kein Vorurteil begriinden kénnen.
Auf diese Frage ist nun leicht zu antworten. Wir haben im Voraus-
gehenden gezeigt, daB jedes Vorurteil seine nédchste Ursache in einem
Willenshabitus hat. Nach dem zuletzt Gesagten kann dieser Willens-
habitus nur ein schlechter oder ein Laster sein. Ein Laster aber wird
nur durch die entgegengesetzte sittliche Tugend {iberwunden. So
erhalten wir als Antwort auf unsere Frage: Um keine Erlebnisse zu
haben, die ein Vorurteil begriinden, gibt es nur ein Mittel, und das heilt :
Streben nach einem moglichst vollkommenen Besitz aller sittlichen
Tugenden. Denn die sittliche Tugend wird bestimmt als eine Fertigkert
(habitus) zu einer dem Sittengesetze entsprechenden Handlungsweise.



Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile 203

Man unterscheidet sie in vier Kardinaltugenden, von denen jede, dhnlich
wie eine Gattung in die ihr untergeordneten Arten, in viele besondere
Tugenden weiter aufgeteilt wird. Aber diese Tugenden hiéingen innerlich
so zusammen, daf3 keine ohne alle andern im Zustande ihrer Vollendung
besessen werden kann. Daher gibt es im sittlichen Leben kein solches
Spezialistentum wie in der Kunst und der Wissenschaft, wo einer z. B.
in der Malerei es zur Meisterschaft bringen und dabei in der Musik
ganzlich unausgebildet bleiben kann. Zerstreute Bemerkungen des
Stagiriten verwertend, zéhlt der hl. Thomas vier Wirkungen der sitt-
lichen Tugenden fiir die Charakterbildung eines Menschen auf. MAus-
BACH gibt ihnen in seinem Buche « Grundlage und Ausbildung des
Charakters nach dem hl. Thomas von Aquin»! folgende Namen :
1. Stetigkeit und Gleichformigkeit des Wirkens ; 2. eine groBere Schlag-
fertigkeit und Bereitschaft des Handelns ; 3. Konzentration und Kraft
bei Uberwindung von Schwierigkeiten ; 4. Freudigkeit und Lust des
Handelns. Besonders diese letzte Wirkung kommt der sittlichen Tugend
zu, weil sie durch Gewohnung erworben werden mufB, die Gewohnheit
aber gewissermaBen eine zweite Natur des Menschen ist. Wie Aristoteles
in seiner Rhetorik 2 bemerkt, verhilt sich die Gewohnheit zur Natur
wie das Oft zum Immer. Das Oft aber ist dem Immer sehr nahe. Daher
tut der sittlich vollkommene Mensch das, was der unvollkommene
nur mit groBter Anstrengung zuwege bringt, wie der hl. Benedikt,
Kassian folgend, in seiner Regel sagt : « velut naturaliter », wie wenn
es zu seiner Natur gehérte, so zu handeln.

Aber wie die sittliche Tugend im Zustande ihrer Vollendung ein
Ideal darstellt, das kein Sterblicher ohne ganz auBerordentlichen
Gnadenbeistand Gottes verwirklichen kann, so werden auch die auf-
gezihlten guten Wirkungen derselben durchweg nur mehr oder weniger
erreicht. Daher darf niemand sich wundern, daB auch solche Menschen,
die ernstlich nach Vollkommenheit streben, nicht ganz frei von Irr-
tiimern und Vorurteilen befunden werden. Aber die Zahl seiner Irr-
tiimer und Vorurteile so weit als moglich vermindern ist auch schon
etwas GroBes. Sich von Vorurteilen freihalten oder sie iiberwinden
bedeutet zwar noch nicht ohne weiteres einen Fortschritt im Wissen.
Daher wire es iibereilt, gleich einen Parallelismus zwischen Vorurteils-
losigkeit und positivem Wissen behaupten zu wollen. Wie nichts im

1 Freiburg i. Br. 19203, 88 ff. Vgl. THomas, IT dist. 23, 1, 1.

2T 11, 1870 a 7: “Opotov yap Tt 70 Ebog 7% ¢leet " &yyLs yap xai Td
ToANIxtG TP el

Divus Thomas 14



204 Wesen, Ursachen und Uberwindung der Vorurteile

Wege steht, daB ein groBer Heiliger Analphabet bleibt, so kann einer
sich auch vor Vorurteilen hiiten und trotzdem in seinem Wissen weit
hinter andern zuriickstehen, in deren ganzem Denken kaum ein Satz
gefunden wird, der nicht von einem Vorurteil angesteckt wire. Aber
im Wissen zuriickbleiben ist weniger schlimm, als in Irrtum fallen.
Denn wie der hl. AUuGUSTINUS ! bemerkt, ist es besser zu hinken auf
dem rechten Wege, als zu laufen auf dem falschen ; und, so fihrt der
hl. THoMAs 2 weiter, mag der Hinker auf dem Wege auch nur wenig
vorankommen, so ndahert er sich doch dem Ziele, wer aber abseits vom
Wege wandelt, entfernt sich vom Ziele um so mehr, je schneller er
liuft. CARTESIUS bestétigt das in seiner « Abhandlung iiber die Methode
des richtigen Vernunftgebrauchs und der wissenschaftlichen Wahrheits-
forschung 3», indem er schreibt : « Die nur langsam gehen, aber immer
den rechten Weg verfolgen, kénnen viel weiter kommen als die, welche
laufen und auf Abwege geraten. » 4

1 Sermo 169 de scripturis, c. 15 n. 18 (MPL 388, 926). « Melius namque it
claudus in via, quam cursor praeter viam.»

2 In Evangelium secundum Joannem, c. 14 lect. 2: « Nam qui in via clau-
dicat, etiamsi parum proficiscatur, appropinquat ad terminum ; qui vero extra
viam ambulat, quanto fortis currit tanto magis a termino elongatur. »

3 Erster Abschnitt (Reclam 14%).



	Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorteile

