
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorteile

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762289

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wesen, Ursachen und Uberwindung
der Vorurteile

Von P. Matthias THIEL O. S. B. Rom (S. Anselmo)

I. Das Urteil
als eigentlicher Träger der menschlichen Erkenntniswahrheit

Unter dem Gesichtspunkte der Wahrheitserkenntnis unterscheiden
die Scholastiker drei Tätigkeiten des menschlichen Verstandes : nämlich
die einfache Erfassung (simplex apprehensio), das Urteil (iudicium)
und die Folgerung (ratiocinium), aber von diesen drei Tätigkeiten
schreiben sie nur den beiden letzten logische Wahrheit und Falschheit

zu. Denn unter logischer Wahrheit verstehen sie nicht bloß die

Übereinstimmung des Verstandes mit der zu erkennenden Sache, wie sie

zum Wesen der Erkenntnis überhaupt gehört, sondern auch das Bewußtsein

von dieser Übereinstimmung. Solange nämlich dieses Bewußtsein

fehlt, ist zwischen der Übereinstimmung des erkennenden Verstandes

mit der erkannten Sache und der Ähnlichkeit eines Nichterkennenden
mit einem anderen, z. B. einer Statue mit der von ihr dargestellten
Person, kein wesentlicher Unterschied ; denn sie unterscheiden sich dann

nur durch ihren Untergrund, der in dem einen Falle ein Erkenntnisvermögen,

in dem andern ein Nichterkennendes ist. Nun fehlt aber
dieses Bewußtsein von der Übereinstimmung des Verstandes mit der
erkannten Sache bei der einfachen Erfassung, weil diese nur das Wesen

einer Sache zum eigentlichen Gegenstande hat und daher von dem

Dasein des erkannten Gegenstandes noch ganz absieht. Denn wie
könnte der Verstand sich schon bewußt sein, eine Sache richtig erkannt
zu haben, bevor er überhaupt weiß, ob sie ist

Um die Stellung der Folgerung zum Urteil genau zu bestimmen,
müssen wir gleich unterscheiden. Man kann das Wort « Folgerung »

in einem doppelten Sinne nehmen : nämlich entweder für ein logisches
Gebilde, das aus einer Voraussetzung (antecedens) und einem Schlüsse

(consequens) besteht, oder rein physisch nur für jene Tätigkeit, durch



182 Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile

die der Verstand aus einer bestimmten Voraussetzung einen bestimmten
Schluß zieht, und die sprachlich durch die Partikel « folglich » oder
« also » ausgedrückt wird (consequentia). Nimmt man Folgerung im
ersten Sinne, dann enthält sie drei Urteile, nämlich zwei, die als Voraussetzung

dienen, und eines, das aus diesen zweien erschlossen wird. So

genommen, enthält darum die Folgerung auch nicht weniger als drei
Erkenntniswahrheiten. Deshalb wird sie in der Logik bestimmt : « die

Tätigkeit des menschlichen Verstandes, durch die er aus schon
erkannten Wahrheiten eine weitere Wahrheit erkennt »l. Als logisches
Gebilde hat die Folgerung den Primat vor der einfachen Erfassung und
dem Urteil, denn diese verhalten sich zu ihr wie der Stoff zur Form.
Aus diesem Grunde wird die Folgerung als der Hauptgegenstand der

Logik bezeichnet, ja, wird sogar der Mensch nach ihr als ein animal
rationale bestimmt.

Nehmen wir dagegen «Folgerung» im engeren Sinne nur für jene
besondere Tätigkeit, durch die der Verstand aus zwei vorausgesetzten
Urteilen ein drittes erschließt, dann gestaltet sich ihr Verhältnis zum
Urteil ganz anders. Dann verhält sich die Folgerung zum Urteil so,
wie die Begriffsbestimmung und die Einteilung zum Begriff. Wie diese

beiden nur Werkzeuge des Verstandes sind, durch die er aus dunklen
und verschwommenen Begriffen klare und deutliche macht, so benützt
er die Folgerung, um immer klarere und deutlichere Urteile zu
erhalten. Denn die zu einem Urteil vorausgesetzte Einsicht in das

Verhältnis der als S und P in Frage kommenden Begriffe zueinander wird
entweder unmittelbar oder mittelbar gewonnen. Beides geschieht auf
eine doppelte Weise. Bei der unmittelbaren Erkenntnis des Verhältnisses

zwischen S und P müssen wir unterscheiden zwischen abstrakten
und konkreten Erkenntnissen, und bei der mittelbaren zwischen

Erkenntnissen, die einer durch das Zeugnis eines andern gewinnt, und
Erkenntnissen, zu denen einer mittels eines dritten Begriffes gelangt. So

erhalten wir nicht weniger als vier Fälle von Urteilsbildung. Als Beispiel
für den ersten Fall diene der allgemeine Grundsatz : « Das Ganze ist
mehr als einer seiner Teile. » Sobald einer weiß, was die Begriffe « Ganzes

» und « Teil » bezeichnen, leuchtet ihm auch ohne weiteres ein, daß

das Ganze mehr sein muß, als einer seiner Teile. Um die Wahrheit
dieses Grundsatzes einzusehen, bedarf einer keiner weiteren Erfahrung,
als der zur Gewinnung der Begriffe « Ganzes » und « Teil » erforderten.

1 Gredt, Die aristotelisch-thomistische Philosophie. Freiburg 1935, 48.



Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile 183

Den zweiten Fall haben wir bei allen reinen Erfahrungsurteilen.
Daß z. B. diese konkrete Speise süß ist, leuchtet jedem unmittelbar
ein, der sie genießt. Er bedarf dazu nicht einmal einer klaren
Unterscheidung zwischen Speise und süß.

Im dritten Falle handelt es sich um nur geglaubte Wahrheiten,
einerlei, ob diese von einem andern Menschen oder von einem höhern
Wesen bezeugt sind.

Der vierte Fall liegt dann vor, wenn der Verstand aus bereits
erkannten Wahrheiten eine weitere, im Obersatz schon dunkel enthaltene,
folgert. So ist in dem Schulbeispiel : Alle Menschen sind sterblich, nun
ist Sokrates ein Mensch, also ist Sokrates sterblich, die Schlußwahrheit
schon im Obersatz « alle Menschen sind sterblich » enthalten, aber nur
dunkel, weil noch die Erkenntnis fehlt, daß Sokrates ein Mensch ist.
Erst nachdem einer sich das klar gemacht hat, ist er fähig, auch klar
zu erkennen, daß Sokrates sterblich ist. Diese neue Erkenntniswahrheit
ist der Inhalt des Schlußurteils. Zu ihr gelangt der menschliche Verstand
mittels der durch die Partikel « also » ausgedrückten Folgerung. Darum
verhält sich die Folgerung zu diesem Schlußurteil nur wie das Mittel zum
Zweck. Und aus diesem Grunde müssen wir sagen, auch wenn eine Wahrheit

aus andern gefolgert wird, sei ihr eigentlicher Träger das Urteil.

II. Ursachen der menschlichen Irrtümer im allgemeinen

Nach dem Gesagten leuchtet ein, daß, wie Alexander Pfänder
in seiner Logik 1 schreibt, jedes Urteil seinem Wesen gemäß den

Anspruch auf Wahrheit macht. « In jedem Urteil wird implicite
mitbehauptet, daß es selbst wahr ist ; sogar dann, wenn der urteilende
Mensch die Mitbehauptung nicht innerlich vollzieht. » Aber deshalb

ist noch lange nicht jedes Urteil wirklich wahr. Außer der logischen
Wahrheit gibt es auch einen Irrtum. Auch dem Irrtum ist der

Anspruch auf Wahrheit oder Übereinstimmung mit der zu erkennenden
Sache wesentlich. Nur wird dieser Anspruch nicht erfüllt. Denn der

Irrtum ist etwas anderes als die Lüge. Wer lügt, ist sich dessen auch

bewußt, wer dagegen bloß irrt, weiß es nicht2.

1 Halle 1929 2, 75.
2 Schwarz Balduin, Der Irrtum in der Philosophie. Münster i. W. 1934,

21 : « Beim Irrtum wie bei der Erkenntnis vermeint das Subjekt einen Sachverhalt
geistig zu erfassen ; es gewinnt im einen wie im anderen Falle die Überzeugung
von dem Bestehen dieses Sachverhaltes. »



184 Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile

Jeder Irrtum hat seine Wurzel in einer Nichtbeobàchtung der

Regeln, nach denen die Begriffe und Urteile gebildet werden müssen.

Obschon nämlich der menschliche Verstand wesentlich auf die Wahrheit
hingeordnet ist, erkennt er sie doch nicht mit der Sicherheit eines

tierischen Instinktes, sondern können schon gleich bei der Begriffsbildung

manche Fehler unterlaufen, die jede Wahrheitserkenntnis unmöglich

machen.

1. Mangelhafte Begriffsbildung als Ursache falscher Urteile

Damit unsere Begriffsbildung vollkommen sei und die sichere

Gewähr einer wirklichen Wahrheitserkenntnis bietet, stellt Goudin in
seiner Logik1 die drei Forderungen, daß sie 1. vollständig, 2. klar und
3. deutlich sei. Daher kann sie aus einem dreifachen Grunde mangelhaft

sein : nämlich 1. durch Verstümmelung, 2. durch Dunkelheit und
3. durch Verschwommenheit.

a) Gegen die notwendige Integrität eines Begriffes kann einer auf
eine doppelte Weise verstoßen : nämlich einmal dadurch, daß er bei
der bloßen Wortkenntnis stehenbleibt und sich über den Sinn eines

Wortes nicht genügend Rechenschaft gibt. Man hört ein Modewort und
gebraucht es selbst, ohne zu wissen, was eigentlich damit gemeint ist.
Diese Gefahr ist besonders groß bei Fremdwörtern. Gredt 2 nennt,
Joannes a S. Thoma3 folgend, solche Begriffe « conceptus non ulti-
mati », d. h. Begriffe, die dem Verstände nicht alles offenbaren, was sie

eigentlich bezeichnen. Sodann kann ein Begriff dadurch verstümmelt
werden, daß man in der von ihm bezeichneten Sache nicht alle Merkmale

beachtet, sondern sich mit einem vielleicht sehr nebensächlichen

zufriedengibt. In diesem Sinne hat einer z. B. vom Golde dann einen

nur verstümmelten Begriff, wenn er nur auf dessen gelbe Farbe sieht.
Welche Gefahren schon solche Begriffsverstümmelungen für die

Erkenntnis der Wahrheit enthalten, braucht kaum eigens gesagt zu
werden. Solange einer nicht weiß, was mit dem von ihm gebrauchten
Worte eigentlich gemeint ist, oder von einer Sache nur das eine oder
andere Merkmal kennt, fehlt bei ihm jede Voraussetzung einer wirklichen
Wahrheitserkenntnis, und ist es ein reiner Zufall, wenn er trotzdem
nicht in Irrtum fällt.

1 Philosophia thomistica. Urbeveteri 1859. Logicae minoris I. P. q. 11 a. 1.
2 Elementa philosophiae aristotelico-thomisticae. Freiburg i. Br. 1937 ',

I n. 15.
3 Cursus philosophicus (Editio Reiser) I 10 b 41.



Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile 185

b) Ein Begriff ist dann dunkel, wenn er zwar die ganze Sache

bezeichnet, aber so allgemein, daß sie noch verschiedenes sein kann.
So bezeichnet der Begriff « Sinnenwesen » zwar den ganzen Menschen,

aber wie sich der Mensch vom Tier unterscheidet, läßt er noch im
Dunkeln. Diesem Mangel abzuhelfen, ist die Aufgabe der
Begriffsbestimmung.

c) Die Verschwommenheit besteht darin, daß die verschiedenen

Merkmale einer von einem bestimmten Begriffe bezeichneten Sache noch

nicht in ihrem Verhältnis zueinander erkannt sind und deshalb
ungeordnet alle einander gleichgesetzt werden. So hat einer solange vom
Menschen nur einen verschwommenen Begriff, als er nicht zwischen
seiner metaphysischen und physischen Wesenheit zu unterscheiden
weiß. Um auch die Verschwommenheit zu überwinden, gibt es zwei

Mittel. Das erste ist die Einteilung aller Dinge in Gattungen und
Arten mittels des sogenannten Baumes des Porphyrius. Auf diese Weise

kommen wir z. B. zu der Unterscheidung zwischen metaphysischer und

physischer Wesenheit des Menschen. Das zweite Mittel liegt in dem

auch für die Wesenheiten geltenden Gesetze vom hinreichenden Grunde.
So ist das Aussichsein der tiefste Grund aller anderen göttlichen
Vollkommenheiten, so daß diese aus ihm abgeleitet werden können. Und
daher hat einer von Gott einen um so deutlicheren Begriff, je
vollkommener er sie nach den Regeln der Logik wirklich aus dieser

metaphysischen Wesenheit Gottes abzuleiten vermag. Wie die
Begriffsbestimmung, so können auch die Einteilung und die Ordnung der
einem Dinge zukommenden Merkmale nach Grund und Folge verschieden

vollkommen sein, und so entstehen manche Begriffe, die als Ausgangspunkte

einer Urteilsbildung von sehr zweifelhaftem Werte sind.

2. Hindernisse einer fehlerfreien Urteilsbildung

In unserem Aufsatz über « Erkenntniswahrheiten und Seinswahrheiten

»1 haben wir schon auf die Schwierigkeiten hingewiesen, die der
Mensch bei seinem Übergang von den begrifflichen Seinswahrheiten zu
den logischen Urteilswahrheiten zu überwinden hat. Wir haben dort
nur die Schwierigkeiten ins Auge gefaßt, die in der Natur der Sache

liegen. Zu diesen objektiven Schwierigkeiten kommen aber noch subjektive

Gründe hinzu, aus denen sehr viele Urteile falsch ausfallen. Goudin 2

1 Divus Thomas, 1943, 137-158.
2 A. a. O. Logicae minoris, II. P. a. 4 § 2.



186 Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile

zählt deren drei auf : nämlich 1. die Überstürzung (praecipitatio), 2. die

Voreingenommenheit (praeoccupatio) und 3. die Sinnlichkeit oder Ab-
hänglichkeit des Menschen in seinem Urteilen von den Sinneseindrücken

(imaginatio et sensus).

a) Bei der Überstürzung oder übereilten Bildung eines Urteils
unterscheidet Goudin zwei Fälle. In dem einen hat sie ihren Grund in einem

gewissen jugendlichen Leichtsinn oder Ungestüm, die vielen nicht die

genügende Zeit zum Überlegen lassen. Diese Art von Überstürzung
kommt in zwei Formen vor : nämlich als unberechtigtes Verallgemeinern
und als unbegründetes Schlußfolgern. In dem andern Falle handelt
es sich um Menschen, die zwar lange überlegen, sich aber dann gleich
auf ein bestimmtes Urteil so festlegen, daß sie durch nichts mehr davon

abgebracht werden können. Zu dieser zweiten Klasse von Menschen

rechnet Goudin besonders manche Häretiker.

b) Auch die Voreingenommenheit ist nach Goudin eine doppelte.
Die eine verlegt er in den Verstand und die andere in den Willen. Die

Voreingenommenheit des Verstandes besteht in Urteilen, die einer von
andern ohne eigene Nachprüfung übernommen hat. Ihre Quelle ist
die Gesellschaft. Denn noch bevor der Mensch überhaupt fähig ist,
das ihm von andern Mitgeteilte ganz zu verstehen und sich gerade in
den wichtigsten Fragen des Lebens ein eigenes Urteil zu bilden, nimmt
er im Elternhaus, in der Schule, im Verkehr mit Verwandten und
Bekannten sowie durch Lesen von Büchern und Zeitschriften aller Art
eine ganze Weltanschauung in sich auf. Die so von andern ungeprüft
übernommenen Urteile sind bei weitem nicht alle falsch ; daher wäre

es äußerst unklug, sie in Bausch und Bogen abzuweisen. Aber solange
einer ihren Wahrheitsgehalt nicht klar erkannt hat, besteht für ihn die

Gefahr, daß er sie falsch gebraucht und so aus ihnen die größten
Irrtümer folgert. Auf diese Voreingenommenheit des Verstandes kommen
wir im folgenden wieder zurück.

Die Voreingenommenheit des Willens hat ihre Wurzel zum Teil
im angeborenen physischen Charakter und zum Teil in den zahlreichen

Leidenschaften, die zwar ihren Sitz in den beiden sinnlichen
Strebevermögen haben, aber auf dem Wege über den Verstand auch den Willen
erfassen und von diesem dann auf den Verstand zurückwirken 1. Denn
wie Aristoteles mit Recht bemerkt, sieht jeder alles so an, wie er selbst

1 Auf diese Quelle vieler Irrtümer weist besonders Bacön hin in seiner Idola-
Lehre. Vgl. Schwarz, a. a. O. 258 ff.



Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile 187

beschaffen ist1. Der Stagirite dachte bei diesem Ausspruch an das

Zielstreben des Menschen, es gilt aber auch für die spekulative Ordnung.
Wie sehr der Mensch auch in seiner Wahrheitserkenntnis von seinem

ganzen Affektleben abhängt, ist am besten ersichtlich aus der großen
Zuhörerschaft und dem zahlreichen Leserkreis, die manche Redner und
Schriftsteller in erster Linie der vollendeten Form ihrer Darstellung
verdanken.

Um den großen Einfluß des Willens auf das Erkennen besser zu
verstehen, erinnere man sich wieder an die im ersten Abschnitt unserer
Untersuchung unterschiedenen vier Klassen von Urteilen. In den beiden
ersten Klassen leuchtet die Wahrheit unmittelbar ein : das eine Mal
durch einfache Analyse des S, und das andere Mal auf Grund einer
sinnlichen Anschauung. Die dritte Klasse von Urteilen enthält nur mittelbar
einleuchtende Wahrheiten, weil diese erst mittels eines Schlusses erkannt
sind. Den Urteilen der vierten Klasse fehlt eine einleuchtende Wahrheit,
daher wird ihr Inhalt nur geglaubt. Daß die Annahme dieser letzten
Wahrheiten vom Willen abhängt, ist ohne weiteres klar. Aber auch die
Erkenntnis der unmittelbar oder mittelbar einleuchtenden Wahrheiten
ist seinem Einfluß nicht ganz entzogen., Wir haben bereits bemerkt,
daß der menschliche Verstand in dem Augenblick, in dem er das
Verhältnis zwischen S und P durchschaut und ihm damit eine bestimmte
Wahrheit einleuchtet, nicht mehr anders urteilen kann als dieser Einsicht
entsprechend. Daher hört in diesem Augenblick die Möglichkeit des

Irrens auf. Aber auch erst in diesem letzten Augenblick vor der eigentlichen

Urteilsbildung. Denn zwischen allen andern dem Urteil
notwendig vorangehenden Tätigkeiten des Verstandes, angefangen von der
ersten Begriffsbildung bis zum Vergleich der als S und P in Frage
kommenden Begriffe, besteht kein solcher notwendiger Zusammenhang,
so daß es ganz vom Willen abhängt, wie weit und in welcher Weise
sie aufeinander folgen. So erhält auch der Wille einen wesentlichen

Anteil sowohl an der Wahrheitserkenntnis als am Irrtum. Wenn jemand
eine Wahrheit nicht erkennen, genauer ausgedrückt, nicht annehmen

will, dann mag sie an sich noch so einleuchtend sein, sie wird ihm trotzdem

nicht einleuchten, weil er seine Aufmerksamkeit ganz auf irgend
eine der dem eigentlichen Urteil notwendig vorausgehenden Verstandestätigkeiten

gerichtet hält, die noch etwas dunkel ist. Denn solche

Dunkelheiten finden sich in allen menschlichen Erkenntnissen. Ein

1 Eth. Nie. III 7, 1114 a 32.

Divus Thomas 13



188 Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile

gewisses Dunkel gehört förmlich zum Wesen der menschlichen Erkenntnisweise,

weil sie niemals komprehensiv oder allumfassend, sondern
immer nur apprehensiv, d. h. bloß erfassend oder ergreifend ist. So ist
der Satz, daß das Ganze größer ist als einer seiner Teile, gewiß unmittelbar

einleuchtend. Will einer aber diesen Satz nicht eher zugeben, bis
daß er das Verhältnis der Teile zum Ganzen überhaupt erkannt hat,
dann kommen ihm Fragen, auf die nicht so einleuchtend geantwortet
werden kann. Nur so ist zu verstehen, wie im Laufe der Jahrhunderte
schon alle Wahrheiten angezweifelt worden sind. Wir haben bereits in un-
serm Aufsatz über « Erkenntniswahrheiten und Seinswahrheiten » darauf
hingewiesen, daß es neben dem Streben nach Wahrheit auch eine Flucht
vor gewissen Wahrheiten gebe, die sich bis zu den obersten Prinzipien
erstrecken kann und ihren Grund hat in den Forderungen, die sich aus
einer Wahrheit für das praktische Leben ergeben. Es kann auch sein,
daß einer eine bestimmte, an sich unmittelbar einleuchtende Wahrheit
nur deshalb nicht annehmen will, weil er sie mit etwas anderm nicht
in Einklang bringen kann. So ist von allen Prinzipien keines einleuchtender

als das vom inneren Widerspruch. Dennoch hat Petrus Damiani
seine absolute Gültigkeit geleugnet, weil er um jeden Preis wahr haben

wollte, daß Gott auch Geschehenes, z. B. die Gründung Roms,
ungeschehen machen könne 1. Der Wille kann zwar dem Verstände keine

neuen Erkenntnisse geben, weil ihm kein formalursächlicher Einfluß auf
die andern Seelenvermögen zukommt ; nach dieser Seite muß er dem

Verstände folgen, aber wirkursächlich kann er den Verstand nicht nur
zur Wahrheit hin, sondern auch von ihr weg bewegen, indem er der

Aufmerksamkeit eine der Wahrheitserkenntnis förderliche oder entgegengesetzte

Richtung gibt.

c) Was endlich den dritten Grund falscher Urteile betrifft, die

Abhängigkeit des Verstandes von den Sinnen, so sei vor allem an das

Naturgesetz erinnert, daß der menschliche Verstand während der ganzen
Zeit, wo die Seele mit dem Leibe verbunden und noch nicht zur
Anschauung Gottes gelangt ist, alle seine Ideen auf dem Wege über die
Sinne erhält und auch, nachdem er mittels der Sinne etwas erkannt hat,
von einer seinen Begriff begleitenden und diesen stützenden
Phantasievorstellung abhängig bleibt. Wenn ein Sinn nicht alles erkennt, was

an sich zu seinem Gegenstande gerechnet werden muß, wenn z. B. das

1 Vgl. Überweg-Geyer, Die patristische und scholastische Philosophie.
Berlin 1928, 187.



Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile 189

Auge nicht alle Farbenunterschiede empfindet, so ist das kein eigentlicher

und positiver Irrtum, sondern nur ein mangelhaftes Erkennen.
Aber diese mangelhaften Sinneswahrnehmungen können leicht auch

positive Irrtümer veranlassen. Die äußeren Sinne können nur solche

negative und privative Irrtümer begehen. Die Phantasie, das sinnliche

Schätzungsvermögen und das sinnliche Gedächtnis sind auch zu
positiven Irrtümern fähig, indem sie die Dinge ganz anders darstellen, als

diese wirklich sind. Daher enthält die Notwendigkeit des Verstandes,
alle seine Ideen mit Hilfe des tätigen Verstandes aus den ausgeprägten
Erkenntnisbildern der drei genannten inneren Sinne zu gewinnen, eine

besonders große Gefahr für die Wahrheit seiner Urteile, und nur wenn
er beständig auf der Hut ist, kann er diese Gefahr überwinden. Deshalb
ist das alte Sprichwort « errare humanum est » leider nur zu wahr.
Trotz aller Hinordnung des menschlichen Verstandes auf die Wahrheit
und, fügen wir gleich hinzu, trotz des besten Willens gelingt es niemandem,

sich ganz von Irrtümern frei zu halten. Wenn wir an die

aufgezählten Gefahren einer vollkommen wahren Urteilsbildung
zurückdenken, dann kommt uns sogar die Frage, ob nicht vielleicht die Mehrzahl

unserer Urteile mit irgend einem Fehler behaftet ist und darum
entweder bloß den Wert unsicherer Behauptungen hat oder der Wahrheit
nur mehr oder weniger nahekommt.

III. Prinzipien und Vorurteile

Die Wahrheiten werden nach Prinzipien und Folgerungen zu einem

System verbunden. Dabei ist das Verhältnis der Prinzipien zu ihren

Folgerungen ein wirkursächliches. Denn die Wirkursache wird von
Aristoteles bestimmt : « Der Ursprung, von dem die Bewegung zuerst

ausgeht. » Die Folgerung aber ist eine Bewegung des menschlichen
Verstandes, die von einem Prinzip zuerst ausgeht und in einem Schlußurteil
endet. Die Frage ist nun, ob es sich mit den Irrtümern auch so verhält.

Daß auch zwischen den Irrtümern innere Zusammenhänge bestehen,

unterliegt keinem Zweifel. Wie im praktischen Leben, bemerkt Schopenhauer

in seinen Fragmenten zur Geschichte der Philosophie (§ 12),
eine Lüge viele andere notwendig macht, so sehen wir in der Wissenschaft

eine Fiktion die andere als ihre Stütze herbeiziehen. Und auch
Aristoteles1 spricht von einem 7ipwT0v ^euSoç, das die Quelle falscher

1 An. pr. II 18, 66 a 16.



190 Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile

Folgerangen sei. Aber wie kann ein Irrtum Wirkursache sein Weil
der menschliche Verstand für die Wahrheit erschaffen ist, bedeutet

jeder Irrtum für ihn ein Übel b Einem Übel aber kommt als solchem

kein Sein zu, und darum auch keine Wirkursächlichkeit. Allein der

Irrtum ist nicht dasselbe wie Unkenntnis oder Beraubung der Erkenntnis,

sondern auch er ist eine wahre Erkenntnis 2. Denn wie in der Psychologie

gezeigt wird, besteht das Erkennen darin, daß ein Subjekt eine

Form oder Bestimmtheit nicht, wie z. B. das Wachs die Siegelform,
bei der Aufnahme zu der seinigen macht, sondern sie als fremde, d. h.

als Form eines andern sich gegenüberstehen läßt und sie bloß vorstellt.

Wir zeigten schon im vorausgehenden, daß das in der einfachen
Erfassung noch ganz unbewußt geschieht, so daß diese sich von der
Darstellung eines Nichterkennenden, z. B. der eines Standbildes, nur
materiell oder durch ihren Untergrund unterscheidet. Im Urteil
dagegen, dem eigentlichen Träger der Erkenntniswahrheit, schreibt der
Verstand eine bestimmte Seinsform bewußt einer bestimmten Sache

zu, oder spricht er sie ihr ebenso bewußt ab. Das aber tut er auch

im Irrtum. Nur ist die Form, die er in diesem einer bestimmten Sache

zu- bzw. aberkennt, nicht die Form dessen, dem er sie zuteilt, bzw.

gleichwohl dessen Form, obwohl er sie ihm abspricht. Daher fehlt der
falschen Erkenntnis oder dem Irrtum nur die Übereinstimmung mit
der Sache, so wie der sittlich schlechten Handlung nicht der sittliche
Charakter fehlt, sondern nur die Übereinstimmung mit der Sittenregel.

Und darum steht nichts im Wege, daß auch dem falschen

Urteil oder dem Irrtum eine wahre Wirkursächlichkeit zukommt. Der
Irrtum gleicht einem Baume, der deshalb, weil er selbst krank ist,
auch nur kranke Früchte hervorbringt3. Der Gegensatz zwischen

dem Irrtum und der Wahrheit ist demnach weder der eines inneren

Widerspruches noch der einer Beraubung, sondern ein konträrer, d. h.

1 Thomas, S. Th. I 94, 4 : «Manifestum est autem, quod sicut verum est
bonum intellectus, ita falsum est malum eius. » Vgl. In Eth. Nie. VI lect. 3 n. 1143.

2 Gredt, Elementa, II n. 660 : « Etiam si [cognitio] non est adaequata sed

inadaequata seu falsa, speciem et similitudinem gerit cognitionis adaequatae seu
verae. Cognitio falsa est mala cognitio — malum naturale — deficiens a régula
sua, ab adaequatione in cognoscendo, sicut actus humanus deficiens a régula
morum est malum morale. »

3 Thomas, De Veritate XVIII 6 : « Falsa opinio ita se habet in cognoscibi-
libus, sicut monstrum in natura corporali : est enim falsa opinio proveniens praeter
intentionem ipsorum primorum prineipiorum, quae sunt quasi virtutes seminales
cognitionis, sicut monstra eveniunt praeter intentionem virtutis naturalis agentis. »



Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile 191

ein solcher des größten Abstandes, dessen Glieder sehr ungleich sein

können 1.

Um den der Ursächlichkeit eines Irrtums anhaftenden Mangel
auszudrücken, pflegt man ein falsches Urteil, das andere falsche Urteile
verursacht, nicht deren Prinzip, sondern ein Vorurteil zu nennen. Zum
Wesen des Vorurteils gehört nicht, daß es falsch ist, aber der allgemeine

Sprachgebrauch bringt es mit sich, daß man mit dem Wort « Vorurteil »

sofort den Begriff der Falschheit verbindet. Darum ist ein Vorurteil
noch weniger als eine Hypothese und eine Theorie. Bei diesen beiden

hat man nur das Gefühl der Unsicherheit, indem wir aber eine Ansicht
als Vorurteil bezeichnen, geben wir zu verstehen, daß sie einer weiteren

Nachprüfung nicht wert sei.

In der Frage, welches das erste Erkenntnisprinzip sei, wird in der

Kriteriologie unterschieden zwischen einem Prinzip, das alle Wahrheiten

so enthält, daß diese aus ihm abgeleitet und direkt bewiesen

werden können, und einem andern, das, obwohl selbst an Erkenntniswahrheit

so arm wie in der Natur das Urelement an physischer
Wirklichkeit, doch von allen andern Wahrheiten vorausgesetzt wird, und

aus dem diese indirekt bewiesen werden, indem gezeigt wird, daß jeder,
der eine von ihnen leugnet, auch dieses erste Prinzip leugnen muß.

Und gegen die sogenannten Konstruktionsphilosophen Fichte, Schelling,

Hegel u. a. wird gezeigt, daß es kein Erkenntnisprinzip im ersten Sinne

gebe, erstes Prinzip aber im zweiten Sinne sei der Satz vom
Widerspruch. Deshalb wird in unserer Philosophie aus dem Prinzip des inneren

Widerspruches nichts direkt, aber alles indirekt bewiesen 2.

Was nun die Vorurteile angeht, so gibt es nicht bloß eines, auf
dem eine ganze Philosophie aufgebaut werden kann, sondern sehr

viele. Schopenhauer vergleicht an der bereits angeführten Stelle das

zu erklärende Phänomen der Welt mit « einem verschlungenen
Fadengewirre mit vielen, falschen Endfäden : nur wer den wirklichen herausfindet,

kann das Ganze entwirren. Dann aber entwickelt sich leicht
eines aus dem andern, und daran wird kenntlich, daß es das rechte
Ende gewesen sei. Auch einem Labyrinth kann man es vergleichen,
welches hundert Eingänge darbietet, welche alle, nach langen und
vielfach verschlungenen Windungen, am Ende wieder hinausführen ;

1 Joannes a S. Thoma, Cursus philos. (Editio Reiser) II 809 b 27 : «

Contraria debent esse comparabilia ad invicem, quia unum dicitur melius altero,
sicut virtus melior vitio, scientia errore, albedo nigredine, sanitas aegritudine etc. »

2 Vgl. Gredt, Elementa, II n. 645 ff.



192 Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile

mit Ausnahme eines einzigen, dessen Windungen wirklich zum
Mittelpunkte leiten, woselbst das Idol steht. Hat man diesen Eingang getroffen,
so wird man den Weg nicht verfehlen. — Ich verhehle nicht, der Meinung
zu sein, daß nur der Wille in uns das rechte Ende des Fadengewirres,
der rechte Eingang des Labyrinthes sei. » Uns liegt an dieser Stelle
nichts daran, zu zeigen, daß auch Schopenhauer nicht den rechten
Faden und den wahren Eingang herausgefunden hat. Aber darin geben

wir ihm recht, daß die Wahrheit immer nur eine ist. Darum sagt auch

der hl. Thomas 1, soweit die Menschen die Wahrheit wirklich erkennen,
seien sie einig, sobald sie dagegen irren, würden sie geteilter Meinung.

Zu diesem ersten Unterschied zwischen dem wahren ersten
Erkenntnisprinzip und den Vorurteilen kommen noch zwei weitere hinzu. Der
eine ist für die Logik von der größten Wichtigkeit. Dort wird er in
dem Gesetze wiedergeben, daß aus einer wahren Voraussetzung immer

nur Wahres folgt, aus einer falschen dagegen zuweilen auch Wahres.

Wie groß dieser Unterschied ist, erhellt daraus, daß aus wahren Vordersätzen

selbst dann kein Irrtum folgt, wenn eine syllogistische Regel
nicht beobachtet wird. So lautet für die erste syllogistische Figur die

Regel : Sit minor affirmans, nec maior particularis. Bilden wir nun
einen Syllogismus der ersten Figur, in dem der Untersatz negativ oder

der Obersatz nur partikulär ist, so folgt daraus kein Irrtum, sondern

überhaupt nichts. Als Beispiel diene folgende Voraussetzung. Einige
Menschen sind schwermütig ; nun ist Titus ein Mensch. Aus dieser

Voraussetzung folgt nicht etwa, daß auch Titus schwermütig ist, sondern

gar nichts, weil Titus ebenso gut zu den übrigen Menschen gehören

kann als zu jenen einigen. Dagegen mögen bei einer falschen Voraussetzung

die syllogistischen Regeln noch so treu beobachtet werden, die

Schlußfolgerung kann gleichwohl wahr sein. So ist es weder wahr,
daß alle Griechen eine besondere Vorliebe für das Philosophieren hatten,
noch auch, daß der hl. Augustinus ein Grieche war. Trotzdem ist die

Folgerung aus dieser zweimal falschen Voraussetzung : also hatte der

hl. Augustinus eine besondere Vorliebe für das Philosophieren, wahr.
Denn daß der hl. Augustinus diese Vorliebe für das Philosophieren
hatte, kam nicht von seiner Zugehörigkeit zum Volke der Griechen,

sondern hatte seinen Grund in etwas anderm2.

1 Thomas, De divinis nominibus, IV lect. 4 : « Uli qui cognoscuiit veritatem
conveniunt in una sententia ; sed illi qui ignorant, dividuntur per diversos errores. »

2 Signoriello Nuntio, Lexicon peripateticum philosophico-theologicum.
Romae 1931 6, 440 : « Ex falso non potest per se sequi verum, seu falsum non potest



Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile 193

Der dritte Unterschied zwischen wahren Prinzipien und bloßen

Vorurteilen hängt mit diesem zweiten auf das engste zusammen. Er
liegt darin, daß weder zwischen wahren Prinzipien unter sich noch

zwischen ihnen und den aus ihnen gefolgerten Wahrheiten jemals ein

Widerspruch vorkommen kannx, wohl aber zwischen den Vorurteilen
sowohl unter sich als zwischen ihnen und ihren Folgerungen.

Daraus erklärt sich die auffallende Erscheinung, daß auch in
Systemen mit falschen Voraussetzungen zuweilen sehr wertvolle
Einzelwahrheiten enthalten sind. So beruht Kants Abneigung gegen jede
Art von Glückstreben auf einem großen Vorurteil. Nichtsdestoweniger
äußert er in der darauf aufgebauten Pflichtethik manchen Gedanken,
der auch von uns ruhig unterschrieben werden darf. Das ist wohl zu
beachten. Denn ohne diese Unterscheidung mißt man den grundsätzlich
gehaltenen Widerlegungen falscher Systeme in den scholastischen
Lehrbüchern eine zu große Reichweite bei, und wird man gegen die Gegner

ungerecht. Daß aus Wahrem immer nur Wahres folgt, ist kein Beweis

dafür, daß sich dementsprechend aus Falschem auch immer nur Falsches

ergibt. « Ex absurdo sequitur quodlibet. »

IV. Ursachen der Vorurteile im besonderen

Wir haben im zweiten Abschnitt die Ursachen der menschlichen

Irrtümer im allgemeinen aufgezählt. Alles dort Gesagte gilt auch von
den Vorurteilen, ja in erster Linie. Aber das ist nicht so zu verstehen,
als ob jede dieser Ursachen für sich allein imstande wäre, ein Vorurteil
zu schaffen. Wie draußen in der Natur eine Ursache um so größer
sein muß, je größer die Wirkung sein soll, so auch im geistigen Leben.

Zu einem Vorurteil ist mehr erforderlich als zu einem einfachen Irrtum.
Denn wie wir sahen, kommt beim Vorurteil zum einfachen Irrtum
hinzu, daß es zugleich Prinzip anderer Irrtümer ist. Ein Prinzip aber
unterscheidet sich von den übrigen Erkenntnistätigkeiten durch seine

besondere Sicherheit, wahr zu sein. Daher beweist keine Wissenschaft

esse causa veri ; falsum enim est nihil, et ideo non potest producere veritatem.
Attamen per accidens ex falso aliquando sequitur verum, quatenus nempe id,
quod infertur ex falso, possit esse verum aliunde, non propter ipsum falsum ;

sive sequitur verum ex falso, non prout est huiusmodi, sed prout conceditur
tamquam verum, ita ut ex concesso falso sequatur verum, non quidem tamquam
ex causa veritatis, sed illationis ; nempe, ut loquitur S. Augustinus, non ex veri-
tate sententiarum, quae, cum falsae sint, nullas sunt, sed ex veritate connexionis. »

1 Thomas, C. G. 1 7 : « Solum falsum vero contrarium est. »



194 Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile

ihre eigenen Prinzipien. Man vergleicht die wissenschaftliche Arbeit
gerne mit einem Bau. Was das Fundament für den Bau, das sind
die Prinzipien für die Wissenschaft. Denn wie das Fundament den

ganzen Bau, so stützen die Prinzipien die ganze aus ihnen begründete
Wissenschaft. Aus diesem Grunde müssen wir nun fragen, was einen

Irrtum zu einem « Grundsatz » oder Vorurteil machen kann, der dann

ungezählt vielen andern Irrtümern als Stütze dient.

1. Jedes Vorurteil hat seine nächste Ursache in einem Willenshabitus

Der Irrtum kommt mit dem Glauben darin überein, daß er ein

Urteil ohne Evidenz ist. Daher sagt man auch von dem, der irrt, er
« glaube », daß sich eine Sache so und so verhalte. Solange aber eine
Sache nicht evident ist, zwingt sie den menschlichen Verstand nicht
zu einem bestimmten Urteil und ist eine andere Ursache erfordert,
damit wirklich ein Urteil zustandekommt. Diese andere Ursache kann

nur der Wille sein, weil außer dem tätigen Verstände, der hier nicht
in Frage kommt, da er nur Ideen hervorbringen hilft, einzig der Wille
den möglichen Verstand wirkursächlich beeinflussen kann. Daraus erhellt
schon, daß von allen Ursachen, die bei dem Zustandekommen eines

Irrtums oder eines Vorurteils mitwirken können, derWille die wichtigste ist.
Nur so ist zu verstehen, wie der hl. Thomas jeden Irrtum für eine

Anmaßung und Sünde halten kann 1. Das gleiche gilt natürlich auch

von jedem Vorurteil. Um jedoch nicht zu übertreiben, behalte man
die in der Ethik übliche Unterscheidung zwischen actus hominis und
actus humani vor Augen, d. h. zwischen Tätigkeiten, die zwar vom
Menschen gesetzt werden, über die er aber nicht ganz Herr ist, weil
die rechte Überlegung fehlt, und Tätigkeiten, die er mit dem vollen
Gebrauche seiner Vernunft setzt. Mir scheint, daß auch ein Irrtum
und ein Vorurteil noch unterhalb der sittlichen Ordnung liegen können.
Beim Kinde vor dem zu einer formellen Sünde erforderlichen Gebrauche

der Vernunft ist das sicher der Fall. Aber auch nachher kann einer

unmöglich sich gleich über die Richtigkeit aller seiner Urteile volle
Rechenschaft geben. In sehr vielen Fällen gibt auch der Erwachsene
die Urteile « gedankenlos » genau so weiter, wie er sie von andern

gehört oder in seiner Zeitung gelesen hat.

1 De malo, q. 3 a. 7 : « Error autem est approbare falsa pro veris ; unde
addit actum quemdam super ignorantiam Et quia peccatum in actu consistit,
error manifeste habet rationem peccati. Non enim est absque praesumptione, quod
aliquis de ignoratis sententiam ferat, et maxime in quibus periculum existit. »



Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile 195

Zu einem einfachen Irrtum genügt jede ungeordnete Hinneigung
oder Abneigung des Willens ; zu einem Vorurteil aber ist erfordert,
daß diese ungeordnete Hinneigung zu einer Sache bzw. Abneigung

gegen sie bereits zu einem habitus oder, wie Gredt das Wort
übersetzt, einem Gehaben geworden ist. Ein habitus unterscheidet sich

von der bloßen dispositio oder Anlage dadurch, daß er nicht, wie diese,

leicht veränderlich, sondern in seinem Träger fest verwurzelt ist. So

ist das Wissen ein habitus des Verstandes, weil es die Gewißheit gibt,
daß sich eine Sache nicht anders verhalten kann ; darum ist der Wissende

nicht mehr leicht umzustimmen. Auch das Vorurteil ist ein solcher

Verstandeshabitus, weil es gleich dem Wissen nur schwer überwunden

wird, aber nicht, wie das Wissen, aus eigener Kraft, sondern auf Grund
eines Willenshabitus, der es trotz aller Widersprüche mit der Wahrheit
und Wirklichkeit aufrecht erhält.

Dieser Willenshabitus ist aber nur die nächste Ursache eines

Vorurteils. Denn auch er entsteht nicht aus sich selbst. Auf der Suche

nach der entfernteren Ursache der Vorurteile entdecken wir zwei
Möglichkeiten : die eine liegt in dem großen Einflüsse der Gesellschaft,

und die andere in persönlichen Erlebnissen. Beide sind so stark, daß

jede für sich allein genügt.

2. Mitwirkung der Gesellschaft hei den Vorurteilen

Wir haben schon im Vorausgehenden von einer Voreingenommenheit

des Verstandes und des Willens als Ursache mannigfacher Irrtümer
gesprochen und dazu bemerkt, daß der Mensch bereits vor dem vollen
Gebrauche seiner Vernunft eine solche Fülle fremder Ansichten sich

zu eigen macht, daß sie zu einer Weltanschauung hinreicht. Ein
typisches Beispiel dafür bietet der hl. Paulus, der sein großes
Vorurteil gegen die christliche Lehre selbst daraus erklärt, daß er « ein

Hebräer von hebräischen Ahnen sei » (Phil. 3, 5) und in der Schule der
Pharisäer « einen übertriebenen Eifer für die Überlieferungen der Väter »

in sich aufgenommen habe (Gal. 1,14). Dabei war er « von tadellosem

Wandel, was die Gerechtigkeit nach dem Gesetze betrifft » (Phil. 3, 6).

Der Einfluß der Gesellschaft auf das Denken des einzelnen ist so

groß, daß niemand sich ihm ganz entziehen kann h Um das zu

1 Vgl. Dempf Alois, Kulturphilosophie, in Handbuch der Philosophie von
A. Bäumler und M. Schröter. München u. Berlin 1934. Abt. IV, 49-57. Nölkens-
meier Christophorus, De influxu sociali in cognitionem et scientiam, in Anto-
nianum. Romae 1944, 3-20 ; 205-228.



196 Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile

vermögen, müßte einer aus jeder Gemeinschaft austreten und selbst

die Erinnerung an sie in seinem Gedächtnis ausmerzen. Dadurch aber

würde er sich der wertvollsten Anregungen berauben. Die Hingabe
an sie hat jedoch zwei Seiten. Wie der Bauer nicht verhindern kann,
daß zugleich mit dem guten Samen allerlei Unkraut auf seinen Acker
fällt und in diesem Wurzel schlägt, so unmöglich ist es auch, daß einer

von andern immer nur die reine Wahrheit annimmt. Je mehr
Vertrauen er zu einem andern hat, daß dieser ihm die Wahrheit sagt,
desto größer ist für ihn die Gefahr, auch dessen Vorurteile in sich
aufzunehmen.

Die so unter dem Einflüsse der Gesellschaft in einem Menschen

unbewußt entstehenden Vorurteile sind nicht nur sehr zahlreich, sondern
auch sehr verschiedenartig. Wir nennen nur die bekanntesten. Es

gibt Vorurteile des jeweiligen Zeitgeistes, religiöse, nationale, politische
Klassen- oder Standesvorurteile, Vorurteile gegen bestimmte
Wissenschaften und Vorurteile, auf denen eine ganze Weltanschauung
aufgebaut ist.

3. Das persönliche Erlebnis als Ursache eines Vorurteils

Neben diesen von andern übernommenen Vorurteilen gibt es auch

solche, die in einem persönlichen Erlebnis ihren Grund haben. Aber
zwischen ihnen und den ersten besteht kein wesentlicher Unterschied.
Denn wie jedes wahre, so kann auch jedes falsche Urteil von vielen

geteilt werden. Und weil ein regressus in infinitum unmöglich ist, muß
auch jedes übernommene Vorurteil von einem Menschen zum ersten

Male gebildet worden sein. Das in einem persönlichen Erlebnis begründete

Vorurteil ist nur überlegter gefällt als das einfach von andern

übernommene, und gehört deshalb mehr der sittlichen Ordnung an als

dieses.

Unter Erlebnis verstehen wir kein einfaches Wahrnehmen oder

Erkennen, sondern den so tiefen Eindruck einer Erfahrung auf die

Seele, daß der Mensch von ihm in seinem weiteren Leben merklich
beeinflußt wird. Unter dem Gesichtspunkte der Wahrheitserkenntnis
kann man die Erlebnisse einteilen in solche, die in einem wirklichen
oder wenigstens scheinbaren Fortschritt des Erkennens ihren Grund
haben, und solche, die aus einer schweren Enttäuschung entstehen.
Damit der Mensch ein Erlebnis der ersten Art hat, muß der Erkenntnisgegenstand

sich entweder wirklich so verhalten, wie einer über ihn
urteilt, oder zum mindesten einen gewissen Schein erwecken, daß er



Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile 197

sich so verhalte. Sonst ist der neue Gedanke eines Menschen nicht
einmal ein Irrtum, sondern eine reine Erfindung oder Dichtung.

Als Beispiel dafür, wie einer durch eine bloße Scheinwahrheit zu
dem Erlebnis einer Wahrheitserkenntnis kommen kann, diene Thales
von Milet. Als dieser « Ahnherr » der griechischen Philosophie auf
seiner Suche nach dem Urprinzip der Welt wahrnahm, daß die Nahrung
und der Same von Pflanzen und Tieren feucht seien und die Feuchtigkeit

von allen Elementen die größte Wandelbarkeit besitze, da muß
das für ihn ein wahres Heurekaerlebnis gewesen sein, das ihn dann

zu seiner unhaltbaren Theorie veranlaßte, der Urstoff aller Dinge sei

das Wasser. Dagegen bereiteten Kant die eudämonistischen Theorien
seiner Zeit mit ihrer Antwort auf die Frage nach dem Ursprung der
sittlichen Ordnung eine große Enttäuschung, und diese Enttäuschung
begründete in ihm das Vorurteil gegen jede materiale Ethik. Auch
Kant wird dann die erste Art von Erlebnissen gehabt haben, als ihm
der Gedanke kam, im sittlichen Leben hänge alles ab von der treuen

Erfüllung der Pflicht. Und so folgen vielleicht in den meisten Fällen
beide Arten von Erlebnissen aufeinander. Aber das beweist nicht,
daß es immer so sein muß. Sowohl ein angenehmes als ein unangenehmes
Erlebnis kann auch für sich allein ein Vorurteil begründen. Denken

wir z. B. an einen Menschen, den irgend ein Ereignis in Erstaunen
versetzt und dadurch zum Philosophieren angeregt hat. Nun kommt
ihm ein Gedanke, der scheinbar alles erklärt. Das erfüllt ihn mit
einer solchen Finderfreude, daß er sich ganz auf ihn festlegt. Bei einem

solchen Vorurteil braucht nicht die geringste Enttäuschung mitgewirkt
zu haben. Ebenso ist es leicht denkbar, daß einer nur auf Grund von
Enttäuschungen, die er bei den ihm von seinen Lehrern vorgetragenen
Theorien erlebt hat, schließlich Nihilist oder Skeptiker wird.

V. Überwindung der Vorurteile

Wie jeder Irrtum, so ist auch jedes Vorurteil ein Übel. Denn

es steht zum Gute der Wahrheit in einem Gegensatz des größten Ab-
standes. Um daher in den vollen Besitz der Wahrheit zu gelangen,
ist unbedingt erfordert, daß man alle seine Vorurteile aufgibt.

Die Antwort auf die Frage, wie das möglich ist, ergibt sich aus den

Ursachen der Vorurteile. Wir haben unterschieden zwischen

Vorurteilen, die ihren Grund haben in der Autorität der Eltern, der Lehrer,
der Freunde und überhaupt aller derer, die in einer Gesellschaft den



198 Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile

Anschein erwecken, daß man sich ihrem Urteil anschließen kann ;

und Vorurteilen, die von einem persönlichen Erlebnis herrühren. Ob
sie aber diese oder jene Ursache haben, in jedem Falle ist ihre
Entstehungsweise eine unwissenschaftliche. Denn gleich den wahren

Prinzipien liegen sie vor jeder wissenschaftlichen Untersuchung. Und
darum können sie nur schwer mittels der Wissenschaft überwunden
werden 1.

1. Überwindung übernommener Vorurteile

Ist ein Vorurteil einfach übernommen, dann dauert es natürlich
so lange an, als die Autorität seines Kronzeugen. Daher liegt das

einzige Mittel, darüber Herr zu werden, darin, daß einer sich ein

selbständiges Urteil bildet. Dahin gelangt er auf einem dreifachen

Wege. Der erste heißt methodischer Zweifel, der zweite logisches
Ausdenken und Weiterdenken bis zu den letzten Folgerungen, und der
dritte Systembildung.

a) Wenn von methodischem Zweifel die Rede ist, denkt man
unwillkürlich an Cartesius. Aber daß der Zweifel ein notwendiges
Erkenntnismittel ist, war längst vor Cartesius bekannt. Man lese nur
in dem Kommentar des Aquinaten zur aristotelischen Metaphysik die
lectio prima zum dritten Buche mit der Überschrift : « Conveniens

esse in inquisitione veritatis universalis de singulis dubitare, quattuor
rationibus ostendit. » So sehr die scholastische Philosophie ihre Lehren
durch Autoritäten zu stützen sucht, so ist sie doch niemals, wenigstens
nicht in ihren großen Vertretern, so weit gegangen, daß sie jeden
Zweifel an einer Autorität mit dem Banne belegt hätte. Thomas hält
die Berufung auf eine menschliche Autorität für den schwächsten aller
Beweise2. Denn es gibt kaum eine so verkehrte Lehre, die in der

Vergangenheit nicht schon vertreten worden wäre. Daher bedürfen
auch die Autoritäten der Nachprüfung. Aus diesem Grunde hat die
Scholastik die Disputationen zu einem wesentlichen Bestandteil ihrer

1 Schwarz, a. a. O. 161 : « Die Vorurteile selber sind sehr schwer zu treffen,
denn sie beziehen ihre Überzeugungskraft ja nicht aus wissenschaftlichen Begründungen,

sondern aus vorwissenschaftlichen Erlebnissen. Sie sind eingewurzelt
im Erdreich des unmittelbaren Erlebens und können in den meisten Fällen wohl
auch nur durch Ereignisse in dieser aorwissenschaftlichen Sphäre entwurzelt
werden. »

2 S. Th. I 8 : « Licet locus ab auctoritate, quae fundatur super ratione
humana, sit infirmissimus, locus tarnen ab auctoritate quae fundatur super reve-
latione divina, est efficacissimus. »



Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile 199

Methode gemacht. Zweck dieser Disputationen ist es gerade, den
Schüler zu eigener Nachprüfung eines überlieferten Lehrsatzes zu
zwingen und ihm dessen Tragweite zum Bewußtsein zu bringen. Wenn
diese Disputationen in der rechten Weise geübt werden, lernt der
Schüler sich auch über die allerersten Prinzipien Rechenschaft ablegen
und geschieht damit das Menschenmögliche, um jedes Vorurteil aus
dem Denken zu entfernen.

b) Den zweiten Weg, auf dem jemand seine übernommenen
Vorurteile erkennen kann, nannten wir logisches Ausdenken und Weiterdenken

bis zu den letzten Folgerungen. Denn jedes Vorurteil bringt
den Menschen früher oder später in Widerspruch mit sich selbst und
der konkreten Wirklichkeit. Deshalb glaubte Sokrates die Sophisten
nicht besser von ihrem Nichtwissen und der Falschheit ihrer Theorien

überzeugen zu können, als daß er sich selbst ironisch unwissend stellte
und sie durch Fragen zwang, ihre Antworten durch Anwendung auf
das Leben zu Ende zu denken. Unter veränderter Form wird diese

Methode auch in den scholastischen Disputationen angewandt.

c) Das gleiche geschieht in der Systembildung. Zu einem System
gehört nicht, daß sich in ihm überhaupt keine Widersprüche finden.
Kleinere Disharmonien und Unstimmigkeiten kommen auch in den
besten Systemen vor, weil keines von ihnen schon ganz abgeschlossen
und deshalb vollkommen ist. Aber zu einer Systembildung gehört
wenigstens das ernste Streben, alle Widersprüche zu vermeiden. Und
dieses Bestreben führt unfehlbar zur Aufdeckung der Vorurteile ; denn
wie wir im Abschnitt über « Prinzipien und Vorurteile » sahen, haben
alle Widersprüche ihre Ursache einzig in einem einfachen Irrtum oder
einem Vorurteil.

2. Überwindung der Erlebnisvorurteile

Hat ein Vorurteil seine Ursache in einem persönlichen Erlebnis,
dann ist es schwerer überwindbar, als wenn es einfach von andern
übernommen worden ist. Denn schon das Erlebnis selbst scheint ein
Beweis für die Richtigkeit des Urteils zu sein. Sodann verändert das

Erlebnis das Affektleben des Menschen derart, daß er nach einem
Erlebnis die Eindrücke der Außenwelt nicht mehr in der gleichen
Weise in sich aufnimmt wie vorher. So genügt eine einzige schwere

Enttäuschung, um einen Menschen für immer skeptisch zu machen.

Solange das Erlebnis nicht unwirksam gemacht ist, wird einer das von



200 Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile

demselben verursachte Vorurteil nicht in Zweifel ziehen, und solange

er das nicht tut, wird er sich allen Betrachtungsweisen entziehen, die
ihn mit sich selbst in Widerspruch bringen könnten. Prout unusquis-

que affectus est, ita iudicat, wie ein jeder gestimmt ist, so urteilt
er auch. Daher ist einem solchen Menschen mit Vernunftgründen
kaum beizukommen. Indem er überall nur auf das schaut, was seine

Ansicht zu rechtfertigen scheint, kann diese allmählich sogar zu einer

vollständigen Weltanschauung auswachsen. Das einzige Mittel, einen
Menschen von einem solchen Vorurteil zu befreien, ist, daß man ihm
ein anderes Erlebnis verschafft, durch das der Einfluß des ersten

gebrochen wird.
Nun kann es allerdings leicht geschehen, daß auch dieses zweite

Erlebnis ein Vorurteil zur Folge hat, und also nur ein neues Vorurteil
an die Stelle des alten tritt. So entstehen die beiden Fragen, welches

Erlebnis diese Schattenseite nicht habe, und wie der Mensch dahin

komme, nur solche Erlebnisse zu haben, die keine Vorurteile im Gefolge
haben.

a) Welches Erlebnis kein Vorurteil verursachen kann. — Wir
teilten die Erlebnisse bereits unter dem Gesichtspunkte der Wahrheitserkenntnis

ein in solche, die auf einem wirklichen oder vermeintlichen
Fortschritt des Erkennens beruhen, und solche, die mit einer schmerzlichen

Enttäuschung verbunden sind. Diese Einteilung fällt unter die

allgemeinere in angenehme und unangenehme Erlebnisse. Ein Erlebnis
ist so weit angenehm, als es ein Bedürfnis der menschlichen Natur
befriedigt, unangenehm aber, soweit es ein solches Bedürfnis unbefriedigt

läßt oder ihm sogar widerspricht. Diese oberste Einteilung der

Erlebnisse wird noch durch zwei weitere Untereinteilungen genauer
bestimmt.

Die erste von ihnen geschieht auf Grund der zwei entgegengesetzten

Wirkungen, die ein Erlebnis haben kann. Wie wir nämlich bereits

bemerkten, gehört zum Wesen eines Erlebnisses, daß es auf die
weitere Lebensführung eines Menschen einen gewissen Einfluß ausübt.
Nun gibt es Erlebnisse, die zwar für die kurze Dauer ihres /eigenen
Seins dem Menschen eine solche Freude bereiten, daß sie zu den

angenehmen gerechnet werden müssen, die aber dann die weitere
Lebensführung in einer Weise beeinflussen, daß ihm daraus ebenso

unangenehme Erlebnisse entstehen. Wer ein Beispiel wünscht, sei nur an
die Geschichte so mancher Ehen erinnert. Umgekehrt sind andere
Erlebnisse in sich sehr unangenehm, aber in ihrer Auswirkung ebenso



Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile 201

angenehm. So denkt mancher noch nach vielen Jahren mit einem

gewissen Gruseln an die strenge Erziehung seiner Jugend, obwohl er
ihr sein späteres Glück verdankt. Daher muß man unterscheiden
zwischen Erlebnissen, deren Auswirkungen von der gleichen Natur sind
wie sie selbst, also auch angenehm bzw. auch unangenehm, und solchen,
deren Auswirkungen ihnen ungleich sind.

Die zweite Untereinteilung der Erlebnisse setzt die erste voraus.
Um sie recht zu verstehen, muß man beachten, daß der Einfluß eines

Erlebnisses auf das weitere Leben eines Menschen nicht eindeutig
bestimmt ist, sondern der Freiheit des Willens unterliegt. So hängt
es vom guten Willen des einzelnen ab, ob eine ernste Zurechtweisung
ihn wieder auf den rechten Weg zurückführt, oder auf dem alten nur
noch weitertreibt. Der hl. Augustinus schreibt in seinem Gottesstaat

(I 8) : « Wie im gleichen Feuer das Gold glänzt, der Schaum rußt und in
der gleichen Dreschmaschine das Stroh zerstoßen, das Getreide gesäubert
wird, und wie sich die ölhefe mit dem öl nicht vermengt, obwohl sie

durch den Druck der gleichen Kelter ausgepreßt wird, so erprobt,
reinigt und klärt ein und dasselbe Geschick die Guten und verdammt,
vernichtet und verscheucht die Bösen. Daher die Erscheinung, daß in
der gleichen Heimsuchung die Bösen Gott verwünschen und lästern,
die Guten ihn anrufen und preisen. So sehr kommt es darauf an, nicht
welcher Art die Leiden, sondern welcher Art die Dulder sind. Der
gleiche Lufthauch streicht über den Unflat, und er entsendet schreckliche

Dünste, streicht über das Salböl, und es spendet liebliche Düfte. »1

Einen Menschen, der von seiner Willensfreiheit einen solchen Gebrauch

macht, daß nicht nur seine angenehmen, sondern auch seine

unangenehmen Erlebnisse sein weiteres Leben vervollkommnen helfen, nennt
man verständig oder vernünftig. Denn während der Wille den Verstand
wirkursächlich beeinflußt, bestimmt dieser sowohl die Form als das

Ziel des Wollens. Und darum setzt der rechte Gebrauch der Willensfreiheit

den rechten Gebrauch der Vernunft voraus. So erhalten wir als

zweite bzw. dritte Untereinteilung der Erlebnisse die Unterscheidung
zwischen vernünftigen und unvernünftigen, d. h. solchen, die der Mensch

vernünftig gebraucht, und solchen, bei denen das nicht der Fall ist.
Damit haben wir bereits begonnen, auf die Frage zu antworten,

welches Erlebnis nicht die Schattenseite habe, auch ein Vorurteil
begründen zu können. Denn so viel steht jetzt fest : es muß ein Erlebnis

1 Übersetzung von Schröder in Bibliothek der Kirchenväter.



202 Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile

sein, dessen Einfluß auf die weitere Lebensführung des Menschen von
der Vernunft geregelt ist. Denn die weitere Lebensführung eines
Menschen wird ja bestimmt durch Urteile, die von dem Urteil abhängen,
das er sich über sein Erlebnis gebildet hat. Ist also diese weitere

Lebensführung unvernünftig, dann auch sein Urteil über das Erlebnis,
mit dem er sie begründet und zu rechtfertigen sucht. Das aber bedeutet
so viel, wie dieses Urteil ist nur ein Vorurteil.

Aber wann ist ein Erlebnis von der Vernunft und vernünftig
geregelt Soweit die Vernunft für sich allein tätig ist, wird sie durch
die logischen Denkgesetze geregelt, und ist daher alles das vernünftig,
was diesen entspricht. Nun ist aber das Erlebnis nicht bloß Sache

der Vernunft, sondern auch des Willens ; denn nur auf dem Wege
über den Willen kann eine Erfahrung auf die weitere Lebensführung
eines Menschen Einfluß gewinnen. Daher ist nur das Erlebnis von der
Vernunft vernünftig geregelt, bei dem diese außer den logischen
Denkgesetzen auch die sittlichen Willensgesetze beobachtet. Wie wir bereits

sahen, geht der hl. Thomas so weit, daß er jeden Irrtum, selbst wenn
derselbe in der rein spekulativen Ordnung liegt, für eine Sünde hält,
also auch für einen Verstoß gegen das Sittengesetz. Was vom
einfachen Irrtum gilt, muß erst recht von jedem Vorurteil gesagt werden.
Denn der einfache Irrtum kann wenigstens aus einem Vorurteil richtig
abgeleitet sein, das Vorurteil aber entbehrt jeder logischen Begründung.
Daraus aber ergibt sich unmittelbar die Antwort auf unsere Frage :

Solange ein Erlebnis den Menschen nicht zu einer Verletzung der
sittlichen Ordnung verführt, begründet es in ihm auch kein Vorurteil.

b) Wie der Mensch seine Erlebnisse von der Begründung eines

Vorurteils freihalten kann.

Unsere zweite Frage lautete, wie der Mensch dahin gelange, nur
solche Erlebnisse zu haben, die in ihm kein Vorurteil begründen können.

Auf diese Frage ist nun leicht zu antworten. Wir haben im
Vorausgehenden gezeigt, daß jedes Vorurteil seine nächste Ursache in einem

Willenshabitus hat. Nach dem zuletzt Gesagten kann dieser Willenshabitus

nur ein schlechter oder ein Laster sein. Ein Laster aber wird
nur durch die entgegengesetzte sittliche Tugend überwunden. So

erhalten wir als Antwort auf unsere Frage : Um keine Erlebnisse zu
haben, die ein Vorurteil begründen, gibt es nur ein Mittel, und das heißt :

Streben nach einem möglichst vollkommenen Besitz aller sittlichen
Tugenden. Denn die sittliche Tugend wird bestimmt als eine Fertigkeit
(habitus) zu einer dem Sittengesetze entsprechenden Handlungsweise.



Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile 203

Man unterscheidet sie in vier Kardinaltugenden, von denen jede, ähnlich
wie eine Gattung in die ihr untergeordneten Arten, in viele besondere

Tugenden weiter aufgeteilt wird. Aber diese Tugenden hängen innerlich
so zusammen, daß keine ohne alle andern im Zustande ihrer Vollendung
besessen werden kann. Daher gibt es im sittlichen Leben kein solches

Spezialistentum wie in der Kunst und der Wissenschaft, wo einer z. B.
in der Malerei es zur Meisterschaft bringen und dabei in der Musik
gänzlich unausgebildet bleiben kann. Zerstreute Bemerkungen des

Stagiriten verwertend, zählt der hl. Thomas vier Wirkungen der
sittlichen Tugenden für die Charakterbildung eines Menschen auf. Mausbach

gibt ihnen in seinem Buche « Grundlage und Ausbildung des

Charakters nach dem hl. Thomas von Aquin »1 folgende Namen :

1. Stetigkeit und Gleichförmigkeit des Wirkens ; 2. eine größere
Schlagfertigkeit und Bereitschaft des Handelns ; 3. Konzentration und Kraft
bei Überwindung von Schwierigkeiten ; 4. Freudigkeit und Lust des

Handelns. Besonders diese letzte Wirkung kommt der sittlichen Tugend

zu, weil sie durch Gewöhnung erworben werden muß, die Gewohnheit
aber gewissermaßen eine zweite Natur des Menschen ist. Wie Aristoteles
in seiner Rhetorik2 bemerkt, verhält sich die Gewohnheit zur Natur
wie das Oft zum Immer. Das Oft aber ist dem Immer sehr nahe. Daher

tut der sittlich vollkommene Mensch das, was der unvollkommene

nur mit größter Anstrengung zuwege bringt, wie der hl. Benedikt,
Kassian folgend, in seiner Regel sagt : « velut naturaliter », wie wenn
es zu seiner Natur gehörte, so zu handeln.

Aber wie die sittliche Tugend im Zustande ihrer Vollendung ein
Ideal darstellt, das kein Sterblicher ohne ganz außerordentlichen
Gnadenbeistand Gottes verwirklichen kann, so werden auch die

aufgezählten guten Wirkungen derselben durchweg nur mehr oder weniger
erreicht. Daher darf niemand sich wundern, daß auch solche Menschen,
die ernstlich nach Vollkommenheit streben, nicht ganz frei von
Irrtümern und Vorurteilen befunden werden. Aber die Zahl seiner

Irrtümer und Vorurteile so weit als möglich vermindern ist auch schon

etwas Großes. Sich von Vorurteilen freihalten oder sie überwinden
bedeutet zwar noch nicht ohne weiteres einen Fortschritt im Wissen.

Daher wäre es übereilt, gleich einen Parallelismus zwischen Vorurteilslosigkeit

und positivem Wissen behaupten zu wollen. Wie nichts im

1 Freiburg i. Br. 1920 3, 88 ff. Vgl. Thomas, II dist. 23, 1, 1.
2 I 11, 1370 a 7 : "Ofrotov yàp ti to IOoç xyj cpucrei

• iyyùç yàp xai ro
TroÀXàxt; tôô àei.

Divus Thomas 14



204 Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorurteile

Wege steht, daß ein großer Heiliger Analphabet bleibt, so kann einer
sich auch vor Vorurteilen hüten und trotzdem in seinem Wissen weit
hinter andern zurückstehen, in deren ganzem Denken kaum ein Satz

gefunden wird, der nicht von einem Vorurteil angesteckt wäre. Aber
im Wissen zurückbleiben ist weniger schlimm, als in Irrtum fallen.
Denn wie der hl. Augustinus 1 bemerkt, ist es besser zu hinken auf
dem rechten Wege, als zu laufen auf dem falschen ; und, so fährt der
hl. Thomas 2 weiter, mag der Hinker auf dem Wege auch nur wenig
vorankommen, so nähert er sich doch dem Ziele, wer aber abseits vom
Wege wandelt, entfernt sich vom Ziele um so mehr, je schneller er
läuft. Cartesius bestätigt das in seiner « Abhandlung über die Methode
des richtigen Vernunftgebrauchs und der wissenschaftlichen Wahrheitsforschung

3
», indem er schreibt : « Die nur langsam gehen, aber immer

den rechten Weg verfolgen, können viel weiter kommen als die, welche

laufen und auf Abwege geraten. »

1 Sermo 169 de scripturis, c. 15 n. 18 (MPL 38, 926). «Melius namque it
claudus in via, quam cursor praeter viam. »

2 In Evangelium secundum Joannem, c. 14 lect. 2 : « Nam qui in via
Claudicat, etiamsi parum proficiscatur, appropinquat ad terminum ; qui vero extra
viam ambulat, quanto fortis currit tanto magis a termino elongatur. a

3 Erster Abschnitt (Reclam 14).


	Wesen, Ursachen und Überwindung der Vorteile

