
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi in den frühen
Paulinenkommentaren und in der Frühscholastik [Fortsetzung]

Autor: Landgraf, Artur Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi
in den frühen Paulinenkommentaren

und in der Frühscholastik

Von Weihbischof Dr. Artur Michael LANDGRAF

(Fortsetzung)

Die Mitgliedschaft

Lebhafter als sonst irgend ein Problem aus dem uns eben

interessierenden Gebiet wurde in der Frühzeit die Frage des Kreises der
Glieder des Leibes Christi erörtert. Man kann sogar sagen, daß im
Bereich der Lehre vom geheimnisvollen Leib dies das einzige Problem

war, das aufgeworfen und diskutiert worden ist. Ich habe die Geschichte
des wichtigsten Teiles desselben, nämlich der Erörterungen über die

Zugehörigkeit der Sünder zur Kirche, bereits einmal umrissen. Um
der Vollständigkeit willen und dann auch, weil sich in der Zwischenzeit

neue Materialien und neue Gesichtspunkte ergeben haben, werde

ich hier noch einmal darauf zurückkommen.

Die Zugehörigkeit zur Kirche im Alten Bund

Unter den Paulinenkommentaren berührt derjenige des Ps. Bruno
zum erstenmal die Frage, ob nicht Abel oder andere Heilige, die
Christus zeitlich vorangingen, als Haupt der Kirche bezeichnet werden
sollten. Dies wird aber abgelehnt mit der Begründung, daß viele

Heilige dem Menschen Christus zeitlich vorangegangen sind, daß
dieselben aber niemals zum Heil gelangt wären, wenn sie nicht durch den
Glauben Glieder des Hauptes, nämlich Christi, wären. Christus konnte
also Haupt der Kirche sein, weil er der « Erstgeborene » ist aus den

«Verstorbenen»; denn er ist als der Erste von allen von den Toten
auferstanden. Er ist der « Erstgeborene », weil er die ganze Erbschaft
des Vaters besitzt. Und wer immer davon etwas hat, muß es von



Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi 161

ihm herhaben, wie der erstgeborene Sohn alle Erbschaft des Vaters
hat und niemand davon etwas hat außer von ihm 1.

Die Glosule Glosularum stellen sich dann schon die Frage, wie

Christus Haupt derjenigen sein konnte, die vor seinem Dasein Glieder
der Kirche waren und wie er ihnen etwas Gutes mitteilen konnte. Sie

betonen, daß Glieder dem Haupt der Geburt nach vorausgegangen sind,
aber doch Kraft und Leben von diesem erhalten haben. Und dies

sei bezeichnet in der Geburt des Phares, dessen Hand früher als das

Haupt den Mutterleib verlassen hat2. Wörtlich fast gleichlautend
finden sich diese Ausführungen auch im Paulinenkommentar des Cod.

Paris. Nat. lat. 657 3. Die gleiche Frage beantwortet der fälschlich dem
Petrus Comestor zugeschriebene Paulinenkommentar damit, daß Christus

wahrhaftig Haupt der ihm zeitlich vorausgehenden Gläubigen ist, weil
er, obwohl zeitlich ihnen nachstehend, doch Beginn, d. i. Ursprung und
Ursache des Glaubens und der Gerechtigkeit derjenigen ist, die vor und
nach seiner Ankunft waren. Auch hier wird auf die Geburt des Phares

hingewiesen 4. Bemerkenswert ist, daß dieser Gedanke, daß die Kirche

1 Expositio in epistolas Pauli. In ep. ad Col. c. 1 (SSL 153, 379) : Quod ita
ait : Caput « corporis » ecclesiae, quia sicut corpus hominis omnes sensus habet
in capite, sie ecclesia omnes vires suas habet in Christo capite, principe suo et
rectore. Opponeret ille : Quare dicis Christum caput ecclesiae, cum Abel et multi
iusti fuerunt prius illo tempore Hoc ita removet : Vere caput ecclesiae, quia
« qui est prineipium » ecclesiae. Licet enim multi saneti carnem Christi praecessis-
sent tempore, numquam tarnen salvarentur, nisi per fidem membra essent capitis
Christi. Potuit itaque caput esse ecclesiae, quia « primogenitus » est « ex mortuis ».

Primus enim omnium surrexit ex mortuis. Et primogenitus, quia ipse habet
omnem haereditatem Patris. Et quicumque inde aliquid habet, oportet, ut ab illo
habeat, sicut primogenitus filius habet omnem haereditatem patris et nemo quid-
quam nisi ab eo. — In leicht differierender Fassung findet sich dieser Text auch
im Cod. Paris. Nat. lat. 2543 fol. 50.

2 Zu Col. (Pommersfelden, Schloßbibliothek, Cod. 199/2817 fol. 13 Ou) :

« Qui est prineipium » etc. Quia aliquis posset dicere : Ecclesia ineipit a prin-
eipio mundi ab Abel, ab Habraham, Ysaac, qui fuerunt de ecclesia, et quomodo
potest esse caput eorum et aliquid boni eis conferre, qui, antequam Christus
esset, membra fuerunt ecclesie. Responsio : Qui est prineipium ecclesie, id est
fundator, id est institutor. Omnes alii, qui precesserunt eius fidem et gratiam,
qui venturus erat et humanum genus reparaturus, habuerunt prineipium et
omnium fundamentum virtutum. Membra enim quedam caput suum nativitate
precesserunt, tarnen robur et vivifiçationem aeeeperunt. Quod fuit significatum
in nativitate Phares, cuius manus prius exivit de utero matris quam caput. Et
unde fideles in novo testamento iustificati et vitam eternam consecuti sunt, inde
omnes boni, qui in lege vel ante legem exstiterunt.

3 Zu Col. (fol. 130).
4 Zu Col. 1, 18 (Cod. Paris. Nat. lat. 651 fol. 43) : « Qui est prineipium. »

Diceret aliquis : Scio, quod ipse homo verbo Patris personaliter unitus caput



162 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

war, ehe ihr Haupt war, ja, daß sie einmal ohne Haupt sein konnte,
mit dem Hinweis auf die dem Haupt bei der Geburt vorausgehenden
Glieder noch in der anonymen Summe des Cod. Vat. lat. 10754 auftritt1.

Jedenfalls sprach man auch von einer Kirche, die vor Christus

war und die, um die Worte des Hervaeus von Bourg-Dieu zu
gebrauchen, Gott von Anfang an in wenigen Auserwählten um sich

versammelt hat2.

est ecclesie et illorum fidelium, qui post illius adventum fuerunt. Sed Habrae
et aliorum fidelium, quibus ille posterior fuit tempore, caput fuisse non credo. —
Responsio : Vere est caput illorum, quia et ipse, licet sit posterior tempore, tarnen
est principium, id est origo et causa fidei et iustitie illorum, qui ante et post illius
adventum fuerunt. Hoc enim, quia a Christo perfectionem et iustitiam haberent
omnes sancti, qui ante illius nativitatem fuerunt, in nativitate Phares designatum
est. Manus enim illius ante quam [Ms. hat quia] caput ad ortum procedens. Que
manus sicut cetera membra a capite sanctificationem accipiens significavit Habram
et alios fideles, qui, licet Christum caput suum in nativitate precessissent, tamen
quicquid boni habuerunt, ipse eis contulit sicut caput suis membris sensificationem.

1 Fol. 23 : Item, Christus incipit esse caput ecclesie secundum humanitatem.
Ergo quod ipse erat secundum divinitatem vel aliud Instantia : In premissis
non est convenienter dictum, quia caput, licet sit vox substantivum, adiective
tamen ponitur quantum ad significationem. Vel forte potest dici, quod Christus
fuit caput ecclesie secundum quod homo, antequam esset homo, sicut anti-
christus dicitur caput hominum malorum, licet nondum sit. Unde super Apoca-
lipsim, ubi dicitur de dampnatione meretricis magne, antichristus iam regnat
super malos présentes, quorum omnium ipse iam caput est ; et super Danielem
ibi : et vidi, quod interfecta esset bestia et periisset caput eius, dicit Jeronimus :

Christus sicut caput est bonorum, ita antichristus omnium malorum. Hie tamen
potest dici est pro erit. Videtur tamen, quod ecclesia aliquando fuerit acephala,
quia sine capite, quia dicit auctoritas, quod prepostero ordine membra prius pro-
dierunt ad ortum quam caput. Quod potest concedi. Vel quia, licet non esset

caput secundum quod homo, erat tamen secundum quod Deus, et etiam secundum

quod homo, antequam nasceretur. Ipse erat caput ecclesie, non que tunc
esset, sed que futura erat. Hoc est materia vel ruina domus, non que sit vel
fuerit vel futura sit Item Christus caput ecclesie secundum quod homo. Sed,
secundum quod homo est, incepit esse. Ergo incepit esse caput ecclesie.
Instantia : Socrates secundum quod est albus, est coloratus. Sed incepit esse albus.
Ergo heri incepit esse coloratus.

2 Commentaria in epistolas Divi Pauli. In ep. ad Gal. c. 4 (SSL 181, 1475) :

Sicut autem primo Abraham sibi in coniugium sociaverat Saram, sed propter
eius sterilitatem cognovit ancillam, ut vel ex ea prolem gigneret, et tandem ex
Sara per donum gratiae Dei Filium genuit, ita Deus ab initio mundi ecclesiam
in paucis electis sibi coniunxit ; sed quia tunc ilia per praedicationem filios non
generabat, interim synagoga velut ancilla ad amplexus eius introducta semen
praedicationis accepit, unde carnalem populum in Servitute legis pareret, donee
qirca finem saeculi per divinam gratiam ecclesia multis filiis dotaretur, imo
populum christianum velut Isaac pareret. — Hier sei auch verwiesen auf
Agobardus, Liber adversus Fredegisum, 20 (SSL 104, 171) : Sed nos de patri-
archis interrogamus, quomodo eos creditis sine visibili chrismate absque aqua



in den frühen Paulinenkommentaren 163

Bei Gilbert de la Porrée findet sich sodann schon eine Begründung

dafür, warum Abel nicht als Haupt der Kirche bezeichnet werden
darf. Da es nämlich nach Gilbert zum Wesen des Hauptes gehört,
daß es die Fülle aller Sinne besitze, die Weisheit Gottes aber die ganze
Kirche von Abel bis zum letzten Gerechten zwar erleuchtet, in ihrer
Fülle aber bloß in Christus ist, darum konnte auch bloß dieser Haupt
der Kirche sein 1. Auch die Sententiae Divinitatis vertreten unter der
gleichen Begründung aus der Eigenschaft des Hauptes als desjenigen,
aus dessen Fülle alle empfangen haben und empfangen, die Meinung,
daß Christus Haupt aller Prädestinierten aller Zeiten ist2. Der porre-
tanische Kommentar zum ersten Korintherbrief des Cod. Paris. Arsenal,
lat. 1116 wieder läßt die Dauer der allgemeinen Kirche Christi von
Abel bis zum letzten Gerechten währen 3. Nach dem ebenfalls porre-
tanischen Paulinenkommentar des Cod. Paris. Nat. lat. 686 war aber
die Kirche, die mit Abel begann und in den Patriarchen und heiligen
Propheten bestand, nicht ohne Haupt, weil wenn auch nicht re, so doch
durch Glaube und Hoffnung —- durch die wir auch selig genannt
werden — Christus das Haupt war 4.

Die Lehre des Robert von Melun geht dahin : Christus war

baptismatis, sed unctos invisibili tantum et spiritali chrismate Similiter de
Veteri Testamente non solum omnes sanetos patriarchas, sed et multos etiam
in gentilitate positos credimus invisibili chrismate unctos ; per quam unetionem
membra Christi et unum corpus cum omnibus ad aeternam vitam praedestinata
fierent. Unde et apostolus, cum enumerasset omnia dona gratiarum, quae per
Spiritum Sanctum tarn Veteris Testamenti fidelibus quam Novi distributa sunt,
subiunxit : Sicut enim corpus unum est et membra habet multa

1 Zu Col. 1 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 24).
2 B. Geyer, Die Sententiae Divinitatis, ein Sentenzenbuch der Gilbert'schen

Schule. [Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Band VII,
Heft 2-3.] Münster i. W. (1909) 102*. '

3 Zu 1 Kor. 5, 2 (fol. 63) : forsitan in communione Christi, id est generalis
ecclesie Christi, que est ab Abel usque ad ultimum iustum — Diesen Gedanken
finden wir auch bei Gottfried von Babion, Enarrationes in Matthaeum, c. 20
(SSL 162, 1417 B) : qui [Pater familias, i. e. conditor noster] habet vineam,
universalem scilicet ecclesiam, quae ab Abel iusto usque ad ultimum electum,
qui in fine mundi nasciturus est, quot sanetos protulit, quasi tot palmites misit. —
Ferner in dem fälschlich dem Haimo zugeschriebenen Psalmenkommentar. Man
vgl. zu Ps. 118 (SSL 116, 627 A und B) und zu Ps. 101 (SSL 116, 538 B), wo der
Anfang der Kirche in Abel als den ersten Gerechten verlegt wird.

4 Zum Rom. (Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 35w) : Nec tarnen ecclesia, que
ab Abel et in patriarchis et Sanctis prophetis exstitit, acephala fuit, quia si non
re, tarnen fide et spe, qualiter dieimur iam beati, Christus erat caput. Nec etiam
mirum, si membra ante caput precesserunt ad ortum, cum etiam hoc [es folgt
eine Lücke von einer halben Zeile].



164 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

immer das Haupt der Kirche, von dessen Gliedern — wie Soldaten dem

König — ihm die einen vorangingen, die andern ihn begleiteten, die
andern ihm folgten. Robert möchte aber nicht Adam, sondern Abel
als Anfang der Kirche bezeichnen, weil die Kirche von Adam her sich
die Makel der Erbsünde zugezogen hat, nicht aber von Abel her1.
Dies übernehmen die Quaestiones super epistolas Pauli und sie fügen
noch hinzu, daß Christus auch seiner Menschheit nach Haupt
derjenigen genannt werden kann, die seit Abel waren, weil durch den

Glauben an den, der da kommen sollte, alle gerettet wurden, die

gerettet worden sind2. In seiner Summe betont dann noch Robert

von Melun, daß man in der Zeit vor Christus durch den Glauben an das

Mensch gewordene, aus der Jungfrau geborene und nicht bloß aus dem

Vater gezeugte Wort des Heiles würdig und zum Glied des künftigen
Hauptes geworden ist3. An einer andern Stelle nennt er als Band,
das Abraham als Glied mit Christus dem Haupt verknüpfte, Glaube

und Liebe4.
Der zum Bereich des Robert gehörige Paulinenkommentar des Cod.

Paris. Arsenal, lat. 534 mahnt betreff der Gerechten des Alten Bundes :

Diejenigen, denen die Erbsünde nachgelassen wurde und die keine

aktuale Sünde hatten, waren des Heiles würdig nicht so sehr für das,

was sie hatten, sondern vielmehr für das, was sie durch die Gnade

Christi in der Zukunft haben sollten. Denn der Reat der Erbsünde

1 R. M. Martin, Œuvres de Robert de Melun. Tome II. Questiones [theo-
logice] de epistolis Pauli. [Spicilegium Sacrum Lovaniense. Fase. 18.] Louvain
(1938) 264. — Zacharias Chrysopolitanus schreibt (In unum ex quatuor. Liber 3

c. 109 — SSL 186, 345) : Vinea autem est ecclesia, quae ab Abel iusto usque ad
ultimum electum quasi tot palmites mittit, quot sanetos profert.

2 In ep. ad Col. q. 6 (SSL 175, 582).
3 St. Omer, Cod. lat. 121 fol. 44 : Sic ergo in genere humano videtur

inobedientia Ade plus obfuisse quam profuisse obedientia Christi. Hoc vero videri
non debet fidei Christi considerata virtute, per quam omnes, qui ab initio mundi
fuerunt, usque ad finem mundi salvari poterunt. Per fidem, dico, Verbi incarnati
et ex virgine nati, non solum a Pâtre geniti. Cuius rei argumentum est et probatio
sufficiens, quod ante incarnationem Verbi illi, qui earn habuerunt, per ipsam salute
digni facti sunt et membra capitis futuri

1 St. Omer, Cod. lat. 121 fol. 70w f. : Nam in ipsum venturum credidit
Abraham et dilexit, in quem nos credimus, postquam venit. Siquidem membrum
erat eiusdem venturi capitis, cuius et nos sumus in celo iam collocati. Verum
quomodo eiusdem capitis membrum fuit Abraham, cuius nos membra sumus
[fol. 71], si ei per fidem et dilectionem non fuit coniunctus Nullo denique alio
modo nisi per fidem et dilectionem Christo homini Abraham tanquam membrum
capiti coniunctus esse potuit. In Christum ergo hominem Abraham credidit et
tanquam salvatorem dilexit, licet tempore Abrahe venturus fuerit.



in den frühen Paulinenkommentaren 165

wurde nicht so nachgelassen, daß er überhaupt verschwand, sondern so,
daß er bis zu Christus, zu dem sie durch die Beschneidung gehörten,
gehemmt wurde, der ihn dann völlig hinwegnahm und sie seiner
Verdienste teilhaftig machte. Wenn sie also Glieder Christi genannt wurden,
dann nicht für das, was sie waren, sondern für das, was sie in Zukunft
sein sollten h

Hugo von St. Viktor weiß davon, daß unter dem Naturgesetz
schon die Darbringungen und Opfer vermittelst des Glaubens, wie auch

unter dem geschriebenen Gesetz die Beschneidung sowie die Taufe
bewirkten, daß die Menschen von der Erbsünde oder der Tatsünde

gerechtfertigt den Gliedern Christi beigezählt wurden, durch dessen

Glauben und Sakramente sie geheiligt wurden 2.

Petrus Lombardus stellt in seinem Psalmenkommentar, ebenso

wie nach ihm Petrus von Poitiers in seinen Sentenzen3, Abel an
den Anfang der Kirche4, ja er läßt dieselbe einmal in Abel allein realisiert

gewesen sein5. In seinem Paulinenkommentar wirft er sodann
die Frage auf : Da die Kirche von Abel her begann, wie ist der Mensch

Christus Haupt derjenigen, die damals waren Seine Antwort geht
dahin : Er ist ihr Haupt, weil er es ist, der nach seiner Gottheit der

Anfang der Kirche, d. i. ihr Gründer ist, da er alle Gerechten, die von
Abel bis zum letzten Gerechten geboren wurden, mit der Kraft der

Gottheit und dem Geschenk seiner Barmherzigkeit erleuchtet hat. Auch

1 Fol. 150 : Ad quod potest dici, quia illi, quibus dimittebatur originale
peccatum nec habebant actuale, digni erant salute non solum pro eo, quod habe-
bant, sed potius pro eo, quod habituri erant per gratiam Christi. Reatus enim
originalis peccati non sic dimittebatur, ut omnino nullus esset, sed ut susten-
taretur usque ad Christum, quia eum penitus tolleret et eos meritorum suorum
participes faceret, ad quem pertinebant per circumcisionem. Unde, si membra
Christi dicerentur, non pro eo, quod erant, sed pro eo, quod futuri erant.

2 De sacramentis legis naturalis et scriptae. Rouen (1648) 415 : Per fidem
ergo et oblationes sive sacrificia tunc remissionem peccatorum acceperunt qui-
cumque veterem hominem deponentes; hoc est Adam, membra novi, id est Christi,
facti sunt. Idem namque in illis oblationes et sacrificia fide mediante operabantur,
quod postea sub lege scripta circumcisio aut sub gratia baptismus : videlicet ut
et ipsi ab omni peccato sive originali sive actuali iustificati membra illius compu-
tarentur, cuius fide et sacramentis sanctificabantur.

3 Sententiarum libri quinque. Lib. 4 c. 1 (SSL 211, 1137).
4 Commentarius in Psalmos. Zu Ps. 71, 16 (SSL 191, 665) : Civitas Dei

est ecclesia, quae ab Abel incoepit. — Zu Ps. 118, 152 (SSL 191, 1121).
6 Zu Ps. 128, 1 (SSL 191, 1165) : Et hoc « a iuventute mea », scilicet a primo

tempore aetatis ab Abel. Aliquando enim in solo Abel ecclesia erat et expugnata
est a fratre malo et perdito Cain.



166 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

nach der Menschheit kann er Anfang der Kirche genannt werden, weil
diese auf dem Glauben an seine Gottheit als Fundament ruht L

Petrus von Poitiers hat kein Bedenken, zu sagen, daß vor seiner

Menschwerdung Christus der göttlichen Natur nach, als ihr Urheber
nämlich, Haupt der Kirche war2. Doch hat er auch nichts gegen die
Ansicht einiger, nach der Christus vor seiner Menschwerdung nach
seiner menschlichen Natur Haupt der Kirche gewesen wäre, d. h. ihr
Fundament, d. h. der Glaube an seine Menschheit oder Menschwerdung

war das Fundament der Kirche. Darum heiße es, daß er, seitdem

er Lenker der Kirche war, auch seiner menschlichen Natur nach Haupt
der Kirche war, d. i. das Fundament, auf das sich die Kirche hinsichtlich
des Glaubens an seine Menschheit stützte. Denn das, was wir von seiner

Menschheit als vergangen glauben, glaubte man vor seiner Ankunft
als zukünftig3. Die Quästionensammlung des Cod. lat. 964 der Bibliothek

von Troyes erwähnt dagegen die erste Ansicht nur als diejenige

von quidam, während sie die zweite für möglich erklärtl. Die Quästionen-

1 Collectanea in epistolas D. Pauli. In ep. ad Col. c. 1 (SSL 192, 264) : Sed

cum ecclesia ab Abel coeperit, quomodo homo Christus caput est eorum, qui
tunc fuerunt Bene, quia ipse, « qui est principium » ecclesiae secundum divini-
tatem, id est fundator ecclesiae, quia omnes iustos, qui ab Abel usque ad ultimum
iustum generantur, virtute divinitatis et misericordiae suae dono illuminavit.
Secundum humanitatem etiam potest dici principium ecclesiae, quia super fidem
humanitatis eius fundata est.

2 Sententiae. Lib. 4 c. 20 (SSL 211, 1216) : Nam secundum divinam naturam
non est eiusdem naturae cum ecclesia. Unde nec secundum earn est caput
ecclesiae, nisi in alia significatione accipiatur hoc nomen caput, ut notet auctori-
tatem, non naturae identitatem ; quod videtur testari apostolus dicens : « Christus
est caput viri, caput vero Christi Deus. » Patet ergo, quod Christus non fuit caput
ecclesiae ante incarnationem, nisi in hac significatione sumas ilium terminum.

3 Sententiae. Lib. 4 c. 20 (SSL 211, 1217) : Nota, quod a quibusdam non
improbe dicitur Christum ante incarnationem fuisse caput ecclesiae secundum
humanam naturam, id est fundamentum, quod nil aliud est, nisi quam fides
humanitatis vel incarnationis eius erat fundamentum ecclesiae. Unde dicitur,
quod ex quo fuit rector ecclesiae, fuit etiam caput ecclesiae secundum humanam
naturam, scilicet fundamentum, cui innitebatur ecclesia quantum ad fidem
humanitatis. Nam quod credimus de humanitate praeteritum, hoc et ante adventum
credebant futurum.

4 Fol. 141 : Sed instas : Si a tempore Abel Christus non esset homo,
quomodo secundum quod homo caput ecclesie Ideo dicunt quidam, quod secundum
quod homo fuerit caput post nativitatem, ante vero secundum quod Deus.
Responsio : Possumus tamen dicere, quod et antequam esset homo, fuit caput
ecclesie secundum quod homo. Est enim ecclesie caput, secundum quod credidit
eum huma [fol. 141u] natum et ea, que circa humanitatem considerantur, ut
resurrectio, ascensio etc. Hanc autem fidem habuit ecclesia ante tempus nativi-
tatis. Licet enim tunc non esset, tamen credebat futurum. Quod enim et tunc



in den frühen Paulinenkommentaren 167

Sammlung des Cod. British Museum Harley. lat. 3855 spricht sich dann
bloß noch für die zweite aus1.

Da Adam weder bloß gut noch bloß schlecht war, kann in ihn
nach Petrus von Poitiers weder der Anfang der Kirche der Guten,
noch der Anfang der Kirche der Schlechten verlegt werden. Dagegen
sei Abel als der Anfang der Kirche der Guten anzusprechen, weil er
bloß gut war und weil er als Vorbild Christi am Anfang der Welt als
Lamm gelitten hat und weil er jungfräulich war 2.

Auch die zweite Quästionensammlung des Cod. Paris. Mazarin.
lat. 1708 stellt sich die Frage, ob Christus vor der Menschwerdung
Haupt der Kirche gewesen ist. Dagegen bringt sie den Einwand, daß
er damals nicht Glied der Kirche und so auch nicht Haupt war. Sie

gibt aber als Antwort : Wird Haupt als Lenker genommen, dann ist
es wahr, daß Christus Haupt der Kirche gewesen ist, weil Christus von
Anfang an die Kirche geleitet hat. Meint man aber mit Haupt ein
Glied, dann ist nicht zuzugeben, daß er Haupt war3.

Übrigens werfen Petrus von Poitiers und diese zweite Quästionen-

esset caput nostrum, non est nisi in hac fide. Fides enim eadem est, licet tempora
mutata. — Ebenso wörtlich bei J. B. Pitra, Quaestiones Magistri Odonis Sues-
sionensis. Analecta Novissima Spicilegii Solesmensis. Altera Continuatio. Tom. II.
Paris (1888) 56. Ferner im Cod. British Museum, Harley. lat. 1762 fol. 145.

1 Frage 164 (fol. 38) : Ab Abel incepit ecclesia. Ecclesia vero corpus Christi.
Christus autem ecclesie caput. Si ecclesie Christus caput est, aut secundum quod
homo aut secundum quod Deus. Secundum quod homo testatur auctoritas. Sed
ante incarnationem Christus homo non fuit. Si non homo, nec caput ecclesie,
quia secundum quod homo caput ecclesie est. Et si Christus non fuit caput
ecclesie. nec ecclesia corpus Christi erat, quod erroneum est concedere. — Solutio :

Ante incarnationem ecclesia corpus Christi fuit et Christus ecclesie caput secundum

quod homo, non dico secundum quod fuit, sed quod futurus erat. In fide
enim incarnandi salvi facti sunt antiqui sicut moderni in fide incarnati. Nam
qui precedebant et qui sequebantur, clamabant Osanna.

2 Sententiae. Lib. 4 c. 20 (SSL 211, 1217 f.) : Item, primus, qui peccavit,
fuit Adam vel Eva, et cuius peccatum to.tam humanam naturam corrupit. Ergo
et ipse fuit caput ecclesiae malorum vel nullus ; quod tarnen solet attribui Cain.
Eadem ratione, qui bonum operatus est primus et fidem habuit, fuit Adam. Ergo
ipse fuit caput ecclesiae bonorum vel nullus, et tarnen solet attribui Abel. Ad hoc
dicendum, quod Adam nec tantum fuit malus nec tantum bonus, et ideo non
solet attribui ei principium ecclesiae bonorum vel malorum ; sed bonorum Abel,
quia tantum bonus fuit et quia figura Christi passus est agnus ab origine mundi
et quia virgo fuit.

3 Cod. Paris. Mazarin. lat. 1708 fol. 261u : Queritur, si Christus fuerit capud
ecclesiae ante incarnationem. Videtur, quod non, cum tunc non esset aliquod
ßiembrum ecclesie et ita nec capud. Solutio : Si capud dicatur rector, verum est,
quod fuit rector ecclesie, quia ab initio rexit ecclesiam. Si capud dicatur membrum,
uon concedimus.



168 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Sammlung auch die Frage auf, ob Christus vor seiner Menschwerdung

Bräutigam der Kirche war. Petrus lehnt es ab, weil Christus damals

nicht die gleiche Natur besaß, eine Ehe aber nur zwischen zweien der

gleichen Natur statthaben könne. Wo er aber bei den Propheten als

Bräutigam der Synagoge bezeichnet werde, sei dies nur per transposi-
tionern und metaphorisch zu verstehen 1. Die Quästionensammlung des

Cod. Paris. Mazarin. lat. 1708 dagegen bejaht mit der andern Begründung,

daß einer von der Einwilligung her Bräutigam genannt werde,

Einwilligung aber Sache des Willens sei. Christus aber sei Bräutigam
gewesen und habe die Kirche geliebt und ihr zugestimmt vor aller
Schöpfung 2. Umgekehrt begann nach Petrus von Capua Christus
erst in der Menschwerdung Bräutigam der Kirche zu sein, weil erst
da die Ehe zwischen ihm und der Kirche geschlossen worden sei3.

Der Kapuaner steht auch eindeutig dafür, daß Christus bloß seiner

Gottheit, nicht aber der Menschheit nach Haupt, d. i. Lenker und Leiter
der Kirche, wann immer sie früher bestand, und Abels gewesen ist h

1 Sententiae. Lib. 4 c. 20 (SSL 211, 1218) : Si quaeratur, utrum Christus
sponsus fuerit ecclesiae, antequam esset homo, non dicitur proprie sponsus fuisse,
quia non fuit eiusdem naturae, quod significat coniugium, quod solet contrahi
inter res eiusdem naturae. Si tarnen alicubi in prophetis inveniatur nuncupari
sponsus synagogae, ut apud Jeremiam : « Recordatus sum tui miserans adolescen-
tiam tuam et caritatem desponsationis tuae » etc., per transpositionem dicitur
et metaphorice.

2 Fol. 261u : Item queritur, si fuerit sponsus ecclesie ante incarnationem.
Solutio : Sponsus dicitur a consensu ; consensus autem est voluntatum. Sed

Christus fuit sponsus ecclesiamque dilexit et consensit in earn ante omnem
creaturam.

3 Summe (Clm 14508 fol. 53) : Queritur etiam, utrum inceperit esse sponsus
ecclesie. Videtur, quod etiam ante incarnationem fuit sponsus ecclesie. Ysaia
enim in eius persona dicit : tamquam sponso alligavit michi mitram. Quod
dictum est ante incarnationem. — Responsio : Ipse incepit esse sponsus in incar-
natione. Tunc enim tantum contractum est matrimonium inter ipsum et ecclesiam.
Ysaias vero prophetabat loquens de futuro quasi de preterito.

4 Summe (Clm 14508 fol. 52u) : Secundum quod Deus vero dicitur caput
ecclesie, id est rector et gubernator ecclesie Si ergo vere Christus fuit caput
ecclesie, quandocumque ecclesia fuit, et caput Abel saltern secundum divinitatem,
sed non secundum humanitatem. — Wie Petrus von Poitiers (Sententiae. Lib. 4

c. 20 — SSL 211, 1216 CD) behandelt er weitere in diesem Zusammenhang
stehende Fragen dialektisch. Man vgl. Summe (Clm 14508 fol. 52v) : Item esto,
quod unus solus sit fidelis. Christus est caput ecclesie. Ergo ecclesia est corpus
eius. Ut fiat sermo tantum de milita[n]ti : ergo ecclesia est. Sed ecclesia est
convocatio fidelium et unus solus fidelis est. Ergo ipse est convocatio fidelium
[fol. 53). Ergo est plures fideles. Vel posito, quod nullus fidelis sit : Christus est
caput ecclesie : ergo ecclesia est corpus eius vel caput est sine corpore. — Responsio

: Si ponatur, quod unus solus sit fidelis fide virtute, set multi fide informi,



in den frühen Paulinenkommentaren 169

A limine lehnt er es sodann ab, Abel als Haupt der Kirche zu bezeichnen,
sosehr er in ihm, weil er in der Schrift nur als gerecht bezeichnet wird,
den Anfang der Kirche sieht, wie in Kain, von dem nur Ungerechtigkeit
berichtet wird, den Anfang der Kirche der Bösen. Sollte aber hier
irgendwo der Ausdruck caput für Abel oder Kain gebraucht werden,

so sei dieser als principium zu verstehen. Adam dagegen werde weder

Haupt der Kirche der Guten noch der Bösen genannt, weil man von
ihm lese, daß er gerecht und ungerecht war h

Die anonyme Summe des Cod. Vat. lat. 10754 hat nichts dagegen,
Abel als Haupt der Guten, oder besser als ihren Anfang zu bezeichnen,
weil er der erste war, der gerecht und nicht ungerecht war — nicht
aber so Adam —• und weil von ihm die Kirche gegründet, d. i. begonnen
wurde. Kain aber werde Anfang der Bösen und der Teufel Anfang und

Haupt der Bösen genannt, nicht weil er der gleichen Natur mit ihnen
wäre oder sie regierte, sondern weil er Anfang des Sündigens gewesen
sei und von ihm viele Sünden der Bösen ihren Anfang genommen
hätten2.

Petrus Cantor — der übrigens betont, daß einzig Christus Bräutigam

der Kirche ist und zwar durch die Bezahlung des Preises für
dieselbe 3 — meint, daß die Kirche zum erstenmal von Christus

aufgenommen worden sei durch die Verbindung der Seelen in der Zeit
Abels, das zweitemal durch die Verbindung der Leiber im Schoß der

concedimus, quod ecclesia est. Nam etiam christiani mali sunt de ecclesia numéro
et membra Christi, sed putrida. Sic erat forte tempore Abel, et ideo tunc dicitur
fuisse ecclesia. Si autem ponatur, quod nec fide informi sit aliquis fidelis preter
unum vel quod nullus, non concedemus, quod ecclesia sit. Et ideo Christus non
est caput ecclesie, si tantum de militanti agatur. Non tarnen est sine corpore,
quia habet corpus ecclesiam triumphantem.

1 Summe (Clm 14508 fol. 53) : Dicitur autem Abel principium ecclesie bonorum

et Chaym principium ecclesie malorum, quia iste ita legitur iustus, quod num-
quam legitur iniustus, ille autem ita iniustus, quod numquam iustus. Neuter
tarnen est dicendus caput ecclesie. Quod sicubi reperitur, caput accipitur pro
principio. Adam autem non dicitur principium istius vel illius ecclesie, quia caput
legitur fuisse et iustus et iniustus.

2 Fol. 23 : Incepit ergo Christus secundum quod homo esse caput ecclesie,
membrum, sponsus, pars et filius. Unde : ipse et filius ancille tue. Sed Abel
dicitur caput bonorum vel melius principium, quia fuit primus iustus ita, quod
non iniustus, sed non Adam, et quia ab eo fundata fuit, id est inchoata ; et Caym
principium malorum et diabolus dicitur principium et caput malorum, non quod
ipse sit eiusdem nature cum eis nec eos regit, sed quia fuit principium peccandi
et ab eo procedunt multa peccata malorum.

3 Paulinenkommentar. Zu 2 Kor. 11, 2 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. 194) :

Responsio : quia solus Christus sponsus est ecclesie pretii solutione pro ipsa.



170 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Jungfrau, da er in ihr die Teilnahme an unserer Sterblichkeit

angenommen hätte b Abel nennt er — wie schon Petrus von Poitiers —
Anfang der Kirche wegen seiner Unschuld, wegen seines Martyriums 2

und wegen seiner Jungfräulichkeit3.
Die ersten anonymen Quästionen des Cod. British Museum Royal 9

E XII, die nichts dagegen haben, daß mit Adam, weil er der erste

Gläubige war, die Kirche zu sein begonnen hätte, verlegen unter einer
anderen Rücksicht — so sagen sie — den Anfang in Abel, weil er eine

größere Anzahl von Ständen der Kirche repräsentierte als Adam, den

der praelatio, der virginitas und des martyrium, und weil er im Gegensatz

zu Adam, der bloß der erste Gerechtfertigte war, als erster

1 Psalmenkommentar. Zu Ps. 17, 17 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. :14z;) :

Prima susceptio ecclesie a Christo facta est per coniunctionem animarum in
tempore Abel ; secunda per coniunctionem corporum in utero virginis, cum in
ea suscepit participium nostre mortalitatis. Tertiam susceptionem adhuc ex-
pectamus, scilicet traductionem sponse in domum sponsi, que erit in futuro,
quando suscipiet Jerusalem auream et gemmatam sibi viro suo. — .Man vgl. auch
den Canticakommentar. Zu Cant. 1, 1 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 178 fol. ilv) :

Hoc matrimonium et coniugium Christi et ecclesie initiatum fuit in Abel per
desponsationem et permissionem futurarum nuptiarum. Consummatum fuit in
incarnatione Christi, quando Verbum caro factum est. Unde et vocatus Jhesus
ad nuptias. Ratum erit a futuro, quando a sponso non poterimus ullo modo separari,
quando intrabimus cum eo ad nuptias, quando nemo nos separare poterit a cari-
tate, que est in Christo Jhesu.

2 Summa Abel (Brügge, Stadtbibliothek, Cod. lat. 228 fol. 87) : Abel dicitur
principium ecclesie propter innocentiam — unde Christus perhibet testimonium
dicens : a sanguine Abel iusti etc. — propter martirium — unde agnus occisus
est ab origine mundi. — Unter Hinzufügung der castitas : quia non fecit semen
super terram ; nec enim legitur uxorem habuisse vel liberos, findet sich dies
wörtlich auch in den Distinctiones Psalterii des Petrus von Poitiers (Cod. Paris.
Nat. lat. 14423 fol. 9w). Ohne diesen Zusatz gibt es ebenfalls im Wortlaut gleich
Magister Martinus (Cod. Paris. Nat. lat. 14526 fol. 128).

3 Summa Abel (Brügge, Stadtbibliothek, Cod. lat. 228 fol. 95) : Ecclesia
dicitur incepisse ab Abel : quia iustus legitur non iustificatus. Non enim legitur
perpétrasse peccatum — quia martirium primus sustinuit et in sanguine martirum
dicitur fundata ecclesia — quia virgo fuit prefigurans agnum sine macula. Unde
agnus occisus est ab origine mundi. — Dies findet sich wörtlich in den Distinctiones
Psalterii des Petrus von Poitiers, wo noch hinzugefügt wird : Similiter civitas
malorum incepit non ab Adam, sed a Cahym, qui primus peccavit post obsti-
nationem ; vel ideo non ponimus Adam initium vel boni vel mali, quamvis et
bonus fuerit et malus, quia enumeramus ipsum truncum sicut nec in consanguini-
tate (Cod. Paris. Nat. lat. 14423 fol. 16). — Über das Verhältnis der Summa Abel
zu den Distinctiones Psalterii des Petrus von Poitiers vgl. man Ph. S. Moore,
The works of Peter of Poitiers, Master in Theology and chancellor of Paris
(1193-1205). Washington, D. C. (1936) 92-96. Auch bei Magister Martinus findet
sich die eben gebrachte Stelle der Summa Abel ohne den Zusatz des Petrus von
Poitiers (Cod. Paris. Nat. lat. 14526 fol. 128).



in den frühen Paulinenkommentaren 171

Gerechter, von dem man keine Sünde liest, zu bezeichnen wäre h Dabei

hält der Verfasser dafür, daß vor der Menschwerdung die Glieder
ohne Haupt waren oder doch ihr Haupt bloß in der Hoffnung besessen

haben 2.

Wo sich Stephan Langton die Frage vorlegt, warum die Kirche
mit Abel anfing und nicht mit Adam, verweist er in der Antwort darauf,

daß, hätte sie mit Adam begonnen, sie zeitweise zu sein aufgehört
hätte, dann nämlich, als Adam sündigte, während doch die Kirche,
seit sie begonnen hat, zu sein weder aufgehört hat noch aufhören wird3 ;

1 Fol. 3 : Item, fuit caput ecclesie, quando Adam fuit. Ergo ecclesia in-
cepit esse ab Adam. Sed dicit auctoritas, quod incepit esse ab Abel. Dicimus,
quod ecclesia incepit esse ab Adam, incepit esse ab Abel, sed diversis respectibus.
Incepit esse ab Adam, quia Adam fuit primus fidelis. Dicitur etiam incepisse
ab Abel, quod ipse représentât plures ecclesie status quam Adam, scilicet statum
prelationis, quia ipse fuit pastor ; et statum virginitatis, quia fuit virgo ; et
statum martirii, quia fuit martir. Et quia ipse fuit primus iustus — eius enim
peccatum non legitur, Adam autem primus iustificatus. — Auch hier sind noch
weitere Einzelfragen behandelt. Man vgl. fol. 3 : Item, quando solus Adam erat,
Christus erat capud ecclesie : ergo capud fidelium. Ergo tunc erant fideles. Dicimus,

quod prima propositio est falsa nec est admittenda in conflictu et tarnen
potest concedi. Instantia : Iste sunt ruine edificiorum : ergo aliqua sunt edificia...
Item, posito, quod unus solus sit iustus, ecclesia est unus solus homo. Et hoc
non solet dici. Immo ecclesia est fidelium congregatio. Dicimus, quod hoc posito
non est ecclesia, sicut nullus homo est capitulum. Item, posito, quod nullus
fidelis sit, quomodo exponetur, quod dicitur totus Christus in psalmo hoc :

Domine, quid multiplicati sunt, qui tribulant me. Si dicitur hoc de ecclesia trium-
phante, falsum est, quia nullus in ea affligitur. Dicimus, quod iste psalmus non
exponitur modo in persona alicuius.

2 Fol. 3a : Item, auctoritas : Membra prius fuerunt et venerunt ad ortum,
quam capud prodiret in lucem. Accipiatur, secundum quod capud et membra
sunt relafiva, scilicet pro nature conformitate. Ideo membra sunt : et capud
[fol. 3a] et membra sunt relativa : ergo capud est. Quod est falsum, posito, quod
Christus nondum sit incarnatus. Dicimus, quod membra sunt et non habent
capud. Vel dicatur, quod habent capud in spe.

3 Man vgl. hier auch Gaufrid von Poitiers, Summe (Brügge, Cod. lat. 220
fol. 74a) : Item, dicit Scriptura, quod ecclesia incepit esse ab Abel. Et dicunt
sancti doctores, quod ideo dicitur incepisse ab Abel, quoniam haberet pro incon-
venienti, quod ecclesia desineret esse, quod procul dubio oporteret concedere,
si diceret, quod ecclesia incepit ab Adam. Sed hoc idem inconveniens accideret
Scripture, si ecclesia desineret esse. Sed impossibile est, quod inconveniens accidat
Scripture. Ergo impossibile est, quod ecclesia desinat esse. — Eine Glosse am
unteren Rand einer Quästion Langtons im Cod. Paris. Nat. lat. 16385 fol. 85a
schreibt u. a. : Item, Adam fuit fidelis aliquando. Ergo fuit de numéro fidelium.
Ergo fuit membrum ecclesie. Ergo tune fuit ecclesia. Non ergo incepit ab Abel.
Item, dicit Methodius, quod anno quinto X°, postquam eiecti sunt Adam et Eva
de paradiso, natus est Chain. Ergo, cum statim post peccatum penituerit, fuit
in caritate et Eva similiter. Ergo erant membra ecclesie. Ergo ecclesia erat. Ergo
inceperat ante Abel. Abel enim, sicut dicit Methodius, XV annis post Chain

Divus Thomas 12



172 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

denn seit Abel gab es zu jeder Zeit einige Gute1. Einen andern
Grund für die gleiche Tatsache erblickt Langton darin, daß Abel Hirte,
jungfräulich und Martyr war und da praelatio, virginitas und Martyrium
vor allem in der Kirche privilegiert seien, habe diese auch zu Recht
mit Abel begonnen. Und schließlich sei Abel von allen Gerechten
als erster gestorben 2. Die civitas mala wieder beginne nicht mit Adam,
sondern mit Kain, weil Adam zwar bös, aber nicht verworfen und
bis zum End bös gewesen sei, wie Kain3. Entschieden nennt dann

Langton Christus den Menschen Haupt der Kirche, weil alle von Abel
bis zum letzten Gerechten explicite oder implicite geglaubt hätten,
daß er seiner Menschheit nach Haupt sein würde4. Daneben bringt
sein Paulinenkommentar im Cod. Paris. Nat. lat. 14443 zur Begründung
auch noch den Vergleich mit der Geburt, bei der manchmal die Glieder
eher als das Haupt erscheinen 5. Sosehr auch in den einzelnen bekannten

natus est et multi potuerunt [vielleicht provenerunt] ab Adam sancti, qui fuerunt
membra ecclesie.

1 Bis hieher findet sich der Text auch in den Quästionen Langtons im Cod.
Paris. Nat. lat. 14556 fol. 238» und im Cod. Paris. Nat. lat. 16385, Schmutzblatt.

2 Paulinenkommentar. Zu Col. 1 (Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter,
Cod. a X 19 Seite 161 und Cod. Paris. Nat. lat. 14443 fol. 381») : Sed, quare potius
incepit ecclesia ab Abel quam ab Adam. Ideo scilicet, quia, si ab Adam, quando-
que desiisset esse, scilicet quando Adam peccavit. Sed ecplesia, ex quo incepit
esse, nec desiit nec desinet esse. Ex quo enim Abel fuit, semper aliqui boni
fuerunt. Nota, quod Abel pastor fuit, virgo et martir, que tria, scilicet prelatio,
virginitas, martirium precipue in ecclesia sunt privilegiata, que ideo recte ab
Abel incepit. Preterea Abel omnibus iustis prior obiit. — Man vgl. dies auch
in den Quästionen des Cod. Paris. Nat. lat. 16385, Schmutzblatt.

s Paulinenkommentar, zu Col. 1 (Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter,
Cod. a X 19 Seite 161 und Cod. Paris. Nat. lat. 14443 fol. 381») : Sed, cum Adam
fuerit malus, quare mala civitas non incepit esse ab eo potius quam a Chain.
Ideo scilicet, quia, licet fuerit malus, non tarnen reprobus nec finaliter malus
sicut Chain. Hoc patet in questione. — Die Quästion, auf die hier Bezug genommen
wird, findet sich im Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 238».

4 Paulinenkommentar, zu Col. 1 (Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter,
Cod. a X 19 Seite 161) : Si universo populo omnium sanctorum tanquam uni
corpori fide caput est homo Christus, quos omnes ab Abel usque ad ultimum iustum
sapientia Dei illuminât, quia omnes explicite vel implicite credebant eum futurum
caput secundum humanitatem. — Noch auf der gleichen Seite der Salzburger
Handschrift und im Cod. Paris. Nat. lat. 14443 fol. 382» heißt es zu Col. 1 : Et
dicitur Christus fuisse secundum quod homo capud eorum, qui fuerunt ab Abel,
quia omnes credebant eum futurum capud secundum humanam naturam.

6 Fol. 381» : Sed, cum Christus secundum quod homo fuerit caput universo
populo omnium sanctorum, sicut hic dicit glosa : ergo secundum quod homo
fuit caput ipsius Abel : ergo quando Abel erat aut quando non erat. Si quando
Abel erat, simus in illo tempore. Filius Dei secundum quod homo est caput Abel.
Ergo Filius Dei est homo, quia hoc nomen caput presentialiter prédicat aliquid



in den frühen Paulinenkommentaren 173

Langton'schen Quästionengruppen die Texte untereinander und von
demjenigen des Paulinenkommentars des Cod. Paris. Nat. lat. 14443 bei

Behandlung dieser Frage Verschiedenheiten aufweisen, in der Sache, im
Gedankengang sowie in der ganzen Art, wie sie sich in Einzelfragen, deren

Katalog ihnen gemeinsam ist, vertiefen, stehen sie eng beieinander1.

creatum de Filio Dei. Ergo secundum hanc significationem : Si [Ms. hat sed]
Filius Dei est caput, ipse est homo. Sed non est homo. Ergo nec caput. Si vero
Christus non fuit caput Abel, quando Abel erat, sed post : ergo membrum pre-
cessit caput. Item, videtur, quod Christus fuit caput Abel, quando Abel erat,
non tarnen tunc homo, sicut tunc erat predestinatus, non tarnen homo. Et tarnen
hec dictio predestinatus dicitur de Christo, secundum quod est homo, sicut hoc
nomen caput. Sed non est simile, quia hec dictio predestinatus ratione huius
prepositionis pre notât quandam precessionem. Preterea hec dictio predestinatus
potest esse principium et secundum hoc nichil copulat. Vel potest esse nomen
et secundum hoc copulat. Et secundum hoc, sicut Christus non fuit caput ante-
quam esset homo, sic nec predestinatus. Fuit ergo Abel, antequam Christus
secundum quod homo esset caput, et ita membrum precessit caput, sicut in partu
quandoque prius apparent membra quam caput. Sed, cum ad hoc, quod sit vera :

Filius Dei est caput Abel, oporteat, quod Filius Dei sit homo sumpto hoc nomine
caput, secundum quod dicitur de Christo homine, quare non similiter oportet,
quod Abel sit Ideo scilicet, quia caput et corpus sunt correlativa. Unde
oportet, quod hoc nomen caput aliquid supponat et copulet sive accidens respectu
corporis sui, scilicet ecclesie. Et sicut ad hoc, quod caput humanum sit, oportet,
quod corpus eius sit, non quod omnia membra corporis, ita et de capite et corpore
spirituali. Non enim oportet, quod omnia membra corporis spiritualis sint.
Dicitur autem Christus secundum quod homo caput Abel ideo, quia per fidem
humanitatis, quam Abel habuit, est salvatus.

1 Quästionen des Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 23Sv : Item, secundum
hoc, quod Christus fuit caput universo populo omnium sanctorum, sicut dicit
glosa super epistolam ad Colos. Ergo secundum hoc fuit capud ipsius Abel,
quando Abel erat. Sed post fuit, quando non erat. Ergo membrum precessit
capud. Item videtur, quod, sicut Christus fuit predestinatus, antequam esset
homo, et tarnen hoc nomen homo predestinatus dicitur de Christo secundum quod
homo, sic hoc nomen capud. Ita videtur, quod Christus fuerit capud Abel, quando
Abel erat, non tarnen Christus erat tunc homo. Sed non est simile, quia hec dictio
predestinatus ratione huius dictionis pre notât quandam precessionem. Preterea.
hec dicto predestinatus potest esse participium et secundum hoc nichil copulat.
Vel potest esse nomen et secundum hoc copulat. Et secundum hoc sicut Christus
non fuit capud, antequam esset homo, ita non fuit predestinatus. Ergo Abel
fuit, antequam Christus secundum quod homo esset capud et ita membrum
precessit capud, sicut in partu quandoque prius apparent membra quam capud.
Sed, cum adhuc hec sit vera : filius Dei est caput Abel, et oporteat, quod filius
sit homo sumpto hoc homine capud, secundum quod dicitur de Christo secundum
quod homo, quare non oporteat similiter, quod Abel sit, ideo scilicet, quia capud
et membra sunt correlativa. Unde oportet, quod hoc nomen capud supponat
aliquid et copulet suum accidens respectu corporis sui, scilicet ecclesie. Et sicut
ad hoc, quod capud humanum sit, oportet, quod corpus eius sit, non [Ms. hat
et ideo] tamen, quod omnia membra corporis, ita et de capite et corpore spirituali

non valet quod omnia membra corporis spiritualis sint. Dicitur autem



174 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Christus ist nach Langton aber auch seiner Gottheit nach Haupt,
d. i. Gründer und Schöpfer der Kirche derjenigen, die vor ihm waren.
Wäre er nicht seiner Gottheit nach ihr Beginn, dann wäre er ihr Haupt
auch nicht seiner Menschheit nach, genau so wie er auch nicht Mittler
seiner Menschheit nach wäre, wenn er nicht Gott wäre 1.

Christus secundum quod homo capud Abel, quia scilicet per fidem humanitatis,
quam Abel habuit, est salvatus. — Cod. Paris. Nat. 16385 fol. 85f : Item,
Christus est caput sanctorum, qui fuerunt ab Abel. Ita dicitur ad Col. Et hoc
secundum quod homo. Ergo quando Abel fuit, Christus caput Abel secundum
quod homo. Simile in evangelio Johannis glosa : Corpus ecclesie est in pre-
destinatis, in vocatis, in glorificatis. Ergo corpus ecclesie est in hiis, qui adhuc
non sunt. Responsio : Quando Abel fuit, non fuit Christus caput Abel secundum
quod homo. Sed quando incarnatus est, Christus incepit esse caput Abel et tunc
fuit caput Abel. Contra : Filius Dei fuit predestinatus, antequam esset homo.
Eadem ratione fuit caput ecclesie, antequam esset homo. Responsio : Secundum
quod predestinatus est nomen, nec secundum quod Deus nec secundum quod
homo fuit filius Dei predestinatus, antequam esset, quia hoc nomen predestinatus

copulat, et illud, quod copulat, non infuit Christo, antequam esset homo.
Sed secundum quod participium, vera. Sed secundum hoc nichil copulat, sicut
cum dicitur : laudatur Cesar : hec vera. Sed hec falsa : Cesar est talis. — Auf
einem Schmutzblatt des gleichen Cod. Paris. Nat. lat. 16385 liest man noch :

Item, dicit glosa ibidem, quod Christus secundum quod homo caput sit universo
populo sanctorum : ergo et Abel. Ergo antequam Abel erat, aut quando non erat.
Si, quando erat, simus in illo tempore : Filius Dei secundum quod homo est caput
Abel : Ergo Filius Dei est homo. Et bene proceditur, quia hoc nomen caput ibi
tantum presentialiter prédicat de Filio Dei. Si, quando non erat, membrum pre-
cessit caput. Item videtur, quod, quando Abel erat, quia, cum dicitur : Filius
Dei predestinatus est secundum quod homo, non sequitur, quod sit homo.
Eadem ratione, si est caput Abel secundum quod homo, non sequitur, quod sit
homo. Dicimus, quod non est simile, quia secundum quod hec est vera in
tempore Abel : Christus predestinatus est secundum quod homo, hoc nomen
predestinatus ibi temporaliter sumitur ; sed est falsa, scilicet, si hec vox predestinatus
teneretur nominaliter. — Ad hoc, quod dicunt, quod membrum precessit caput,
non est inconveniens, sicut videmus quandoque in partu, quod aliquod membrum
prius apparet quam caput. — Item ex hac : Christus est caput Abel, sequitur,
quod Christus sit homo, eadem ratione sequitur, quod Abel sit. Videtur enim
locus esse a relativis. Sed non est. Caput autem et membra sunt correlativa,
caput dico humanum. Unde oportet, quod hoc nomen caput copulet suum acci-
dens et supponat respectu corporis sui, scilicet ecclesie. Et ad hoc, quod corpus
humanum est, oportet, quod caput eius sit, non tarnen, quod omnia eius membra
sint, ita de corpore et capite spirituali. Dicitur autem Christus secundum quod
homo caput Abel, quia per fidem humanitatis, quam Abel habuit, est salvatus.

1 Paulinenkommentar. Zu Col. 1 (Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter,
Cod. a X 19 Seite 161 und Cod. Paris. Nat. lat. 14443 fol. 382w) : « Quomodo homo
Christus est capud eorum, qui tunc fuerunt. Bene, quia ipse est principium
ecclesie secundum divinitatem, id est fundator », scilicet conditor et creator.
Certe ratio nulla videtur esse ; nam quomodo per hoc, quod Christus est principium

ecclesie secundum auctoritatem [Cod. Paris. Nat. lat. 14443 schreibt:
divinitatem], ostenditur, quod ipse fuerit bene secundum quod homo capud eorum,



in den frühen Paulinenkommentaren 175

Schließlich sei noch auf eine Quästion des Cod. lat. 434 der Bibliothek

von Douai hingewiesen, die zur Widerlegung der Behauptung,
daß das Haupt eher gebildet sein müsse als die Glieder, eine Augustinus
De catechizandis rudibus zugeschriebene Sentenz bringt, nach der ja
auch bei der Geburt Jakobs zuerst die Hand zum Vorschein gekommen
sei h Weil zudem Abel nur an der Gnade und nicht an der Sünde teil
gehabt hätte — Adam aber an beidem — heiße es, daß die Kirche
eher mit Abel als mit Adam begonnen hätte2.

Dies genüge zu dieser Frage. In ihr zeigt sich offenkundig noch

immer wenig Bewegung um die beiden feststehenden Punkte, daß

Abel der Anfang, Christus das Haupt auch der alttestamentlichen
Kirche ist. Schwaches Interesse regt sich dort, wo es darum geht,
ob Christus als Gott oder als Mensch Haupt der vor seiner

Menschwerdung bestehenden Kirche gewesen ist. Aber selbst bei Langton,
der sich eingehender damit beschäftigt, geht es nicht über dialektische

Lösungen hinaus.

Taufe und mystischer Leib

Wie eine außer jedem Zweifel stehende Tatsache wird sodann die

Lehre von der Eingliederung in den geheimnisvollen Leib durch die
Taufe behandelt.

Ganz allgemein statuiert Rabanus Maurus, daß man durch die
Gnade der Leib Christi wird3. Ps. Primasius sagt sodann ausdrücklich,

qui ab Abel fuerunt. Dicimus, quod ratio ista est satis bona, que consistit in
hoc, quod, nisi Christus esset principium secundum deitatem, non esset capud
secundum quod homo, sicut, cum sit mediator secundum quod homo, non tarnen
posset esse mediator, nisi esset Deus.

1 I fol. 98« : Item, prius debet formari capud quam membrum. Ergo
Christus non fuit capud eorum, qui precesserunt incarnationem. Item, Augustinus
in libro de chatezizandis rudibus : Sicut Jacob, priusquam nasceretur, misit
manum ex utero, qua pedem prenascentis teneret, deinde utique secutum est
capud, deinceps cetera membra, sed capud tarn cum hac quam cum ilia dignitate
precessit, licet tempore subsequeretur, sic Christus mediator Dei et hominum,
antequam appareret in carne, premisit in prophetis et patriarchis manum suam.

2 I fol. 98« : Item, glosa Col. I : Universo populo omnium sanctorum tan-
quam uni corpori capud est homo Christus, quos omnes ab Abel usque ad ultimum
iustum sapientia Dei illuminât, etiam plenius fuit in Christo. Et ita videtur,
quod Adam non fuerit de corpore Christi. Contra : Adam fuit primus credens.
Sed dicendum, quod Adam fuit particeps peccati et gratie, sed Abel gratie, non
peccati. Et ideo potius ab Abel dicitur ecclesia incepisse quam ab Adam.

3 Enarrationes in epistolas Pauli. Lib. 28. In ep. ad Hebr. c. 10 (SSL 112,
785) : Factus est per gratiam corpus Christi et seipsum facit corpus diaboli



176 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

daß man durch die Taufe zum Glied Christi gemacht wird h so daß,

wer immer getauft ist, mag er Wahrheit reden oder Lüge, was immer

er tut, es in Christus tut, dessen Glied er ist2. Bei Sedulius Scotus
finden sich Wendungen wie : Ihr seid jetzt ein Leib geworden durch
den Tod Christi3 ; durch die Taufe wird man dem Leib Christi
beigefügt 5 ; durch sie wird man als Glied Christi mit Christus gekreuzigt4 ;

ist so der Sünde entfremdet und erstorben, so daß man kaum sündigen
kann 8, und wird in Christus leben, d. h. in Weisheit, in Friede, in
Gerechtigkeit, in Heiligkeit, was alles Christus ist7. Sedulius denkt
allem Anschein nach an einen psychologischen Zusammenhang
zwischen Taufe, Vermeidung der Sünde und Leben in Tugend 8. Und so

kann man auch verstehen, daß bei ihm die Glieder mit den Gerechten

gleichgesetzt werden 9.

Auch Haimo weist darauf hin, daß wir dazu getauft worden sind,

1 Commentaria in epistolas Pauli. In ep. ad Gal. c. 3 (SSL 68, 593) : Qui-
cumque enim in Christo baptizati estis, Christum induistis. Filium Dei induti
et toti eius membra per baptismi sanctificationem effecti filii Dei sitis necesse
est.

2 In ep. ad Rom. c. 9 (SSL 68, 467) : « In Christo mentior. » Quicunque
ergo baptizatus est, aut veritatem dicit aut mendacium, quidquid facit, in Christo
facit, cuius est membrum.

3 In ep. ad Rom. c. 15 (SSL 68, 502) : Nunc tarnen unum corpus estis effecti
per mortem Christi.

1 Zu Rom. 15, 9 (SSL 103, 122) : Christus autem in gentibus confitetur eos
misericordiam consecutos, quia et ipsi sunt in corpore eius per baptismum.

3 Zu Rom. 6, 6 (SSL 103, 60) : Per baptismum cum Christo te crucifixum
intellige, qui membrum de corpore eius factus es.

6 Ebenda (SSL 103, 60) : In cruce autem auctor peccati, id est diabolus
destructus est. Qui enim mortuus est, iustificatus est a peccato, hoc est alienus
est a peccato ; mortuus enim omnino non peccat : ita et qui natus de Deo est, non
peccat ; crucifixus enim omnibus membris dolore occupatis peccare vix poterit.

7 Zu Rom. 6, 11 (SSL 103, 61) : « Viventes autem Deo in Christo Jesu»,
non mihi videtur otiosum. Simile enim puto esse viventes Deo in sapientia, in
pace, in iustitia, in sanctificatione, quae omnia Christus est. In his ergo vivere
Deo hoc est in Christo Jesu.

8 Zu Rom. 6, 11 (SSL 103, 60) : Non sine causa autem dixit : « existimate
vos mortuos esse peccato », quod melius quidem in graeco habetur : cogitate
vos mortuos esse peccato, Res enim, de qua sermo est, in cogitatione consistit,
quia huiusmodi mors non in efiectu, sed in cogitatione habenda est. Qui enim
cogitet vel existimet apud semetipsum mortuum se esse peccato, verbi gratia,
si concupiscentia mulieris trahat, si argenti, si auri, si praedii cupiditas pulset,
et ponam in corde meo, quod mortuus sim cum Christo et de morte cogitem, ex-
stinguitur continuo concupiscentia et eflugatur peccatum.

9 Zu Eph. 4, 16 (SSL 103, 204) : « Ex quo totum corpus compactum » singulis
membris, id est iustis quibuslibet.



in den frühen Paulinenkommentaren 177

daß wir ein Leib mit unserm Haupt Christus seien h Nach Hervaeus
von Bourg-Dieu sind wir zu einem Leib getauft, d. h. durch die Taufe
sind wir durch den Glauben in einen Leib Christi hingeführt worden,
so daß wir von da an alle eins sind wie jene, deren ein Leib und eine

Seele war2. Auch wir werden, da wir Glieder werden, im Heiligen
Geist durch die Taufe gerechtfertigt3. Hervaeus versucht auch
darzutun, wie Taufe und Glaube einander bei der Einkörperung zugeordnet

sind, da er sagt, daß wir durch den Glauben, den wir in der Taufe

empfangen haben, in Christus sind, d. h. Glieder Christi geworden sind4.
Die in der Nähe des Ps. Bruno stehenden Glosule Glosularum

deuten das Getauftsein zu einem Leib damit : durch den Glauben und
die Abwaschung der Taufe sind wir in den einen Leib Christi hingeführt
worden, welche Hinführung nicht aus uns, sondern im Heiligen Geist
und in der Aufnahme des gleichen Geistes geschah, was uns alle

einmütig machte, wie der eine Geist des menschlichen Körpers alle Glieder

gleichen Willens macht5.

Gilbert de la Porrée verdanken wir die Darstellung : Da ihr
getauft seid, habt ihr Christus, d. i. die Gestalt Christi und seinen

Namen angezogen. Denn auch in der Einheit der Geheimnisse mit
dem Geist besteht der Grund für diese Einheit. Darum unterstellt
er : « Denn wir alle, Juden oder Heiden, Knechte oder Freie, sind in

1 Expositio in epistolas S. Pauli. In ep. 1 ad Cor. 12, 13 (SSL 117, 578 f.) :

« Omnes nos in unum corpus baptizati sumus », id est ad hoc baptizati sumus,
ut essemus unum corpus cum capite nostro Christo. — Nebenbei bemerkt, bringt
Alger von Lüttich die Sentenz : Ad hoc baptismus valet, ut baptizati Christo
incorporentur, ut membra eius consepeliantur et oblati per sacramentum karita-
temque fidelium reconcilientur Deo, ut in eo vivi, salvi, liberati, redempti, illu-
minati fiant. (Cod. Vat. lat. 4361 fol. 101).

2 Commentaria in epistolas Divi Pauli. In ep. 1 ad Cor. c. 12 (SSL 181, 945) :

« baptizati sumus in unum corpus », id est baptismatis ablutione per fidem
deducti sumus in unum Christi corpus, ut amodo simus omnes unum sicut illi,
quorum erat cor unum et anima una.

3 In ep. 1 ad Tim. c. 3 (SSL 181, 1425) : Nos quoque dum membra efiicimur,
in Spiritu Sancto per baptismum iustificamur.

4 In ep. ad Gal. c. 3 (SSL 181, 1162) : filii estis per fidem existentes
« in Christo Jesu », id est facti membra Christi et participes innocentiae et sancti-
tatis eius, et ita digni possidere filiorum haereditatem. Et vere estis in Christo
per fidem, quam suscepistis in baptismo.

6 In ep. 1 ad Cor. c. 12 (Pommersfelden, Cod. 199/2817 fol. 57«) : Nos, in-
quam, omnes nunc baptizati sumus in unum corpus, id est per fidem et baptismi
ablutionem deducti sumus in unum corpus Christi, que deductio non fuit ex nobis,
sed in Spiritu Sancto et in susceptione eiusdem Spiritus, quod omnes nos unanimes
efificit sicut unus spiritus humani corporis omnia membra ipsius eiusdem reddit
voluntatis.



178 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

einem Geist getauft zu einem Leib », nämlich auf daß wir erkennen,
daß ein Leib ist, der Christus genannt wird 1.

H. Weisweiler hat sodann bereits gezeigt, daß wir nach Hugo
von St. Viktor im Sakrament durch die Taufe Christus vereint, durch
den Leib und das Blut Christi belebt werden ; und daß wir durch die
Taufe Glieder Christi, durch seinen Leib der Belebung teilhaftig werden

2. Er tut dazu noch dar, wie die zwei Wege der Einkörperung,
der subjektive und der objektive, von Christus nicht völlig getrennt
gedacht sind, sondern sich gegenseitig ergänzen sollen3.

Der Lombarde beschränkt sich, wie schon vor ihm der zur Schule
des Radulph von Laon gehörige Paulinenkommentar des Cod. Paris. Nat.
lat. 657 4 auf die Vermerkung der Tatsache der Eingliederung durch die
Taufe 5. Dieselbe ist nach Robert Courson so innig mit dem Empfang
der Taufe verknüpft, daß ein Heide, der wider seinen Willen getauft
wird, dadurch numéro, wenn auch nicht merito zur Kirche gehörte 6.

Zu dem, was die Taufe einem Erwachsenen, der durch
hinreichende Contrition schon gereinigt ist, mitteilt, zählt die Ps. Poitiers-
Glosse u. a. die communio superne, id est Christiane societatis, die darin

1 Zu 1 Kor. 12 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 49) : Unde
alibi : Quotquot baptizati estis, Christum, id est formam Christi et nomen in-
duistis. Nam et in unitate sacramentorum cum Spiritu huius unitatis ratio
constat. Unde supponit : « Etenim omnes vos, scilicet sive iudei sive gentiles sive
servi sive liberi in uno sumus Spiritu baptizati in unum corpus », scilicet ut per
hoc, quod Spiritus unus est et bapti[fol. 49u]smus unus intelligamus nos esse

unum corpus, quod dicitur « Christus ».
2 De sacramentis christianae fidei. Lib. 2 p. 2 c. 1. Rouen (1648) 606. Man

vgl. auch Lib. 2 p. 5 c. 1. Rouen (1648) 619 : Quasi enim primum sacramentum
in baptismo cognoscitur, per quod fideles omnes inter membra corporis Christi
per regenerationis novae gratiam computentur.

3 H. Weisweiler, Die Wirksamkeit der Sakramente nach Hugo von
St. Viktor. Freiburg i. Br. (1932) 98 ff.

4 Zu Rom. (fol. 45) : « baptizati » sumus in unum corpus, id est per
fidem [fol. 45w] et baptismi ablutionem deducti sumus in unum corpus Christi.

5 Commentarium in Psalmos. Zu Ps. 34, 29 (SSL 191, 356) : Quo signifi-
catur corpus impiorum, cuius malitiae caracterem sancti praedicatores confundunt
igne coelesti et per aquam baptismi mundatum in societatem ecclesiae traiiciunt.
— Man vgl. auch zu Ps. 130, 4 (SSL 191, 1172). — Collectanea in epistolas Divi
Pauli. In ep. ad Rom. c. 5 (SSL 191, 1388) : Nam et Christum imitantur sancti
ad sequendum iustitiam. Sed praeter hanc imitationem gratia eius illuminationem
iustificationemque nostram etiam intrinsecus operatur, quae etiam baptizatos
parvulos suo inserit corpori, qui nondum valent aliquem imitari.

6 Summe (Brügge, Stadtbibliothek, Cod. lat. 247 fol. 103z>) : De pagano,
qui invite baptizatur, dicimus, quod ipse efficitur de ecclesia numéro, quamvis
non merito, et ideo censura ecclesiastica potest coherceri, sicut et alii mali de
ecclesia.



in den frühen Paulinenkommentaren 179

besteht, daß der Betreffende, wenn er nach der Taufe stirbt, im Friedhof

beerdigt wird, die Totenmesse für ihn gesungen wird, er zur
Teilnahme an den Sakramenten zugelassen wird und er zu den heiligen
Ordines und Würden befördert wird, was vorher nicht der Fall war 1.

Teilweise wörtlich übernimmt diese Ausführungen die in der Nähe des

Präpositinus und Simon von Tournai, aber auch der Ps. Poitiers-Glosse
stehende Summe des Cod. Vat. lat. 10754 2, sowie auch der
Sentenzenkommentar des Hugo a S. Charo 3.

Lang vor diesen hat schon Robert von Melun dargetan, daß

man Glied des Leibes, dessen Haupt Christus ist, wird durch das

Sakrament der Taufe und das Blut seines Leidens. Man könne aber
Glied dieses Leibes nur werden, wenn man mit dem Leib dasselbe Haupt
habe, nämlich Christus, aus dessen Verdienst man ihm durch Neuheit

gleichförmig werde, wenn man unter Ablegung des alten Menschen im
Bad der heiligen Quelle weißer als Schnee werde 4. Die Taufe habe

die gleiche Wirksamkeit in den Kindern und in den Erwachsenen, d. h.
sie gebe beiden die wahre Einheit der Kirche, ohne die weder die Kinder
noch die Erwachsenen mit Christus regieren würden. Glieder Christi
seien weder die Kinder noch die Erwachsenen und sie könnten es so

lang nicht sein, als sie durch den Reat der Erbsünde gebunden seien 5.

1 Zu lib. 4 (Cod. Paris. Nat. lat. 14423 fol. 94«) : Ad quod dicimus, quod
quatuor ei [adulto iam mundato per sufficientiam contritionis et hoc decorato
virtutibus] confert baptismus : augmentum virtutis, immunitatem temporalis
satisfactionis, communionem fraterne, id est Christiane societatis, debilitationem
fomitis subaudi communionem fraterne religionis, quia post susceptum baptis-
mum mortuus in cimiterio sepelietur, missa defunctis pro eo cantatur, ad parti-
cipationem sacramentorum admittitur, ad sacros ordines et dignitates plerumque
promovetur, quod non ante.

2 Fol. 35.
3 In lib. 4 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 573 fol. 219).
4 Brügge, Stadtbibliothek, Cod. lat. 191 fol. 239 : Christi enim meriti participes

fiunt, quando sacramento renascuntur ad remissionem peccatorum ab ipso
institute et sanguinis infusione confirmato. Unde eos et meriti ipsius participes
esse est necesse. Corporis enim, cuius ipse caput est, membra efficiuntur per sacra-
mentum baptismatis et sanguinem passionis eius. Corporis vero membra esse

non possunt, nisi cum corpora idem habent caput, Christum videlicet, ex cuius
merito ei novitate conformes fiunt, quando deposito veteri homine in lavacro
sacri fontis super nivem dealbantur.

5 Summe (Brügge, Stadtbibliothek, Cod. lat. 191 fol. 241«) : Ex quo certis-
sime sciri potest eos [nämlich die Pelagianer] non intellexisse, quare ecclesia par-
vulis sacramentum baptismi dare consuevisset et quid parvuli ex ipso sacramento
baptismatis consequèrentur, qui nec iterum rebaptizabantur, quo plane demon-
strabatur et adhuc demonstratur sacramentum baptismatis eiusdem esse efficacie
in parvulis et adultis, id est utrisque veram ecclesie unitatem dare, sine qua nec



180 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Nach Stephan Langton ist es die Gnade, die Christus in der
Taufe mitteilt, die auch die getauften Kinder mit seinem Leib
verbindet 1. Die in Langtons Bereich gehörigen zweiten Quästionen des

Cod. Erlangen, lat. 353 nennen als Taufwirkung in demjenigen, der
bereits sündenfrei das Sakrament empfängt, diejenige, daß er Christ
wird, der Zahl der Gläubigen zugeschrieben wird und so das, was vorher

verborgen war, nämlich, daß er Glied der Kirche ist, offenkundig
wird, so daß die Kirche für ihn betet und mit ihm als ihrem Sohn in
Gemeinschaft tritt2.

Schließlich war die Gliedschaft der Kirche als Wirkung der Taufe
auch für die kanonistische Literatur eine Selbstverständlichkeit3.

Die Tatsache, daß man durch die Taufe Glied der Kirche wird,
war somit unbestritten. Es bleibt nur die Frage, ob man dies nur
durch den physischen Empfang der Taufe werde, oder ob Glaube und
Liebe allein auch ohne Taufe schon genügen. Sind doch Glaube und
Liebe gemeinsam oder einzeln in der gesamten frühen Literatur als die

Bänder genannt, die mit dem geheimnisvollen Leib verbinden.
Umgekehrt aber erhebt sich die Frage, ob man durch eine schwere Sünde —
auch wenn man getauft wäre — aus diesem Verband ausscheidet.

(Forsetzung folgt.)

parvuli nec adulti cum Christo sunt regnaturi. Christi vero membra non sunt
nec parvuli nec adulti nec esse possunt, quamdiu culpe originalis reatu tenentur,
quam tarn in parvulis quam in adultis esse est necesse, quia ipsa est lex mem-
brorum, quam dicit apostolus legi mentis semper repugnare, dum est homo in
carne mortali.

1 Paulinenkommentar. Zu Rom. 5 (Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter,
Cod. a X 19 Seite 19) : Et nota, quod sicut originale traductum ab Adam pre-
cedit actuale et omnem motum liberi arbitrii, ita gratia, quam Christus confert
in baptismo, que etiam baptizatos parvulos suo iungit corpori.

2 Fol. 75 : Item, quamvis nichil sit purgandum in illo, qui accedit ad baptis-
mum, tarnen baptismus in eo habet effectum, scilicet talem, quod efficit eum
christianum ascribens eum in numéro fidelium, ut, quod prius erat occultum,
per baptismum efficiatur notum, videlicet eum esse membrum ecclesie, ut scilicet
ecclesia oret pro eo et communicet ei sicut filio suo.

3 Man vgl. z. B. Sicard von Cremona, Summa super decretum. De cons,
d. IV (Cod. Bamberg. Can. 38 fol. 114) : ESectus baptismi Christi gratiam
non habitam conferre et Christi membrum efficere — Summa Lipsiensis
(Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 986 fol. 282) : Efiectus baptismi est
peccata dimittere originalia vel actualia, fomitem debilitare, non ut non sit, sed

ne obsit item gratiam conferre et membrum Christi efficere, iam habitam
augere etroborare. —Benecasa, Casus decretalium (Cod. Bamberg. Can. 91 fol. 68w) :

Sic qui per baptismum factus est membrum Christi, si prius moriatur quam copiam
communicandi habeat, inde particeps est huius sacramenti, cuius significatum
invenitur in Christo.


	Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi in den frühen Paulinenkommentaren und in der Frühscholastik [Fortsetzung]

