Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi in den friihen
Paulinenkommentaren und in der Frithscholastik [Fortsetzung]

Autor: Landgraf, Artur Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762288

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi
in den frithen Paulinenkommentaren
und in der Friithscholastik

Von Weihbischof Dr, Artur Michael LANDGRAF

(Fortsetgung)

Die Mitgliedschaft

Lebhafter als sonst irgend ein Problem aus dem uns eben inte-
ressierenden Gebiet wurde in der Friihzeit die Frage des Kreises der
Glieder des Leibes Christi erortert. Man kann sogar sagen, daB im
Bereich der Lehre vom geheimnisvollen Leib dies das einzige Problem
war, das aufgeworfen und diskutiert worden ist. Ich habe die Geschichte
des wichtigsten Teiles desselben, ndmlich der Erorterungen iiber die
Zugehorigkeit der Siinder zur Kirche, bereits einmal umrissen. Um
der Vollstindigkeit willen und dann auch, weil sich in der Zwischen-
zeit neue Materialien und neue Gesichtspunkte ergeben haben, werde
ich hier noch einmal darauf zuriickkommen.

Die Zugehorigkeit zur Kirche im Alten Bund

Unter den Paulinenkommentaren beriihrt derjenige des Ps. BRuno
zum erstenmal die Frage, ob nicht Abel oder andere Heilige, die
Christus zeitlich vorangingen, als Haupt der Kirche bezeichnet werden
sollten. Dies wird aber abgelehnt mit der Begriindung, daB viele
Heilige dem Menschen Christus zeitlich vorangegangen sind, daB die-
selben aber niemals zum Heil gelangt wiren, wenn sie nicht durch den
Glauben Glieder des Hauptes, ndmlich Christi, wiren. Christus konnte
also Haupt der Kirche sein, weil er der « Erstgeborene » ist aus den
« Verstorbenen»; denn er ist als der Erste von allen von den Toten auf-
erstanden. Er ist der « Erstgeborene », weil er die ganze Erbschaft
des Vaters besitzt. Und wer immer davon etwas hat, mull es von



Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi 161

ihm herhaben, wie der erstgeborene Sohn alle Erbschaft des Vaters
hat und niemand. davon etwas hat auBer von ihm 1.

Die Glosule Glosularum stellen sich dann schon die Frage, wie
Christus Haupt derjenigen sein konnte, die vor seinem Dasein Glieder
der Kirche waren und wie er ihnen etwas Gutes mitteilen konnte. Sie
betonen, daB Glieder dem Haupt der Geburt nach vorausgegangen sind,
aber doch Kraft und Leben von diesem erhalten haben. Und dies
sei bezeichnet in der Geburt des Phares, dessen Hand friiher als das
Haupt den Mutterleib verlassen hat?. Wortlich fast gleichlautend
finden sich diese Ausfithrungen auch im Paulinenkommentar des Cod.
Paris. Nat. lat. 657 3. Die gleiche Frage beantwortet der filschlich dem
Petrus Comestor zugeschriebene Paulinenkommentar damit, da Christus
wahrhaftig Haupt der ihm zeitlich vorausgehenden Gliubigen ist, weil
er, obwohl zeitlich ihnen nachstehend, doch Beginn, d. i. Ursprung und
Ursache des Glaubens und der Gerechtigkeit derjenigen ist, die vor und
nach seiner Ankunft waren. Auch hier wird auf die Geburt des Phares
hingewiesen 4. Bemerkenswert ist, daB dieser Gedanke, da3 die Kirche

1 Expositio in epistolas Pauli. In ep. ad Col. ¢. 1 (SSL 153, 379) : Quod ita
ait : Caput «corporis» ecclesiae, quia sicut corpus hominis omnes sensus habet
in capite, sic ecclesia omnes vires suas habet in Christo capite, principe suo et
rectore. Opponeret ille : Quare dicis Christum caput ecclesiae, cum Abel et multi
iusti fuerunt prius illo tempore ? Hoc ita removet: Vere caput ecclesiae, quia
« qui est principium » ecclesiae. Licet enim multi sancti carnem Christi praecessis-
sent tempore, numquam tamen salvarentur, nisi per fidem membra essent capitis
Christi. Potuit itaque caput esse ecclesiae, quia « primogenitus » est « ex mortuis ».
Primus enim omnium surrexit ex mortuis, Et primogenitus, quia ipse habet
omnem haereditatem Patris. Et quicumque inde aliquid habet, oportet, ut ab illo
habeat, sicut primogenitus filius habet omnem haereditatem patris et nemo quid-
quam nisi ab eo. — In leicht differierender Fassung findet sich dieser Text auch
im Cod. Paris. Nat. lat. 2543 fol. 50. '

2 Zu Col. (Pommersfelden, SchloBbibliothek, Cod. 199/2817 fol. 130v):
«Qui est principium » etc. Quia aliquis posset dicere: Ecclesia incipit a prin-
cipio mundi ab Abel, ab Habraham, Ysaac, qui fuerunt de ecclesia, et quomodo
potest esse caput eorum et aliquid boni eis conferre, qui, antequam Christus
esset, membra fuerunt ecclesie. Responsio: Qui est principium ecclesie, id est
fundator, id est institutor. Omnes alii, qui precesserunt eius fidem et gratiam,
qui venturus erat et humanum genus reparaturus, habuerunt principium et
omnium fundamentum virtutum. Membra enim quedam caput suum nativitate
Precesserunt, tamen robur et vivificationem acceperunt. Quod fuit significatum
in nativitate Phares, cuius manus prius exivit de utero matris quam caput. Et
unde fideles in novo testamento iustificati et vitam eternam consecuti sunt, inde
omnes boni, qui in lege vel ante legem exstiterunt.

8 Zu Col. (fol. 130).

4 Zu Col. 1, 18 (Cod. Paris. Nat. lat. 651 fol. 43) : « Qui est principium. »
Diceret aliquis: Scio, quod ipse homo verbo Patris personaliter unitus caput



162 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

war, ehe ihr Haupt war, ja, da sie einmal ohne Haupt sein konnte,
mit dem Hinweis auf die dem Haupt bei der Geburt vorausgehenden
Glieder noch in der anonymen Summe des Cod. Vat. lat. 10754 auftritt 1.

Jedenfalls sprach man auch von einer Kirche, die vor Christus
war und die, um die Worte des HERVAEUS VON BouURG-DIEU zu
gebrauchen, Gott von Anfang an in wenigen Auserwihlten um sich
versammelt hat 2.

est ecclesie et illorum fidelium, qui post illius adventum fuerunt. Sed Habrae
et aliorum fidelium, quibus ille posterior fuit tempore, caput fuisse non credo. —
Responsio : Vere est caput illorum, quia et ipse, licet sit posterior tempore, tamen
est principium, id est origo et causa fidei et iustitie illorum, qui ante et post illius
adventum fuerunt. Hoc enim, quia a Christo perfectionem et iustitiam haberent
omnes sancti, qui ante illius nativitatem fuerunt, in nativitate Phares designatum
est. Manus enim illius ante quam [Ms. hat quia] caput ad ortum procedens. Que
manus sicut cetera membra a capite sanctificationem accipiens significavit Habram
et alios fideles, qui, licet Christum caput suum in nativitate precessissent, tamen
quicquid boni habuerunt, ipse eis contulit sicut caput suis membris sensificationem.

1 Fol. 23 : Item, Christus incipit esse caput ecclesie secundum humanitatem.
Ergo quod ipse erat secundum divinitatem vel aliud (!). Instantia: In premissis
non est convenienter dictum, quia caput, licet sit vox substantivam, adiective
tamen ponitur quantum ad significationem. Vel forte potest dici, quod Christus
fuit caput ecclesie secundum quod homo, antequam esset homo, sicut anti-
christus dicitur caput hominum malorum, licet nondum sit. Unde super Apoca-
lipsim, ubi dicitur de dampnatione meretricis magne, antichristus iam regnat
super malos presentes, quorum omnium ipse iam caput est; et super Danielem
ibi : et vidi, quod interfecta esset bestia et periisset caput eius, dicit Jeronimus :
Christus sicut caput est bonorum, ita antichristus omnium malorum. Hic tamen
potest dici est pro erit. Videtur tamen, quod ecclesia aliquando fuerit acephala,
quia sine capite, quia dicit auctoritas, quod prepostero ordine membra prius pro-
dierunt ad ortum quam caput. Quod potest concedi. Vel quia, licet non esset
caput secundum quod homo, erat tamen secundum quod Deus, et etiam secun-
dum quod homo, antequam mnasceretur. Ipse erat caput ecclesie, non que tunc
esset, sed que futura erat. Hoc est materia vel ruina domus, non que sit vel
fuerit vel futura sit (). Item Christus caput ecclesie secundum quod homo. Sed,
secundum quod homo est, incepit esse. Ergo incepit esse caput ecclesie. In-
stantia : Socrates secundum quod est albus, est coloratus. Sed incepit esse albus.
Ergo heri incepit esse coloratus.

2 Commentaria in epistolas Divi Pauli. In ep. ad Gal. c. & (SSL 181, 1475) :
Sicut autem primo Abraham sibi in coniugium sociaverat Saram, sed propter
eius sterilitatem cognovit ancillam, ut vel ex ea prolem gigneret, et tandem ex
Sara per donum gratiae Dei Filium genuit, ita Deus ab initio mundi ecclesiam
in paucis electis sibi coniunxit ; sed quia tunc illa per praedicationem filios non
generabat, interim synagoga velut ancilla ad amplexus eius introducta semen
praedicationis accepit, unde carnalem populum in servitute legis pareret, donec
circa finem saeculi per divinam gratiam ecclesia multis filiis dotaretur, imo
populum christianum velut Isaac pareret. — Hier sei auch verwiesen auf
AcoBARDUS, Liber adversus Fredegisum, 20 (SSL 104, 171) : Sed nos de patri-
archis interrogamus, quomodo eos creditis sine visibili chrismate absque aqua



in den frithen Paulinenkommentaren 163

Bei GILBERT DE LA PORREE findet sich sodann schon eine Begriin-
dung dafiir, warum Abel nicht als Haupt der Kirche bezeichnet werden
darf. Da es ndmlich nach Gilbert zum Wesen des Hauptes gehort,
daB es die Fiille aller Sinne besitze, die Weisheit Gottes aber die ganze
Kirche von Abel bis zum letzten Gerechten zwar erleuchtet, in ihrer
Fiille aber bloB in Christus ist, darum konnte auch bloB dieser Haupt
der Kirche seinl. Auch die Sententiae Divinitatis vertreten unter der
gleichen Begriindung aus der Eigenschaft des Hauptes als desjenigen,
aus dessen Fiille alle empfangen haben und empfangen, die Meinung,
daB Christus Haupt aller Pradestinierten aller Zeiten ist 2. Der porre-
tanische Kommentar zum ersten Korintherbrief des Cod. Paris. Arsenal.
lat. 1116 wieder 1iBt die Dauer der allgemeinen Kirche Christi von
Abel bis zum letzten Gerechten wihren 3. Nach dem ebenfalls porre-
tanischen Pawulinenkommeniar des Cod. Paris. Nat. lat. 686 war aber
die Kirche, die mit Abel begann und in den Patriarchen und heiligen
Propheten bestand, nicht ohne Haupt, weil wenn auch nicht 7e, so doch
durch Glaube und Hoffnung — durch die wir auch selig genannt
werden — Christus das Haupt war 4,

Die Lehre des ROBERT vON MEeLuN geht dahin: Christus war

'y

baptismatis, sed unctos invisibili tantum et spiritali chrismate ? Similiter de
Veteri Testamento non solum omnes sanctos patriarchas, sed et multos etiam
in gentilitate positos credimus invisibili chrismate unctos; per quam unctionem
membra Christi et unum corpus cum omnibus ad aeternam vitam praedestinata
fierent. Unde et apostolus, cum enumerasset omnia dona gratiarum, quae per
Spiritum Sanctum tam Veteris Testamenti fidelibus quam Novi distributa sunt,
subiunxit : Sicut enim corpus unum est et membra habet multa ...

1 Zu Col. 1 (Leipzig, Universititsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 24).

2 B. GEYER, Die Sententiae Divinitatis, ein Sentenzenbuch der Gilbert’schen
Schule, [Beitrage zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Band VII,
Heft 2-3.) Miinster i. W. (1909) 102%.°

3 Zu 1 Kor. 5, 2 (fol. 63) : ... forsitan in communione Christi, id est generalis
ecclesie Christi, que est ab Abel usque ad ultimum iustum ... — Diesen Gedanken
finden wir auch bei GOTTFRIED VON BABION, Enarrationes in Matthaeum, c. 20
(SSL 162, 1417 B) : ... qui [Pater familias, i. e. conditor noster] habet vineam,
universalem scilicet ecclesiam, quae ab Abel iusto usque ad ultimum electum,
qui in fine mundi nasciturus est, quot sanctos protulit, quasi tot palmites misit. —
Ferner in dem filschlich dem Haimo zugeschriebenen Psalmenkommentar. Man
vgl. zu Ps. 118 (SSL 116, 627 A und B) und zu Ps. 101 (SSL 116, 538 B), wo der
Anfang der Kirche in Abel als den ersten Gerechten verlegt wird.

* Zum Rom, (Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 35v) : Nec tamen ecclesia, que
ab Abel et in patriarchis et sanctis prophetis exstitit, acephala fuit, quia si non
re, tamen fide et spe, qualiter dicimur iam beati, Christus erat caput. Nec etiam
mirum, si membra ante caput precesserunt ad ortum, cum etiam hoc [es folgt
eine Liicke von einer halben Zeile].



164 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

immer das Haupt der Kirche, von dessen Gliedern — wie Soldaten dem
Konig — ihm die einen vorangingen, die andern ihn begleiteten, die
andern ihm folgten. Robert mochte aber nicht Adam, sondern Abel
als Anfang der Kirche bezeichnen, weil die Kirche von Adam her sich
die Makel der Erbsiinde zugezogen hat, nicht aber von Abel her?.
Dies iibernehmen die Quaestiones super epistolas Pauli und sie fiigen
noch hinzu, daB Christus auch seiner Menschheit nach Haupt der-
jenigen genannt werden kann, die seit Abel waren, weil durch den
Glauben an den, der da kommen sollte, alle gerettet wurden, die
gerettet worden sind 2. In seiner Summe betont dann noch Robert
von Melun, daB3 man in der Zeit vor Christus durch den Glauben an das
Mensch gewordene, aus der Jungfrau geborene und nicht bloB aus dem
Vater gezeugte Wort des Heiles wiirdig und zum Glied des kiinftigen
Hauptes geworden ist3. An einer andern Stelle nennt. er als Band,
das Abraham als Glied mit Christus dem Haupt verkniipfte, Glaube
und Liebe 4.

Der zum Bereich des Robert gehérige Paulinenkommentar des Cod.
Paris. Arsenal. lat. 534 mahnt betreff der Gerechten des Alten Bundes :
Diejenigen, denen die Erbsiinde nachgelassen wurde und die keine
aktuale Siinde hatten, waren des Heiles wiirdig nicht so sehr fiir das,
was sie hatten, sondern vielmehr fiir das, was sie durch die Gnade
Christi in der Zukunft haben sollten. Denn der Reat der Erbsiinde

1 R. M. MArTIN, (Euvres de Robert de Melun. Tome II. Questiones [theo-
logice] de epistolis Pauli. [Spicilegium Sacrum Lovaniense. Fasc. 18.] Louvain
(1938) 264. — Zacharias Chrysopolitanus schreibt (In unum ex quatuor. Liber 38
c. 109 — SSL 186, 345) : Vinea autem est ecclesia, quae ab Abel iusto usque ad
ultimum electum quasi tot palmites mittit, quot sanctos profert.

2 In ep. ad Col. q. 6 (SSL 175, 582).

8 St. Omer, Cod. lat. 121 fol. 44 : ... Sic ergo in genere humano videtur
inobedientia Ade plus obfuisse quam profuisse obedientia Christi. Hoc vero videri
non debet fidei Christi considerata virtute, per quam omnes, qui ab initio mundi
fuerunt, usque ad finem mundi salvari poterunt. Per fidem, dico, Verbi incarnati
et ex virgine nati, non solum a Patre geniti. Cuius rei argumentum est et probatio
sufficiens, quod ante incarnationem Verbi illi, qui eam habuerunt, per ipsam salute
digni facti sunt et membra capitis futuri ... '

4 St. Omer, Cod. lat. 121 fol. 70v f.: Nam in ipsum venturum credidit
Abraham et dilexit, in quem nos credimus, postquam venit. Siquidem membrum
erat eiusdem venturi capitis, cuius et nos sumus in celo iam collocati. Verum
quomodo eiusdem capitis membrum fuit Abraham, cuius nos membra sumus
[fol. 71], si ei per fidem et dilectionem non fuit coniunctus ? Nullo denique alio
modo nisi per fidem et dilectionem Christo homini Abraham tanquam membrum
capiti coniunctus esse potuit. In Christum ergo hominem Abraham credidit et
tanquam salvatorem dilexit, licet tempore Abrahe venturus fuerit.



in den frithen Paulinenkommentaren 165

wurde nicht so nachgelassen, daB er iiberhaupt verschwand, sondern so,
daB er bis zu Christus, zu dem sie durch die Beschneidung gehérten,
gehemmt wurde, der ihn dann véllig hinwegnahm und sie seiner Ver-
dienste teilhaftig machte. Wenn sie also Glieder Christi genannt wurden,
dann nicht fiir das, was sie waren, sondern fiir das, was sie in Zukunft
sein sollten 1.

Huco voN St. VIKTOR weill davon, daB unter dem Naturgesetz
schon die Darbringungen und Opfer vermittelst des Glaubens, wie auch
unter dem geschriebenen Gesetz die Beschneidung sowie die Taufe
bewirkten, daB die Menschen von der Erbsiinde oder der Tatsiinde
gerechtfertigt den Gliedern Christi beigezihlt wurden, durch dessen
Glauben und Sakramente sie geheiligt wurden 2.

PeTrUs LoMBARDUS stellt in seinem Psalmenkommentar, ebenso
wie nach ihm PETRUs VON POITIERS in seinen Sentenzen ®, Abel an
den Anfang der Kirche ¢, ja er 1dBt dieselbe einmal in Abel allein reali-
siert gewesen sein® In seinem Paulinenkommentar wirft er sodann
die Frage auf : Da die Kirche von Abel her begann, wie ist der Mensch
Christus Haupt derjenigen, die damals waren ? Seine Antwort geht
dahin : Er ist ihr Haupt, weil er es ist, der nach seiner Gottheit der
Anfang der Kirche, d.i. ihr Griinder ist, da er alle Gerechten, die von
Abel bis zum letzten Gerechten geboren wurden, mit der Kraft der
Gottheit und dem Geschenk seiner Barmherzigkeit erleuchtet hat. Auch

! Fol. 150 : Ad quod potest dici, quia illi, quibus dimittebatur originale
peccatum nec habebant actuale, digni erant salute non solum pro eo, quod habe-
bant, sed potius pro eo, quod habituri erant per gratiam Christi. Reatus enim
originalis peccati non sic dimittebatur, ut omnino nullus esset, sed ut susten-
taretur usque ad Christum, quia eum penitus tolleret et eos meritorum suorum
Participes faceret, ad quem pertinebant per circumcisionem. Unde, si membra
Christi dicerentur, non pro eo, quod erant, sed pro eo, quod futuri erant.

2 De sacramentis legis naturalis et scriptae. Rouen (1648) 415: Per fidem
ergo et oblationes sive sacrificia tunc remissionem peccatorum acceperunt qui-
cumque veterem hominem deponentes, hoc est Adam, membra novi, id est Christi,
facti sunt. Idem namque in illis oblationes et sacrificia fide mediante operabantur,
quod postea sub lege scripta circumcisio aut sub gratia baptismus: videlicet ut
et ipsi ab omni peccato sive originali sive actuali iustificati membra illius compu-
tarentur, cuius fide et sacramentis sanctificabantur.

3 Sententiarum libri quinque. Lib. 4 c.1 (SSL 211, 1137).

4 Commentarius in Psalmos. Zu Ps. 71, 16 (SSL 191, 665) : Civitas Dei
est ecclesia, quae ab Abel incoepit. — Zu Ps. 118, 152 (SSL 191, 1121).

5 Zu Ps. 128, 1 (SSL 191, 1165) : Et hoc « a iuventute mea », scilicet a primo
tempore aetatis ab Abel. Aliquando enim in solo Abel ecclesia erat et expugnata
est a fratre malo et perdito Cain.



166 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

nach der Menschheit kann er Anfang der Kirche genannt werden, weil
diese auf dem Glauben an seine Gottheit als Fundament ruht 1.
PEeTRUS vON PorTIERS hat kein Bedenken, zu sagen, daB vor seiner
Menschwerdung Christus der géttlichen Natur nach, als ihr Urheber
namlich, Haupt der Kirche war 2. Doch hat er auch nichts gegen die
Ansicht einiger, nach der Christus vor seiner Menschwerdung nach
seiner menschlichen Natur Haupt der Kirche gewesen wire, d. h. ihr
Fundament, d. h. der Glaube an seine Menschheit oder Menschwerdung
war das Fundament der Kirche. Darum heiBe es, daB er, seitdem
er Lenker der Kirche war, auch seiner menschlichen Natur nach Haupt
der Kirche war, d. i. das Fundament, auf das sich die Kirche hinsichtlich
des Glaubens an seine Menschheit stiitzte. Denn das, was wir von seiner
Menschheit als vergangen glauben, glaubte man vor seiner Ankunft
als zukiinftig 3. Die Qudstionensammiung des Cod. lat. 964 der Biblio-
thek von Troyes erwihnt dagegen die erste Ansicht nur als diejenige
von guidam, wihrend sie die zweite fiir moglich erklart 4. Die Quiistionen-

1 Collectanea in epistolas D. Pauli. In ep. ad Col. c. 1 (SSL 192, 264) : Sed
cum ecclesia ab Abel coeperit, quomodo homo Christus caput est eorum, qui
tunc fuerunt ? Bene, quia ipse, « qui est principium » ecclesiae secundum divini-
tatem, id est fundator ecclesiae, quia omnes iustos, qui ab Abel usque ad ultimum
iustum generantur, virtute divinitatis et misericordiae suae dono illuminavit.
Secundum humanitatem etiam potest dici principium ecclesiae, quia super fidem
humanitatis eius fundata est.

2 Sententiae. Lib. 4 c. 20 (SSL 211, 1216) : Nam secundum divinam naturam
non est eiusdem naturae cum ecclesia. Unde nec secundum eam est caput
ecclesiae, nisi in alia significatione accipiatur hoc nomen capuf, ut notet auctori-
tatem, non naturae identitatem ; quod videtur testari apostolus dicens : « Christus
est caput viri, caput vero Christi Deus. » Patet ergo, quod Christus non fuit caput
ecclesiae ante incarnationem, nisi in hac significatione sumas illum terminum.

3 Sententiae. Lib. 4 c. 20 (SSL 211, 1217) : Nota, quod a quibusdam non
improbe dicitur Christum ante incarnationem fuisse caput ecclesiae secundum
humanam naturam, id est fundamentum, quod nil aliud est, nisi quam fides
humanitatis vel incarnationis eius erat fundamentum ecclesiae. Unde dicitur,
quod ex quo fuit rector ecclesiae, fuit etiam caput ecclesiae secundum humanam
naturam, scilicet fundamentum, cui innitebatur ecclesia quantum ad fidlem huma-
nitatis. Nam quod credimus de humanitate praeteritum, hoc et ante adventum
credebant futurum.,

% Fol. 141 : Sed instas: Si a tempore Abel Christus non esset homo, quo-
modo secundum quod homo caput ecclesie ? Ideo dicunt quidam, quod secundum
quod homo fuerit caput post nativitatem, ante vero secundum quod Deus.
Responsio : Possumus tamen dicere, quod et antequam esset homo, fuit caput
ecclesie secundum quod homo. Est enim ecclesie caput, secundum quod credidit
eum huma [fol. 141v] natum et ea, que circa humanitatem considerantur, ut
resurrectio, ascensio etc. Hanc autem fidem habuit ecclesia ante tempus nativi-
tatis. Licet enim tunc non esset, tamen credebat futurum. Quod enim et tunc



in den frithen Paulinenkommentaren 167

sammlung des Cod. British Museum Harley. lat. 3855 spricht sich dann
bloB noch fiir die zweite aus 1.

Da Adam weder bloB gut noch blo8 schlecht war, kann in ihn
nach Petrus von Poitiers weder der Anfang der Kirche der Guten,
noch der Anfang der Kirche der Schlechten verlegt werden. Dagegen
sei Abel als der Anfang der Kirche der Guten anzusprechen, weil er
bloB gut war und weil er als Vorbild Christi am Anfang der Welt als
Lammfi gelitten hat und weil er jungfraulich war 2.

Auch die zweite Qudstionensammlung des Cod. Paris. Mazarin.
lat., 1708 stellt sich die Frage, ob Christus vor der Menschwerdung
Haupt der Kirche gewesen ist. Dagegen bringt sie den Einwand, daB
er damals nicht Glied der Kirche und so auch nicht Haupt war. Sie
gibt aber als Antwort : Wird Haupt als Lenker genommen, dann ist
es wahr, daB Christus Haupt der Kirche gewesen ist, weil Christus von
Anfang an die Kirche geleitet hat. Meint man aber mit Haupt ein
Glied, dann ist nicht zuzugeben, daB er Haupt war 3.

Ubrigens werfen Petrus von Poitiers und diese zweite Quéstionen-

esset caput nostrum, non est nisi in hac fide. Fides enim eadem est, licet tempora
mutata. — Ebenso wortlich bei J. B. Pitra, Quaestiones Magistri Odonis Sues-
sionensis. Analecta Novissima Spicilegii Solesmensis. Altera Continuatio. Tom., II.
Paris (1888) 56. Ferner im Cod. British Museum, Harley. lat. 1762 fol. 145.

! Frage 164 (fol. 38) : Ab Abel incepit ecclesia. Ecclesia vero corpus Christi.
Christus autem ecclesie caput. Si ecclesie Christus caput est, aut secundum quod
homo aut secundum quod Deus. Secundum quod homo testatur auctoritas. Sed
ante incarnationem Christus homo non fuit. Si non homo, nec caput ecclesie,
quia secundum quod homo caput ecclesie est. Et si Christus non fuit caput
ecclesie, nec ecclesia corpus Christi erat, quod erroneum est concedere. — Solutio :
Ante incarnationem ecclesia corpus Christi fuit et Christus ecclesie caput secun-
dum quod homo, non dico secundum quod fuit, sed quod futurus erat. In fide
enim incarnandi salvi facti sunt antiqui sicut moderni in fide incarnati. Nam
qui precedebant et qui sequebantur, clamabant Osanna.

? Sententiae. Lib. 4 c. 20 (SSL 211, 12171{.) : Item, primus, qui peccavit,
fuit Adam vel Eva, et cuius peccatum totam humanam naturam corrupit. Ergo
et ipse fuit caput ecclesiae malorum vel nullus ; quod tamen solet attribui Cain.
Eadem ratione, qui bonum operatus est primus et fidem habuit, fuit Adam. Ergo
ipse fuit caput ecclesiae bonorum vel nullus, et tamen solet attribui Abel. Ad hoc
dicendum, quod Adam nec tantum fuit malus nec tantum bonus, et ideo non
solet attribui ei principium ecclesiae ‘bonorum vel malorum ; sed bonorum Abel,
quia tantum bonus fuit et quia figura Christi passus est agnus ab origine mundi
et quia virgo fuit.

% Cod. Paris. Mazarin. lat. 1708 fol. 261v : Queritur, si Christus fuerit capud
€cclesiae ante incarnationem. Videtur, quod non, cum tunc non esset aliquod
membrum ecclesie et ita nec capud. Solutio: Si capud dicatur rector, verum est,
Quod fuit rector ecclesie, quia ab initio rexit ecclesiam. Sicapud dicatur membrum,
non concedimus.



168 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

sammlung auch die Frage auf, ob Christus vor seiner Menschwerdung
Briutigam der Kirche war. Petrus lehnt es ab, weil Christus damals
nicht die gleiche Natur besal, eine Ehe aber nur zwischen zweien der
gleichen Natur statthaben koénne. Wo er aber bei den Propheten als
Briutigam der Synagoge bezeichnet werde, sei dies nur per fransposi-
tionem und metaphorisch zu verstehen 1. Die Quistionensammlung des
Cod. Paris. Mazarin. lat. 1708 dagegen bejaht mit der andern Begriin-
dung, daB einer von der Einwilligung her Briutigam genannt Werde,
Einwilligung aber Sache des Willens sei. Christus aber sei Brautigam
gewesen und habe die Kirche geliebt und ihr zugestimmt vor aller
Schopfung 2. Umgekehrt begann nach PETRUS vOoN CAPuA Christus
-erst in der Menschwerdung Briutigam der Kirche zu sein, weil erst
da die Ehe zwischen ihm und der Kirche geschlossen worden sei 3.

Der Kapuaner steht auch eindeutig dafiir, daB3 Christus bloB seiner
Gottheit, nicht aber der Menschheit nach Haupt, d. i. Lenker und Leiter
der Kirche, wann immer sie frither bestand, und Abels gewesen ist 4,

1 Sententiae. Lib. 4 c. 20 (SSL 211, 1218): Si quaeratur, utrum Christus
sponsus fuerit ecclesiae, antequam esset homo, non dicitur proprie sponsus fuisse,
quia non fuit eiusdem naturae, quod significat coniugium, quod solet contrahi
inter res eiusdem naturae. Si tamen alicubi in prophetis inveniatur nuncupari
sponsus synagogae, ut apud Jeremiam : « Recordatus sum tui miserans adolescen-
tiam tuam et caritatem desponsationis tuae» etc., per transpositionem dicitur
et metaphorice.

%2 Fol. 261y : Item queritur, si fuerit sponsus ecclesie ante incarnationem.
Solutio : Sponsus dicitur a consensu; consensus autem est voluntatum. Sed
Christus fuit sponsus ecclesiamque dilexit et consensit in eam ante omnem
creaturam.

8 Summe (Clm 14508 fol. 53) : Queritur etiam, utrum inceperit esse sponsus
ecclesie. Videtur, quod etiam ante incarnationem fuit sponsus ecclesie. Ysaia
enim in eius persona dicit: tamquam sponso alligavit michi mitram. Quod
dictum est ante incarnationem. — Responsio : Ipse incepit esse sponsus in incar-
natione. Tunc enim tantum contractum est matrimonium inter ipsum et ecclesiam.
Ysaias vero prophetabat loquens de futuro quasi de preterito.

¢ Summe (Clm 14508 fol. 52v) : Secundum quod Deus vero dicitur caput
ecclesie, id est rector et gubernator ecclesie ... Si ergo vere (?) Christus fuit caput
ecclesie, quandocumque ecclesia fuit, et caput Abel saltem secundum divinitatem,
sed non secundum humanitatem. — Wie Petrus von Poitiers (Sententiae, Lib. &
c. 20 — SSL 211, 1216 CD) behandelt er weitere in diesem Zusammenhang
stehende Fragen dialektisch. Man vgl. Summe (Clm 14508 fol. 52v) : Item esto,
quod unus solus sit fidelis. Christus est caput ecclesie. Ergo ecclesia est corpus
eius. Ut fiat sermo tantum de milita[n]ti: ergo ecclesia est. Sed ecclesia est
convocatio fidelium et unus solus fidelis est. Ergo ipse est convocatio- fidelium
[fol. 53]. Ergo est plures fideles. Vel posito, quod nullus fidelis sit : Christus est
caput ecclesie : ergo ecclesia est corpus eius vel caput est sine corpore. — Respon-
sio: Si ponatur, quod unus solus sit fidelis fide virtute, set multi fide informi,



in den frithen Paulinenkommentaren 169

A limine lehnt er es sodann ab, Abel als Haupt der Kirche zu bezeichnen,
sosehr er in ihm, weil er in der Schrift nur als gerecht bezeichnet wird,
den Anfang der Kirche sieht, wie in Kain, von dem nur Ungerechtigkeit
berichtet wird, den Anfang der Kirche der Bdsen. Sollte aber hier
irgendwo der Ausdruck caput fiir Abel oder Kain gebraucht werden,
so sei dieser als principium zu verstehen. Adam dagegen werde weder
Haupt der Kirche der Guten noch der Bésen genannt, weil man von
ihm lese, daB er gerecht und ungerecht war 1.

Die anonyme Summe des Cod. Vat. lat. 10754 hat nichts dagegen,
Abel als Haupt der Guten, oder besser als ihren Anfang zu bezeichnen,
weil er der erste war, der gerecht und nicht ungerecht war — nicht
aber so Adam — und weil von ihm die Kirche gegriindet, d. i. begonnen
wurde. Kain aber werde Anfang der Bésen und der Teufel Anfang und
Haupt der Bésen genannt, nicht weil er der gleichen Natur mit ihnen
wire oder sie regierte, sondern weil er Anfang des Siindigens gewesen
sei und von ihm viele Siinden der Bosen ihren Anfang genommen
hétten 2. ‘

PETRUS CANTOR — der iibrigens betont, da einzig Christus Briuti-
gam der Kirche ist und zwar durch die Bezahlung des Preises fiir die-
selbe® — meint, daB die Kirche zum erstenmal von Christus auf-
genommen worden sei durch die Verbindung der Seelen in der Zeit
Abels, das zweitemal durch die Verbindung der Leiber im SchoB der

concedimus, quod ecclesia est. Nam etiam christiani mali sunt de ecclesia numero
et membra Christi, sed putrida. Sic erat forte tempore Abel, et ideo tunc dicitur
fuisse ecclesia. Si autem ponatur, quod nec fide informi sit aliquis fidelis preter
unum vel quod nullus, non concedemus, quod ecclesia sit. Et ideo Christus non
est caput ecclesie, si tantum de militanti agatur. Non tamen est sine corpore,
quia habet corpus ecclesiam triumphantem.

1 Summe (Clm 14508 fol. 53) : Dicitur autem Abel principium ecclesie bono-
rum et Chaym principium ecclesie malorum, quia iste ita legitur iustus, quod num-
quam legitur iniustus, ille autem ita iniustus, quod numquam iustus. Neuter
tamen est dicendus caput ecclesie. Quod sicubi reperitur, caput accipitur pro
principio. Adam autem non dicitur principium istius vel illius ecclesie, quia caput
legitur fuisse et iustus et iniustus.

2 Fol. 23 : Incepit ergo Christus secundum quod homo esse caput ecclesie,
membrum, sponsus, pars et filius. Unde: ipse et filius ancille tue. Sed Abel
dicitur caput bonorum vel melius principium, quia fuit primus iustus ita, quod
non iniustus, sed non Adam, et quia ab eo fundata fuit, id est inchoata ; et Caym
principium malorum et diabolus dicitur principium et caput malorum, non quod
ipse sit eiusdem nature cum eis nec eos regit, sed quia fuit principium peccandi
et ab eo procedunt multa peccata malorum,

$ Paulinenkommentar. Zu 2 Kor. 11, 2 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. 194) :
Responsio : quia solus Christus sponsus est ecclesie pretii solutione pro ipsa.



170 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Jungfrau, da er in ihr die Teilnahme an unserer Sterblichkeit an-
genommen hitte 1. Abel nennt er — wie schon Petrus von Poitiers —
Anfang der Kirche wegen seiner Unschuld, wegen seines Martyriums 2
und wegen seiner Jungfraulichkeit 3.

Die ersten anonymen Qudstionen des Cod. British Museum Royal 9
E XII, die nichts dagegen haben, daB mit Adam, weil er der erste
Glaubige war, die Kirche zu sein begonnen hitte, verlegen unter einer
anderen Riicksicht — so sagen sie — den Anfang in Abel, weil er eine
groBere Anzahl von Stinden der Kirche reprisentierte als Adam, den
der praelatio, der virginitas und des martyrium, und weil er im Gegen-
satz zu Adam, der bloB der erste Gerechtfertigte war, als erster

! Psalmenkommentar. Zu Ps. 17, 17 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. :14v) :
Prima susceptio ecclesie a Christo facta est per coniunctionem animarum in
tempore Abel; secunda per coniunctionem corporum in utero virginis, cum in
ea suscepit participium nostre mortalitatis. Tertiam susceptionem adhuc ex-
pectamus, scilicet traductionem sponse in domum sponsi, que erit in futuro,
quando suscipiet Jerusalem auream et gemmatam sibi viro suo, — .Man vgl. auch
den Canticakommentar. Zu Cant. 1, 1 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 178 fol. 41v) :
Hoc matrimonium et coniugium Christi et ecclesie initiatum fuit in Abel per
desponsationem et permissionem futurarum nuptiarum. Consummatum fuit in
incarnatione Christi, quando Verbum caro factum est. Unde et vocatus Jhesus
ad nuptias. Ratum erit a futuro, quando a sponso non poterimus ullo modo separari,
quando intrabimus cum eo ad nuptias, quando nemo nos separare poterit a cari-
tate, que est in Christo Jhesu. :

? Summa Abel (Briigge, Stadtbibliothek, Cod. lat. 228 fol. 87) : Abel dicitur
principium ecclesie propter innocentiam — unde Christus perhibet testimonium
dicens : a sanguine Abel iusti etc. — propter martirium — unde agnus occisus
est ab origine mundi. — Unter Hinzufiigung der castitas : ... quia non fecit semen
super terram ; nec enim legitur uxorem habuisse vel liberos, findet sich dies
wortlich auch in den Distinctiones Psalterii des Petrus von Poitiers (Cod. Paris.
Nat. lat. 14423 fol. 9v). Ohne diesen Zusatz gibt es ebenfalls im Wortlaut gleich
Magister Martinus (Cod. Paris. Nat. lat. 14526 fol. 128).

3 Summa Abel (Briigge, Stadtbibliothek, Cod. lat. 228 fol. 95) : Ecclesia
dicitur incepisse ab Abel : quia iustus legitur non iustificatus. Non enim legitur
perpetrasse peccatum — quia martirium primus sustinuit et in sanguine martirum
dicitur fundata ecclesia — quia virgo fuit prefigurans agnum sine macula. Unde
agnus occisus est ab origine mundi. — Dies findet sich wortlich in den Distinctiones
Psalterii des Petrus von Poitiers, wo noch hinzugefiigt wird : Similiter civitas
malorum incepit non ab Adam, sed a Cahym, qui primus peccavit post obsti-
nationem ; vel ideo non ponimus Adam initium vel boni vel mali, quamvis et
bonus fuerit et malus, quia enumeramus ipsum truncum sicut nec in consanguini-
tate (Cod. Paris. Nat. lat. 14423 fol. 16). — Uber das Verhiltnis der Summa Abel
zu den Distinctiones Psalterii des Petrus von Poitiers vgl. man PH. S. MOORE,
The works of Peter of Poitiers, Master in Theology and chancellor of Paris
(1193-1205). Washington, D. C. (1936) 92-96. Auch bei Magister Martinus findet
sich die eben gebrachte Stelle der Summa Abel ohne den Zusatz des Petrus von
Poitiers (Cod. Paris. Nat. lat. 14526 fol. 128).



in den frithen Paulinenkommentaren 171

Gerechter, von dem man keine Siinde liest, zu bezeichnen wire 1. Da-
bei hilt der Verfasser dafiir, daB vor der Menschwerdung die Glieder
ohne Haupt waren oder doch ihr Haupt bloB in der Hoffnung besessen
haben 2. '

Wo sich STEPHAN LANGTON die Frage vorlegt, warum die Kirche
mit Abel anfing und nicht mit Adam, verweist er in der Antwort dar-
auf, daB, hitte sie mit Adam begonnen, sie zeitweise zu sein aufgehort
hitte, dann niamlich, als Adam siindigte, wiahrend doch die Kirche,
seit sie begonnen hat, zu sein weder aufgehort hat noch aufhéren wird ?;

1 Fol. 3 : Item, fuit caput ecclesie, quando Adam fuit. Ergo ecclesia in-
cepit esse ab Adam. Sed dicit auctoritas, quod incepit esse ab Abel. Dicimus,
quod ecclesia incepit esse ab Adam, incepit esse ab Abel, sed diversis respectibus.
Incepit esse ab Adam, quia Adam fuit primus fidelis. Dicitur etiam incepisse
ab Abel, quod ipse representat plures ecclesie status quam Adam, scilicet statum
prelationis, quia ipse fuit pastor; et statum virginitatis, quia fuit virgo; et
statum martirii, quia fuit martir. Et quia ipse fuit primus iustus — eius enim
peccatum non legitur, Adam autem primus iustificatus. — Auch hier sind noch
weitere Einzelfragen behandelt. Man vgl. fol. 8 : Item, quando solus Adam erat,
Christus erat capud ecclesie : ergo capud fidelium. Ergo tunc erant fideles. Dici-
mus, quod prima propositio est falsa nec est admittenda in conflictu et tamen
potest concedi. Instantia : Iste sunt ruine edificiorum : ergo aliqua sunt edificia. . .
Item, posito, quod unus solus sit iustus, ecclesia est unus solus homo. Et hoc
non solet dici. Immo ecclesia est fidelium congregatio. Dicimus, quod hoc posito
non est ecclesia, sicut nullus (!) homo est capitulum. Item, posito, quod nullus
fidelis sit, quomodo exponetur, quod dicitur totus Christus in psalmo hoc:
Domine, quid multiplicati sunt, qui tribulant me. Si dicitur hoc de ecclesia trium-
phante, falsum est, quia nullus in ea affligitur. Dicimus, quod iste psalmus non
exponitur modo in persona alicuius.

? Fol. 3v : Item, auctoritas: Membra prius fuerunt et venerunt ad ortum,
quam capud prodiret in lucem. Accipiatur, secundum quod capud et membra
sunt relativa, scilicet pro nature conformitate. Ideo membra sunt: et capud
[fol. 3v] et membra sunt relativa : ergo capud est. Quod est falsum, posito, quod
Christus nondum sit incarnatus. Dicimus, quod membra sunt et non habent
capud. Vel dicatur, quod habent capud in spe.

3 Man vgl. hier auch GAUFRID VON PoITiERs, Summe (Briigge, Cod. lat. 220
fol. 74v) : Item, dicit Scriptura, quod ecclesia incepit esse ab Abel. Et dicunt
sancti doctores, quod ideo dicitur incepisse ab Abel, quoniam haberet pro incon-
venienti, quod ecclesia desineret esse, quod procul dubio oporteret concedere,
si diceret, quod ecclesia incepit ab Adam. Sed hoc idem inconveniens accideret
Scripture, si ecclesia desineret esse. Sed impossibile est, quod inconveniens accidat
Scripture. Ergo impossibile est, quod ecclesia desinat esse. — Eine Glosse am
unteren Rand einer Qudistion Langtons im Cod. Paris. Nat. lat. 16385 fol. 85v
schreibt u. a.: Item, Adam fuit fidelis aliquando. Ergo fuit de numero fidelium.
Ergo fuit membrum ecclesie. Ergo tunc fuit ecclesia. Non ergo incepit ab Abel.
Item, dicit Methodius, quod anno quinto X°, postquam eiecti sunt Adam et Eva
de paradiso, natus est Chain. Ergo, cum statim post peccatum penituerit, fuit
in caritate et Eva similiter. Ergo erant membra ecclesie. Ergo ecclesia erat. Ergo
inceperat ante Abel. Abel enim, sicut dicit Methodius, XV annis post Chain

Divus Thomas ' 12



172 : Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

denn seit Abel gab es zu jeder Zeit einige Gute!l. Einen andern
Grund fiir die gleiche Tatsache erblickt Langton darin, daB Abel Hirte,
jungfraulich und Martyr war und da praelatio, virginitas und martyrium
vor allem in der Kirche privilegiert seien, habe diese auch zu Recht
mit Abel begonnen. Und schlieBlich sei Abel von allen Gerechten
als erster gestorben 2. Die civitas mala wieder beginne nicht mit Adam,
sondern mit Kain, weil Adam zwar bos, aber nicht verworfen und
bis zum End bos gewesen sei, wie Kain 3. Entschieden nennt dann
Langton Christus den Menschen Hawupt der Kirche, weil alle von Abel
bis zum letzten Gerechten explicite oder implicite geglaubt hitten,
daB er seiner Menschheit nach Haupt sein wiirde *. Daneben bringt
sein Paulinenkommentar im Cod. Paris. Nat. lat. 14443 zur Begriindung
auch noch den Vergleich mit der Geburt, bei der manchmal die Glieder
eher als das Haupt erscheinen 8. Sosehr auch in den einzelnen bekannten

natus est et multi potuerunt (?) [vielleicht provenerunt] ab Adam sancti, qui fuerunt
membra ecclesie.

1 Bis hieher findet sich der Text auch in den Quistionen Langtons im Cod.
Paris. Nat. lat. 14556 fol. 2382 und im Cod. Paris. Nat. lat. 16385, Schmutzblatt.

2 Paulinenkommentar. Zu Col. 1 (Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter,
Cod. a X 19 Seite 164 und Cod. Paris. Nat. lat. 14443 fol. 381v) : Sed, quare potius
incepit ecclesia ab Abel quam ab Adam, Ideo scilicet, quia, si ab Adam, quando-
que desiisset esse, scilicet quando Adam peccavit. Sed ecclesia, ex quo incepit
esse, nec desiit nec desinet esse. Ex quo enim Abel fuit, semper aliqui boni
fuerunt. Nota, quod Abel pastor fuit, virgo et martir, que tria, scilicet prelatio,
virginitas, martirium precipue in ecclesia sunt privilegiata, que ideo recte ab
Abel incepit. Preterea Abel omnibus iustis prior obiit. — Man vgl. dies auch
in den Quistionen des Cod. Paris. Nat. lat. 16385, Schmutzblatt. v

8 Paulinenkommentar, zu Col. 1 (Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter,
Cod. a X 19 Seite 161 und Cod. Paris. Nat. lat. 14443 fol. 381v) : Sed, cum Adam
fuerit malus, quare mala civitas non incepit esse ab eo potius quam a Chain.
Ideo scilicet, quia, licet fuerit malus, non tamen reprobus nec finaliter malus
sicut Chain. Hoc patet in questione. — Die Quéstion, auf die hier Bezug genommen
wird, findet sich im Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 238v.

¢ Paulinenkommentar, zu Col. 1 (Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter,
Cod. a X 19 Seite 161) : Si universo populo omnium sanctorum tanquam uni
corpori fide caput est homo Christus, quos omnes ab Abel usque ad ultimum iustum
sapientia Dei illuminat, quia omnes explicite vel implicite credebant eum futurum
caput secundum humanitatem. — Noch auf der gleichen Seite der Salzburger
Handschrift und im Cod. Paris. Nat. lat. 14443 fol. 382v heiit es zu Col. 1: Et
dicitur Christus fuisse secundum quod homo capud eorum, qui fuerunt ab Abel,
quia omnes credebant eum futurum capud secundum humanam naturam.

5 Fol. 381v : Sed, cum Christus secundum quod homo fuerit caput universo
populo omnium sanctorum, sicut hic dicit glosa: ergo secundum quod homo
fuit caput ipsius Abel: ergo quando Abel erat aut quando non erat. Si quando
Abel erat, simus in illo tempore. Filius Dei secundum quod homo est caput Abel.
Ergo Filius Dei est homo, quia hoc nomen caput presentialiter predicat aliquid



in den frithen Paulinenkommentaren 173

Langton’schen Quistionengruppen die Texte untereinander und von
demjenigen des Paulinenkommentars des Cod. Paris. Nat. lat. 14443 bei
Behandlung dieser Frage Verschiedenheiten aufweisen, in der Sache, im
Gedankengang sowie in der ganzen Art, wie sie sich in Einzelfragen, deren
Katalog ihnen gemeinsam ist, vertiefen, stehen sie eng beieinander !.

creatum de Filio Dei. Ergo secundum hanc significationem : Si [Ms. hat sed]
Filius Dei est caput, ipse est homo. Sed non est homo. Ergo nec caput. Si vero
Christus non fuit caput Abel, quando Abel erat, sed post: ergo membrum pre-
cessit caput. Item, videtur, quod Christus fuit caput Abel, quando Abel erat,
non tamen tunc homo, sicut tunc erat predestinatus, non tamen homo. Et tamen
hec dictio predestinatus dicitur de Christo, secundum quod est homo, sicut hoc
nomen caput. Sed non est simile, quia hec dictio predestinatus ratione huius
prepositionis pre notat quandam precessionem. Preterea hec dictio predestinatus
potest esse principium et secundum hoc nichil copulat. Vel potest esse nomen
et secundum hoc copulat. Et secundum hoc, sicut Christus non fuit caput ante-
quam esset homo, sic nec predestinatus. Fuit ergo Abel, antequam Christus
secundum quod homo esset caput, et ita membrum precessit caput, sicut in partu
quandoque prius apparent membra quam caput. Sed, cum ad hoc, quod sit vera :
Filius Dei est caput Abel, oporteat, quod Filius Dei sit homo sumpto hoc nomine
caput, secundum quod dicitur de Christo homine, quare non similiter oportet,
quod Abel sit ? Ideo scilicet, quia caput et corpus sunt correlativa. Unde
oportet, quod hoc nomen caput aliquid supponat et copulet sive accidens respectu
corporis sui, scilicet ecclesie. Et sicut ad hoc, quod caput humanum sit, oportet,
quod corpus ejus sit, non quod omnia membra corporis, ita et de capite et corpore
spirituali. Non enim oportet, quod omnia membra corporis spiritualis sint.
Dicitur autem Christus secundum quod homo caput Abel ideo, quia per fidem
humanitatis, quam Abel habuit, est salvatus.

1 Quistionen des Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 238v: Item, secundum
hoc, quod Christus fuit caput universo populo omnium sanctorum, sicut dicit
glosa super epistolam ad Colos. Ergo secundum hoc fuit capud ipsius Abel,
quando Abel erat. Sed post fuit, quando non erat. Ergo membrum precessit
capud. Item videtur, quod, sicut Christus fuit predestinatus, antequam esset
homo, et tamen hoc nomen homo predestinatus dicitur de Christo secundum quod
homo, sic hoc nomen capud. Ita videtur, quod Christus fuerit capud Abel, quando
Abel erat, non tamen Christus erat tunc homo. Sed non est simile, quia hec dictio
predestinatus ratione huius dictionis pre notat quandam precessionem. Preterea,
hec dicto predestinatus potest esse participium et secundum hoc nichil copulat.
Vel potest esse nomen et secundum hoc copulat. Et secundum hoc sicut Christus
non fuit capud, antequam esset homo, ita non fuit predestinatus. Ergo Abel
fuit, antequam Christus secundum quod homo esset capud et ita membrum pre-
cessit capud, sicut in partu quandoque prius apparent membra quam capud.
Sed, cum adhuc hec sit vera: filius Dei est caput Abel, et oporteat, quod filius
sit homo sumpto hoc homine capud, secundum quod dicitur de Christo secundum
quod homo, quare non oporteat similiter, quod Abel sit, ideo scilicet, quia capud
et membra sunt correlativa. Unde oportet, quod hoc nomen capud supponat
aliquid et copulet suum accidens respectu corporis sui, scilicet ecclesie. Et sicut
ad hoc, quod capud humanum sit, oportet, quod corpus eius sit, non [Ms. hat
et ideo] tamen, quod omnia membra corporis, ita et de capite et corpore spiri-
tuali non valet (?), quod omnia membra corporis spiritualis sint. Dicitur autem



174 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Christus ist nach Langton aber auch seiner Gottheit nach Haupt,
d. i. Griinder und Schopfer der Kirche derjenigen, die vor ihm waren.
Waire er nicht seiner Gottheit nach ihr Beginn, dann wére er ihr Haupt
auch nicht seiner Menschheit nach, genau so wie er auch nicht Mittler
seiner Menschheit nach ware, wenn er nicht Gott wire 1.

Christus secundum quod homo capud Abel, quia scilicet per fidem humanitatis,
quam Abel habuit, est salvatus. — Cod. Paris. Nat. 16385 fol. 85v: Item,
Christus est caput sanctorum, qui fuerunt ab Abel. Ita dicitur ad Col. Et hoc
secundum quod homo. Ergo quando Abel fuit, Christus caput Abel secundum
quod homo. Simile in evangelio (!) Johannis glosa : Corpus ecclesie est in pre-
destinatis, in vocatis, in glorificatis. Ergo corpus ecclesie est in hiis, qui adhuc
non sunt. Responsio : Quando Abel fuit, non fuit Christus caput Abel secundum
quod homo. Sed quando incarnatus est, Christus incepit esse caput Abel et tunc
fuit caput Abel. Contra: Filius Dei fuit predestinatus, antequam esset homo.
Eadem ratione fuit caput ecclesie, antequam esset homo. Responsio: Secundum
quod predestinatus est nomen, nec secundum quod Deus nec secundum quod
homo fuit filius Dei predestinatus, antequam esset, quia hoc nomen predesti-
natus copulat, et illud, quod copulat, non infuit Christo, antequam esset homo.
Sed secundum quod participium, vera. Sed secundum hoc nichil copulat, sicut
cum dicitur : laudatur Cesar : hec vera. Sed hec falsa : Cesar est talis. — Auf
einem Schmutzblatt des gleichen Cod. Paris. Nat. lat. 16385 liest man noch :
Item, dicit glosa ibidem, quod Christus secundum quod homo caput sit universo
populo sanctorum : ergo et Abel. Ergo antequam Abel erat, aut quando non erat.
Si, quando erat, simus in illo tempore : Filius Dei secundum quod homo est caput
Abel : Ergo Filius Dei est homo. Et bene proceditur, quia hoc nomen caput ibi (?)
tantum presentialiter predicat de Filio Dei. Si, quando non erat, membrum pre-
cessit caput. Item videtur, quod, quando Abel erat, quia, cum dicitur : Filius
Dei predestinatus est secundum quod homo, non sequitur, quod sit homo.
Eadem ratione, si est caput Abel secundum quod homo, non sequitur, quod sit
homo. Dicimus, quod non est simile, quia secundum quod hec est vera in
tempore Abel : Christus predestinatus est secundum quod homo, hoc nomen prede-
stinatus ibi (?) temporaliter sumitur ; sed est falsa, scilicet, si hec vox predestinatus
teneretur nominaliter. — Ad hoc, quod dicunt, quod membrum precessit caput,
non est inconveniens, sicut videmus quandoque in partu, quod aliquod membrum
prius apparet quam caput. — Item ex hac: Christus est caput Abel, sequitur,
quod Christus sit homo, eadem ratione sequitur, quod Abel sit. Videtur enim
locus esse a relativis. Sed non est. Caput autem et membra sunt correlativa,
caput dico humanum. Unde oportet, quod hoc nomen caput copulet suum acci-
dens et supponat respectu corporis sui, scilicet ecclesie. Et ad hoc, quod corpus
humanum est, oportet, quod caput eius sit, non tamen, quod omnia ejus membra
sint, ita de corpore et capite spirituali. Dicitur autem Christus secundum quod
homo caput Abel, quia per filem humanitatis, quam Abel habuit, est salvatus.

! Paulinenkommentar. Zu Col. 1 (Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter,
Cod. a X 19 Seite 161 und Cod. Paris. Nat. lat. 14443 fol. 382v) : « Quomodo homo
Christus est capud eorum, qui tunc fuerunt. Bene, quia ipse est principium
ecclesie secundum divinitatem, id est fundator », scilicet conditor et creator.
Certe ratio nulla videtur esse ; nam quomodo per hoc, quod Christus est princi-
pium ecclesie secundum auctoritatem [Cod. Paris. Nat. lat. 14443 schreibt : divini-
tatem], ostenditur, quod ipse fuerit bene secundum quod homo capud eorum,



in den frithen Paulinenkommentaren 175

SchlieBlich sei noch auf eine Qudstion des Cod. lat. 434 der Biblio-
thek von Douai hingewiesen, die zur Widerlegung der Behauptung,
daB3 das Haupt eher gebildet sein miisse als die Glieder, eine Augustinus
De catechizandis rudibus zugeschriebene Sentenz bringt, nach der ja
auch bei der Geburt Jakobs zuerst die Hand zum Vorschein gekommen
seil, Weil zudem Abel nur an der Gnade und nicht an der Siinde teil
gehabt hdtte — Adam aber an beidem — heiBe es, daB die Kirche
eher mit Abel als mit Adam begonnen hitte 2.

Dies geniige zu dieser Frage. In ihr zeigt sich offenkundig noch
immer wenig Bewegung um die beiden feststehenden Punkte, daB
Abel der Anfang, Christus das Haupt auch der alttestamentlichen’
Kirche ist. Schwaches Interesse regt sich dort, wo es darum geht,
ob Christus als Gott oder als Mensch Haupt der vor seiner Mensch-
werdung bestehenden Kirche gewesen ist. Aber selbst bei Langton,
der sich eingehender damit beschéftigt, geht es nicht {iber dialektische

Losungen hinaus.

Taufe und mystischer Leib

Wie eine auBler jedem Zweifel stehende Tatsache wird sodann die
Lehre von der Eingliederung in den geheimnisvollen Leib durch die

Taufe behandelt.
- Ganz allgemein statuiert RaBanus MAurus, daB man durch die
Gnade der Leib Christi wird 3. Ps. PrimasIus sagt sodann ausdriicklich,

qui ab Abel fuerunt. Dicimus, quod ratio ista est satis bona, que consistit in
hoc, quod, nisi Christus esset principium secundum deitatem, non esset capud
secundum quod homo, sicut, cum sit mediator secundum quod homo, non tamen
posset esse mediator, nisi esset Deus.

11 fol. 98v: Item, prius debet formari capud quam membrum. Ergo
Christus non fuit capud eorum, qui precesserunt incarnationem. Item, Augustinus
in libro de chatezizandis rudibus: Sicut Jacob, priusquam nasceretur, misit
manum ex utero, qua pedem prenascentis teneret, deinde utique secutum est
capud, deinceps cetera membra, sed capud tam cum hac quam cum illa dignitate
precessit, licet tempore subsequeretur, sic Christus mediator Dei et hominum,
antequam appareret in carne, premisit in prophetis et patriarchis manum suam.

2 I fol. 98v : Item, glosa Col. I: Universo populo omnium sanctorum tan-
quam uni corpori capud est homo Christus, quos omnes ab Abel usque ad ultimum
iustum sapientia Dei illuminat, etiam plenius fuit in Christo. Et ita videtur,
quod Adam non fuerit de corpore Christi. Contra: Adam fuit primus credens.
Sed dicendum, quod Adam fuit particeps peccati et gratie, sed Abel gratie, non
peccati. Et ideo potius ab Abel dicitur ecclesia incepisse quam ab Adam.

3 Enarrationes in epistolas Pauli. Lib. 28. In ep. ad Hebr. c. 10 (SSL 112,
785) : Factus est per gratiam corpus Christi et seipsum facit corpus diaboli ...



176 ' Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

daf man durch die Taufe zum Glied Christi gemacht wird !, so daB,
wer immer getauft ist, mag er Wahrheit reden oder Liige, was immer
er tut, es in Christus tut, dessen Glied er ist 2. Bei SEDULIUS ScoTus
finden sich Wendungen wie : Ihr seid jetzt ein Leib geworden durch
den Tod Christi 3 ; durch die Taufe wird man dem Leib Christi bei-
gefiigt ® ; durch sie wird man als Glied Christi mit Christus gekreuzigt ¢ ;
ist so der Siinde entfremdet und erstorben, so daB man kaum siindigen
kann ¢, und wird in Christus leben, d. h. in Weisheit, in Friede, in
Gerechitigkeit, in Heiligkeit, was alles Christus ist 7. Sedulius denkt
allem Anschein nach an einen psychologischen Zusammenhang zwi-
schen Taufe, Vermeidung der Siinde und Leben in Tugend 8. Und so
kann man auch verstehen, daB bei ihm die Glieder mit den Gerechten
gleichgesetzt werden ?.

Auch Hamvo weist da;auf hin, daB wir dazu getauft worden sind,

! Commentaria in epistolas Pauli. In ep. ad Gal. c. 3 (SSL 68, 593) : Qui-
cumque enim in Christo baptizati estis, Christum induistis. Filium Dei induti
et toti eius membra per baptismi sanctificationem effecti filii Dei sitis necesse
est.

2 In ep. ad Rom. c. 9 (SSL 68, 467) : « In Christo mentior.» Quicunque
ergo baptizatus est, aut veritatem dicit aut mendacium, quidquid facit, in Christo
facit, cuius est membrum. .

3 In ep. ad Rom. c. 15 (SSL 68, 502) : Nunc tamen unum corpus estis effecti
per mortem Christi.

¢ Zu Rom. 15, 9 (SSL 103, 122) : Christus autem in gentibus confitetur eos
misericordiam consecutos, quia et ipsi sunt in corpore eius per baptismum.

8 Zu Rom. 6, 6 (SSL 103, 60) : Per baptismum cum Christo te crucifixum
intellige, qui membrum de corpore eius factus es.

¢ Ebenda (SSL 103, 60) : In cruce autem auctor peccati, id est diabolus
destructus est. Qui enim mortuus est, iustificatus est a peccato, hoc est alienus
est a peccato ; mortuus enim omnino non peccat : ita et qui natus de Deo est, non
peccat ; crucifixus enim omnibus membris dolore occupatis peccare vix poterit.

7 Zu Rom. 6, 11 (SSL 103, 61) : « Viventes autem Deo in Christo Jesu v,
non mihi videtur otiosum. Simile enim puto esse viventes Deo in sapientia, in
pace, in iustitia, in sanctificatione, quae omnia Christus est. In his ergo vivere
Deo hoc est in Christo Jesu.

8 Zu Rom. 6, 11 (SSL‘103, 60) : Non sine causa autem dixit: « existimate
vos mortuos esse peccato» quod melius quidem in graeco habetur: cogitate
vos mortuos esse peccato, Res enim, de qua sermo est, in cogitatione consistit,
quia huiusmodi mors non in effectu, sed in cogitatione habenda est. Qui enim
cogitet vel existimet apud semetipsum mortuum se esse peccato, verbi gratia,
si concupiscentia mulieris trahat, si argenti, si auri, si praedii cupiditas pulset,
et ponam in corde meo, quod mortuus sim cum Christo et de morte cogitem, ex-
stinguitur continuo concupiscentia et effugatur peccatum,

% Zu Eph. &, 16 (SSL 103, 204) : « Ex quo totum corpus compactum » singulis
membris, id est iustis quibuslibet.



in den frithen Paulinenkommentaren 177

daB wir ein Leib mit unserm Haupt Christus seien 1. Nach HERVAEUS
voN BoURG-DIEU sind wir zu einem Leib getauft, d. h. durch die Taufe
sind wir durch den Glauben in einen Leib Christi hingefithrt worden,
so daB wir von da an alle eins sind wie jene, deren ein Leib und eine
Seele war? Auch wir werden, da wir Glieder werden, im Heiligen
Geist durch die Taufe gerechtfertigt 3. Hervaeus versucht auch dar-
zutun, wie Taufe und Glaube einander bei der Einkorperung zugeord-
net sind, da er sagt, daB wir durch den Glauben, den wir in der Taufe
empfangen haben, in Christus sind, d.h. Glieder Christi geworden sind 4.

Die in der Nihe des Ps. Bruno stehenden Glosule Glosularum
deuten das Getauftsein zu einem Leib damit : durch den Glauben und
die Abwaschung der Taufe sind wir in den einen Leib Christi hingefiihrt
worden, welche Hinfithrung nicht aus uns, sondern im Heiligen Geist
und in der Aufnahme des gleichen Geistes geschah, was uns alle ein-
miitig machte, wie der eine Geist des menschlichen Korpers alle Glieder
gleichen Willens macht 5.

GILBERT DE LA PORREE verdanken wir die Darstellung: Da ihr
getauft seid, habt ihr Christus, d.i. die Gestalt Christi und seinen
Namen angezogen. Denn auch in der Einheit der Geheimnisse mit
dem Geist besteht der Grund fiir diese Einheit. Darum unterstellt
er : « Denn wir alle, Juden oder Heiden, Knechte oder Freie, sind in

1 Expositio in epistolas S. Pauli. In ep. 1 ad Cor. 12, 13 (SSL 117, 578 {.) :
« Omnes nos in unum corpus baptizati sumus», id est ad hoc baptizati sumus,
ut essemus unum corpus cum capite nostro Christo. — Nebenbei bemerkt, bringt
Alger von Liittich die Sentenz: Ad hoc baptismus valet, ut baptizati Christo
incorporentur, ut membra eius consepeliantur et oblati per sacramentum karita-
temque fidelium reconcilientur Deo, ut in eo vivi, salvi, liberati, redempti, illu-
minati fiant. (Cod. Vat. lat. 4361 fol. 101).

? Commentaria in epistolas Divi Pauli. In ep. 1 ad Cor. c. 12 (SSL 181, 945) :

. « baptizati sumus in unum corpus», id est baptismatis ablutione per fidem
deducti sumus in unum Christi corpus, ut amodo simus omnes unum sicut illi,
quorum erat cor unum et anima una. _ .

8 In ep. 1 ad Tim.c. 3 (SSL 181, 1425) : Nos quoque dum membra efficimur,
in Spiritu Sancto per baptismum iustificamur.

4 In ep. ad Gal. c. 3 (SSL 181, 1162) : ... filii estis per fidem existentes
«in Christo Jesu », id est facti membra Christi et participes innocentiae et sancti-
tatis eius, et ita digni possidere filiorum haereditatem. Et vere estis in Christo
per fidem, quam suscepistis in baptismo.

8 In ep. 1 ad Cor. c. 12 (Pommersfelden, Cod. 199/2817 fol. 57v) :" Nos, in-
quam, omnes nunc baptizati sumus in unum corpus, id est per fidem et baptismi
ablutionem deducti sumus in unum corpus Christi, que deductio non fuit ex nobis,
sed in Spiritu Sancto et in susceptione eiusdem Spiritus, quod omnes nos unanimes
efficit sicut unus spiritus humani corporis omnia membra ipsius eiusdem reddit
voluntatis.



178 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

einem Geist getauft zu einem Leib», nimlich auf daB wir erkennen,
daB ein Leib ist, der Christus genannt wird 1.

H. Weisweiler hat sodann bereits gezeigt, daB wir nach Huco
VON ST. VIKTOR im Sakrament durch die Taufe Christus vereint, durch
den Leib und das Blut Christi belebt werden ; und daB3 wir durch die
Taufe Glieder Christi, durch seinen Leib der Belebung teilhaftig wer-
den2. Er tut dazu noch dar, wie die zwei Wege der Einkérperung,
der subjektive und der objektive, von Christus nicht véllig getrennt
gedacht sind, sondern sich gegenseitig ergdnzen sollen 3.

Der LoMBARDE beschrinkt sich, wie schon vor ihm der zur Schule
des Radulph von Laon gehorige Paulinenkommentar des Cod. Paris. Nat.
lat. 6567 4 auf die Vermerkung der Tatsache der Eingliederung durch die
Taufe 5. Dieselbe ist nach ROBERT COURSON so innig mit dem Empfang
der Taufe verkniipft, daB ein Heide, der wider seinen Willen getauft
wird, dadurch #umero, wenn auch nicht merito zur Kirche gehorte 8,

Zu dem, was die Taufe einem Erwachsenen, der durch hin-
reichende Contrition schon gereinigt ist, mitteilt, zihlt die Ps. POITIERS-
Glosse u. a. die communio superne, id est christiane societatis, die darin

1 Zu 1 Kor. 12 (Leipzig, Universitdtsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 49) : Unde
alibi : Quotquot baptizati estis, Christum, id est formam Christi et nomen in-
duistis. Nam et in unitate sacramentorum cum Spiritu huius unitatis ratio con-
stat. Unde supponit: « Etenim omnes vos, scilicet sive iudei sive gentiles sive
servi sive liberi in uno sumus Spiritu baptizati in unum corpus », scilicet ut per
hoc, quod Spiritus unus est et bapti[fol. 49v]smus unus (!), intelligamus nos esse
unum corpus, quod dicitur « Christus ».

? De sacramentis christianae fidei. Lib. 2 p. 2 c. 1. Rouen (1648) 606. Man
vgl. auch Lib. 2 p. 5 c¢. 1. Rouen (1648) 619 : Quasi enim primum sacramentum
in baptismo cognoscitur, per quod fideles omnes inter membra corporis Christi
per regenerationis novae gratiam computentur.

8 H. WEeisweILER, Die Wirksamkeit der Sakramente nach Hugo von
St. Viktor. Freiburg i. Br. (1932) 98 ff.

4 Zu Rom. (fol. 45) : ... «baptizati» sumus in unum corpus, id est per
fidem [fol. 45v] et baptismi ablutionem deducti sumus in unum corpus Christi.

8 Commentarium in Psalmos. Zu Ps. 34, 29 (SSL 191, 356) : Quo signifi-
catur corpus impiorum, cuius malitiae caracterem sancti praedicatores confundunt
igne coelesti et per aquam baptismi mundatum in societatem ecclesiae traiiciunt.
— Man vgl. auch zu Ps. 130, 4 (SSL 191, 1172). — Collectanea in epistolas Divi
Pauli. In ep. ad Rom. c. 5 (SSL 191, 1388) : Nam et Christum imitantur sancti
ad sequendum iustitiam. Sed praeter hanc imitationem gratia eius illuminationem
iustificationemque nostram etiam intrinsecus operatur, quae etiam baptizatos
parvulos suo inserit corpori, qui nondum valent aliquem imitari.

¢ Summe (Briigge, Stadtbibliothek, Cod. lat. 247 fol. 103v) : De pagano,
qui invite baptizatur, dicimus, quod ipse efficitur de ecclesia numero, quamvis
non merito, et ideo censura ecclesiastica potest coherceri, sicut et alii mali de
ecclesia.



in den frithen Paulinenkommentaren 179

besteht, daB der Betreffende, wenn er nach der Taufe stirbt, im Fried-
hof beerdigt wird, die Totenmesse fiir ihn gesungen wird, er zur Teil-
nahme an den Sakramenten zugelassen wird und er zu den heiligen
Ordines und Wiirden beférdert wird, was vorher nicht der Fall war 1.
Teilweise wortlich {ibernimmt diese Ausfithrungen die in der Nahe des
Pripositinus und Simon von Tournai, aber auch der Ps. Poitiers-Glosse
stehende Summe des Cod. Vat. lat. 10754 2, sowie auch der Sentenzen-
kommentar des HuGco A S. CHARO 3.

Lang vor diesen hat schon ROBERT vON MELUN dargetan, daB
man Glied des Leibes, dessen Haupt Christus ist, wird durch das
Sakrament der Taufe und das Blut seines Leidens. Man kénne aber
Glied dieses Leibes nur werden, wenn man mit dem Leib dasselbe Haupt
habe, nimlich Christus, aus dessen Verdienst man ihm durch Neuheit
gleichférmig werde, wenn man unter Ablegung des alten Menschen im
Bad der heiligen Quelle weiBer als Schnee werde . Die Taufe habe
die gleiche Wirksamkeit in den Kindern und in den Erwachsenen, d. h.
sie gebe beiden die wahre Einheit der Kirche, ohne die weder die Kinder
noch die Erwachsenen mit Christus regieren wiirden. Glieder Christi
seien weder die Kinder noch die Erwachsenen und sie konnten es so
lang nicht sein, als sie durch den Reat der Erbsiinde gebunden seien %,

1 Zu lib. 4 (Cod. Paris. Nat. lat. 14423 fol. 94v) : Ad quod dicimus, quod
quatuor ei [adulto iam mundato per sufficientiam contritionis et hoc decorato
virtutibus] confert baptismus: augmentum virtutis, immunitatem temporalis
satisfactionis, communionem fraterne, id est christiane societatis, debilitationem
fomitis ... subaudi communionem fraterne religionis, quia post susceptum baptis-
mum mortuus in cimiterio sepelietur, missa defunctis pro eo cantatur, ad parti-
cipationem sacramentorum admittitur, ad sacros ordines et dignitates plerumque
promovetur, quod non ante.

? Fol. 35.

8 In lib. & (Leipzig, Universitatsbibliothek, Cod. lat. 573 fol. 219).

4 Briigge, Stadtbibliothek, Cod. lat. 191 fol. 239 : Christi enim meriti parti-
cipes fiunt, quando sacramento renascuntur ad remissionem peccatorum ab ipso
instituto et sanguinis infusione confirmato. Unde eos et meriti ipsius participes
esse est necesse. Corporis enim, cuius ipse caput est, membra efficiuntur per sacra-
mentum baptismatis et sanguinem passionis eius. Corporis vero membra esse
non possunt, nisi cum corpora idem habent caput, Christum videlicet, ex cuius
merito ei novitate conformes fiunt, quando deposito veteri homine in lavacro
sacri fontis super nivem dealbantur.

5 Summe (Briigge, Stadtbibliothek, Cod. lat. 191 fol. 241v) : Ex quo certis-
sime sciri potest eos [ndmlich die Pelagianer] non intellexisse, quare ecclesia par-
vulis sacramentum baptismi dare consuevisset et quid parvuli ex ipso sacramento
baptismatis consequérentur, qui nec iterum rebaptizabantur, quo plane demon-
strabatur et adhuc demonstratur sacramentum baptismatis eiusdem esse efficacie
in parvulis et adultis, id est utrisque veram ecclesie unitatem dare, sine qua nec



180 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Nach STEPHAN LANGTON ist es die Gnade, die Christus in der
Taufe mitteilt, die auch die getauften Kinder mit seinem Leib ver-
bindet 1. Die in Langtons Bereich gehorigen zweiten Qudstionen des
Cod. Erlangen. lat. 353 nennen als Taufwirkung in demjenigen, der
bereits siindenfrei das Sakrament empfingt, diejenige, daB er Christ
wird, der Zahl der Gldubigen zugeschrieben wird und so das, was vor-
her verborgen war, namlich, daB er Glied der Kirche ist, offenkundig
wird, so daB die Kirche fiir ihn betet und mit ihm als ihrem Sohn in
Gemeinschaft tritt 2,

SchlieBlich war die Gliedschaft der Kirche als Wirkung der Taufe
auch fiir die kanonistische Literatur eine Selbstverstdndlichkeit 3,

Die Tatsache, daB man durch die Taufe Glied der Kirche wird,
war somit unbestritten. Es bleibt nur die Frage, ob man dies nur
durch den physischen Empfang der Taufe werde, oder ob Glaube und .
Liebe allein auch ohne Taufe schon geniigen. Sind doch Glaube und
Liebe gemeinsam oder einzeln in der gesamten frithen Literatur als die
Binder genannt, die mit dem geheimnisvollen Leib verbinden. Um-
gekehrt aber erhebt sich die Frage, ob man durch eine schwere Siinde —
auch wenn man getauft wire — aus diesem Verband ausscheidet.

(Forsetzung folgt.)

parvuli nec adulti cum Christo sunt regnaturi. Christi vero membra non sunt
nec parvuli nec adulti nec esse possunt, quamdiu culpe originalis reatu tenentur,
quam tam in parvulis quam in adultis esse est necesse, quia ipsa est lex mem-
brorum, quam dicit apostolus legi mentis semper repugnare, dum est homo in
carne mortali.

! Paulinenkommentar. Zu Rom. 5 (Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter,
Cod. a X 19 Seite 19) : Et nota, quod sicut originale traductum ab Adam pre-
cedit actuale et omnem motum liberi arbitrii, ita gratia, quam Christus confert
in baptismo, que etiam baptizatos parvulos suo iungit corpori.

2 Fol. 75 : Item, quamvis nichil sit purgandum in illo, qui accedit ad baptis-
mum, tamen baptismus in eo habet effectum, scilicet talem, quod efficit eum
christianum ascribens eum in numero fidelium, ut, quod prius erat occultum,
per baptismum efficiatur notum, videlicet eum esse membrum ecclesie, ut scilicet
ecclesia oret pro eo et communicet ei sicut filio suo.

8 Man wvgl. z. B. SicaArRD voN CREMONA, Summa super decretum. De cons.
d. IV (Cod. Bamberg. Can. 38 fol. 114) : Effectus baptismi Christi ... gratiam
non habitam conferre et Christi membrum efficere ... — Summa Lipsiensis
(Leipzig, Universititsbibliothek, Cod. lat. 986 fol. 282) : Effectus baptismi est
peccata dimittere originalia vel actualia, fomitem debilitare, non ut non sit, sed
ne obsit ... item gratiam conferre et membrum Christi efficere, iam habitam
augere et roborare. — Benecasa, Casus decretalium (Cod. Bamberg. Can. 91 fol. 68v) :
Sic qui per baptismum factus est membrum Christi, si prius moriatur quam copiam
communicandi habeat, inde particeps est huius sacramenti, cuius significatum
invenitur in Christo.



	Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi in den frühen Paulinenkommentaren und in der Frühscholastik [Fortsetzung]

