
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

Autor: Lang, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762287

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Katharinenpredigt
Heinrichs von Langenstein

Eine programmatische Rede des Gründers der Wiener
Universität über den Aufbau der Glaubensbegründung

und die Organisation der Wissenschaften

Von Universitätsprofessor Dr. Albert LANG

Nach dem Vorbild der Pariser und der Oxforder Universität wurde
auch von der neugegründeten Universität Wien die hl. Katharina als

die Patronin der Artistenfakultät verehrt und ihr Fest (25. Nov.) als

akademischer Feiertag begangen. Im Jahre 13961 hat bei dieser

Gelegenheit der Gründer bzw. Organisator der Universität, Heinrich von
Langenstein, die akademische Festpredigt gehalten, die uns in dem
« Sermo de sancta Katharina » des Cod. Pal. Vind. 5352 erhalten ist.
Auf die Existenz und die Bedeutung dieser in der Langenstein-Literatur

vorher unbekannten Predigt hat F. K. Heilig zuerst aufmerksam

gemacht in seinem äußerst wertvollen Artikel : « Kritische Studien zum
Schrifttum der beiden Heinriche von Hessen. »2 Heilig nennt die

Katharinenpredigt « kirchenpolitisch und wissenschaftsphilosophisch
gleich interessant »8 und bezeichnet ihre Edition als wünschenswert :

« Diese Schrift, gleichsam Langensteins Schwanengesang, verdient, da
sie sich in ihrem ersten Teil auch mit der Frage der natürlichen
Glaubensbegründung befaßt, eine Veröffentlichung am ehesten. »4 Mein Interesse

war dadurch geweckt. Durch die Einsichtnahme in die Hand-

1 Das Jahr, in dem die Predigt gehalten wurde, ergibt sich aus einer
Bemerkung des Predigers : « Quia infirmitas scismaticä, dolor intrinsecus ecclesiae,
iam fere 19 annis languens et in se putrefactus sine medicamine se modo difiundit
ad exteriora» (Cod. Pal. Vind. 5352, fol. 227va).

2 RömQschrift 40 (1932) 105-176. Der Artikel bietet nicht bloß einen
umfassenden Überblick über das bibliographische Material und beseitigt viele
Irrtümer und Unsicherheiten über die Verfasserfrage, er gibt auch für die Biographie
und die Beurteilung des großen Theologen neue Aufschlüsse.

8 L. c. S. 186.
4 L. c. S. 189, Anm. 174.

Divus Thomas 9



124 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

schrift1 konnte ich mich rasch von der Richtigkeit dieses Urteils
überzeugen. Der Sermo de s. Katharina darf nicht als eine die Legende

vom Martyrium der hl. Katharina auswertende erbauliche Predigt von
nur hagiographischem Interesse betrachtet werden ; sie ist vielmehr
eine akademische Rede von geradezu programmatischer Bedeutung, die

für die Beurteilung der Persönlichkeit Heinrichs von Langenstein wie
für die Kenntnis seiner theologischen Einstellung und der Ziele und
Tendenzen, die ihn beim Ausbau der Wiener Universität leiteten, gleich
wichtig ist und daher von der Theologie- und der Universitätsgeschichte
Beachtung verdient.

Die Forschung hat sich bisher vor allem mit der kirchenpolitischen
Bedeutung des großen Hessen beschäftigt, der — neben Konrad von
Gelnhausen — den Kampf gegen das verhängnisvolle abendländische

Schisma eröffnet und auf das Geleise der konziliaren Theorie gelenkt
hat und der bis zu seinem Tod auf die Bestrebungen zur Reform der

Kirche und zur Beseitigung der schleichenden Krise führenden Einfluß
behielts. Damit ist aber nur die eine Seite und nicht einmal die

wichtigste Seite seiner Bedeutung gewürdigt. « Nachhaltiger war », so urteilt
mit Recht Heilig, « seine Tätigkeit als Gelehrter und Lehrer. »3 Mit
Heinrichs Namen ist vor allem die Entstehung und Entwicklung der
Wiener Universität verknüpft ; von ihm empfing die neue Gründung ihre
äußere Organisation und ihre innere geistige Richtung ; auf sein Ansehen,
sein Geschick und seine geistige Überlegenheit geht zum guten Teil
ihr rasches und glänzendes Aufblühen zurück, das sie zur führenden

geistigen Metropole Deutschlands im ausgehenden 14. und im ganzen
15. Jahrhundert machte *. Heinrich von Langenstein hat « die Frage,

1 Durch das gütige Entgegenkommen der Verwaltung der österreichischen
Staatsbibliothek konnte ich, kurz vor dem Kriege, die Handschrift in München
benützen.

2 Vgl. O. Hartwig, Leben und Schriften Heinrichs von Langenstein, Marburg

1858. A. Kneer, Die Entstehung der konziliaren Theorie ; zur Geschichte
des Schismas und der kirchenpolitischen Schriftsteller Konrad von Gelnhausen

(f 1390) und Heinrich von Langenstein (f 1397), Rom (Beiheft z. RömQschrift) 1893.
F. Falk, Der mittelrheinische Freundeskreis des Heinrich von Langenstein :

Histjhb 15 (1894) 517-528. K. Hirsch, Die Ausbreitung der konziliaren Theorie,
Wien 1905. 3 Heilig, a. a. O. S. 105.

4 Die Universität Wien war schon 1365 durch Rudolf IV. gegründet worden
(ohne theologische Fakultät). Sie hatte aber keine Bedeutung gewinnen können,
weil es an fähigen Lehrern fehlte. Abhilfe brachte erst der Weggang der deutschen
Professoren von Paris, als man dort die Urbanisten durch alle möglichen Schwierigkeiten

gefügig machen wollte. Zwischen 1378 und 1383 kam es zu einem « véritable
exode des maîtres parisiens vers les nouvelles universités allemandes »



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 125

ob Böhmen oder Österreich das Haupt des Imperiums bilden sollte,
die politisch Rudolf von Habsburg auf dem Marchfeld mit dem Schwert

gelöst, nun wissenschaftlich mit der Macht seiner Persönlichkeit
entschieden » h Die tiefere Erklärung für diesen Erfolg liegt aber in der

geistigen Bedeutung Heinrichs von Langenstein als Gelehrter und
Theologe. Er war ein Mann von gründlichem und umfassendem Wissen,
der durch seine langjährige Wirksamkeit als gefeierter Lehrer, durch
seine ausgedehnten Beziehungen zu den führenden Männern und geistigen
Zentren seiner Zeit und nicht zuletzt durch seine zahlreichen und
weitest verbreiteten, viele Gebiete umspannenden Schriften einen

tiefgehenden und lange nachwirkenden Einfluß ausgeübt hat2.
Der Wert der Katharinenpredigt dürfte gerade darin bestehen, daß

sie etwas von der Vielseitigkeit und der geistigen Spannweite des

bedeutenden Wiener Magisters verspüren läßt und zwar — bedingt durch
ihren Charakter als Rede — in der lebendigen, vom unmittelbaren Eros
der Persönlichkeit durchpulsten Form.

[M. De Wulf, Histoire de la philosophie médiévale IX5, Paris 1925, S. 181;
vgl. A. Lang, Heinrich Totting von Oyta (BB XXXIII, 4-5), Münster 1937,
S. 32 fi.], der von den Deutschen und besonders auch von Heinrich von Langenstein

so freudig begrüßt wurde, « quo taliter sedentibus in tenebris efulsit lumen
sapientiae » (Heinrich von Langenstein, Epistola informatoria an Friedrich von
Brixen, ed. G. Sommerfeld, Mitteilungen d. österr. Inst. f. Gesch., Erg. B. 7,

S. 469). Gerade zu dieser Zeit bemühte sich Albrecht III., die Wiener Universität
zu frischem Leben zu erwecken. Er erwirkte von Urban VI. die Gründung der
Theologischen Fakultät und konnte vor allem Heinrich von Langenstein, der sich
bereits 1382 in den Rheingau, nach Eberbach und Worms begeben hatte, für
die neue Universität gewinnen. Dieser wiederum vermochte durch sein Ansehen
und seine persönlichen Beziehungen weitere berühmte Lehrer nach Wien zu ziehen,
darunter vor allem Heinrich von Oyta, der nunmehr mit seinem Freund die Seele
der Universität bildete : « qui unus cum magistro Henrico de Hassia de funda-
toribus universitatis Wiennensis fuit principalis et primus » (Cod. XXX c. 7 der
bisch. Bibl. Klagenfurt, fol. lr). Näheres bei Lang, 1. c. S. 37 ff.

1 Heilig, a. a. O. S. 105.
2 Die Zahl der unter dem Namen « Heinrichs von Hessen » überlieferten

Schriften beträgt nach dem Urteil Heiligs (S. 176) gegen 300, die Zahl der
Handschriften mit solchen Werken dürfte ins zweite Tausend gehen. Darunter finden
sich theologische, philosophische, mystische, aszetische, astronomische Schriften ;

manche sind von großer Ausdehnung, so z. B. der Genesiskommentar, der in dem
uns noch erhaltenen Originalkonzept Langensteins vier dicke Bände füllt (Cod. Pal.
Vind. 4651, 4652, 4677 und 4678). Man hat deshalb geglaubt, dieses ausgedehnte
Schrifttum auf die verschiedenen Träger des Namens Heinrich von Hessen
verteilen zu müssen und hat besonders dem jüngeren Heinrich von Altendorf die
aszetischen Schriften zuteilen wollen. Die eingehenden Untersuchungen Heiligs
konnten aber die Autorschaft unseres Heinrich von Langenstein für die meisten
und wichtigsten dieser Werke einwandfrei sichern.



126 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

Es sind hauptsächlich drei Probleme, die in der Predigt zur Behandlung

kommen. Einmal gibt Heinrich einen systematischen Aufriß über
den Weg, der zur Begründung des Glaubens einzuschlagen ist, sodann

beschäftigt er sich mit dem Wissenschaftsproblem, der Entstehung,
Beziehung und Rangordnung der Fakultäten, endlich verbreitet er sich
über die in der Kirche herrschenden Mißstände. Ich will erst den Text
der Predigt vorlegen (I.), sodann auf die Predigt als Ganzes, ihren
Aufbau und Charakter eingehen (II.) ; darauf soll die Stellungnahme
Heinrichs zur Glaubensbegründung (III.) und zum Wissenschaftsproblem
(IV.) dargelegt und gewürdigt werden.

I. Der Text der Katharinenpredigt

Die Katharinenpredigt ist im Cod. Pal. Vind. 5352, fol. 214ra-229va
enthalten und, wie es scheint, nur in dieser einzigen Handschrift uns
überliefert. Trotzdem ich schon seit Jahren nach einem zweiten

Textzeugen für diese Predigt fahnde, ist dieses Suchen bisher ohne Erfolg
geblieben. Weder in den mir zugänglichen Handschriftenkatalogen
konnte ich eine weitere Handschrift für die Predigt auffinden, noch
auch durch Anfragen bei verschiedenen Bibliotheksverwaltungen eine

solche ermitteln. Die gütig erteilten Auskünfte lauteten alle negativ.
Das ist gewiß sonderbar, da die Werke Heinrichs von Langenstein so

großes Interesse fanden und ungemein stark verbreitet waren. Liegt
der Grund am Inhalt der Predigt, da sie sich mit Universitätsfragen
beschäftigt und nichts von dem bietet, was die Abschreiber von
Predigten suchten Aber es ist nicht gut anzunehmen, daß man sich

in den Klöstern, die die meisten Schreiber stellten, nicht für die in
der Katharinenpredigt behandelten Probleme interessiert hätte. Jedenfalls

sind wir in der mißlichen Lage, den Text auf Grund einer

einzigen Handschrift herstellen zu müssen, was allerdings durch den

Umstand, daß die Handschrift einen guten Text bietet, wesentlich
erleichtert wird.

Zunächst sei eine kurze Beschreibung des Codex gegeben, soweit
meine Notizen ausreichen. Der Codex 5352 der Wiener Staatsbibliothek
ist eine Pap. Handschrift mit 1 + 273 Bl. (21 x 30,5), in zwei Spalten
geschrieben. Die Handschrift wurde, wie sich aus den vielen
Jahresangaben am Schluß der einzelnen Stücke ergibt, von 1398-1403,
offensichtlich in Wien, angefertigt ; sie hat ursprünglich dem herzoglichen
Kolleg in Wien gehört.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 127

Das erste Stück der Handschrift fol. lr-51r trägt die Überschrift (von
späterer Hand) : Decretum abbreviatum M. Jodoci de Hailbrun.

fol. 51v-59v Tractatus de distinctione spirituum des Heinrich von Lan¬
genstein ; geschrieben nach dem Vermerk fol. 59v im
Jahre 1398.

fol. 60r Quaestiones aliquot theologicae selectae, quas olim aulares
vocabant.

fol. 75r-80v Animae speculum Henrici de Hassia.
fol. 81r-88v Epistola ad episcopum Wormatiensem. Tractatus de Pater

noster et Ave Maria von Heinrich von Langenstein,
fol. 88v-94v Hugo Cardinalis De poenitentia (Inc. : Confessio est ani-

marum).
fol. 95r-109r Epistola pacis des Heinrich von Langenstein ; geschrieben

1399.

fol. 109r-142v Tractatus de decern praeceptis von Heinrich von Hessen

(Inc. : Audi Israel praecepta Domini),
fol. 143r-152v Tractatus de conflictu rationis et conscientiae des Matthaeus

von Krakau (Inc. : Multorum tarn clericorum).
fol. 154r-164r Tractatus de potestate clavium (Inc. : Tibi dabo claves

regni celorum).
fol. 164r-164v De quattuor sensibus sacrae scripturae (Inc. : Sciendum

est in divinis scripturis).
fol. 164v-165r Versus de essentia Dei Henrici de Hassia.

Nun folgt eine Reihe von Werken, hauptsächlich von Predigten des
Heinrich von Langenstein :

fol. 165v-171v Tractatus de incarnatione (Inc. : Quis mihi det verbum) ;

geschrieben 1402.

fol. 175v-177v Determinatio quarundam positionum Ulme in dubium revo-
catarum (Inc. : Petrus apostolus). Es handelt sich um das
Gutachten der Wiener Fakultät vom Jahre 1386 zu einigen
Sätzen des Johann Müntzinger 1.

fol. 177v-186v Sermo de ascensione Domini von Heinrich von Hessen

(Inc. : Sic veniet, quemadmodum) ; enthält viele
Quaestiones und Conclusiones.

fol. 186v-194r Sermo de trinitate des Heinrich von Hessen (Inc. : Non
est similis tui).

fol. 194r-201v Epistola ad Canonicos Reguläres Claustroneoburgenses von
Heinrich von Hessen (Inc. : Ecce nos reliquimus).

fol. 201v-209r Sermo de coena Domini des Heinrich von Hessen (Inc. :

Accipite et manducate) ; geschrieben 1403.

1 Vgl. A. Lang, Johann von Müntzinger, ein schwäbischer Theologe und
Schulmeister am Ende des 14. Jahrhunderts : Grabmannfestschrift, Münster 1935,
1207 ff.



128 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

fol. 209r-214r Sermo de morte Christi (Inc. : Inclinato capite tradidit
spiritum).

fol. 214r-229v Die Katharinenpredigt. In der Überschrift heißt es : Sermo
de sancta Katharina virgine Henrici de Hassia. Inc. :

Doctrix est disciplinae Dei. Expl. : Si sic rationabiliter
araverimus, Dominus dabit nobis pacem et benedictionem
suam, quam nobis concédât auctor pacis Spiritus Sanctus,
qui cum Patre et Filio regnat in saecula super omnia Deus
benedictus. Amen. Deo gratias etc.

fol. 229v-232v Epistola ad episcopum Wormatiensem Henrici de Hassia.

Es folgen dann noch verschiedene « Repetitiones », so « circa primum
De Coelo » fol. 232v-237v, zu « De poenitentia et remissione » und anderen
kanonistischen Texten fol. 237v sqq.

Daß die Katharinenpredigt von Heinrich von Langenstein stammt,
steht einwandfrei fest. Vom Schreiber der Handschrift wird sie dem
« Henricus de Hassia » zugeschrieben. Daß darunter Heinrich von
Langenstein gemeint ist, unterliegt keinem Zweifel. Die Predigt steht
zwischen lauter Werken des Wiener Magisters, der immer in gleicher
Weise als « Henricus de Hassia » bezeichnet wird. Dieses äußere Zeugnis
für die Autorschaft Heinrichs von Langenstein verdient vollen Glauben,
da es aus Wien stammt aus der Zeit unmittelbar nach dem Tode des

berühmten Mannes. Außerdem wird dieses Zeugnis durch die Umstände,
den Inhalt, die Datierung der Predigt zur absoluten Gewißheit erhoben.

Der Magister, der 19 Jahre nach Ausbruch des Schismas bei einer
auserlesenen Universitätsfeier in so autoritativer Weise zur Frage der

Organisation der Universität und zur kirchlichen Krise der Zeit Stellung
nimmt, kann kein anderer als Heinrich von Langenstein gewesen sein.

Bei der Veröffentlichung des Textes ist es mir zunächst um die

Ausführungen unseres Magisters zu den fundamentaltheologischen und
wissenschaftstheoretischen Problemen zu tun, die nicht bloß für die
Geschichte der Theologie von Bedeutung sind, sondern bleibenden Wert
beanspruchen können. Diese Ausführungen finden sich im ersten Hauptteil

der Predigt, der, wie es damals üblich war, allein eingehend vom
Prediger behandelt wurde und der zusammen mit der langen
Einführung etwa vier Fünftel der ganzen Predigt ausmacht. Dieser Teil
wird fast ganz veröffentlicht. Nur das Stück ist weggelassen, das die

Legende vom Martyrium der hl. Katharina wiedergibt ; dagegen wurden,
um einen Einblick in den Aufbau der mittelalterlichen Universitätspredigt

zu ermöglichen, auch die einleitenden und verbindenden Stücke
der Predigt in den Text aufgenommen. Von den beiden anderen Teilen



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 129

der Predigt, die, wie schon bemerkt, sehr kurz weggekommen sind, kann
der zweite Teil, der nur eine kurze Exhortatio zu bußfertiger Demut

bringt, kein spezielles Interesse beanspruchen.
Einer besonderen Rechtfertigung bedarf es aber, daß wir auch den

dritten Teil, der die Stellungnahme Heinrichs zu den kirchlichen
Mißständen enthält, nicht veröffentlichen, zumal diese Ausführungen auch
rhetorisch und stilistisch beachtenswert sind. Man merkt die volle
persönliche Anteilnahme des Predigers bei diesem Punkt. Er spricht
mit innerer Ergriffenheit von der Not und Krise der Kirche ; er deckt
besonders die simonistischen Übelstände mit verblüffender Schärfe auf
und geißelt sie mit beißendem Sarkasmus, der nur dadurch erträglich
bleibt, daß er von religiösem Eifer und aufrichtiger Sorge um die Kirche
getragen ist. Man fühlt deutlich, daß die Tatsache, daß das Schisma
bereits seit 19 Jahren andauert, sich wie ein Alpdruck auf die Herzen

legt, und daß die innere Bedrängnis, die keinen Ausweg sieht und keine

praktischen Hilfsmittel anzugeben weiß, in schmerzlichen Klagen und
harten Anklagen sich Luft machen will. Daß die Stimmung damals

ganz pessimistisch, die Sorge sehr trübe, die Kritik ungeheuer bitter
war, das ist eine wichtige Erkenntnis, welche die Katharinenpredigt
Heinrichs von Langenstein vermittelt h Aber sonst bringt sie zu diesem

1 Es seien wenigstens einige Proben aus diesem dritten Teil hier dargeboten,
an denen das obige Urteil nachgeprüft werden kann.

Fol. 226rb : Et utinam beata Katharina hodie audiret lugubrem planctum
Syon, sponse Christi, sancte matris ecclesie. Que clamans continue « expandit
manus suas et non est qui consoletur earn ex omnibus caris suis » Trenorum primo
(Thren. 1, 2). Unde propheta ibidem in persona ecclesie lamentatur prorumpens
in hec verba : « Vocavi amicos meos et deceperunt me. Sacerdotes mei et senes
mei quesierunt cibum sibi » (Thren. 1, 19). Ecce dicit aperte propheta quod sancta
mater ecclesia vocat sacerdotes et seniores pro auxilio. Sed ipsi decipientes earn
solum querunt que sua sunt et hoc est multum lamentabile. Sed et magis misera-
bile est quod sacerdotes et seniores non solum non iuvant, sed ipsi soli sunt qui
ecclesiam formaliter destruunt et lacérant ; amici facti sunt inimici, defensores
fuscatores Ms. : fascatores), amatores oditores.

Es folgen dann verschiedene Texte aus Ezechiel, dessen Worte jetzt in
Erfüllung gegangen seien. Unter Berufung auf Cant. 5, 7 stellt der Prediger dann
fest (fol. 226va) : quia ecclesia ipsa tota mactata est et ad caput percussa, ita
ut ipsum cum toto corpore divisum sit in duas partes, quia capite seu pastore
gregis Christi sie percusso disperse sunt oves (Ms. : omnes) eius in duos miseros
greges et grex iste sic mactatus comeditur a carnificibus, Trenorum primo.

Fol. 226vb : «Quia sacerdotes mei, inquit ecclesia, quesierunt cibum », ubi
supra (Thren. 1, 19). Nec se valet defendere a vermibus ; tanta enim putrefaccio
facta in volnere ecclesie propter defectum et dilacionem remedii, quod infiniti
vermes sunt generati, qui plebem Dei corrodunt sicut escam panis. Surgunt
pseudoapostoli Symon et Judas, qui diu antea perditi sunt, modo resuscitati sunt.



130 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

Thema nichts Neues. Wenn man nämlich die Klagen Heinrichs näher

betrachtet, so muß man feststellen, daß sie recht allgemein gehalten
und viel zu typisch und schematisch sind, als daß sie im einzelnen

studiert zu werden verdienten. So werden die damaligen Zustände der

Kirche mit Stellen aus den alttestamentlichen Propheten geschildert.
Und noch allgemeiner sind die Vorschläge, die zur Reform dieser
Übelstände gemacht werden. Außerdem hat der Prediger mit recht grellen
Farben gemalt, so daß der Eindruck der Übertreibung und
Verallgemeinerung sich aufdrängt. Er gefällt sich in harten Vorwürfen und
drastischen Schilderungen der Mißstände. Der Verdacht, daß die Kritik
Selbstzweck wird und zur anregenden Würze der Predigt dient, läßt
sich nicht abweisen. Dieser Verdacht verstärkt sich, wenn man
feststellen muß, daß ähnlich scharfe Attacken damals in den Predigten
recht beliebt waren und daß die polternde Kritik an den verkommenen
kirchlichen Zuständen zum ständigen Repertoire vieler Prediger gehörte.
Die Predigten, die während des Konstanzer Konzils gehalten worden
sind x, sprechen hiefür eine deutliche Sprache. Ein Einblick in dieses

Material genügt jedenfalls, um die Freude an solchen immer
wiederkehrenden negativen und kritischen Ausstellungen zu trüben. Dabei
habe ich gewiß den Eindruck, daß die Äußerungen Heinrichs von

Avaricia clericorum suscitavit ipsos. Symon vendit ubique Spiritum sanctum sub
forma iubilei. Non est villa et ulla capella, quin in ea sit ablucio a pena et a
pecunia. Judas vero ubique vendit Christum et eius Patrimonium. Omnes accur-
rite Omni habenti dabitur. Prelati nostri sunt graciosi. Ecclesie sunt in bono
foro. Audacter currite Nullus adhuc neglexit se pro quacunque data vel clausula
ante vel post infernum, hoc intelligatis sic, si habet pecuniam. Utinam esset
eciam modus vendendi Patrem, sicut venditur Filius et Spiritus sanetus. Et ego
probabiliter credo quod in hoc tempore gracioso daretur nobis in bono foro, quia
totus ecclesie thesaurus hodie aperitur et hominibus liberaliter erigatur dyabolice.
Sed quia heu prelati mercatores nostri non possunt vendere Patrem, ideo eciam
apponunt vendere reliquas margaritas ecclesie. Et ecce nunc margarita ecclesie
preciosissima, scilicet veneranda crux Christi, per multos mercatores portatur ad
forum. Homines iam tantum sunt saciati Spiritu saneto in monstrancia iubilei
ipsis vendito, quod amplius non curetur. Immo gratis nolunt habere, cum ipsis
exhibetur. Ulmensibus fuit exhibitus iubileus et ipsi noluerunt eum habere. Quia
ergo Spiritus sanetus propter familiaritatem eius amplius non curatur, ideo opor-
tuit mercatores nostros aliquid rarius exponere. Et ideo iam pseudoapostoli
ubique predicant crucem Christi.

Fol. 227ra: Si verum est verbum Salvatoris nostri: «A fructibus eorum
cognoscetis eos », tunc vehementer timeo propter dicta et dicenda, quod Boni-
facius non est bonifacius, et quod Benedictus non sit benedictus ; timeo eciam
quod pape nostri non sunt sanetissimi, ut deberent. Quos miseros O miserabile
tempus

1 P. Arendt, Die Predigten des Konstanzer Konzils, Freiburg 1933.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 131

Langenstein über die Mißstände in der Kirche sich nach Inhalt und
Form weit über die vieler Prediger auf dem Konstanzer Konzil erheben.

Trotzdem hielt ich es nicht für nötig, die vielen schon bekannten Stücke
dieser Art um ein weiteres zu vermehren. Was Heinrich zu Schisma

und Simonie zu sagen hat, ist viel konkreter aus seinen kirchenpolitischen

Briefen zu ersehen. Hier liegt der Grund, warum auch der

dritte Teil der Predigt von der Veröffentlichung zurückgestellt wurde.
Den Text habe ich nur dort verbessert, wo mit Gewißheit ein

Versehen oder ein Irrtum des Schreibers anzunehmen war. An diesen
Stellen wurde, um eine Nachprüfung zu gestatten, jeweils im Apparat
die Lesart der Handschrift angegeben. Ergänzungen, die ich für nötig
hielt, sind durch < gekennzeichnet. Dagegen habe ich Worte der

Handschrift, die nach meiner Ansicht zu streichen sind, zwischen [ ]

gesetzt. Was zwischen in kursiver Schrift steht, ist zum Zweck
der Übersichtlichkeit des Druckes von mir beigefügt. Die Korrekturen,
durch die der — offenbar kundige — Schreiber seine Schreibversehen

selbst verbessert hat, habe ich nicht eigens vermerkt. Auch rein
orthographische Varianten — z. B. schreibt die Handschrift manchmal
'Katarina' und fast regelmäßig 'rethores' — habe ich nicht immer
angegeben. Während ich für die Edition des Textes die mittelalterliche
Schreibweise der Handschrift beibehalten habe, hielt ich es für richtiger,
die in die Abhandlung eingefügten Zitate in der heute üblichen Form
wiederzugeben.



132 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

HENRICI DE HASSIA
SERMO DE SANCTA KATHARINA VIRGINE

Reverendi patres, magistri et domini Quod sacrosancta Christi
5 ecclesia orthodoxa, militans in hac lacrimarum valle, sanctorum triumphan-

cium in curia celesti solempnis decrevit celebrare, hec inter ceteras non
videtur esse causa non minima, quia interim, quando in presenti exilio

214rb degimus, pene omnes ingratitudinem / et indignacionem omnipotentis Dei
peccando incurrimus et « nescit homo, quando amore vel odio dignus sit » 2.

10 Ideo nobis non expedit statim et immediade quodammodo erecta cervice
transire ad faciem omnipotentis Dei sub dubio, quo rei sumus criminis
lese maiestatis. Si servus existens in indignacione domini terrestris ad pre-
senciam eius non audet pervenire, sed premittit aliquem, quem seit esse

in gracia domini sui, quanto minus nos servuli existentes in ingratitudine
15 illius qui est « rex regum et dominus dominancium »

3 ad faciem eius pre-
sumimus transire. Omnino igitur necessarium est nobis premittere aliquem
advocatum aut intercessorem, quem seimus esse in gracia eterni prineipis,
quales sunt saneti Dei omnes in curia sua, aula eius regia, triumphantes
et potissimi, qui in curia prineipalius ministrantes lateribus regis sunt pro-

20 pinquores. Huius rei gracia recurramus ad totam familiam curie celestis,
unde pro nobis intercédât ad Dominum, cuius maiestatem lesimus, ut pro
nobis impetret salvum ingressum et indulgenciam peccatorum. Et in tanta
multitudine celestis familie eligamus unum advocatum, qui in hoc exercitu
beatorum habeat verbum ad Dominum ; eligamus, inquam, sanctum fami-

25 liarem Domino et magis propinquum, cuius verbum in auribus tanti regis
sit magis aeeeptum.

Sed quis est iste Nonne chorus virginum, in quo est nostra virgo
Katharina, cuius solempnitatem agimus, regi celesti est maxime familiaris
et propinquissimus, eo quod chorus virginum hodie specialius exsultando

30 sequitur virginem virginis, agnum videlicet immaculatum, quocunque ierit 4,

cantando ei hodie cum ecclesia nostra militante ympnum glorie 5 elegan-
ciori modulo atque dulciori, letificantes civitatem Dei ad laudem castissime
virginis Katharine. In quo quidem choro electissima virgo Maria agno
immaculato est propinquissima, quia ipsa proxime post eum ducitur, eo

35 quod sit mater illius agni, Dei videlicet et hominis Jesu Christi. Hanc
igitur virginem, que inter omnes virgines est benedicta filioque suo familia-

2l4va rissima, omnibus Sanctis Dei et virginibus preeligamus, / ut ipsa sit nostra
advocata et omnium sanctorum prelocutrix, faciens verbum nostrum ad

4 sacrasancta 7 quando] quod

Doctrix est discipline Dei, Sap. 8 1

1 Sap. 8, 4.
4 Apoc. 14, 4.

2 Eccl. 9, 1.
6 Apoc. 14, 3.

3 Apoc. 17, 14 ; 19, 16.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 133

hunc agnum, Dominum nostrum Jesum Christum ; igitur accedamus et
accedentes ipsam salutemus dicentes : Ave Maria, gracia etc.

(Introductio thematis.) « Doctrix est discipline Dei », Sap. loco quo
supra. Venerabilis doctor Robertus Holkoth 1

super librum Sapiencie,
ubi thema, notât quod disciplina tripliciter capiatur in scriptura : primo 5

generaliter pro informacione sive doctrina, de quo Prov. 1 2
: « Audi fili mi,

disciplinam patris tui et ne dimittas legem matris tue. » Secundo acci-

pitur pro morum composicione, verborum et gestuum. Sic ille dicitur disci-
plinatus, qui honeste et irreprehensibiliter se gerit in ornatu, verbis et gestu.
De ista disciplina loquitur Hugo De institucione noviciorum 3 dicens : 10

« Disciplina est omnium membrorum motus ordinatus et disposicio decens
in omni habitu et accione. » Et epistola secunda de disciplina et habitu
virginum 4

: « Disciplina, inquit, est custos spei, retinaculum fidei, itineris
dux salutaris, fomes ac nutrimentum bone indolis, magistra virtutis ; facit
in Christo manere semper ac iugiter Deo vivere, ad promissa celestia et is
divina premia pervenire. »Jacobus in Canonica sua 5 inquit : « Quis sapiens
et disciplinatus inter vos Ostendat ex bona conversacione operacionem
suam in mansuetudine. » Et devotus Bernhardus (epistola) 113ma 6 re-
commendat hanc disciplinam dicens : « O quam compositum reddit omnem
corporis statum nec non et mentis habitum disciplina Cervicem submittit, 20

ponit supercilia, componit vultum, ligat oculos, cachinnos cohibet, moderatur
linguam, frenat gulam, sedat iram, format incessum. » Tercio accipitur
disciplina pro flagellacione illata causa castigacionis, Prov. 23 7

: « Noli
subtrahere a puero tuo disciplinam ; si eum perçussent virga, non moritur ;

tu virga percucies eum et animam eius de inferno liberabis. » Ista distinccio 25

quoad primum et tercium membrum distinctive est beati Augustini XIV
De Trinitate capitulo primo 8, ubi sic inquit : « Disciplina est que utique
a discendo nomen accepit ; unde et scientia dici potest. Ad hoc / enim 214vb

queque res discitur, ut sciatur. Quamvis alia racione in hiis que pro peccatis
suis unusquisque patitur mala ut corrigatur, dici soleat disciplina. » Et pro 30

ista accepcione allegat ibidem Apostolum ad Hebr. 12 9, qui dicit : « Quis

19 reddit] rem 23 Prov. 43 25 percuciens 26 membra

1 Robert Holkot, Super sapientiam Salomonis (Spirae 1483) cap. 8, lect.
107. Die Ausführungen über den dreifachen Sinn von discipina sind beinahe
wörtlich aus Holkot übernommen. Hinzugefügt hat Heinrich die Zitate aus
Cyprian, Bernhard und Augustin.

2 Prov. 1, 8.
3 Hugo von St. Viktor, De institutione novitiorum c. 10 : PL 176, 935 B.
4 Cyprian, Liber de habitu virginum c. 1 : PL 4, 440 B sq.
5 Jac. 3, 13.
6 Bernhard von Clairvaux, ep. 113, 5 : PL 182, 258 D.
' Prov. 23, 13.
8 De trin. 14, 1 : PL 43, 1036 sq. (Dort steht notione statt ratione).
9 Hebr. 12, 11 : « Omnis autem disciplina in praesenti quidem videtur non

esse gaudii, sed moeroris : postea autem fructum pacatissimum exercitatis per
earn, reddet iustitiae. »



134 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

enim est filius, cui non det disciplinam pater eius » ; et subdit supra dicens :

« Omnis vero disciplina ad tempus non gaudii videtur esse, sed tristicie ;

postea vero fructum pacificum hiis qui per eam certaverunt reddet
iusticie »

5 Hac itaque distinccione premissa pro introduccione thematis descendo
ad propositum et dico quod nostra venerabilis Katharina, arcium magistra
famosissima, est doctrix omnifarie discipline Dei :

(1.) doctrix discipline Dei per sciencie et doctrine in alios
erudiçionem,

10 (2.) doctrix discipline Dei per morum et virtutum exem-
plarem ostensionem,

(3.) doctrix discipline Dei per viciorum castigacionem et
multorum tormentorum passionem. Ex quibus sequitur manifeste
quod prenominata virgo Katharina simpliciter doctrix est discipline Dei,

15 quod est verbum thematis introducendum. Et ut brevius antecedens possit
declarari, secundam et terciam partem ipsius tangam aliqualiter in declara-
cione partis prime.

(Declaratio partis prime.) Dixi igitur primo quod nostra Katharina,
arcium magistra subtilissima, est doctrix discipline Dei per sciencie et

20 doctrine in alios erudiçionem. Et hoc manifestât nobis ipsius vita descripta
nobis per historias, quas ex admissione orthodoxe ecclesie credimus sincere
dignas fide. In quibus nobis summarie scribitur, quomodo Katharina,
puella annorum {duo) deviginti, speciosa valde, artibus omnibus sufficien-
tissime edocta liberalibus, adeo ut nulla sophistice artis argucia posset

25 supplantari, preterea fuerit veritatibus theologicis divinitus inspirata. Hec
utroque gladio, humano videlicet et divino, Maxencium, tyrannum saevis-
simum ecclesiam Christi persequentem, prostravit cum suis infidelibus ;

rhetores disciplina Dei potenter eripuit a vanis erroribus ; reginam
convertit a paganis ritibus ; Porphirium cum suis militaribus adiunxit celorum

30 agminibus. Hec pro triplici disciplina Dei, qua eos docebat, laureatur tri-
plici corona cum Sanctis martiribus, virginibus et beatis doctoribus.

2l5ra Hic considerandum occurit que et qualis / fuerit disciplina, qua
doctrix Katharina tot arcium magistros et infidèles ceteros ab ydolorum
erroribus convertit et ad viam veritatis, ad viam scilicet orthodoxe fidei

35 katholice, tarn potenter efïïcaciterque perduxit. Hec indubie est miranda
disciplina, qua virgo iuvenis, puella tenera, sexu fragilis et solitaria, tot
tantosque viros barbaros, arcium magistros omnique mundana sapiencia
plene edoctos, nedum et imperatorem aggredi presumit et audet eos arguere
de suis paternis erroribus et antiquissimis tradicionibus. Et mirabilius est,

40 quomodo eos potuit convincere et de cultu ydolorum retrahendo ad viam
reducere veritatis, ad viam vite, que tradicionibus philosophorum gentilium
est omnino contraria, que a naturali modo cognoscendi est remotissima,
sicut sunt articuli fidei nostre.

1 pater] corr. ex patris 6 venerabilis add. nostra
26 gladio] gaudio 30 triplici disciplina] tercio discipula



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 135

Pro quorum declaracione advertendum est quod eterna Dei sapien-
cia volens omnem hominem salvum fieri1 in conversione peccatorum ad
Deum est primaria et principalis causa, ut hoc supponi debet in omni
accione ; sed et spiritus angelici et homines devoti cause ministeriales et
dispositive et eciam intellectus et affectus, quibus homo disponit se ad 5

Deum.
Quo premisso respondetur quod aliqui infideles ad fidem sunt eon-

versi oracionibus, aliqui sunt convicti racionibus, aliqui simul utrisque
tarn racionibus quam oracionibus. Oracione quidem, quoniam sermo Dei
tunc est vivus et efficax, cum est doctorum sive predicatorum vite per- 10

feccio et pura sanctitas, sicut fuit de beato Stephano Act. 6 2, ubi dicitur
quod « disputantes cum Stephano non poterant resistere sapiencie et
spiritui, qui loquebatur ». Sic enim recitant annales historié, quod in primi-
tiva ecclesia sancti patres suis oracionibus plures philosophorum ad Deum
converterunt et a suis erroribus absolverunt, cum racionibus non poterant. 15

De istis patet libro X ecclesiastice historié 3 et libro II historié tripartite i.
Predicator ergo et doctor, volens cum inimicis certamen inire ad fidei defen-
sionem, ad ipsorum salutem et ab erroribus revocacionem, haureat primitus
a Domino Deo fluenta gracie et illa se impleat, ut amore divino ferveat
et ipsum datorem / verbis exoret, ut ipsi verbo tribuat virtutem ad corda 20 215rb
audiencium penetranda. « Hominis enim est preparare animam, Dei autem
est gubernare linguam » Prov. 16 5. « Vere enim dabit Dominus verbum
evangelisantibus virtute multa »6, in illis inquit qui vere sunt evangeli-
santes. Hanc enim graciam habuerunt doctores sancti et doctores discipline

Dei, devotissime verbum divinum seminantes et fructum copiosum 25

ad horreum dominicum apportantes, quod verba proferebant secundum
qualitatem auditoris et utilitatem, prout ait Hay mo super primam epistolam
ad Cor. 14 ' : « Sic enim legitur in vita sancti Cesarii, quod Spiritus sanctus
sermonem suum disponebat, ut hominum consciencias verbis suis per-
cuteret. » Sic eciam legitur de quadam paupercula captiva, quod oracio- 30

nibus suis et vita unum totum regnum ad fidem Christi convertebat, ut
patet libro X ecclesiastice historié cap. 11 8. Magnifica ergo potencia Dei
et mirifica eius clemencia, qui per unam captivam fidelem unum totum
regnum ad se convertit, potuit per tante sanctitatis virginem oracionibus

11 Act. 8 21 animum 30 quodam 32 libro IV

1 1 Tim. 2, 4.
2 Act. 6, 9.
3 In den von Rufinus nach Gelasius von Caesarea angefügten Teilen :

PL 21, 469 B (ed. Schwartz/Mommsen, Leipzig 1908, II, 2, 962 S.).
4 Cassiodorus, Historia tripartita I c. 2 ; PL 69, 884 sq. bes. 885 C.
6 Prov. 16, 1.
6 Ps. 67, 12.

' PL 117, 591 A (dort: omnium conscientias).
8 Eusebius, Historia eccl. X, 11 Rufinus, Hist. eccl. I c. 10 : PL 21,

480 sqq. (ed. Schwartz/Mommsen II, 2, 973 sqq.).



136 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

ad se fusis convertere quinquaginta rhetores sine hoc quod eos racionibus
convicisset.

Ex quibus sie recitatis infero aliqua :

(1.) Primum quod magis efficiunt hominis perfeccio et vite sanetitas,
5 ut pro Christo certantes vincant, quam sciencie luminositas. Propter quod

ait Dominus Isaie 40 1
: « Super montem excelsum ascende tu qui evange-

lizas Syon », id est super eminenciam vite, prout exponit Gregorius super
Ezechielis lib. I omelia XI2. Et ideo talis dicitur speculator, Ezech. 3 3

:

« Speculatorem te dedi domui Israel. »

10 (2.) Secundum: Sepius plus operatur in conversione infidelium ad
fidem devota oracio simplicis laicalis vel illitterati hominis quam persuasio
qualisqunque sciencialis luminis ; patet quoniam saneti patres simplices et
illitterati devotis oracionibus ad fidem sepius converterant philosophos et
dialecticos, quod non poterant magni [in] scientiis tarn divinis quam humanis

15 prediti, ut patet ex dictis.
(3.) Tercium : In conversione infidelium ad fidem viris litteratis plus

insistendum est oracionibus quam formis arguendi sillogisticis ; patet ex
precedenti.

'.15va (4.) Quartum: Manifestius claret / simplex Spiritus saneti gracia in
20 conversione infidelis per oracionem devoti viri, quam patet, ubi quis con-

vertitur vi argumenti ; patet quia in tali conversione simplicius Dei bonitas
et misericordia operatur.

(5.) Quinta proposicio : Beata Katharina potuit magistros ad fidem
convertere per Deo acceptas devotas oraciones.

25 (6.) Sexta proposicio : Quod infidelis nec vetus nec novum credens
testamentum potest ad fidem converti efficaci racione.

(Dubium :

De via manuducendi infideles ad agnitionem veritatis fidei catholicae)

Pro cuius declaracione movetur hoc dubium: Que sit via con-
30 vincendi et manuducejidi infideles ad agnicionem veritatis

fidei katholice et in noticiam unius veri Dei, trini et unius,
ut dicit symbolum

Ad quod dico quod inprimis et ante omnia debet infideli supponi
quod velit acquiescere racionibus probabilibus et persuasivis, possibilibus

35 in materia morali queque unumquemque hominem racionabilem debent
movere. Hoc ipse habet admittere, si est homo racionis, quia non in omni
materia querenda est certitudo demonstrativa et minime in materia morali,
quia, cum Aristoteles ineiperet tractare materiam moralem a libro Ethi-

1 rethores (et sic semper scribitur) 5 vincantur 8 dicit
17 resistendum 26 convertenti

1 Is. 40, 9.
2 Gregorius M., In Ezech. lib. I, hom. 11, 4 : PL 76, 907 C.
3 Ez. 3, 17.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 137

corum, in prologo protestatur 1 quod velit dicere solum probabiliter 2

dicens : « Dicetur autem sufficienter, si secundum subiectam materiam
manifestetur. » Et istam supposicionem valde pondérât Aristoteles et
ipsam sepe resumit. Unde II Ethicorum tractatu primo capitulo 2 dicit 3

:

« Illud ante preconfessum sit, quoniam omnis qui de operabilibus est sermo
typo et non secundum certitudinem debet dici, quemadmodum in principio
diximus, quoniam sermones secundum materiam sunt expetendi » ; et allegat
dictum in primo et secundo Metaphysice capitulo ultimo 4 ostendens, quare
difficile est quosdam ad veritatis agnicionem pervenire. Dicit duas causas,
« quia illi quidem volunt omnia certe, alii vero, si non metaphysice quis
dicat, non respiciunt dicentes » et tales per longum passum valde repre-
hendit tamquam pertinaces. Et concludendo in fine dicit : « Erudiri igitur
oportet, quomodo singula sunt recipienda. » Et subdit : « Acerbologia
mathematica non in omnibus est exspectanda. » Propter quod dicit quod

1 probative.

1 Eth. Nie. I, 1, 1094 b, 11 sqq. Heinrich von Langenstein benutzt die
Übersetzung des Robert Großeteste. Mir stehen von dieser Übersetzung nur
jene Texte zur Verfügung, welche der Turiner Ausgabe der Aristoteleskommentare

des hl. Thomas beigefügt sind, nämlich von der Ethik in der
Ausgabe des Ethikkommentars des hl. Thomas (ed. A. M. Pirota, Turin 1934), von
der Metaphysik im Metaphysikkommentar (ed. M. R. Cathala, Turin 1926), und
von De sensu et sensato (ed. A. Pirota, Turin 1928). Die Stelle steht nach der
Einteilung von W. Moerbecke lib. I c. 2 und lautet (ed. Pirota, S. 11) :

« Dicetur autem sufficienter, si secundum subiectam materiam manifestetur.
Certum enim non similiter in omnibus sermonibus querendum est : quemadmodum
neque in conditis Eodem utique modo et reeipi debitum est unumquodque
dictorum. Disciplinati enim est in tantum certitudinem quaerere secundum
unumquodque genus, in quantum rei natura reeipit : proximum enim videtur et mathe-
maticum persuadentem aeeeptare et rhetoricum demonstrationes expetere. »

2 Die Handschrift schreibt hier probative nicht probabiliter. Die Änderung
wird nicht bloß durch den Sinn gerechtfertigt, sondern vor allem durch den Text
unten S. 138, 151, wo richtig probabiliter steht.

3 Eth. Nie. II, 2, 1103 b, 34 sqq. Die Übersetzung von Moerbecke lautet :

« Istud autem praeconfessum sit, quoniam omnis qui de operabilibus est sermo,
typo et non secundum certitudinem debet dici, quemadmodum et in principio
diximus, quoniam sermones sunt expetendi secundum materiam » (ed. Pirota, S. 87).

1 I Metaph. Elatton 3, 995 a, 6 sqq. In der versio des Moerbecke findet
sich die Stelle lib. II c. 3 : « Alii vero, si non mathematice quis dicat, non reci-
pinnt dicentes. Alii vero si non exemplariter. Et hi testem induci dignantur
poetam. Et ille quidem omnia certe. His vero flebilis est certitudo aut propter

impotentiam complectendi, aut propter micrologiam : habet autem quod
certum est tale. Unde quemadmodum in symbolis et in rationibus non liberum
esse quibusdam videtur.

Propter quod oportet erudiri, quomodo singula sunt recipienda ; et absurdum
est simul quaerere scientiam et modum sciendi. Est autem neutrum facile acci-
pere Acribologia vero mathematica non in omnibus est expetenda, sed in
non habentibus materiam. Propter quod non naturalis est modus : omnis enim
forsan natura materiam habet » (ed. Cathala, S. 112).



138 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

omnes debeant erudiri in logica, ut sciant quod diversis speciebus argumen-
tacionis ùtendum est in diversis materiis ; ymo nec in materia naturali est

215vb demonstracio acerbologica querenda. / Unde dicit : « Propter quod acer-
bologia mathematica non naturalis est modus. » Et ideo in Metheorum,

5 ubi tractat materiam naturalem, dicit1 : « Putamus autem sufficienter in
materia hac demonstrasse, si ad impossibile reduximus. » Si hanc supposi-
cionem infidelis non admittit, tunc pertinax est in scienciis eciam infi.de-
lium, ergo via racionis non potest convinci. Et hinc est quod Judei non
possunt racionibus convinci, quia pertinaces sunt. Et cum eis eciam qua-

10 cunque racione vel morali persuasione ora clauduntur, ipsi non volunt
talibus aurem praebere nec eis aquiescere, sed dicunt quod sit quedam
logica. Tales igitur solum reducendi sunt oracionibus.

Si vero infidelis est homo racionis, proponantur ei aliqua per
ordinem :

15 (1.) Primo proponatur ei primum principium fidei katholice,
scilicet quod tantum unus Deus est, qui est finis et remunerator omnium.
Iste processus est de intencione Apostoli ad Hebr. II2, ubi dicit quod
« accedentem oportet credere quia <(est> et quod inquirentibus se remunerator

est ». Si igitur infidelis non credit hoc propositum, potest ei demon-
20 strative probari secundum quod tenent famosissimi doctores. Et credo

quod evidencius iam sit demonstratum quam quod materia prima est vel
aliqua conclusio alia in naturali philosophia. Et sive sit demonstrabile sive

non, non est cura ; probetur ei tarnen racione forciori, que humanitus potest
haberi ; illi habet consentire secundum premissa. Et utique illi et similibus

25 habet consentire, si maior racio potest fieri ad propositum quam ad oppo-
situm. Et quia hoc propositum est de fine hominum ultimo, ideo maxime
debent sufficere persuasiones racionabiles. Quod intendit Aristoteles
primo Ethicorum 3, quia, cum ibidem de fine hominum vellet disputare,
ipse primo protestatur quod in hac materia non posset nisi probabiliter

30 dicere. Et postquam iam determinacionem de fine hominum finiret osten-
dendo quidditatem finis, dicit tractatu secundo capitulo 4 4

: « Meminisse
autem et predictorum oportet non in omnibus similiter exquirere, sed in
singulis secundum subiectam materiam et in tantum, inquantum est
proprium doctrine. » Et multa ibidem dicit ad propositum.

35 (2.) Deinde proponatur infideli quid nominis Dei, quod sibi ab
omnibus attribuitur, scilicet quod Deus est bonum omni perfeccione yma-

2l6ra ginabili perfectum. Illud est / communis animi concepcio secundum

Reychardum primo De trinitate capitulo 5 5. Et ideo non potest ipsum

17 procecessus 20 probare

1 Meteor. I, 7, 344 a, 5.
2 Hebr. 11, 6.
3 Eth. Nie. I, 1094 a, 18 sqq.
4 Gemeint ist wohl I c. 2, die oben S. 137 Anm. 1 zitierte Stelle.
6 Richard von St. Viktor, De trin. I c. 20 : PL 196, 900 A : « Est igitur

eruditis velut maxima proposicio, est omnibus in commune velut communis animi
conceptio Deo attribuere quidquid altius attingit humana aestmatio. »



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 139

negare. Et ad hoc eciam devenerunt 24 philosophi conponentes 24 quid
nominis seu defmiciones Dei \ quarum quelibet saltern in virtute exprimit.
Et Aristoteles XII Metaphysice 2

: « Deus est ens infinite nobilitatis » ;

et est multorum doctorum.
(3.) Tercio loco proponatur infideli quod Deus est liber libertate 5

contradiccionis, potentissimus, perfectissimus, sapientissimus, veracissimus,
qui nec falli nec fallere potest, et breviter quid perfeccionis ymaginari
potest, simpliciter immensus. Ista sequitur ex precedenti, cum sit omni
perfeccione perfectus.

(4.) Quarto loco proponatur ei quod, si aliquid ei revelatum est 10

a Deo, hoc est verum. Hoc sequitur ex precedenti. Ex quo sequitur, quod
quecunque nobis Deus revelavit, sunt firma fide tenenda, et quecunque
precepit, efficaciter sunt adimplenda. Patet : cum sit veracissimus, nullum
decipere potest, et optimus, qui nec malum alicui aut dissonum racioni
potest precipere. 15

Sed tunc est nova difficultas ; quomodo igitur probabitur infideli
quod aliquid sit a Deo revelatum vel eciam preceptum, vel eciam unde
potest sciri quod verba alicuius hominis prophète sunt a Deo. Et ilia est
maior difficultas, quia bene credo quod nullus homo unquam fuerit ita
bestialis, si scivisset aliquid a Deo esse dictum, ipse satis credidisset. 20

Pro illo supponendum est, quod auctoritas hominis viatoris suffi -
ciens ad credendum illis que assertive profert sumenda est ex quattuor :

ex vite sanctitate, ex perfeccione doctrine, ex miris operacionibus et ex
susceptis tribulacionibus, ut ab assercione discederet, illatis, quibus non
succubuit, sed in veritate stetit3. Qui ergo homini probate vite, clare 25

sciencie, qui mira fecit, aspera sustinuit, bona huius temporis non cupit,
sed que felicitatis sunt consulit et que Deo placita sunt omnia querit : qui,
dico, tali non credit in hiis que ad hoc pertinent illegalis hebendus est,
humane societati minime congruus ; et magis si duobus, tribus aut pluribus
concorditer quedam talia asserentibus non credit 4. Et maxime illegalis et 30

incivilis habendus est qui / uni toti communitati credere noluerit, que 216 vb

tarnen habet legis sapienciam sincerissimam, divini cultus et moris speciali

7 valli 25/26 vite] sciencie

1 Die hermetische Schrift der 24 Philosophen aus dem frühen Mittelalter
wurde von Cl. Baeumker herausgegeben in der Festschrift für G. Hertling,
Paderborn 1913.

2 Der Text, den ich in XII Metaph. nicht feststellen konnte, dürfte aus
der in der vorhergehenden Anmerkung zitierten Schrift stammen (mir jetzt nicht
zugänglich).

3 Diese Aufzählung der Glaubwürdigkeitskriterien schließt sich an Augustinus
an und findet sich in ähnlicher Form bei Heinrich von Gent (Summa a. 9 q. 3),
Aegidius von Rom (Quodl. III q. 7) ; vgl. A. Lang, Die Wege der
Glaubensbegründung bei den Scholastikern des 14. Jahrhunderts : BB 30, 1-2, Münster 1931,
15, 126.

4 Dieser Grund für die Glaubwürdigkeit der Evangelien wird oft betont,
z. B. von Walter Chatton ; vgl. A. Lang, 1. c. 109 ff.

Divus Thomas 10



140 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

decencia racionabilissimam et in omnibus gerit vitam religiosissimam. Ista
supposicio est manifeste de intencione Apostoli ad Hebr. 2 \ ubi in principio
capituli sic dicit : « Si enim qui per angelos dictus est sermo, factus est
firmus, et omnis prevaricacio et inobediencia aeeepit iustam mercedis

5 retribucionem : quomodo nos effugiemus, si tantam neglexerimus salutem
Que cum inicium aeeepisset enarrari per Dominum ab eis qui audierunt,
in nos confirmata est contestante Deo signis et portentis et variis virtutibus
et Spiritus saneti distribucionibus secundum suam voluntatem. » Et hoc
totum tangit Augustinus Contra epistolam Fundamenti capitulo 1 per

10 longum passum
2 et capitulo 5 3

: « Ego, inquit, evangelio non crederem,
nisi me ecclesie katholice moveret auetoritas. » Patet eciam supposicio ista
quodammodo ut supposicio precedentis dubii, ubi patet : permaxime indurata

pertinaces et obstinati erant hii qui eciam videntes miracula Christi
adhuc non crediderunt doctrine eius.

15 (5.) Ista igitur proposicio quinto loco proponatur : homo sanete
et probate vite vel plures proponant infideli quod olim erat quidam populus
unius Dei celi et terre cultor fidelis.

(6.) Sexto proponatur convertendo quod populus iste multo tempore

habuit prophetas preclaros et multum famosos, coruscantes variis
20 miraculis, qui predixerunt illi populo que futura erant ipsis et aliis nacio-

nibus. Ilia duo infidelis habet credere ex supposicione premissa ex hoc,
si, ut premisi, talis proponentes sunt sanete vite.

(7.) Septimo proponatur quod Deus in scripturis pollicitus est
Judeis et omnibus gentibus mittere unum salvatorem, qui eos erudiat et

25 per viam veritatis et iusticie ad veram et perfectam hominis felicitatem
perducat. Ista proposicio clare habetur ex scripturis, in quibus Judei et
Christiani concordant.

(8.) Octavo proponatur convertendo quod ille salvator iam venit
et dudum mundo apparuit. Istud potest declarari ex scripturis prophe-

30 tarum pro eo quod in eis reperitur tempus expressum, quo venire debuit.
Reperitur et expressum quod in ablacione regni a Judaeis et in translacione
{ad) alienigenas venturus erat 4.

(9.) Nono proponatur infidelibus quod ille salvator promissus fuit
216va Jesus Nazarenus, circa cuius ortum / tot miracula apparuerunt et ipse tot

35 et tanta miracula fecit et talia dixit, quod clare ex illis possit cognosci
quod erat ille quem Deus mittendum promiserat in scriptura, eo quod recte
operatus est in vita sua secundum quod prophète predixerant nec unquam
inventus est in mendacio, unde reprehensibilis esset. Propter quod ipse
de se ipso dixit 5

: « Cuncta que facio perhibent testimonium de me. »

7 singnis 11 movet 23 sollicitus 35 possit] pateatur 39 prohibent

1 Hebr. 2, 2.
2 Nicht cap. 1, sondern cap. 4 : PL 42, 175.
3 PL 42, 176 (dort commoveret).
4 Gen. 49, 10.
6 Jo. 5, 36 : Ipsa opera, quae ego facio, testimonium perhibent de me ;

vgl. Jo. 10, 26.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 141

(10.) Decimo et ultimo proponatur sua doctrina. Hanc totam
habet concedere ex premissis eo quod erat vite sanctissime et asserebat
se esse Deum, qui nec fallere potuit nec falli.

(.Dubium.) Sed dicat quis, si sic facile est infidelem ad fidem con-
vertere, quare igitur isto modo non convertimus omnes infideles et potissime 5

Judeos, qui nobis sunt familiäres

Respondeo quod una causa est recitata virca principia illorum
dubiorum duorum, scilicet ipsorum pertinacia. Alia causa est quia non
volurit informari in veritate nec se disponunt quoque modo ad veritatem ;

si se disponerent, utique Veritas sufficienter posset eis declarari. Alia 10

causa ex parte Judeorum est quia Judei consueti sunt ociose et delicate
vivere et timent laborem et paupertatem, si oporteret omnia bona resignare.
Et ideo videtur esse pium et salubre, quod Judeis convertendis fieret
hospitale, ut volunt prudentes, sicut quidam bono spiritu moti fecerunt
'Ad sanctum Jeronimum' pro mulieribus vagis reformandis. 15

Ex parte Christianorum eciam sunt due cause : Une est
negligentia, quia non laboramus pro salute Judeorum. Et si hec negligencia
est sine magna culpa, iudicent hii ad quos pertinet. Si forte aliquis a me
querat, utrum ipsorum pertinacia excuset nos, eo quod nolunt omnino
converti aut veritatem audire aut scire, ego quero ab eodem, quid sibi velit 20

quod scriptum est : « Compelle intrare. »
1 Quero eciam, utrum tempore

predicacionis Christi et apostolorum omnes infideles, quibus predicaverant,
voluerint aut libenter audierint predicacionem ipsorum. Videamus ex
historia scripture, quociens infideles miserint pro Christo et apostolis, ut
audirent ipsorum informaciones ; / videamus eciam ex hiis, utrum pluries 25 216vb
ipsos salutaverint aut sepius interfecerint, et ex Ulis discamus, quid modo
nostris temporibus expediat fieri pro infidelibus.

Sed est et alia causa maxima ex parte nostra, quia deficit nobis
sanctitas vite, que potissime requiritur ad convertendum infidelem, ut
habitum est. Unde ecclesia nostra eciam confunditur, quodammodo nullius 30

auctoritatis redditur, quando sic continue contra legem nostram facimus,
quia infideles possunt arguere ex nostris perversis operibus quod falsa sint
et deceptoria ea que ipsis predicamus ; nec ipsos articulos vera et fide
firma credimus, cum continue contrarium opere sic ostendimus et practi-
camus. Quomodo igitur infideles ad fidem reducere possemus Et Lac- 35

tantius in libro De vera religione et sapiencia ad nostrum propositum
sic loquitur 2

: « Sed qui precipiunt et non faciunt, abest ab eis fides et

4 Dubium in marg 12 laborent

1 Le. 14, 22.
2 Lactantius, Divinae institutiones, lib. IV : De vera sapiencia et religione

c. 23 ; der Text ist zusammengezogen aus den beiden Stellen : « Si non fecerit,
soluta praeeepta sunt » (PL 6, 519 A) und « Sed qui praeeipiunt nec faciunt, abest
ab iis fides » (PL 6, 520 A).



142 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

soluta precepta sunt. » Et Seneca epistola V ad Lucilium sie dicit1 :

« Omnibus obmissis hoc unum agas, ut te meliorem cotidie facias ; id agamus,
ut meliorem vitam sequamur quam vulgus, non ut contrariam ; alioquin
quos emendare volumus, fugamus a nobis et avertimus. Illud quoque

5 effieimus, ut nichil imitari velint nostri, dum timent, ne imitanda sint
omnia. » Videtur mihi, si aliqualiter viveremus secundum legem [a] nobis
a nostro salvatore traditam, quod omnes videntes sine ammonicione sensi-
bili commoverentur ad vitam nostram, nisi essent quidem sie lapidei, quod
eciam in eis penitus nulla esset sinceritas.

10 Sed modo dubitaret quis de doctrina beate Katharine, qua
ipsa conabatur imperatorem Maxencium ab ydolis retrahere, et utrum in
convertendo 50 magistros innixa fuerit tali processui aut alteri aut quibus
argumentis ipsos convinceret.

De hac doctrina et de argumentis non poteram in multis historiis
15 quidquam invenire. Sed tandem ostensus erat michi liber antiquissimus

cum historia satis prolixa, que doctrine et argumentorum eius magnam
partem continebat, in qua plurimum innixa est processui habito 2. Ista

217 ra igitur / que hic inde collegi de hac materia paucissimis verbis volo per-
stringere.

20 (Hoc loco Henricus per longiorem sermonem, qui in manuscripto sex
circiter columnas explet, récitât quae in dicto libro antiquissimo invenerat.
Hac ennarratione intendit, ut ea praesertim quae ad primam partem thematis,
id est magistralem dignitatem sanetae Katharinae pertinent, illustraret. Sed

quia solum repetit quae in Legenda tradita sunt, hanc partem ommittendam
30 esse duximus.)

219ra Ex quibus omnibus concludo quod ipsa totis viribus, corde, voce
et opere verissime etc. « doctrix est discipline Dei », que fuerunt verba
thematis assumpta. In quibus quidem verbis pro laude gloriose virginis
Katharine tria breviter innuuntur :

35 (1.) Primum est dignitas magistralis, qua fuit insignita, cum
dicitur 'doctrix'.

(2.) Secundiim est puritas virginalis, qua fuit redimita, et hoc
innuitur cum dicitur 'disciplina'. Disciplina enim in secunda accepcione
significat passionum refrenacionem, que in continencia consistit.

40 (3.) Tercium est passio corporalis, qua fuit cruciata, et hoc im-
portatur per 'disciplinam' in tertia accepcione, qua significat flagellacionem,
que consistit in corporali passione ; ut per primum cum doctoribus mun-
dum illustret splendore firmamenti, per secundum cum virginibus lau-

3 non] nam

1 L. Annaei Senecae ad Lucilium epistolae morales Lib. I ep. V, 1 und V, 3

(zusammengezogen).
2 Es war mir nicht möglich nachzuprüfen, welche von den vielen damals

verbreiteten Legenden der hl. Katharina (vgl. Bibliotheca hag. lat. 1657 ff.)
Heinrich vorgelegen hat.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 143

reetur corona virginali et per terci um cum martiribus coronetur aureola
triumphali : et sie in celis triformiter gloriosa associetur tribus exercitibus
corona triplici coronata.

{Prima pars thematis : Katharine dignitas magistralis)

Dixi primo quod gloriosa virgo Katharina dignitate magistrali 5

fuit insignita. Et hoc iam satis patet in deduccione thematis, quia ipsa,
ut audistis, solempniter exereuit officium sui magisterii, cum sie eleganter
disputaret de quolibet sive de quolibetum cum 50 rhetoribus mundi peri-
tissimis.

In grammatica disputavit, cum sermone latino, figuris et débita con- to
gruitate munita grammaticos in stuporem et ammiracionem duceret. In
rhetorica, cum venusto sermone sie moraliter ipsis veritate persuaderet.
In logica, cum eis per diversos sillogismos argueret et ipsorum sophismata
clarissime dissolveret. In arismetrica, cum ex rerum innumerositate et
proporcione magnitudinem ostenderet creatoris. In geometria, cum ex 15

natura figurarum corporalium Deum non esse corporale ydolum compro-
baret. In musica, cum ex armonia et rerum consonancia débita ostenderet
ydolatras barbarisare et in colenda ydola a debito rerum ordine vehementer
ex- / orbitare. In astronomia, cum ex mirabilitate celorum et stellarum 219rb

pulchritudine mirabilitatem et immensam speciositatem ostenderet condi- 20

toris. In naturali philosophia, cum ex motibus, operacionibus, proprieta-
tibus et ydolorum effectibus ipsorum inefficaciam et fallaciam declararet,
Deum quoque verum, immobilem, esse perpetuum et incorporalem demon-
straret. In morali philosophia, cum ritus moresque ydolatrarum destrueret
et ipsorum opera et intenciones in circumstancia finis rectificaret, docens 25

talia non debere fieri in honorem ydoli, sed gracia unius Dei vivi. In mathe-
matica, cum in entibus unum primum prineipem omnia libéré contradic-
torie gubernantem astrueret demonstrative. In medicina vero disputavit,
quando morsa scorpionibus, in carcerem obscurum sine eibo corporali
posita, regine et Porphirio ipsam lamentantibus declaravit, quomodo corpo- 30

rali medico non egeret eo quod medicus supernus per suos angelos vulnera
eius sanaret ipsamque eibo corporali et spirituali sufficienter renovaret.
In iure vero disputavit, cum excursaret legibus de manibus ipsorum, legibus
videlicet poetarum philosophorum, tenens gladium golie manu propria
ipsumque, quo iniuste utebantur, iuste exereuit ipsumque vibravit quidem 35

impetu vehementissimo in tantum, quod omnia capita id est ydola senten-
cia iustissima amputavit. In theologia disputavit, quando ipsa oratoribus
Deum trinum et unum, cui soli omnis honor et reverencia famulatus et
latrie cultus debetur, predieavit cumque eis articulos omnes tanta efficacia
exposuit, quod ei nullus resistere potuit, sed omnes ad fidem coegit. 40

Ex istis iam luce clarius apparet, quomodo beata Katharina omnium
scienciarum titulis fuit insignita. Ex quibus et aliis superioribus dictis
evidenter concluditur quod ipsa omnium scienciarum doctrix ydonea sive

26 vivi "add. uni 35 ipsum quoque



144 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

magistra iure est censenda. Quod sic deducitur, quia ad ydoneitatem
magistralem tria requiruntur et sufficiunt, videlicet vita, sciencia et facundia.
Sed ilia omnia sufficienter inveniuntur in ipsa ex immediate et superioribus
dictis. Maior patet per Glossam super isto verbo : « Qui ydonei erunt et

5 alios docere » 2 ad Tim. 2 1. Ubi Glossa dicit : « Ydonei erunt homines ad
219 va docendum alios vita, / sciencia et facundia et per consequens illa sufficiunt

et requiruntur ad dignitatem doctoralem sive magistralem » et sie habetur
propositum.

Beate Katharine non suffecisset una facultas sive una species sciencie,
10 sed necessarium erat ei, ut omnibus scienciis humanis et divinis esset suffi¬

cienter edocta et potentissime in scienciis philosophorum, cum ipsa contra
tot magistros talium gentilium taie et tantum vellet aggredi disputacionis
duellum, qui, ut refert historia, ultra omnes mortales erant prediti [in]
sciencia humana. Oportuit enim talibus arguere ex prineipiis eis notis, quia

15 prineipia aliéna non admississent. Quod non potuit facere beata Katharina,
nisi in omnibus humanis artibus esset illustrata et in hoc secuta est Christum
magistrum suum, qui suos adversarios eciam armis propriis convincebat,
ut patet ex scripturis, et Paulum apostolum, qui ydolatris Atheniensibus
allegat scripturas proprias : « Vivimus et movemur et sumus » Act. 17 a.

20 Ex istis infero tria :

(1.) Primum quod omnes artes et ingénia humana in theologiam
finaliter ordinantur.

(2.) Secundum quod omnes facultates sibi mutuo serviunt et famu-
lantur.

25 (3.) Tercium quod artes et doctrine sic sunt connexe, quod nulla sine
alia perfecte a mortalibus potest acquiri. Connexio autem et ordo scien-
tiarum videtur michi esse ex connexione et ordine rerum, nécessitas ex
necessitate.

(De ortu et origine scientiarum)

30 Pro illorum omnium intellectu videndum est ortus et origo
scienciarum.

Ubi supponendum est inprimis, quod omnis creatura irracionalis in
hominem tanquam in finem quo, homo vero in Deum ultimate ordinatur,
in cuius contemplacione et amore consistit hominis félicitas ultimata. Hic

35 autem ordo perfectissimus erat in statu innocencie, quia omnis creatura
perfecte fuit subdita homini tanquam proprio suo domino, quia Deus pre-
fecit hominem dominum omnium creaturarum huius mundi inferioris, ut

2l9vb habetur Genesis primo 3 et Sapiencie 10 i. Et / cum sic omnis creatura

9 sciencie] superbie
29 De ortu et origine scienciarum diligenter nota in marg.

1 2 Tim. 2, 2.
2 Act. 17, 28 : In ipso enim vivimus, movemur et sumus : sicut et quidam

vestrorum Poetarum dixerunt : Ipsius enim et genus sumus.
3 Gen. 1, 28. 1 Sap. 10, 2.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 145

homini débité obediret, homo non indiguit variis artibus, quibus eas sub-
peditaret sibi, quia « Deus dedit illi virtutem continendi omnia », Sap. 10 1.

Habuit autem Adam perfectam scienciam et sapienciam Dei ac veram rec-
titudinem, qua consequi poterat ultimam beatitudinem. « Quia creavit
Dominus Deus hominem rectum », Eccl. 7 2. « Sed homo cum in honore 5

esset, non intellexit et factus est inobediens » domino suo 3. Ideo meruit
privari iusticia et originali sapiencia, quia hec non habitabit in corpore
subdito peccatis, Sap. 1 4. Justoque Dei iudicio per inobedienciam suam
meruit, ut eciam omnis creatura fieret inobediens sibi. Et ubi prius fuit
perfecta omnium rerum consonancia, hic modus barbarissimus introductus 10

est et rerum dissonancia. Omnia facta sunt inobediencia et contraria vivo
et homo sibi ipsi, quia sensualitas adversatur racioni, I Eth. 5 Tantaque
in ordine rerum facta est distrasia, ut oporteat hominem infinitis laboribus
creaturas facere obedientes sibi et in se ordinäre et panem suum in multis
sudoribus comedere. Propter quod indiget homo infinitis artibus et ingeniis 15

ad reordinandum ordinem, quem deordinaverat per peccatum. Et ad suc-
currendum infinitis difficultatibus, que occurrunt in suis laboribus, oportuit
et ipsum in creaturis speculari, ut cuius speculacionem per creaturas ami-
serat, per creaturas ipsam cognosceret et sie scienciam et rectitudinem suam
rehaberet et sie cum « Deus faceret hominem rectissimum, ipse per peccatum 20

miseuit se ipsum infinitis questionibus », ubi supra 6. Cum igitur Adam
se ipsum conspiceret, quod nudus esset, nudus quidem corpore et anima,
quia scienciam Dei et iusticiam amiserat, statim intellexit destitucionem
ordinis rerum et se indignum ad videndum Deum, in quem ordinatus erat.
Ideo subtraxit se ordini rerum et quodammodo obdormiens in peccato 25

abscondit se a facie Domini / ambulantis in paradiso.. Sed Deus, qui « non 220 ya
vult mortem peccatoris, sed ut magis convertatu r et vivat »7, ipsum exci-
tavit dicens : « Adam, ubi es »8, quasi diceret : Quare obdormis in peccato ;

révéla oculos tuos et deposito velamine peccati surge ad cognicionem Dei
tui. Surge ad cognicionem boni et mali promissam a serpente. Et continuo 30

faciens sibi tunicam pelliceam induit ipsam ei, ut et ipse ceteras res, quas
per peccatum amiserat, in se deberet diversis ingeniis reordinare et se
induere corpore et anima.

Ubi ponam duas proposiciones : Prima: Omne ingenium humanuni

ad hoc tendit, ut ordo per peccatum deordinatus reordinetur. 35

Secunda : Quod duplex sciencia est homini necessaria : prima per quam
creaturas factas sibi inöbedientes per media congrua reducat <in> seipsum ;

secunda, per quam se débité reducat in Deum, a quo factus inobediens
seipsum subtraxit. Prima istarum scienciarum potest vocari humana,
secunda divina. He due proposiciones satis conformes sunt dictis Hugoni s 40
in suo Didascalion. Unde parte prima cap. 5 in fine dicit « Omnium

1 Sap. 10, 2. 8 Eccl. 7, 30.
3 Ps. 48, 13. 21. 4 Sap. 1, 4.
6 Eth. Nie. I, 13, 1102 b, 16. 0 Eccl. 7, 30.

' Ez. 33, 11. 8 Gen. 3, 9.
9 Hugo von St. Viktor, Didascalion lib. I c. 6 (Anfang) : PL 176, 745 A.



146 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

humanarum accionum seu studiorum, que sapiencia moderatur, finis et
intencio ad hoc spectare debet, ut vel nostre {nature) reparetur integritas
vel defectuum, quibus subiacet vita, temperetur nécessitas. » Et in fine
7ml cap.

1
: « Omnium, inquit; humanarum accionum ad hunc finem con-

5 currit intencio, ut vel divine ymaginis similitudo in nobis restauretur, vel
huius vite necessitudini consulatur. »

Artes de primo genere, licet minores sint, tarnen ad conservandam
hanc vitam sunt homini magis necessarie. Unde Aristoteles loquens de
sciencia divina in prologo Metaphysice dicit 2

: « Necessarie quidem ergo
10 omnes, ipsa vero dignior nulla. » Et ideo iste primitus sunt invente.

Unde cum secundum promissum serpentis per peccatum aperti essent
oculi hominis ad cognoscendum bonum et malum, statim inceperunt ab

220rb artibus minoribus / videlicet a mechanicis, quia consuerunt folia
ficus facientes sibi perizomata ; eciam induti sunt tunicis pelliceis, ut preis
misi, ut hoc totum patet ad lecturam Gen. III. Et per successionem tem-
poris multiplicatis hominibus multiplicate sunt et artes mechanice, que
ideo mechanice possunt vocari seu adulterine vel fornicarie 3, quia sicut
Adam fornicabatur abs Deo, ita et ipsum fornicari oportuit abs natura 4.

Cum enim in statu innocencie opera nature suffecerunt homini ad vitam
20 animalem conservandam et fovendam, ipse a sibi dato sufficienti fornica¬

batur et adulteratus est fetidum ; ideo in penam peccati natura non
amplius sic sufficienter ammistravit sibi vite necessaria, ut ipsum oporteret
totaliter a natura adulterari transferendo se ad similia opera et imitando
earn in suis operibus, ubi natura defecit.

25 Artes mechanicas voco omnes istas, que docent res produetas homini
necessarias acquirere et humano usui adaptare. Et sie sunt in duplici
différencia. Alique docent res acquirere, ut venatoria, navigatoria et
similes. Alie docent res produetas et iam acquisitas homini adaptare

ut coria, textoria et similes. Hinc Adam eiectus de paradiso volup-
30 tatis ineepit physicam practicam, scilicet culturam terre, quam alii nume-

rant inter mechanicas ; « emisit enim eum Deus de paradiso voluptatis, ut
operaretur terram », ubi supra 6.

Et postquam genus humanum in diversis artibus practicis se exereuit
circa res diversas, vidit multa mirabilia, quorum causas ignoravit, prop-

35 ter quarum ignoranciam eciam non perfecte potuit operari ; ideo neces¬
saria fuit generi humano de rebus aliqualis speculacio : et sic post practiCas

14 parisomata. 21 fetitum.

1 Lib. I c. 8 : PL 176, 747 A. Das Exemplar Heinrichs von Langenstein
hatte offenbar eine andere Einteilung als jene, die bei Migne zugrunde liegt.

2 I, 2, 983 a, 10 (ed. Cathala, S. 18).
3 Vgl. Hugo, Didascalion I, c. 9 : PL 176, 747 C ; I, c. 10 : 747 D ; II, c. 2 :

752 C.
4 Das Bild von der fornicatio stammt aus der Bibel ; vgl. etwa Ez. 23 oder

Os. 4, 12 sq., Ps. 72, 27.
6 Gen. 3, 23.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 147

invente sunt speculative. Et istum processum manifeste innuit Aristoteles

in prohemio Metaphysice. Unde dicit ipse 1
: « Primum quidem neces-

sarium est quemlibet artem invenientem ultra communes sensus admirari. »

Et subdit : Ideo fere cunctis repertis artibus, et aliis quidem ad necessaria,
aliis quidem ad voluptatem, aliis vero ad introduccionem existentibus, talis 5

prudencia inquiri cepit. / Nam propter admirari homines et nunc et primum 220 va

inceperunt philosophari, a principio quidem pauciora dubitabilium mirantes,
deinde paulatim sie procedentes et de maioribus dubitantes, ut de lune
passionibus et de hiis que circa solem et astra et de universi generacione.
Hec diversimode collegi ex prologo 2. 10

Ex dictis videtur michi elici manuduccio valde notabilis ad probandum
ineepeionem mundi. Si enim sciencie humane de die in diem augerentur,
ut Aristoteles asserit et experiencia docet, quia a tempore Aristotelis
usque hodie maior pars totius sciencie humane est inventa : Igitur si in
quolibet tanto tempore tantum sciencie esset inventum aut eciam minus, 15

tune si mundus esset perpetuus, aperte [ante] utique sciencia humana nunc
esset infinita. Cur eciam circa Egyptum sacerdotes primum ineepissent
philosophari, ut inquit Aristoteles 3, pocius quam homines alii infinito
tempore precedenti, non videtur. Immo plus videtur quod priores debue-
rint ineepisse, eo quod priores habuerint vires perfecciores et genus humanum 20

vadit continue deficiendo.
Sed revertor ad propositum. Et noto in verbis Aristotelis4 quod

ipse dicit, scientias mathematicales et astronomiam inter specula-
tivas primitus esse inventas. Unde inter omnes causas generacionis et
corrupcionis lacio solis in obliquo circulo est manifestior. Ideo primitus 2fl

philosophari inceperunt circa motus astrorum Egyptii acquirentes sibi
astronomiam, ut dicit Aristoteles6. Idem dicit Ysidorus lib. III cap. 28,
rubrica : De inventoribus astronomie6. Idem dicit Josephus lib. I cap. 6

circa prineipium 7, ubi dicit Abraham tradidisse Egyptiis arismethricam et
astrologiam. Et Ysidorus, ubi supra8, allegat Josephum in isto loco. 30

Hec philosophia vocatur astronomia, que est una de septem artibus libera-
libus humano genere plurimum necessaria. Et ideo hec non debet pro-
hiberi vri venerari), quod aliqui vani homines, volentes secundum / pro- 220vb

missum serpentis fieri sicut dii prenoscitando futura que soli Deo sunt 33

reservata, in plurimos astronomie et astrologie prolapsi sunt errores ; nec

35 sieud

1 I, 1, 981 b, 13 : Primum quidem igitur conveniens est quamlibet artem
invenientem ultra communes sensus ab hominibus mirari (ed. Cathala, S. 4).

2 981 b, 17-983 a (ed. Cathala, S. 18).
3 Metaph. I, 1, 981 b, 23.
4 Metaph. I, 1, 981 b, 23 und 982 b, 15.
6 981 b, 23.
6 Etymologiae III c. 25, 1 : PL 82, 169 C.
7 Flavius Josephus, Antiquitates Judaicae I c. 8, 2 (Opera ed. G. Dindorf,

Paris 1885, I, 19).
8 Vgl. Anm. 6.



148 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

allegare debet Josephum, qui dicit1 Abraham tradidisse Egyptiis astro-
logiam ; nam astrologiam supersticiosam, que est de observancia nativi-
tatum, Chaldei primitus seminaverunt in Egypto, ut dicit Ysidorus, ubi
supra2. Ad cuius exstirpacionem Abraham cum veniret in Egyptum,

5 videns ipsorum supersticiones et vanitates tradidit ipsis veram astrologiam.
Unde dicit Josephus, ubi supra lib. primo cap. 6 3, Abraham unum-
quemque inanium Egyptiorum despiciens verba eorum inania atque nichil
habencia demonstrabat. Et interpositis multis quomodo Egyptios informa-
verat, subiungit : « arismetricam eis quoque contulit. Nam ante adventum

10 Abraham hec Egyptii penitus ignorabant. A Chaldeis autem hec plantata
noscuntur in Egypto. Unde eciam pervenisse noscuntur ad Grecos » ; hec
ille. Sed Ysidorus, ubi supra4, dicit quod « Greci asserant hanc artem
ab Athlante primum excogitatam. Ideo dictus est sustinuisse celum » ; hec
Ysidorus. De reprobacione errorum astrologicorum scriptura est plena, et

15 vêtus et novum testamentum, et documenta omnium sanctorum doctorum
sunt in contrarium.

Post astrologiam inventa est philosophia naturalis speculativa,
que versatur circa omnia mobilia et principaliter circa generabilia et cor-
ruptibilia in sphera elementari. Hunc ordinem eciam notât Aristoteles,

20 ubi supra 6, cum ultimo concludendo dicit : « et de universi generatione hec

philosophia humano generi multis viis est necessaria tarn in genere quam
in specie. »

Ubi cohsiderandum quod ex peccato hominis nedum accidit difficultas
ex parte rerum homini necessariarum, secundum quod dictum est, sed

25 eciam ex parte hominis secundum se multiplex accidit difficultas, quia
homo per peccatum se ipsum lesit intrinsece quoad omnes partes et poten-
cias. Et est hec lesio biformis ; nam homo cum simplex natura non sit,
sed gemina compactus substancia, corpore scilicet et anima, secundum

221ra utramque lesus est. Tantaque est lesio / utriusque, ut sibi ipsis minime
30 conveniant, sed una contrariatur altéri. Hanc distrasiam bene videt

III De anima 0 et primo Ethicorum 7 cum dixit : « Firmiter enim quemad-
modum dissolute corporis particule <si> in dexteram preeligerim movere,
e contrario in sinistram prave feruntur, et in anima sic ; ad contraria enim

1 allegare 3 calde 13 dictum

1 Antiquitates Judaicae I c. 8, 2.
2 Etymologiae III c. 25, 1 : PL 82, 169 C.
3 Vgl. Anm. 1.
4 Etymologiae III c. 25, 1 : PL 82, 169 C.
6 Metaph. I, 2, 982 a sq.
6 De anima III, 9, 433 a, 1 sqq.
' Eth. Nie. I, 13, 1102b, 18: «Similiter enim quemadmodum dissolutae

corporis particulae in dexteram praeeligentium movere in sinistram prave feruntur ;

et in anima sic. Ad contraria enim motus incontinentium. Sed in corporibus
quidem videmus quod perverse motum est, in anima vero non videmus. Fortassis
autem nichil minus in anima existimandum est aliquid praeter rationem contrarians

huic et obvians» (ed. Pirota, S. 79).



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 149

motus incontinencium ; sed in corporibus quidem videmus, quod perverse
motum est. » Et si bene iudico, tunc eciam ipse notât fomitem anime,
cum infra subiungit : « Fortassis autem nichilominus et in anima existi-
mandum est aliquid preter racionem contrarians huic et obvians. »

Si, ut dicunt medici, post febrem acutam in corpore reliquie (manent) 5

causantes vestigia, quanto plus post tantam febrem spiritualem debent
manere vestigia peccati et lesiones diverse. Propter has igitur lesiones
diverse sunt in homine passionum egritudines et quoad corpus et quoad
animam.

Egritudines corporales contingunt homini ex distrasia corporis secun- 10

dum se ex indisposicione rerum, quibus utitur, quasi ex ipsarum inobe-
diencia et applicacione indebita.

Ad curam ergo harum egritudinum summe necessaria est. homini
naturalis philosophia ; nec ilia nobis sufficit in genere, nisi fiat
descensus ad speciem, scilicet ad hominem sanabilem. Et hec specialis philo- 15

sophia vocata est medicina, que per diversa remedia corporalibus passio-
nibus habet obviare.

Ad curam vero egritudinum seu passionum spiritualium ipsius anime
alia medicina est homini necessaria. Et hec est quam moralem
philosophia m vocant philosophi vel prudenciam, qua per diversa virtutum 20

medicamenta has passionum infirmitates sanant et exstirpant.
Nec hec eciam generalis philosophia sufficit, sed oportet fieri ad speciem

certarum egritudinum spiritualium. Ubi iterum notanda est quantitas et
qualitas primi peccati. Et videtur michi quod fuerit triplicis malicie : fuit
enim peccatum avaricie, peccatum superbie et peccatum carnalis concu- 25

piscencie. Primum quidem fuit peccatum eo quod parentes non contentantes

de omnibus, quibus irrigata fuerat terrestris paradisus, rapuerunt
fetidum non suum de ligno, videlicet sciencie boni et mali, / ipsis a Deo 221rb

prohibito. Peccatum superbie fuit quia volebant esse sicut dii scientes.
Peccatum carnalis delectacionis, quia « vidit mulier quod bonum esset 30

lignum ad vescendum et pulchrum oculis aspectuque delectabile : et tulit
de fructu illius et comedit » l. Et sic per idem peccatum triformis tamen
malicie peccaverunt parentes contra totam trinitatem personarum : per
peccatum avaricie contra Patrem, quia ille est primus originalis omnium
rerum naturalis dominus, cui volebant quoad hoc assimilari. Per peccatum 35

superbie peccaverunt specialiter contra Filium, quia ipsi volebant esse sicut
dii scientes ; sciencia autem et sapiencia attribuitur Filio. Peccato delecta-
tionis contra Spiritum sanctum, qui est summa Patris et Filii delectacio.
Ecce igitur quomodo volebant per omnia esse sicut dii, usurpantes sibi
propria trium personarum. Ac per hoc maxime peccantes peccato iniusticie, 40

quod quidem peccatum dictis tribus speciebus est connexum vel ipsas
inseparabiliter consequitur. Ideo hoc peccatum secundum eius très difïormi-

20 que 28 lingno 29 volebât
39 quomodo] quo 41 ipsi

1 Gen. 3, 6.



150 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

tates profundius se in hominem porrexit et hominis interiora penetrans
omnia eius viscera totaliter maculavit relinquens passionum vestigia pene
incurabilia. Et hec est causa quod communiter plus inclinatur ad avari-
ciam, ad superbiam et ad delectationem corporalem. Et per hoc homines

5 plurimum sibi invicem iniustificant ; quia bene credo, si non essent superbia,
avaricia vel carnalis concupiscencia, quod cessaret omnis lis et controversia
et per consequens non esset opus iusticie.

Hinc igitur est quod nostra moralis philosophia, et licet aliqualiter
sufficiat pro ceterorum peccatorum passionibus, non tarnen sufficit pro

10 infirmitatibus ipsius iniusticie. Ideo oportet ipsam specialiter descendere
ad curam huius infirmitatis et ad exstirpandum très eius radices, ad cuius
radicem terciam iuvat medicina, ut premissum est. Et ille descensus ad
speciem solet vocari facultas iuris. Et quia hec infirmitas est apud
spirituales et seculares, nec esset conveniens quod idem esset medicus vel

15 iudex omnium, ideo hec facultas est partita in spiritualem et secularem,
canonicam videlicet et civilem. Hec de duabus philosophiis naturali

22Iva et morali.
Et quia genus humanum infinitis laboribus / vexatur, multipliciter

tribulatur et fatigatur, ideo inventa est specialis philosophia circa sonos,
20 ipsa videlicet musica, ut sic curis interponantur gaudia. Maior huius

philosophiae nécessitas fuit cultus divinus in ecclesia katholica.
Sed circa predicta notandum quod philosophia de rebus naturalibus

haberi non potest sine scienciis mathematicalibus. Ideo et iste sunt
hominibus necessarie. Unde fere omnis philosophia acquiritur aut per visum

25 aut per auditum ; per visum, quia hic maxime sensuum cognoscere nos
facit et multas différencias demonstrat, ut habetur in prologo Metaphysice 1

;

per auditum vero quia auditus est sensus discipline, ut habetur in De sensu
et sensato 2. Modo philosophia, que per visum acquiritur, acquiritur per
viam artis geometrie, tarn quoad visibile quam quoad visionem secundum

30 se. Quoad visibile, quia philosophia astrorum sine geometria nequit haberi.
Et puto quod ista fuit prima occasio invencionis artis mathematice. Et
ad hoc satis propinque loquitur Aristoteles in prohemio Metaphysice 3.

Similiter necessaria est geometria ad philosophandum de aliis visibilibus,
ut quoad ea mirabilia, que causantur in varia luminis incidencia super

35 corpora opaca, ut sunt yris halo parelii 4 et similia. Et hec est philosophia
perspectualis quam nobis tradidit philosophus Metheorum 5. Necessaria
est geometria ad philosophandum de visione secundum sé, quam communiter
perspectualem vocamus. Et non solum ad philosophiam visus requiritur

2 reliquas 26 demonstratur

1 Metaph. I, 1, 980 a, 26 (ed. Pirota, S. 3).
2 De sensu et sensato c. 1, 437 a, 12 : « sermo enim audibilis existens causa

est disciplinae » (ed. Pirota, S. 8).
3 I, 1, 981 b, 23
4 Vgl. Meteor. Ill, 6, 377 a, 2.
6 Meteor. Ill, 4 sq., 373 b, 32 sqq.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 151

geometria, sed eciam ad philosophiam tactus, ut ad philosophiam de ponde-
ribus et formarum latitudinibus. Et ad omnes illas eciam valet aris-
metrica, que eciam necessaria est pro musica. Et ideo omnes nominate
vocari soient seiende medie inter naturales et mathematicales. Verum
eciam quod si mathematicales non valerent ad alias, adhuc ex se ipsis 5

multum essent delectabiles et perfective humani intellectus.
Sed quia nullam scienciarum potest homo perfecte discere per se ip-

sum et multa a doctoribus, quod innuit Aristoteles in prineipio II Metaph.
dicens 1

: « Et secundum unum quidem nichil aut parum ei immittere, ex
omnibus autem coarticulatis fieri magnitudinem aliquam », ideo necessaria 10

est / generi humano convenientissima locucio, per quam convenienter ex- 22Ivb
primantur mentis conceptus. Et pro tali locucione requiritur trivium,
scilicet grammatica, rhetorica et logica, sine quibus sermo aptis-
simus grammaticalis seu latinus formari non potest nec intelligi ; et ideo
sermocinales vocantur. 15

Audivistis necessitatem omnium facultatum minus prineipalium. Hinc
igitur sequitur facultas principalissima, prima videlicet philosophia,
que est finis ultimatus, in quam omnes artes humane et sciencie ordinantur,
nostra videlicet metaphysica sive theologia, que secundum Aristotelem
in prologo eius 2 est sciencia deorum et ideo dea scienciarum. Hoc est illa 20

philosophia, que stabilire et roborare habet omnium scienciarum prineipia,
prohemio Physicorum 3. Hec est tamquam « caput habens scienciam honora-
bilissimorum », ut habetur VI Ethicorum 4. Hie est ille paterfamilias, qui
preeipere habet omnibus aliis facultatibus tanquam procuratoribus, prout
habetur ex prima Magnorum Moralium 6 et que plura. Hec est illa sa- 25

piencia, in qua consistit hominis ultimata salus et félicitas, X Ethicorum 6.

Unde ymaginandum est quod omnes artes et ingénia humana tanquam
ancille quedam parant locum metaphysice sive theologie. Ipsa enim misit
ancillas suas, ut vocarent ad arcem, Prov. 9 7. Alie enim sciencie ancillantes
disponunt hominem quoad corpus et quoad animam, procurantes sapiencie 30

necessaria et removentes impedimenta, passiones videlicet, tribulaciones et
inquietudines, quibus remotis sapiencia possit in actus suos proprios,
scilicet in contemplacionem circa Deum, finem hominis ultimatum, in qua
quidem contemplacione consistit hominis félicitas per omnia eius opera
intenta ultimate. Ita ymaginatur Aristoteles in primo Magnorum Mora- 35

lium 8, quod prudencia, que tarnen ceteris videtur melior, est tanquam
procurator sapiencie, diponens domum suam et sapiencia tanquam
paterfamilias. Idem innuitur VI Ethicorum 9, ubi dicitur quod prudencia non
preeipit sapiencie, sed sapiencie gracia. Ipsa igitur necessario prerequirit

6 humane 39 necessaria

1 Metaph. Elatton I, 1, 993 b, 2. 2 Metaph. I, 2, 923 a, 5.
3 Phys. I, 1, 184 b, 10 sq.

4 Eth. Nie. VI, 7, 1141 a, 19.
6 Magn. Mor. I, 94, 1198 b, 11. 8 Eth. Nie. X, 7, 1177 a, 22 sqq.
7 Prov. 9, 3. 8 Magn. Mor. I, 34, 193 b, 2 sqq.
9 Eth. Nie. VI, 13, 1145 a, 9 : Non enim utitur ipsa, sed videt qualiter fiat

illa, cuius gratia praeeepit, sed non illi» (ed. Pirota, S. 419).



152 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

omnes alias artes tanquam ancillas et procuratores habitaculum disponen-
tes suum, quia ipsa non introibit domum immundam. Unde Gregorius in

222 ra suis Moralibus 1
: « Candor, inquit, lucis sapiencia est et candidam / oportet

esse animam, in qua ipsa noverit se residere. » Sicut autem dominus et
5 paterfamilias habet precipere suis servis et ancillis et ipsos regere et guber-

nare et ordinäre, ita et ipsa metaphysica seu sapiencia, que modo est sui
ipsius gracia, omnibus aliis artibus habet precipere, eas gubernare, earum
principia stabilire et in finem debitum ordinäre. Et hoc patet ex condi-
cionibus sapientis, quas enumerat Aristoteles in prologo Metaphysice a.

10 Ubi notandum est quod metaphysica partim inchoata est ab hominibus
a certis principiis et conclusionibus sibi naturaliter possibilibus, sed per
revelacionem supernaturalem est perfecta. Homo enim in statu innocencie
habuit perfectam metaphysicam seu noticiam theologicam, quia perfectam
Dei noticiam habuit, cum esset rectus, iustus et beatus. Sed per peccatum

15 privavit se ipsum tali sapiencia divina, ut superius dixi. Et vires eius sie

erant corrupte, quod ipse non poterat videre solem iusticie, nisi confuse
quodammodo in speculo et enigmate 3. Sed infinitarum misericordiarum
Dominus ipsum consolabatur ipsumque ut resurgeret hortabatur volens,
ut se per sciencias et virtutes, saltem quantum in se esset, disponéret

20 dicens : « Adam, ubi es », ut supra 4. Sic itaque Deus multipliciter loquens
patribus in prophetis hominem consolatus est promittens, quod si custo-
diret testamentum et testimonia eius, quod ipsum a peccato vellet liberare,
viam veritatis ostendere ac theologiam divinam, quam habuerat, restituere.
Unde Jerem. 31 5 Deus loquitur per prophetam dicens : « In caritate per-

25 petua dilexi te, ideo attraxi te miserans, rursumque edificabo te et reedifi-
caberis, virgo Israel. » Et sequitur infra post hoc 6

: « Dicit Dominus, dabo
legem meam in visceribus eorum et in corde eorum scribam eam et ero eis
in Deum et ipsi erunt michi in populum. » Et infra 7

: « Omnes cognoscunt
me a minimo eorum usque ad maximum, ait Dominus, quia propiciabor

30 iniquitati eorum et peccati eorum non ero memor amplius. » Similis pro-
222rb missio Jerem. 11 8 et eciam / similis Isaie 30 9.

Tandem igitur cum homo fecerat quod in se erat predisponens se

scienciis humanis et divinis et virtutibus moralibus prout poterat, Deus
recordatus sue misericordie visitavit et fecit redempeionem plebis sue,
erigens nobis cornu salutis, filium suum in domo David pueri sui10, per

35 quem nobis restituit veram sui cognicionem, quam iusto iudicio perdidimus.
Hic igitur nobis vera principia metaphysice, articulos vere fidei et sapiencie
divine declaravit. Et ex eis nobis multas veritates saluti necessarias demon-
stravit, ut sic a Servitute diabolica et a tenebris ignorancie liberati in
sanetitate et iusticia serviemus ei omnibus diebus vite nostre n. Iste pro-

1 Den Text konnte ich in den
2 Metaph. I, 2, 982 a, 8 sqq.
1 Gen. 3, 9.
6 Jer. 31, 33.
8 Jer. 11, 4.

10 Le. 1, 68 sq.

a nicht finden.
3 1. Cor. 13, 12.
6 Jer. 31, 3.
7 Jer. 31, 34.
9 Is. 30, 18 sqq.

11 Le. 1, 75. 74. 79.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 153

cessus notatur Sap. 18 cap.
1 Hec igitur metaphysica supernaturalis con-

numerata cum metaphysica ab hominibus nobis diminute tradita veram
perfectam et proprie dictam constituit metaphysicam. Verissime namque
dicitur hec metaphysica a 'meta', quod est trans et 'physica' sive natura,
quia omnino super naturam est ista sciencia et secundum eius conclusiones 5

et principia, quia a Deo liberaliter immediate revelata ; metaphysica, quia
non est nature, sed deorum sciencia ; metaphysica, quia hominem faciens
divinum et heroycum ipsum extra communem condicionem et vires naturales
homini elevat ad veram contemplacionem eternorum. Hec igitur metaphy- \
sica, que omnium aliarum scienciarum habet stabilire principia et rectificare 10

et roborare. Scitis namque quidem, antequam illuceret hec metaphysica,
quod multa aliarum scienciarum vocata principia erant falsa et veritati
contraria, que supernaturalis metaphysica, cum veniret, correxit, moderavit et
declaravit, ipsasque sciencias secundumse purificavit, perfecit et clarificavit.
Hec igitur omnibus artibus et ingeniis humanis finem ostendit et viam, per 15

quam ad finem transire oportet, variis preceptis demonstrat. Ex quibus iam
clare patet, quod hec omnibus aliis scienciis humanitus inventis est necessaria.

Ut igitur finaliter concludam istam materiam, ponam per ordinem
très proposiciones :

(1). Prima : Facultas arcium omnibus aliis facultatibus est 20

prior origine, communitate et necessitate. Ista satis patat ex
superioribus, quia ex ea tanquam primario fonte manant omnes alie
sciencie humane : ex naturali philosophia / medicina, ex morali due facul- 222 va
tates iuris, ex metaphysica vero naturaliter habita principaliter manat ipsa
theologia. Cuius licet aliqua principia sint a Deo. revelata, tarnen nec ipsa 25

possunt intellegi sine communibus principiis metaphysicalibus et sine aliis
artibus liberalibus. Et dixi principaliter, quia aliqua pars minus principalis
théologie subordinatur morali philosophie, aliqua eciam naturali. Et sie
ubi dimittit artista quoad communia principia metaphysicalia, moralia et
naturalia, theologus ineipit. Facultas iuris subordinatur morali philosophie 30

quoad certam speciem, scilicet quoad prudenciam iusticialem. Ubi cum
artista dimmittit, iurista ineipit. Medicina subordinatur naturali
philosophie et ineipit a communibus principiis et conclusionibus naturalis
philosophie exclusive.

Ex quibus patet quod facultas arcium est facultas de omnibus gene- 35

ribus seibilium. Sed alie très sunt de tribus speciebus, scilicet de homine
sanabili, de homine iustificabili et de Deo sive de hominis ultimate fine.

Ex quibus patet prima pars proposicionis, scilicet quod facultas arcium
est prima origine ; ex istis eciam patet secunda pars quod est prior
communitate ; ex istis simul sumptis sequitur tercia pars quod ipsa est prima 40

necessitate ; nam sciencia de specie supponit scienciam de genere eo quod
innata est nobis via a communioribus ad singulariora procedere, prohemio
Physicorum.

25 tarnen] tunc 30 theologo

1 Sap. 18, 1 sqq.



154 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

Ex quibus iam sequitur quod sine facultate arcium nullus in aliqua
alia facultate potest utiliter studere aut rite promoveri. Quod eciam notavit
Hugo in suo Didascalion lib. III dicens 1

: « Quicunque ad scienciam per-
tingere cupit, si relicta arcium veritate et utriusque philosophie reliquis se

s implicare voluerit, materiam laboris, ut vere dicam, plurimi inveniet, sed
fructum exiguum. » Errant igitur nonnulli qui relictis artibus aliis se

ingérant, in quibus sine ista proficere non possunt. Non tarnen dico quod
oporteat quemlibet esse magistrum arcium. Sed sufficit aliquibus sciencia
arcium minor, quam ad titulum magisterii requiratur. Conveniens tarnen

10 esset et multum utile quemlibet esse magistrum.
222 vb Omnia ista possunt sufficienter declarari de qualibet Septem / arcium

liberalium in comparacione ad quamcunque facultatem. Sed istud adeo est
manifestum quod non est necessarium.

(2.) Secunda proposicio: Quelibet facultas cuilibet alteri
15 facultati est necessaria. Hec quoad facultatem arcium et facultatem

theologie sufficienter est declarata. Sed declarätur de medicina, quia
ipsa, ut patet ex superioribus, est sciencia regitiva hominis quantum ad
vires et operaciones eius naturales, quibus distrasiatis et deordinatis impe-
diuntur in suis operacionibus omnes vires anime spirituales seu intellec-

20 tuales et hoc eo quod naturali ordine vires corporales organice sunt ammini-
stratorie respectu virium intellectualium in homine. Idcirco hec est
sciencia, sine cuius auxilio et beneficio irruente morbo grammatica tacet,
rhetorice eloquentia silet, loyca non sillogissat, dyalectica disputare nescit,
iurista iudicium perdit, theologia non prédicat, miles non pugnat, sacerdos

25 non orat, rusticus non laborat.
Similiter nécessitas iuris declaratur. Facultas enim iuris est

sciencia regitiva hominis quoad appetitum, per cuius motus inordinatos
cognitiva hominis omnino impeditur et per quorum repressionem ipsa apte
circa omnia speculatur, quia anima in quiescendo fit prudens, VII Physi-

30 corum 2. Hec igitur facultas iuris frenat iram, restringit avariciam, com-
primit iniusticiam, vindicat iniuriam, zelat pacem, conservât policiam,
nutrit societatem. Quibus sublatis nulla facultatum aliarum convenienter
potest in suam operacionem. Hec est sciencia, sine cuius amminiculo
grammatica perditur, rhetores disperguntur, loyca non curatur, philosophia non

35 speculatur, medici disperguntur, theologia non studetur, oraciones obmit-
tuntur, ecclesie clauduntur et universa communitatis opera impediuntur.
Facultas iuris est nobis hodie summe necessaria, quia avaricia nostra est
modo nimis ingeniosa, propter quod ei vix summo studio potest obviari ;

nec adhuc vie eius quacunque arte possunt precludi, quia quantum studet
40 iurista, tantum studet et amplius avaricia et qui iusticiam deberent defen-

24 pungnat

1 Didascalion III c. 4: PL 176, 769 A : « Ita ut quicunque ad scientiam
pertingere cupit, si relicta veritate artium reliquis se implicare voluerit, materiam
laboris nedum plurimam, sed et infinitam sustinebit, et fructum exiguum. »

2 Phys. VII, 3, 247 b, 17.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 155

dere, hii sua avaricia magis student alios offendere. Quisnam plus offendet
iusticiam et / omnem equitatem quam maiores in spiritualibus, qui exce- 223ra
dentes deberent corrigere.

(3.) Tercia proposicio : Ordo quator facultatum racionabi-
lissime est institutus taliter, ut facutas theologie prima sit 5

dignitate, secunda facultas iuris, tercia medicina, quarta et
ultima facultas arcium. Primo quod très facultates prenotate debeant
facultatem arcium precedere, probatur quia magistri harum facultatum
debent vel esse vel sunt magistri arcium aut alias sufficienter in artibus
eruditi, ut patet per primam proposicionem, et quia ultra hoc specialiter jo
sunt insigniti aliarum titulis scienciarum. Igitur prehonorandi sunt simpli-
cibus magistris arcium. Hie enim honoracior est alio ceteris paribus, qui
seit tantundem et amplius. Confirmatur : omnis sciencia de specie perfec-
tior et nobilior est sciencia de genere illius speciei.

Sed ordo aliarum trium facultatum inter se arguitur sic : Sicut theo- 15

logia se habet ad suum obiectum formale, sie ius ad obiectum suum, et
medicina ad suum ; hoc patet eo quod ipse eodem modo tractant de suis
obiectis, quia omnis specialiter, ut dictum est. Igitur per mutacionem :

Sicut obiectum theologie se habet ad obiectum iuris canonici et obiectum
iuris ad obiectum medicine, sic theologia se habet ad ius canonicum et ius 20

canonicum ad medicinam. Sed constat quod obiectum theologie, quod est

Deus, melius est obiecto iuris, quod est homo iustificabilis ; et homo iusti-
ficabilis ut sie meliör est homine sanabili ut sie. Igitur theologia melior
est iure et ius nobilius medicina. Ymmo ex isto sequitur quod perfecta
theologia, quam solus Deus habet, ut dicit Aristoteles in prologo Meta- 25

physice \ infinitum excedit alias in perfeccione, quia sicut omnes concordant,

ipsa dea scienciarum est. Et fundatur hec racio super hoc quia
« sciencie secantur quemadmodum et res », ut dicit Aristoteles II De
anima 2. Sed specialiter de iure probatur quod sit nobilius medicina, quia
ius est sciencia de anima, medicina est de corpore. Sed sciencia de anima 30
et de eius passionibus secundum Aristotelem in prineipio De anima
melior est sciencia de corpore et eius passionibus, igitur. Secundo ad idem.
Ars difficilior est melior ; sed ius est circa difficilius medicina, igitur. Maior 223rb
patet quia circa difficilius semper ars fit et virtus unde melius, in
lib. II Ethic. s. Minor patet VII Ethic. 4

: Difficilius est esse iustum quam 35
esse bonum medicum.

De Theologia satis manifestum est ex predictis quod ipsa precedit
omnes alias facultates nobilitate.

Tot tantaque dixi, reverendissimi domini magistri, de scienciarum
connexione, dignitate et mutua necessitate, ut intelligamus inseparabilem 40

quatuor facultatum connexionem. Connectât igitur karitas, quos connectit
facultas. Coniungat affectus, quos coniungit intellectus ; uniat amor et

8 horum 41 connectitur

1 Metaph. I, 2, 983 a, 6. 2 De anima III, 8, 431 b, 24.
3 Eth. Nie. II, 9, 1109 a, 21 sqq. 4 Eth. Nie. V, 13, 1137 a, 13.

Divus Thomas 11



156 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

affeccio, quos unit intelleccio ; concinnet amicicia, quos coniungit sciencia ;

concilient fédéra, quos conciliant sua studia. Glutinet Christi karitas, quos
glutinat sciencie nécessitas, ut tali glutino ex quatuor facultatibus unum
fiat corpus in Christo, in quo sicut membra sunt multa, sic officia sunt

5 diversa 1
; et que contemptibiliora videntur sunt magis necessaria. Singuli

igitur nostrum in eodem corpore alter alterius sint membra, « habentes
donaciones secundum graciam, que data est nobis, différentes : sive prophe-
ciam secundum racionem fidei »2, sive doctrinam iuris canonici, sive
documenta medicine sive erudicionis artiste. Et sic in nobis erit dileccio

10 mutua sine simulacione, « idem ipsum invicem sencientes, non alta sen-
cientes, sed hominibus consencientes » 3, membra minora non spernentes,
sed nobis invicem servientes et alterutrum fraterne et pie docentes, non
invicem superbientes, primas salutaciones in foro non exspectantes *, sed

• « honore invicem prevenientes » 6, alter alterius malum odientes, « in tribula-
15 cione conpacientes » 6, omnes invicem « benedicite et nolite- maledicere » '.

Si frater ceciderit ipsum sublevate. « Orate omnes pro invicem, ut salve-
mini. »

8 Perfecta fraternitate invicem diligite 9. Sed pre omnibus memores
sitis karitatis Christi, que quidem « karitas non inflatur, non aemulatur,
non est ambiciosa, non querit que sua sunt, non irritatur, non cogitât malum,

20 non gaudet super iniquitate, congaudet autem veritati »10. Paciens est,

benigna est u, omnia suffert, omnia sperat, omnia sustinet12. Si habuerimus
223va sciencias tali karitate formatas, ille nunquam / destruentur, nunquam

excident, sed perducent nos usque ad conspectum Dei, ad quern secundum
premissa et verba Boeti13 « omnium mortalium cura et studiorum labor,

25 licet diverso calle procedat, nititur pervenire. » Quilibet in curia illius
domini cupit promoveri et cum Christo regnare. Omnia nostra studia ad
hoc tendunt, ut ibi possumus speculari. Omnes in hac aula summo régi
cupimus servire, nec promocio unius preiudicat alteri. Non est in hac curia
sicut in curiis dominorum terrestrium, in quibus per promocionem unius

30 impeditur promocio alterius, sed directe viceversa, quia quanto plures
promoventur in hac curia, tanto propinquior est promocio nostra, quia iam
promoti non sunt invidi, sed intercedunt pro nobis ad dominum, ut et nos
mereamur promoveri apud ipsum. Et talis eciam est lex nostra, est mira-
bile : quanto plus laboro pro promocione tui, tanto propinquior sum promo-

35 cioni proprie. Quanto fidelius laboro pro gracia aliéna, tanto propinquior
est salus propria. Hec bene est mirabilis et superabundans bonitas nostri

14 honore] hoc nomine 17 perfectam fraternitatem

1 1 Cor. 12, 12. 2 Rom. 12, 6.
3 Rom. 12, 16 : humilibus consentientes.
4 Mt. 23, 7. 6 Rom. 12, 10. « Rom. 12, 12.
7 Rom. 12, 14. 8 Jac. 5, 16. 8 Rom. 12, 10.

10 1 Cor. 13, 5. 11 1 Cor. 13, 4. 12 1 Cor. 13, 7.
13 De consolatione philosophiae II, pr. 2 : PL 63, 723 A: Omnis mortalium

cura quam multiplicium studiorum labor exercet diverso quidem calle procedit,
sed ad unum tarnen beatitudinis finem nititur pervenire.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 157

creatoris. Hie vult omnem salvum fieri \ nullum spernit, nullum dedignatur,
non pauperem, non divitem, nobilem non, non ignobilem, non virum quem-
quam aut mulierem, non iuvenem, non senem, claudum non, non cecum,
iustum non nec iniustum. Quia eciam potens est Deus de cunctis peccatori-
bus terre suscitare filios celestis Jerusalem. Non ergo solum bonos, sed et 5

peccatores vult salvos fieri. Quid occupor Hie dat omnibus satis, « omnibus
dat afiluenter, non improperat »2, « veruntamen fex eius non est exinanita »3.

Quilibet igitur quemlibet diligat, quilibet quemlibet doceat, quilibet
cuilibet viam ducentem ad domum celestem ostendat. Et ne superdeclinet
ad dexteram aut sinistram, ipsum dirigat. Quilibet quemlibet promoveat, 10

nullus alium in via impediat, nullus alteri invideat. Videamus caute, ne
quis bonitati Spiritus sancti résistât 4, et sic dona sua propria impediat per
invidiam, quia non alterius, sed propria bona retardât. Hec est enim lex
Christi sincerissima, ut nullus alteri invideat, / sed quemlibet ut seipsum 223vb

diligat. Oretis igitur omnes pro invicem, ut salvemini 5, et sic adimplebimus 18

legem Christi6.
Hanc quidem legem, quam venerabilis magistra Katharina manda-

torum Dei zelatissima maximo conatu studuit adimplere, cum ipsa 50 ora-
tores docebat disciplinam Dei, dirigens ipsos in viam salutis eterne. Ipsa
namque habens omnem scienciam humanam ex principiis vere metaphysice 20

utriusque, philosophie et sacre théologie, intellectus eorum sic fortiter
traxit et ligavit ad viam veritatis katholice, quod nec ad dexteram nec
ad sinistram poterant declinare. Propter quod sic fortiter tracti pocius
mori volebant quam a via katholica recedere. Quod utique, ut estimo, non
fuisset possibile, si ipsi non fuissent verissimi philosophi habentes magnam 25

partem vere philosophie.

(Dubium). Sed contra hoc dubitatur, quia communiter dicitur
quod ipsi fuerunt grammatici, rhetores et dyalectici, et non dicitur alicubi
in historiis quod fuerunt philosophi. Ad hoc dupliciter.

Respondeo primo sic : Quod ante adventum Christi et statim post 30

sciencie philosophice metaphysicales et speculative non erant sic clare et
elaborate sicut modo sunt. Ideo magistri gencium plus institerant scienciis
sermocinalibus quam veritatibus speculacionum. Ideo a talibus habuerunt
denominacionem nec tarnen omnino caruerunt disciplinis philosophicis.

Propter quod 2° dieo : philosophi gencium insudantes scienciis eorum 35

[disciplinis] ut scienciis moralibus et legalibus dicebantur oratores,
grammatici et rhetores, eo quod in expedicione rei publice maxime utebantur
ornatu in verbis et gestu. Eciam ex eo quod moralis philosophia non potest
haberi sine morali, dyalectica sive rhetorica. Taies igitur connotavit
Maxencius, ut ipsi ex scienciis eorum divinis et philosophicis disputarent 40

contra Katharinam, quia ignari in philosophia non poterant Katharine

9 domum] omnia 13 quia] quis

1 1 Tim. 2, 4.
1 Act. 7, 51.

2 Jac. 1, 5.
« Jac. 5, 16.

3 Ps. 74, 9.
6 Gai. 6, 2.



158 Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein /

arguere nec respondere. Quomodo enim illi alias potuissent sie evidenter
intellexisse veritatem lcatholicam, quam magistra Katharina ipsis demon-
straverat per argumenta philosophica. Vel cur Maxencius et alii gentiles

224ra astantqs non / fuissent omnes conversi. Cuius utique non videtur racio,
5 nisi hii erant divini et gencium veri philosophi. Si enim pertinaces fuissent

in suis opinionibus, non videtur quod unquam ad fidem fuissent conversi.
Nolo tarnen [predicare] preiudicare miraculis Dei, quia scio quod apud
Deum nichil est impossibile l.

(Quaestio.) Pro quorum pleniori intellectu potest moveri talis
10 questio : Quid requiritur ad hoc quod aliquis sit verus et lau-

dabilis philosophus.

Respondeo quod tria ex parte affectus seu voluntatis et
quatuor ex parte intellectus.

Primum ex parte affectus est, ut sapienciam amet et querat
15 recta et débita intencione et ad verum eius finem, quia alias non legitime,

sed adulterine amat sapienciam.
Secundum est, ut quidquid speculari novit ad mores quomodo-

cunque convertat.
Terci um est, ut secundum scienciam suam vivat, ita quod quanto

20 proficit in sciencia et sapiencia, tanto crescat in laudabili vita. Pro istis
facit quod dicit Augustinus VIII De civitate Dei cap. 3 2, quod « Sokrates
primus universam philosophiam ad componendos et corrigendos mores
flexisse memoratur ». Et Seneca epist. 13 3 docet Lucilium diseipulum
suum quidquid legerit ad mores statim referre : Facere enim docet philo-

25 sophia, non scire aut dicere. Sed querat quis, utrum ergo omnes specu¬
lative consideraciones arcium liberalium ad rectificacionem moris et vite
direccionem possunt adaptari, Respondeo quod sie. Et hoc satis patet
ex libro Senece De questionibus naturalibus 4. Unde et, in epistola credo,
declarat 4 quod eciam speculacio de ydeis ad mores potest applicari.

30 Ex parte intellectus primo requiritur quod nichil credat nec
opinetur nisi certa racione cogente, ita quod nichil temere teneat nec neget
nec firmius, quam racio vincit, cuicunque conclusioni adhereat.

Secundum est quod non in qualibet materia demonstracionem acerbo-
logicam querat vel exspectet, sed appareneiis et racionibus congruis iuxta

35 condicionem cuiuslibet materie, de qua agitur, assensum prebeat.

15 veram

1 Le. 1, 37.
2 De Civ. Dei VIII, 3 : PL 41, 226.
3 Die Gedanken, auf die hier angespielt wird, finden sich nicht in der Ep. 13,

sondern in Ep. 20 und 89. Facere docet philosophia non dicere, heißt es Ep. 20 ;

in Ep. 89 steht : Haec, Luciii virorum optime, quo minus legas non deterreo,
dummodo quidquid legeris, ad mores statim referas.

1 Die aufgeworfene Frage wird von Seneca auch in Ep. 88 behandelt.



Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein 159

Tercium est, quod ex triplici modo vel ex tribus / diligenter veritatem 224 rb
querat : primo scilicet quod per experienciam et discursum ex creaturis,
secundo ex historiis diversorum populorum vel eorum scripturis, tercio ex
observacionibus et opinionibus non scriptis diversarum gencium, quas ex
tradicione suorum patrum tenet, iuxta illud Deuter. 32 1

: « Memento dierum 5

antiquorum, cogita generaciones singulas, interroga patrem tuum et annun-
ciet tibi maiores tuos et dicunt tibi. »

Quartum quod semper paratus sit opinionem suam mutare ad
racionem verisimiliorem et forciorem de contrario, ita quod in nullis opinionibus

philosophus debet esse pertinax. 10

Ex istis infero quatuor corollaria :

(1.) Primum est tale, quod si articuli fidei religionis Christiane propo-
nuntur vero philosopho gentili débité affecto et corruptis consuetudinibus
non infecto, nullum talium habet negare aut impossibilem reputare. Deduci
potest faciliter ex dictis, quia subtiliter considerando et diligenter dispu- 15

tando circa tales articulos invenitur quod omnis racio, que ex humanis
scienciis contra articulos fidei fieri potest, eciam ex principiis earundem
scienciarum solvi et invalida potest ostendi. Quare propositum.

(2.) Ex isto secundo sequitur illud quod ante questionem immediate

diximus, scilicet quod 50 magistri per suam philosophiam poterant 20

veritatem katholicam per argumenta eis declaratam intelligere.
(3.) Tercium corollarium: 50 magistros vere philosophos fuisse

est pie credibile
(4.) Quartum : Predicti 50 magistri martires Christi sunt censendi2.

1 Deut. 32, 7.
2 Die Berechtigung der im dritten und vierten Korollar aufgestellten Thesen

begründet der Prediger nach den Berichten der Legende. Diese Ausführungen
verdienen kein besonderes Interesse und wurden deshalb in die Veröffentlichung
nicht aufgenommen. Das gleiche gilt von den drei Dubia, die sich anschließen
und mit der Beurteilung der 50 Philosophen sich beschäftigen. Fol. 225 rb wird
damit der erste Hauptteil der Predigt, d. h. der Teil, der allein eingehende Behandlung

gefunden hat, abgeschlossen.


	Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein

