Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 26 (1948)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Philosophie

'J. Riittimann: Illuminative oder abstraktive Seins-Intuition? Unter-
suchung zu Gustav Siewerth : « Der Thomismus als Identitdtssystem ». -—
Luzern, Riber. 1946. 123 SS.

Vorliegende Arbeit ist die Dissertation des gegenwartigen Philosophie-
professors an der Kantonsschule in Luzern. Sie entstand unter der Leitung
der Professoren Dr. P. A. Rohner O. P. und Dr. P. M. de Munnynck O. P.
in Freiburg. Eine materielle Einleitung (1. Kap.) macht uns mit Siewerth
bekannt. 1903 geboren, trat er 1922 ins Noviziat der Gesellschaft Jesu
ein, das er 1924 wieder verlieB. In Freiburg in Breisgau vollendete er
seine Philosophiestudien, wo er 1938 die Habilitationsschrift : Der Thomis-
mus als Identititssystem einreichte. Der Krieg verhinderte sein begon-
nenes Werk weiterzufithren. Siewerth erstrebt als ideales Ziel die innere
Begegnung zwischen Scholastik und deutschem Idealismus (S. 13).

Die kritische Priifung dieser neuartigen Konzeption und systematischen
Darstellung der aristotelisch-thomistischen Philosophie nimmt Riittimann
zum Gegenstand seiner Untersuchung.

Eine formelle Einfithrung (2. Kap.) macht uns mit den sprachlich
und gedanklich nicht leichten Grundproblemen S. bekannt. Im Anschluf3
an den deutschen Idealismus sucht er ein erstes und oberstes Prinzip,
eine alles Denken tragende Mitte, und findet dieses im exemplarischen,
ideellen Sein. Seine Grundlehre ist die « exemplarische (ideelle) Identitdt » (13).
Dieses als Grundprinzip genommen, sollte es ihm erlauben, den Thomismus
nach einer neuen Richtung weiter zu entwickeln, und dadurch das bis
jetzt noch nie erreichte Ziel einer systematischen Darstellung des Thomis-
mus herbeizufithren. Siewerth verspricht sich zudem von einer solchen
Darstellung die Aussohnung bisheriger Gegensitze zwischen Thomas und
Augustin, und was ihm noch mehr bedeutet, eine Begegnung des thomi-
stischen, natiirlichen Realismus mit dem deutschen Idealismus. Daraus
erklart sich das Bestreben S., das Apriori des menschlichen Denkens und
dessen Natur aufzuzeigen. Dieses ist nach ihm sowohl real als ideal. Er
nennt es das Sein des Geistes, die Wirklichkeit des Geistes. So wird bei
ihm die Seinsphilosophie zu einer Philosophie des Geistes, zu einer neuen
Geistphilosophie umgebogen (17).

Das Sein und das Apriori rufen nach einer Erklarung ihres Ursprunges.
Die Beantwortung fiihrt zu einer Auseinandersetzung auf erkenntnistheo-
retischem Gebiete. S. sucht die Aposterioritit der menschlichen Erkenntnis
mit der Aprioritit des exemplarischen Seins zu vereinigen. Er 1it aposte-
riorisch nur die Ideen « der besonderten Seienden » gewonnen sein, nicht
die Idee « des intelligibelen Seins als solchem » (21), das nach ihm aprio-



Literarische Besprechungen 109

risch gegeben ist. Die ganze Problemfiille spitzt sich auf die Frage zu:
Ist der Grund der Moglichkeit unserer Erkenntnis eine Illumination oder
eine Abstraktion ? Im Zusammenhang damit steht die Frage nach der
Beschaffenheit des Erkenntnislichtes. « Das Charakteristische der Lichtlehre
Siewerths », sagt Rittimann, «liegt darin, da3 er das Licht in die Wesens-
form und in das Dasein verlegt, in die existierende ‘urbildlich geprigte
Form’. Demnach erkennt der Menschengeist im Lichte der urbildlich ge-
priagten Form oder im urbildlichen Lichte der eigenen Wesensform » (23).

Das gestellte Problem nach dem Apriori ist auch die Frage nach
der Transzendenz unserer geistigen Inhalte (23). Weil diese bei Thomas
im Gedanken der « Teilhabe » ontologisch begriindet ist, greift S. das Pro-
blem der Teilhabe und des Teilhabegedankens auf. Auf die Frage nach
ihrer Natur weist er auf die exemplarische Identitit hin. Eng verbunden
damit ist das Gotiesproblem, vor allem die Frage nach der Méglichkeit
und Eigenart unserer Gotteserkenntnis, Siewerth will auf dem Wege des
exemplarischen Seins zu Gott gelangen. Es ist ein groBes Verdienst Riitti-
manns, daB3 er in meisterhafter Klarheit und feiner Analyse die ganze
Problemfiille in S. Schrift auseinandergelegt hat. Die Losung aller Fragen
wiirde eine Darstellung der ganzen aristotelisch-thomistischen Philosophie
verlangen. Der Verfasser untersucht darum besonders S. Auffassung des
Erkenntnislichtes, das Wesen und den Ursprung des menschlichen Apriori
in der geistigen Erkenntnis. Er stellt sich zwei Fragen: 1. Steht die
Thomasinterpretation Siewerths mit dem Denken des Aquinaten in Uber-
einstimmung oder bildet sie vielmehr eine Verbiegung, Umdeutung und
Entstellung des Thomismus, und 2. steht der Vorschlag Siewerths mit
dem menschlichen Philosophieren in Einklang oder gerit er mit den Tat-
sachen der Erfahrung in Widerspruch ?

In Anlehnung an die vorziigliche Arbeit von M. Grabmann : Der gott-
liche Grund menschlicher Wahrheitserkenntnis nach Augustin und Thomas
von Aquin, zeigt der Verfasser, wie sich seit der tiefen Begriindung durch
den Aquinaten die abstraktive Seinserkenntnis behauptete und der illumi-
nativen den Rang streitig machte. '

AnschlieBend befaBt sich Riittimann mit Siewerths Lehre von der
Wesensform als Grund der Erkenntnis (4. Kap.). Fir S. ist die Seele als
formeller Wesensgrund zugleich der « géttliche Grund menschlicher Wahr-
heitserkenntnis » (50). Die menschliche Seele als aktuelle Form ist das
Absolute, auf dem wir zu Gott gelangen kénnen. Sie vermag uns zu Gott
filhren, « weil sie selbst in ihrem Wesen das Siegel gottlicher Abkunft
tragt » (50). S. bekennt sich ohne Bedenken zu einer wesentlichen Unend-
lichkeit des Menschengeistes (50). Riittimann findet bei Thomas I, 76, 1,
daB die Wesensform des Menschen erster Grund der Erkenntnis ist. Ist
sie aber auch ihr ndchster Grund ? Hier gehen die beiden Autoren aus-
einander. Von der entsprechenden Stellungsnahme hingt auch der Licht-
charakter der Wesensform ab.

Welches ist aber die inhaltliche Bestimmung der Wesensform? Nach
S. ist sie ihrem Wesen nach urbildliche Wesensform (5. Kap.), darum
ist auch ihr Sein urbildliches Sein. Die wirkliche, existentielle urbildliche



110 Literarische Besprechungen

Wesensform ist der niachste Grund der Erkenntnis (57). Als solche be-
griindet sie die Transzendenz der Erkenntnis. Die Seele oder das Wesen
der Seele ist nicht néichster Grund der Erkenntnis, sondern der {fdtige
Verstand. S. glaubt dadurch die Lehre des hl. Thomas wiederzugeben.
Der téatige Verstand wird hier als das formelle Prinzip der Erkenntnis
des Menschen angesehen (59). Er ist das menschliche Erkenntnislicht,
worin alles erkannt wird. Das fiihrt unwillkiirlich zur Untersuchung iiber
den Sinn des titigen Verstandes bei S. und Thomas von Aquin. Ist der
titige Verstand als erkenntnisbegriindendes Vermdégen ein objektives oder
subjektives Vermégen der Seele ? (6. Kap.).

Klar wird die Lehre des hl. Thomas iiber den intellectus agens dar-
gestellt, ohne auf verschiedene Interpretationen der einzelnen Kommen-
tatoren einzugehen. Er ist ein subjektiv aufzufassendes Erkenntnisver-
mogen des Menschen. Bei S. ist der « titige Verstand » ein subjektiv-
objektives Erkenntnisvermégen, d.h. ein formelles Erkenntnisprinzip (85).

Als letzte Frage steht der Lichtcharakter des tatigen Verstandes in
Diskussion. Mit wohltuender Klarheit behandelt Riittimann die Lichi-
lehve des hl. Thomas, was man umso hoher einzuschitzen weil3, als man
sich vorher durch die oft schwer verstindlichen Darstellungen S. durch-
zuringen hatte. Besondere Aufmerksamkeit schenkt der Verfasser dem
menschlichen Ervkenntnislicht und behandelt das Licht als Erkenntniskraft,
Erkenntnismittel und Erkenntnisgegenstand. Rittimann zeigt, wie das
Licht des Seins das erste Licht (als Gegenstand) menschlicher Erkenntnis
ist. Dieses Licht wird vom Menschen in den Dingen der Welt geschaut.
Darin besteht die Intuition des Seins. Weil dieses aber durch die ab-
strahierende und zuvor erleuchtende Tatigkeit des tatigen Verstandes
gewonnen wird, weil also dieses Licht von der Welt her einfillt, ist es
eine abstraktive Intwition. Sie ist der Ausgangspunkt unserer gesamten
Begriffsbildung. Aus dem Lichte dieser abstraktiven Seinsschau folgt fiir
den Menschen das Licht des Kontradiktionsprinzips, das Grundurteil aller
Urteile (106). Der Lichtlehre des Aquinaten stellt Riittimann die Lehre
S. gegeniiber. Dieser vertritt eine illuminative Seinserkenntnis, die von
Gott her und zwar durch die existierende Wesensform geschieht.

Rittimann setzt sich in seiner Schrift mit einem modernen Denker
auseinander, dessen Werk sehr schwer und dunkel ist. Trotz der unge-
wohnten Terminologie hat er es verstanden, die Hauptgedanken S. lebendig
herauszuschilen. Die klare Arbeit iiberzeugt, daB S. nicht nur von Thomas
wesentlich abweicht, sondern auch dem tatsidchlichen Leben nicht gerecht
wird. S. hat das Bestreben, Thomismus und Idealismus zu vereinigen.
Das kann nur durch Preisgabe der Wahrheit geschehen. S. weist sich
als Philosoph aus, daB er beim Problem der Seinserkenntnis den Ansatz-
punkt zur Verséhnung sucht. Da aber selbst die erste Seinserkenntnis
abstraktiven und nicht, wie S. voraussetzt, illuminativen Charakter hat,
wird der Versuch einer Verséhnung der Gegensidtze illusorisch.

Diese unausgesprochene Folgerung dringt sich unwillkiirlich auf, daB
die ersten Urteile, die ersten Prinzipien der alles entscheidende Ausgangs-
punkt einer thomistischen Kritik sein miissen. Am Anfang steht das



Literarische Besprechungen 111

Sein. Indem es im menschlichen Geiste aufleuchtet, wird sich der Mensch
dessen bewuf3t, worin die geistige Anschauung der ersten Prinzipien besteht.
So sind die Ausfiihrungen Riittimanns, vorziiglich iiber die thomistische
Lichtlehre, auch fiir die heute vielumstrittene Frage des Ausgangspunktes
der Kritik von wichtigster Bedeutung. Die unverkennbaren Vorziigédieser
Arbeit wecken den Wunsch auf weitere Gaben des verehrten Verfassers.

Stans. Clodoald Hubatka O.F.M. Cap.

M. Thiel O. S. B.: Philosophieren. Eine Anleitung. — Freiburg, Paulus-
verlag. 1947. 100 SS.

Das kleine, schmucke Buch, das der Paulusverlag hier vorlegt, «soll
kein Lehrbuch der Philosophie sein, auch keine Einfithrung in sie, sondern
eine Anleitung zum Philosophieren ». So stellt der Verfasser auf Seite 5
sein neues Werk vor. Und je konzentrierter man sich in die Lektiire ver-
senkt, desto mehr staunt man sowohl iiber die Konsequenz, mit welcher
er diese Idee verfolgt als auch iiber die klassische Weise, in der er sie ver-
wirklicht. '

Das erste : Die Konsequenz in der Bindung an das vorgegebene Ziel
ist nicht ohne weiteres selbstverstindlich. Denn so eine Publikation ist
Wurf und Wagnis in Neuland hinein. Thiel deutet dies im Vorwort beschei-
den an. Er hitte es ruhig noch kraftiger unterstreichen diirfen ; denn jenes
«dringende Bediirfnis », das die Marktpropaganda so gerne als Etikette
auf literarische Neuerscheinungen klebt, liegt in unserem Falle wirklich
vor. Es gibt ja so viele, gute Antworten auf die Frage, was Philosophie
sei, aber bitter wenige auf jene andere, wie man nun eigentlich zum Philo-
sophieren komme. Daf Thiel iiberhaupt einmal den Versuch unternahm,
zur Losung dieses Problems einen Weg zu bahnen und in diesen 100 Seiten
exklusiv und in geradezu peinlicher Treue nur an diese Losung denkt, nur
in « Anleitung » macht, das ist der erste groBe Vorzug seiner Schrift.

Und der zweite liegt in der Weise, wie er die sich selbst gestellte Auf-
gabe meistert. Man ist zundchst iiber diese, in philosophicis nicht gerade
vordringliche Methode iiberrascht ; denn das Bild herrscht darin vor. Und
zwar wird es nicht nur einfach fliichtig hingestellt, sondern breit, manchmal
vielleicht etwas zu breit gemalt. Doch iiberzeugt man sich bald, daB dies
die vielleicht einzige Moglichkeit ist, jenem Ziele niherzukommen, dem der
Verfasser dienen will. Denn an diesen Bildern werden dann die philoso-
phischen Grundgesetze erliutert oder die Ausgangspunkte zur Darstellung
der wesentlichen, philosophischen Denktitigkeiten gewonnen. Und zwar
beginnt es immer in ungewohnter, fast verbliiffender Einfachheit, um
dann fortschreitend tiefer und tiefer in letzte Zusammenhédnge auszumiinden.
Ubungen nennt der Verfasser diese Wegweisungen. Das ist ein gutes Wort.
Es charakterisiert treffend, worum es ihm geht, und es diirfte auch den
philosophisch nicht geschulten Leser ermuntern, den Kaufpreis an dieses
wertvolle Buch zu wagen. Er wird es nicht bereuen.

Freiburg. Luzius M. Simeon O. P.



112 Literarische Besprechungen

Dogmatik

Bernhard Durst O. S. B. : Dreifaches Priestertum. 2. Auflage. —
Benediktinerabtei Neresheim-Wiirzburg., 1947. 95 SS. ‘

Der um die Erforschung der theologischen Bedeutung der sakramentalen
Charaktere verdiente Abt von Neresheim legt in der Studie iiber das drei-
fache Priestertum eine reife Frucht offenbar langer theologischer Besinnung
vor, in der sich seine Erkenntnisse iiber Sinn und Zweck dieser Charaktere
als besonders fruchtbar erweisen. Den Titel der Abhandlung will der
Verfasser in folgendem Sinn verstanden wissen : « Die drei Dinge, die wir
als Priestertum bezeichnen, namlich das geistige Priestertum, der sakramen-
tale Priestercharakter oder die Konsekrationsgewalt und der Taufcharakter
oder die Vollmacht zum giiltigen Empfang der heiligen Sakramente, sind
nicht drei Unterarten, in denen sich das Wesen des Priestertums im
allgemeinen verwirklichen wiirde, nicht drei Arten des Priestertums, sondern
drei voneinander verschiedene Dinge, die aber doch in Beziehung zuein-
ander stehen, weshalb sie mit dem gleichen Namen Priestertum, freilich
immer in einem andern Sinn bezeichnet werden » (S. 8). Wesen und Eigen-
art einer jeden dieser drei Formen werden folgendermaBen bestimmt : Das
geistige Priestertum besteht darin, daB das Geschépf in Liebe Gott als
den unumschrinkten Herrn alles geschaffenen Seins anerkennt und sich
ihm in Gesinnung und Tat vollstindig iibergibt. Es ist am vollkommensten
im Gottmenschen, dem Hohenpriester Jesus Christus verwirklicht; aber
alle Menschen, welche sich im Stande der heiligmachenden Gnade befinden,
haben in abgestufter Form daran teil. Der Verfasser nennt es das
eigentliche Priestertum, das allgemeine Priestertum, eine formelle Teil-
nahme am Priestertum Christi, eine Form des Priestertums, wodurch sich
der Weihepriester nicht vom einfachen begnadigten Glaubigen unter-
scheidet. Das sakvamentale Amts- oder Weihepriestertum besteht darin, daB
der geweihte Priester die auBere Opferhandlung der Doppelkonsekration
als Diener Christi ausfithren kann, es ist dienendes Mitwirken mit dem
Hohenpriester Jesus Christus in der Ordnung der Wirkursichlichkeit. Auf
Grund des besondern weihepriesterlichen Chavakters ist er werkzeuglich mit-
handelnd tédtig bei der duBern Kundmachung der innern Opfergesinnung
des Hohenpriesters Christus. Die dritte Form des Priestertums, dasjenige,
das durch den sakvamentalen Taufchavakter verliechen wird, ist etwas vom
geistigen Priestertum und auch vom Weihepriestertum Verschiedenes.
Aber der Taufcharakter hat eine besondere Beziehung zum Priestertum
Christi, insofern er die Vollmacht gibt, bei der Eucharistiefeier und beim
Gebrauch der heiligen Sakramente die vom Hohenpriester Jesus Christus
selbst geleistete vollkommenste Hingabe an den Vater, sein Opfer geistiger-
weise gleichsam in die Hand zu nehmen und es mit Christus als Diener
Christi, dem Vater darzubieten.

Fir den Verfasser wird es eine Genugtuung sein, daB seine Ausfiih-
rungen in sehr vielen Punkten ganz der Lehre des neuen Rundschreibens



Literarische Besprechungen 113

Mediator Dei entsprechen. Das gilt im besondern fiir die grundlegende
Bedeutung des innern Kultes, der beiderseits stirkstens betont wird ; es
gilt fiir seine Auffassung vom Wesen des MeBopfers, die durchaus der-
jenigen des pépstlichen Rundschreibens entspricht, es gilt fiir die klare
Unterscheidung zwischen den in Gnade, in Weihe- und Taufcharakter be-
grindeten Formen des Priestertums, es gilt im Wesentlichen auch fir die
den einzelnen Formen des Priestertums zugewiesenen Akte und deren Be-
griindung in Gnade, Weihe- und Taufcharakter. Im Sinne der Enzyklika
miiflte aber wohl auf folgenden Gedanken mehr Wert gelegt werden : Der
Taufcharakter ist wesentlich bezogen auf die Kundwerdung des innern
Kultes, auf die duBern Zeichen, die Species eucharisticae, insofern sie
Symbole sind der immolatio incruenta und Zeichen der innern Opferge-
sinnung. Das vom Weihepriester in der Doppelkonsekration werkzeuglich
gesetzte duBere Zeichen « gehdrt » den Getauften auf Grund seines Tauf-
charakters an.

Es diirfte auch fraglich sein, ob die Bezeichnung eigentliches Priester-
tum fiir das geistige Priestertum, das in der Gnade wurzelt, dem Geiste
des pipstlichen Rundschreibens entspricht. Jedenfalls wird hier die
Bezeichnung Sacerdos fast ausschlieBlich dem Weihepriester vorbehalten,
wéihrend vom begnadigten und charakterisierten Gliubigen durchweg nur
gesagt wird, er habe Anteil am Priestertum Christi und am eucharistischen
Opfer. Dem Sprachgebrauch des Rundschreibens wiirde es sicher mehr
gemaf sein, den Weihepriester als den eigentlichen Priester zu bezeichnen.
Nicht unwesentlich fiir die sachliche Lésung dieser Frage ist die Bewertung
des duBern Elementes des Opfers, welches die innere Opfergesinnung kund-
macht. Betrachtet man es als zum Wesen des Opfers gehorig, als seinen
« materiellen » und die innere Opfergesinnung als « formellen » Bestand-
teil, so wird man auch eher geneigt sein, das Weihepriestertum, das ja
wirklich, wenn auch nur werkzeuglich fiir das Zustandekommen des wesent-
lichen materiellen Bestandteils des Opfers titig ist, nicht nur als einen
integralen, sondern als einen wesentlichen, wenn auch materiellen Bestand-
teil des Vollpriestertums zu betrachten. Vollpriester, Priester im eigent-
lichen Sinn ist doch derjenige, der beide Wesensbestandteile in sich vereinigt.
Auch aus pastorellen Griinden empfiehlt sich dieser Sprachgebrauch,
besonders angesichts der vielen irrigen Deutungen, welche der Terminus
« Priester » in seiner Anwendung auf den Laien nach Ausweis des pipst-
lichen Rundschreibens in den vergangenen Jahren erfahren hat.

Diese kurzen Ausstellungen sollen uns aber nicht hindern, offen zu
bekennen, daB3 die Abhandlung iiber das dreifache Priestertum dem Seel-
sorger sowohl wie dem Fachtheologen ausgezeichnete Dienste leistet zum
tiefern dem Geiste des piapstlichen Rundschreibens gemiBen Verstindnis
des verschieden gestuften Priestertums und des eucharistischen Opfers.

Freiburg. A. Hoffmann O. P.

Divus Thomas ' 8



114 Literarische Besprechungen

K. Rahner S. J.: Die Zugehﬁrigkeif zur Kirche nach der Lehre der
Enzyklika Pius XII., « Mystici Corporis Christi ». — Zeitschrift fiir Katho-
lische Theologie 69 (1947) 129-188.

Die Frage nach der Zugehorigkeit zur Kirche, eine vitale Frage fiir
alle, denen das Bemiihen um die Una Sancta eine Herzensangelegenheit
ist, bedarf auf Grund gewisser Formulierungen des Rundschreibens « Mystici
Corporis Christi » einer vertieften theologischen Besinnung. Die Ergebnisse
sorgfaltiger Uberlegungen bietet der Verfasser in vorliegender Abhandlung,
die von der Erwigung ausgeht, dafl in solchen Untersuchungen die Lehr-
duBerungen der Kirche das Erste und Letzte sind.

Drei Fragen werden beantwortet :

Evste Frage: Was sagt die Enzyklika iiber die Bedingungen dev Zuge-
horigkeit zur Kirche, d. h. zur vémisch-katholischen Kivche als der unter dem
romischen Bischof sichibar ovgamisierten Gesellschaft dev Glaubigen ? Bedin-
gungen der Zugehorigkeit sind : Taufe, Bekenntnis zum wahren Glauben,
Nichtgetrenntsein vom Verbande der kirchlichen Korperschaft, Nicht-
ausschlu von ihm durch die kirchliche Autoritit im Sinne des excom-
municatus vitandus. Die Lehre des Rundschreibens ist, abgesehen von der
letztgenannten Zugehorigkeitsbedingung, nur eine Bestitigung und neuer-
liche Einschirfung der traditionellen Lehre, welche darum erfolgte, weil
in Unionsgesprachen zuweilen ein Kirchenbegriff vorausgesetzt wurde, nach
dem auch die voneinander durch den Glauben Getrennten dennoch zusammen
eine Kirche bilden.

Zweite Frage : Was sagt die Enzyklika iiber die Moglichkeit einer gnaden-
haften Verbundenheit mit Chvistus fiiv jeme Menschen, die im Sinn der
Anwort auf die erste Frage wnicht Glieder der Kivche sind ? Der Verfasser
zeigt, daB auch hier die Enzyklika keine Aussagen macht, die iber die
bisher verpflichtende theologische Lehre hinausgingen. Sie lehrt nidmlich
einerseits die wirkliche Heilsnotwendigkeit der eigentlichen Zugehérigkeit
zur Kirche, schliet aber anderseits die Moglichkeit der Rechtfertigung
und des Heiles fiir jene Menschen nicht aus, die ohne personliche Schuld
der Kirche nicht als Glieder im eigentlichen und vollen Sinne angehoren.
Freilich hebt sie die positive Heilsmoglichkeit auch aulerhalb der vollen
tatsichlichen Kirchengliedschaft nicht hervor. Nur setzt sie, mehr als
bisher terminologisch iiblich war, die Ecclesia militans und das Corpus
Christi mysticum gleich. Sie will so schon terminologisch die Gefahr aus
dem theologischen BewufBtsein entfernen, die beiden Begriffe so zu unter-
scheiden, daB die Einzigkeit, Sichtbarkeit und Heilsnotwendigkeit der
sichtbaren Kirche Gefahr liuft, verdunkelt zu werden.

Trotz dieser terminologischen Gleichsetzung von Kirche und Corpus
Christi mysticum glaubt der Verf., man diirfe auch weiterhin das Corpus
Christi mysticum als einen Begriff betrachten, der siber die Kirche aus-
gesagt werde und im Sinne der Schrift und der Tradition einen weitern
Sinn behalte, wofern man darauf achte, daf3 die bisher damit verbundenen
MiBverstindnisse und Irrtiimer ausgeschaltet werden, denen zufolge die
Heilsnotwendigkeit der Kirche verdunkelt wird. Die Zugehérigkeit zur



Literarische Besprechungen 115

Kirche bleibt mittelhaft heilsnotwendig, im Sinne freilich einer hypothetisch
mittelhaften Heilsnotwendigkeit, insofern sie vertretbar ist durch eine
Zugehorigkeit in voto. In der Einzelinterpretation dreier, mit besondern
Schwierigkeiten behafteter Sdtze der Enzyklika gewinnt der Verf. die Be-
statigung fiir seine These, dall die Enzyklika neben der schlechthinigen
Zugehorigkeit zur Kirche noch eine geringere, eine lockere, gelten 1aBt,
die freilich eine geringere objektive Heilsmdglichkeit biete, weil solche
« Zugehorige » eben vieler Gnaden und objektiver Hilfen entbehren, welche
durch die tatsichliche Zugehdrigkeit in re zur sichtbaren sakramentalen
Kirche geschenkt werden. Sie bietet darum auch keine eigenstindige,
gleichberechtigte Heilsmoglichkeit neben derjenigen, die durch die tat-
sachliche volle Gliedschaft gegeben ist; vielmehr ist festzuhalten, dal jeder
Gerechtfertigte irgendwie eine weitere Hinordnung und Verbindung mit
dem sichtbaren Leib der Kirche eingegangen ist, daB jede Gnade Gottes
in gewissem Sinn inkarnatorische, sakramentale und ekklesiologische Struk-
tur hat.

Dem Verfasser werden alle diejenigen zu Dank verpflichtet sein, welche
seinen sorgfaltigen Untersuchungen entnehmen konnen, « daB das papst-
liche Rundschreiben keineswegs die Unionsbewegung zu schidigen geeignet
ist, sondern im Gegenteil durch erneute Hervorhebung unveriuBerlichen
Glaubensgutes der Kirche Fehlentwicklungen vorzubeugen sucht». Die
Union kann, so wie sie Christus haben will, nur die Einheit der Christen
in der Kirche bedeuten, wie sie Christus gewollt hat und wie sie tatsichlich
ihrem von Christus gestifteten Wesen und ihrer Verfassung nach immer
in der rémisch-katholischen Kirche bestand und besteht (175). Der V.
macht aber auch deutlich, daBl das Rundschreiben sich kein Urteil anmaBt
iiber den guten Glauben und die Gnade der getrennten Christen und daB
es das Vorhandensein eines groBen Schatzes christlicher Wirklichkeit in
Lehre und sakramentalem Leben anderer christlichen Gemeinschaften
nicht leugnet. Die Ergebnisse sind unter Anwendung echter theologischer
Methode gewonnen, welche von den LehrduBerungen der Kirche ausgeht,
alle bisherigen Entscheidungen in dieser Frage beriicksichtigt und voraus-
setzt, daB die Lehre der Enzyklika nicht in Widerspruch stehen kann zu
der bisherigen Lehre der Kirche, was denn auch aus der Einzelinterpretation
der entscheidenden Sitze erhellt.

Der dritte Teil der Abhandlung will, iiber die unmittelbare Ausdeutung
der Enzyklika hinausgehend, eine fheologische Kldrung bieten, wieso jedwede
Gnade Gotles in gewissem Sinn eine inkavnatovische, sakvamentale und ekkle-
stologische Struktur hat und in diesem Ausweis neue Erkenntnisse iiber das
Wesen der Kirche selbst gewinnen. Bei dem Versuche, die Frage zu lésen,
inwiefern die mittelhafte Heilsnotwendigkeit der Kirche mit der Heils-
moglichkeit eines Menschen auBerhalb der Kirche vereinbar ist, bietet
sich die Annahme einer Mehrschichtigkeit der Wirklichkeit « Kirche » dar.
Die beachtenswerten theologischen Uberlegungen sollen nur kurz ange-
deutet werden und zum eigenen Studium anregen : Kirche im Vollsinne
kann besagen : rechtlich, gesellschaftliche Organisation, « Kirche » genannt,
und gnadenhafte Verbindung des Menschen mit Gott. Nun kann aber



116 Literarische Besprechungen

Kirche als Sichtbarkeit und Zeichen der gnadenhaften Verbindung mit
Gott noch einmal eine doppelte Wirklichkeit umfassen : Kirche als gestiftete
rechtliche Organisation und auBerdem Kivche als durch die Menschwerdung
geweihte Menschheit, als Volk Gottes. Zur Kirche im letztgenannten Sinn
hat das Votum Ecclesiae eine besondere Beziehung ; es « ersetzt nicht als
guter Wille zur Kirche die reale Zugehorigkeit zur Kirche, sondern als per-
sonale Ubernahme jener schon in der Ebene des Geschichtlichen und Sichi-
baren liegenden Gliedschaft am Volke » Gottes an der durch die Menschwer-
dung geweihten Menschheit (187). Diese besagt schon eine objektive und
der Willkiir des einzelnen Menschen entzogene Hinordnung auf Kirche im
eigentlichen Sinn, und darum ist der Satz von der Heilsnotwendigkeit der
Zugehorigkeit zum Volke Gottes keine Beeintrachtigung des Satzes von
der Heilsnotwendigkeit der Kirche im eigentlichen Sinn. Damit ist verstind-
lich gemacht, daB es wenigstens fiir den erwachsenen Menschen eine Heils-
moglichkeit nicht gibt ohne reale Zugehdérigkeit zu jener sichtbaren « Kirche»,
welche die geweihte Menschheit, das Volk Gottes ist, die ihrerseits eine
objektive Hinordnung auf die Kirche im eigentlichen Sinne hat. Dieser
abschlieBende Teil enthilt wertvolle Ansatzpunkte, die sich als fruchtbar
erweisen werden in der theologischen Arbeit, welche sich um ein tieferes
Verstandnis der Wirklichkeit, welche die Kirche ist, bemiiht. Das gilt
vor allem von den Ausfithrungen iiber die Kirche als Ursakrament und
der Kirche als durch die Menschwerdung geweihte Menschheit.

Freiburg. A. Hoffmann O. P.

0. Cullmann : Christus und die Zeit. Die urchristliche Zeit- und Ge-
schichtsauffassung. — Zollikon-Ziirich, Evangelischer Verlag A. G. 1946.
224 SS. '

Der Basler Ordinarius fiir Kirchen- und Dogmengeschichte behandelt
die Frage nach dem « Zentralen in der christlichen Verkiindiguhg » unter
bewuBter Meidung der Gefahr, das, « was uns selbst an dieser Verkiindigung
lieb ist, als ihren Kern, ihr Wesen, das uns Fremde dagegen als duBeren,
abstreifbaren Rahmen hinzustellen », und geht von der Feststellung aus,
daB die heute allgemeine abendlindische Zeitrechnung des gleichzeitig Riick-
und Vorwirtszihlens von Christi Geburt aus der Zeit- und Geschichts-
auffassung des Urchristentums entspricht, die das « Christusereignis » als
zeitliche Mitte allen Geschehens betrachtet. In den zwei {iberaus klaren
Einleitungsparagraphen « ‘Biblische Geschichte’ und Geschichte », sowie
« Biblische Geschichte und Theologie », umreit er kurz, um was es geht :
um den « letzten Anspruch der Biblischen Geschichte gegeniiber der all-
gemeinen Geschichte » und um « die Sinngebung der Biblischen Geschichte
von der Heilstat Christi her ». « Alle Theologie ist ihrem innersten Wesen
nach Biblische Geschichte », so wie alles, die Gesamtgeschichte, wie auch
das Geschehen in der Natur von Gott in seinem Offenbarungshandeln
gelenkt wird. Einteilungsprinzip der neutestamentlichen Theologie kdnne
nur das Heilsgeschehen sein. Auch in der Dogmatik konnte dieses, statt



Literarische Besprechungen 117

des trinitarischen, versucht werden. Jedoch beschriankt sich der Verf.
darauf, « die Grundvoraussetzungen aller ntl. Theologie, nimlich die ntl.
Zeit- und Geschichtsauffassung in ihrer ganzen problematischen Tragweite
zu untersuchen ». Im groBangelegten 1. Teil kommt die oikonomia des Heils
zur Behandlung, die Feststellung der fortlaufenden Heilslinie. Grundlegend
ist die Untersuchung tiber die ntl. Terminologie und Bedeutung der Begriffe
Xetpog, woa, aiwv, und den betont zeitlichen Charakter aller Glaubensaus-
sagen im N.T. Die Zeitauffassung der biblischen Offenbarungsgeschichte
ist radikal linear im Gegensatz zur zyklischen des Hellenismus, wodurch
auch der Standpunkt fiir die entsprechende Beziehung zwischen Zeit und
Ewigkeit bestimmt ist. Im zentralen Geschehen des in der Zeit erschienenen
Christus wird alles Vorausgehende einschlieBlich Pradestination und Pra-
existenz erfillt und alles Zukiinftige einschlieBlich Auferstehung des Fleisches
und Ewiges Leben entschieden.

Dieses zentrale Geschehen ist die Mitte der Zeit, und zwar nicht mehr
als das zu erwartende Kommen des Messias, sondern als das schon in der
Vergangenheit abgeschlossene historische Leben und Wirken Jesu Christi.
« Die Mitte des Geschehens ist beveits eyveicht. » :

Dazu ist noch besonders gegensitzlich dem Judentum gegeniiber, daf
dadurch eine neue Zeiteinteilung gegeben ist. Gewil3, dort wie hier haben
wir es mit dem linearen Zeitbegriff zu tun, ja sogar mit derselben Drei-
teilung der biblischen Zeitlinie : 1. vor der Schépfung — 2. zwischen
Schopfung und Parusie — 3. von der Parusie an ; doch fallt im Judentum
die Mitte zwischen dem bestehenden Aeon und dem kommenden zusammen
mit der zwischen 2 und 3 gegebenen Zisur, wihrend im historischen Christus
die Mitte faktisch ¢» den Zeitablauf zwischen Schépfung und Parusie hin-
eintritt. « Der zweite Abschnitt ist nunmehr aufgespalien », die gleichbleibende
Dreiteilung erfihrt eine Uberschneidung durch die neue Zweiteilung. Damit,
daB die Dreiteilung weiter gilt — denn der Endabschnitt beginnt erst
spiter —- ist die Spannung des « schon erfiillt » und « noch nicht vollendet »
gegeben. « Das Zentrum ist erreicht, aber das Ende steht noch aus».
Von hier aus erweist sich die ganze Perspektive, in die die konsequente
Eschatologie Martin Werners und Albert Schweitzers das N.T. stellen will,
als nicht richtig. Im Lichte des Urchristentums ist « der ganze Fragen-
komplex Naherwartung — Parusieverzégerung ... theologisch belanglos
geworden », Von hier nimmt auch der Verf. das Licht zur Beurteilung
aller in Teil 3 und 4 behandelten Fragen. Teil 2 ist eine Untersuchung
iiber die « Einmaligkeit der Heilsepochen » : ein Mal, d. h. ein fiir alle
Mal ; doch ist der Eigenwert jeder Epoche bestimmt durch ihre Bezie-
hung zu dem zentralen zeitlichen Ereignis der Mitte, sei es nun heils-
geschichtliche Vergangenheit, Gegenwart oder Zukunft. Es liegt auf der
Hand, daB der heilsgeschichtlichen Gegenwart besondere Aufmerksamkeit
geschenkt wird ; sie ist ja der eigentliche « Ort der Kirche». Bereits im
neuen Aeon und doch noch vor der Parusie, schon Ende und doch noch
nicht das Ende — diese Spannung ist « die einzige Dialektik und der
einzige Dualismus, den es im N.T. gibt». Die bestimmende Mitte des
Christusereignisses muf3 auch hier unbedingt als zeitliche Mitte aufgefaBt



118 Literarische Besprechungen

werden und darf nicht mefaphysisch umgedeutet werden im Sinne der
Kierkegaardschen « Gleichzeitigkeit». « In der Tat betonen wir ja der
extremen Konsequenz des Protestantismus gegeniiber, wie sie etwa bei
Kierkegaard gezogen wird, daB die Riickkehr zum Christusgeschehen der
Mitte nicht dazu verleiten darf, zu verkennen, daB die nachésterliche Gegen-
wart zeitliches Weitergehen des Heilsgeschehens bedeutet. » Der Verf. ist
konsequent genug, um weder die den Jiingern des Herrn fiir die Zwischen-
zeit zugedachte Rolle, noch die Stelle Mt 16, 18 zu bestreiten. Wir haben
also kein Recht, an seiner wissenschaftlichen Ehrlichkeit zu zweifeln, wenn
er dennoch zu diesen beiden Punkten seine Vorbehalte der katholischen
Lehre gegeniiber einschaltet. Er sieht eben so! Ausgehend von Eph. 2, 20
argumentiert er : « Das Fundament kann nur ein Mal gelegt werden. » Also
kann Mt 16 nicht die biblische Rechtfertigung des Papsttums liefern und
auch die apostolische Nachfolge ist nicht biblisch begriindet !

Wenn hier kein « Metaphysieren » geschieht ? | Was Petrus anlangt,
kénnte man dieses Argumentieren noch einigermaflen verstehen in Bezug
auf das « auf diesen Felsen bauen », jedoch in Bezug auf die Schliisselgewalt
und auf Jo 21, 15 ff. versagt es ganz. Wozu der Herr ihm die Sendung
gibt, auf Evden zu binden und auf Evden zu lésen und die Limmer und
Schafe zu weiden, ist dann einfach nicht zu erkliren. Wozu gerade eben
einen siindigen Menschen als sichtbares Haupt einsetzen, wenn alle ihm
iibertragene Gewaltausiibung bei seinem baldigen Tode wieder aufhéren
soll ? Wozu iiberhaupt sichtbare Fundamente legen und diesen bestimmte
Sendungen zuteilen, wenn der Bau zwar auf- und weitergefithrt werden soll,
die ihn leitenden Gewalten aber nicht fortbestehen sollen ?

Gerade die Tatsache, daB die Aposteldra in die Nachpfingstzeit hlnaus-
reicht, ist ein klarer Beweis dafiir, daB die Fundamentschicht nicht isoliert
ist vom iibrigen Bau. Wire sie isoliert, dann wire unverstindlich, warum
nicht auch anderes, was Christus der geschlossenen: Zwdlf iibertragen hat,
ohne « Nachfolge » zu bleiben hitte.

Noch viel mehr als solche SchluBfolgerungen, die hier ja nur angedeutet
werden konnen, hat uns der historische Sachverhalt zu interessieren. Auch
da miissen wir uns freilich der Kiirze halber auf das beschranken, was durch
Cullmanns Argumentation zur Diskussion gestellt wird. Er erblickt in der
Hevausbildung des nil. Kanons die Abgrenzung zwischen « Mitte » und eni-
ferntevem nachosterlichem Geschehen. Hiedurch habe die alte Kirche selbst
den entscheidenden Unterschied gemacht zwischen « der alten Tradition,
die nun als Schrift kodifiziert wurde und der von nun an einsetzenden
Tradition, die von jener aus kontrolliert und beurteilt werden sollte » und
es kénne von diesem Standpunkt aus « ein Wort, das sich im N.T. auf den
Apostelberuf bezieht, nicht ohneweiters aufs Bischofsamt bezogen werden.
Der Apostelberuf ist nicht iibertragbar. Denn die Apostel sind im N.T.
Zeugen der Auferstehung Jesu Christi, des im Fleische Erschienenen. Das
koénnen spitere Leiter der Kirche nicht mehr sein.» Abgesehen davon,
daB der Verf. zwischen der miindlichen Uberlieferung, deren Note gerade
die Apostolizitit ist, und Tradition im Sinne sich entwickelnder Gewohn-
heiten nicht klar zu unterscheiden scheint, fiihrt er hier den Begriff einer



Literarische Besprechungen 119

plumpen Identifizierung Bischof - Apostel ein, die der katholischen Kirche
fremd ist. Gewill, die Augenzeugenschaft der Auferstehung Christi ist
einmalig — fiibrigens war sie ja gar nicht den Zwolf allein vorbehalten —,
aber darin allein besteht ja auch nicht jenes 4Am¢, das die Apostel empfangen
hatten und das — nicht zur « Mitte » gehérend — von den Bischéfen weiter
verwaltet wird. Wenn das Uniibertragbare des Apostelberufes sich auf die
Augenzeugenschaft beschrankt, dann hat uns der Verf. damit eigentlich
eine ganz brauchbare Unterscheidung zwischen den Zwolf in ihrer Sonder-
stellung und den Nachfolgern der Apostel gegeben, aber auch eine klare
Fassung dessen, was als Amt zu dibertragen ist.

Dies finden wir bestitigt im Hauptdokument, das die Auffassung
jenes « Augenblicks » widerspiegelt, auf den er sich beruft, um seine These,
« Die Schaffung des ntl. Kanons ist ein Beweis der urspriinglichen Wertung
des Apostolates als einer einmaligen Funktion », zu stiitzen : im Muratorischen
Fragment. Dieses ist so empfindlich in Sachen der Augenzeugenschaft der
Auferstehung, daB es den Verfasser des 3. Evangeliums mit den Worten
charakterisiert : Dominum tamen nec ipse vidit in carne. Im selben Zu-
sammenhang heiBt es jedoch : Quartum Evangeliorum Johannes ex dis-
cipulis. Cohortantibus condiscipulis et episcopis suis ... Wir haben hier
einen voreusebianischen Bericht vor uns, der zwar in der Entstehung der
Quelle jiingeren Datums ist als die Pastoralbriefe und die Prima Clementis,
als Bericht jedoch die tatsichliche Lage der Zeit um 90 deutlich beleuch-
tet: Johannes ist in seiner Augenzeugenschaft streng isoliert, er ist darin
einmalig. Zugleich aber ist er verwurzelt in der Schicht der condiscipuli
et «episcopi suin, eben in jenem Amt, das, fiir die Kirchenleitung ge-
stiftet, direkt Voraussetzung fiir das « Leib-Christi-darstellen » der Kirche
ist. Schon die Tatsache des Bestehens der Promiskuitit Apostel-condis-
cipuli-episcopi entspricht genau der katholischen Vorstellung wvon der
Apostelnachfolge. DaB man sich nicht erst nachk dem Tode aller Apostel
darauf besonnen hat, durch die Gemeinde Minner zu bestimmen, die dhn-
liche Amisgewalt haben sollten, sondern daB.zu Lebzeiten der Apostel
« um sie herum », in ihrer « Schicht» Bischéfe auftauchen, wird durch die
« apostolische Sukzession des Nebeneinander » bewiesen, des Nebeneinander
in dem, was so wenig einmalig sein konnte, als die Zwolf der Leitung der
stindig sich vermehrenden Gemeinden geniigen konnten. Gerade in dieser
Schicht des Nebeneinander war man sich iiber das Einmalige der Apostel
so im klaren, daB sich die Bisch6fe auch nach dem Tode der Zwolf nicht auf
den Titel « Apostel » kaprizierten, obwohl er noch zu deren Lebzeiten gar
nicht dngstlich gemieden worden war. Diese Beobachtung s#ifzi nur die
Annahme, daB3 die Bischoéfe ehrlich darauf bedacht waren, sich nicht mehy
beizulegen, als ihnen iibertragen worden war. DaB endlich die Zwolf sogar
schon in der Zeit der Kirchenverwaltung durch das Kollektivum des Apostel-
kollegiums einer Ubertragung von Amtsgewalt nicht fremd gegeniiber-
standen, dafiir ist Apg 6, 1-8 ein Beweis. In der Bestellung der Diakone
haben wir die Elemente apostolischer Sukzession angefiithrt : Weitergeben
von Amtsvollmachten, die die Zwolf haben — zwecks Arbeitsteilung, Vor-
schlag durch die Gemeinde, Bestellung durch die Apostel. Zwischen dem



120 Literarische Besprechungen

« Wie mich der Vater gesandt hat, sende ich euch» und dem « Wie uns
Christus gesandt hat, senden wir euch », kann weder ein innerer noch ein
auBerer Widerspruch konstruiert werden. Es wire zu wiinschen, daB3 der
Verf. selbst den ganzen Fragenkomplex um die apostolische Nachfolge
zum Gegenstande eingehender Untersuchungen machen wiirde. Seine
Begabung, seine Methode und vor allem auch seine Unvoreingenommenheit
wiirde vieles in ganz neue Beleuchtung stellen.

Hier ist jetzt noch tber Teil 3 und 4 zu referieren, in denen das all-
gemeine Weltgeschehen und der einzelne Mensch in Beziehung zum kyrios
christos gebracht werden. Die Resultate der eingehenden Abwigung;jder
einzelnen Lehrstiicke und ihrer Zusammenschau sind hauptsichlich nieder-
gelegt in den Kapiteln « Heilsgeschichte und christlicher Universalismus ».
« Die Frage der Weltbejahung und Weltverneinung », dann in « Glaube und
Erwihlung » und in dem der Ethik gewidmeten Kapitel « Geistesgabe und
Gottesgebot ». Besonders wertvoll scheinen mir die Ausfithrungen iiber
« Staat und Heilsgeschichte » und iiber « Auferstehungsglaube und Aufer-
stehungshoffnung » zu sein. Einer wirklich griindlichen Darstellung der
Lehre von der Auferstehung des Fleisches begegnen wir ja im ganzen Buche
immer wieder.

Aller Dualismus zwischen Schoépfung und Erlésung, Naturgeschehen
und gottlicher Weltregierung, Staat und Kirche erscheint ausgeschlossen.
« Kirche und Welt sind nicht zwei Kreisflichen, die sozusagen nebenein-
ander liegen, sich vielleicht nur beriithren oder schneiden. Sie sind auch nicht
etwa identisch. Aber es gibt nicht neben der Christus-Erléserlinie etwa
noch eine besondere Gott-Schopfungslinie.» Auch die ntl. Ethik ist be-
stimmt von der Gegebenheit, dal unser personliches Leben verankert ist
in der Zeitlinie des Christusgeschehens, die Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft umfaBt. Ethik ohne Dogmatik ist im Urchristentum véllig undenk-
bar, alles Sollen beruht hier auf einem Sein.

« Der Imperativ ist fest verankert im Indikativ. Wir sind heilig, das
heiBt, daB wir uns heiligen sollen.» Nicht als ob der Verf. dem Menschen als
homo lapsus — im Sinne Karl Barths — jede Moglichkeit absprechen wiirde,
das Konkrete der geoffenbarten Geheimnisse abstrakt zu begreifen, seine
theologische Anthropologie ist vielmehr die vom homo viator und deckt
sich im Grunde mit der Skizzierung beim hl. Thomas (z. B. II-1I q. 7), in
der das Bezogensein auf die Christuslinie auch des Viators vor dem lapsus
so eindeutig zum Ausdruck kommt, Es wire iiberhaupt reizvoll, die Ergeb-
nisse des Buches mit der Kirchenlehre im allgemeinen und mit der Theologie
des hl. Thomas im besonderen zu vergleichen. Beiden, ich meine dem Verf.
wie der offiziellen Theologie der katholischen Kirche, wiirde dies zur Ehre
gereichen. GewiB gibe es viele Einschrinkungen zu machen, einzelnen,
doch zumeist untergeordneten Partien Cullmanns gegeniiber. Im ganzen
aber ist sein Werk ein bahnbrechendes Sichhindurchringen zur Erkenntnis
der alles beherrschenden Tatsache vom menschgewordenen Wort und ein
bewuBtes Bekenntnis zum « Skandalon », das sich direkt als Priifstein er-
weist. Diese Feststellung sollte uns aber nicht zum Gefiihl iiberlegener
Genugtuung des Rechthabens verleiten | Das Buch sollte vielmehr grind-



Literarische Besprechungen 121

lich studiert werden, um sich an ihm zu stirken, aber in vlelem auch, um
sich zu kontrollieren.

Tlanz. A. Scherzer O. P.

Geschichte des Thomismus

J. P. Miiller O. S. B.: Rambert de’ Primadizzi de Bologne, Apologeticum
veritatis contra Corruptorium. Edition critique (Studi e Testi, 108). —
Cittd del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana. 1943. xxx1v-219 pp.

Der Herausgeber des Correctoriums « Circa» des Johannes Quidort
(vgl. Divus Thomas 22 [1944] 124 f.) bereichert die Correctorienliteratur
mit dieser Ausgabe um einen neuen, sehr wertvollen Text. Wiederum
handelt es sich um eine iiber jedes Lob erhabene Edition. Diesmal hat
zudem Miiller dem dringenden Wunsche nach einem Sachindex entsprochen,
der selbstverstindlich den Gebrauch der Edition sehr erleichtern wird.
Die Veroffentlichung dieses Textes ist vor allem deshalb hochst erfreulich,
weil es von diesem Correctorium iiberhaupt noch keinen Druck gab, ob-
wohl es als das wertvollste aller bisher bekannten Correctorien gelten diirfte.
Ehrle nennt es « die reifste und gehaltvollste » Widerlegung des Wilhelm
de la Mare (Der Kampf um die Lehre des hl. Thomas von Aquin ...,
Zeitschrift fiir Katholische Theologie 87 [1913] 297), und ebenso bezeichnet
es Grabmann (Mittelalterliches Geistesleben I, Miinchen 1926, 348) als « die
beste Verteidigungsschrift » der dltesten Thomistenschule.

Der Edition ist die einzige bisher bekannte Handschrift des Correcto-
riums « Quia » zugrunde gelegt : Bologna, Bibliot. universit. 1539, fol. 1-26v.
Leider ist sie nicht vollstindig. Das mitten im 16. Artikel abbrechende
Apologeticum bezieht sich auf folgende Artikel der I Pars der Summa Theo-
logica: q. 12,a. 2; 14,11 ad 1; 14,13;15,3ad 3 u. 4; 25, 6 ad 3, 46, 2 ;
ib. ad 1; 47,2; 47,8 ad 3; 50,2; 50,4; ib. ad 1; ib. ad 4; 50,5; 51, 3
ad 5; 53, 2. Miller hilt es fiir wahrscheinlicher, daB der Kopist seine
Arbeit abgebrochen habe (S. xXX1). Da er aber anderseits mit guten
Griinden einen zweifachen Pariser Aufenthalt Ramberts annimmt und
das Correctorium « Quia » in den zweiten kiirzeren (1292-99) verlegt, ist
es wohl nicht ausgeschlossen, da Rambert das in Paris begonnene Werk
nachher in Italien als Consultor der Inquisition und spiter als Bischof
von Castello ( 1308) nicht mehr abschlieBen konnte.

In der Einleitung erhalten wir wertvolle Aufschliisse iiber Leben und
Schrifttum Ramberts und im besonderen iiber das hier edierte Werk. In
einigen Punkten diirfte Miiller die bisherigen Forschungen rektifizieren
und weiterfithren. DaB Rambert (1 1308) personlicher Schiiler des hei-
ligen Thomas gewesen sei, 1aBt sich nicht beweisen. Aus dem Zeugnisse
von Jakob von Metz (vgl. J. Koch, in: Archives d’histoire doctrinale et
littér. du moyen 4ge 4 [1929] 177) lassen sich nur persénliche Beziehungen
zwischen Thomas und Rambert erschlieBen. Nach dem Stande der heu-
tigen Forschung ist das Apologeticum das einzige bis jetzt bekannte und



122 Literarische Besprechungen

erhaltene Werk Ramberts. Wie Miiller gut beweist, sind andere Rambert
von Glorieux (Répertoire des maitres en théologie de Paris au 18¢ siécle,
n. 51 ; I [Paris 19338] 170 £.) u. aa. zugeschriebene Werke entweder sicher
oder doch mit groBter Wahrscheinlichkeit nicht echt, so vor allem das
Speculum exemplare. Aus Ramberts Tatigkeit als Magister actu regens
in Paris folgt allerdings, daB er einen Sentenzenkommentar geschrieben
und Quaestiones disputatae de quolibet gehalten hat. Indes fehlt davon
bis heute jede Spur.

Miiller datiert das Apologeticum zwischen 1286/7 und 1299. Es ist
also jedenfalls nach dem Correctorium «Circa» des Jean Quidort O. P.
verfaBt worden, was sich schon daraus ergibt, daB Rambert das Correc-
torium « Circa » dreimal in seinem Texte beniitzt. Auch hilt Miiller nach
wie vor, trotz Pelsters Zweifeln (Scholastik 18 [1943] 129), an seiner friiheren
Datierung des Correctoriums « Circa » fest : 1282-84.

Das Apologeticum unterscheidet sich- von den iibrigen bis jetzt be-
kannten Correctorien dadurch, daB Rambert sich in seiner Streitschrift
nicht auf Wilhelm de la Mare beschrinkt, sondern auch andere bedeu-
tende, nicht namentlich aufgefithrte Antithomisten beriicksichtigt : Hein-
rich von Gent, Richard von Mediavilla, Aegidius von Rom, Siger von
Brabant und die von Etienne Tempier, Bischof von Paris (1277), verur-
teilten Artikel. Dadurch erhdht sich der Wert dieses Correctoriums fir
die Erforschung der zeitgenéssischen Scholastik ganz bedeutend.

Freiburg (Schw.) Paul Wyser O. P.

A. Walz O. P. : San Tommaso d’Aquino. Studi biografici sul Dottore
Angelico. — Roma, Edizioni liturgiche. 1945. x11-238 pp.

Seit langem macht sich das Bediirfnis nach einer Biographie des hei-
ligen Thomas von Aquin, die unserer heutigen Kenntnis des 13. Jahr-
hunderts entspricht, geltend. Man wird daher mit Dank das vorliegende
Buch von P. Walz, Professor am Angelicum in Rom, entgegennehmen,
Es bietet in stark erweiterter Form die Delineatio vitae S. Thomae, die
der Verf. 1926 bei Gelegenheit des Zentenars der Heiligsprechung des
englischen Lehrers veroffentlichte. Alle bekannten Quellen sind hier ver-
wertet und sozusagen auch alle Einzelstudien zum Leben und Wirken
des hl. Thomas. Der Verf. zitiert nebeneinander die verschiedenen Mei-
nungen, in denen die einzelnen Forscher voneinander abweichen. Eine
personliche, begriindete Stellungnahme ware uns wohl lieber gewesen ;
doch findet der Leser in den FuBnoten die Verweise auf die betreffenden
Studien. Mit dem Leben des hl. Thomas gibt W. auch die Geschichte
seiner Schriften mit den neuesten Ergebnissen iiber Authentizitit, Chrono-
logie usw. Das Buch schlieft mit einer ausgewahlten Bibliographie, einem
ausfithrlichen Personen- und Ortsregister, sowie mit einer vorziiglichen
chronologischen Tafel zum Leben und zu den Schriften des hl. Thomas.

Rom, S. Anselmo. J. P. Miller O. S. B.



	Literarische Besprechungen

