
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Philosophie

J. Rüttimann: Illuminative oder abstraktive Seins-Intuition?
Untersuchung zu Gustav Siewerth : « Der Thomismus als Identitätssystem ». —
Luzern, Räber. 1946. 123 SS.

Vorliegende Arbeit ist die Dissertation des gegenwärtigen Philosophieprofessors

an der Kantonsschule in Luzern. Sie entstand unter der Leitung
der Professoren Dr. P. A. Rohner O. P. und Dr. P. M. de Munnynck O. P.
in Freiburg. Eine materielle Einleitung (1. Kap.) macht uns mit Siewerth
bekannt. 1903 geboren, trat er 1922 ins Noviziat der Gesellschaft Jesu
ein, das er 1924 wieder verließ. In Freiburg in Breisgau vollendete er
seine Philosophiestudien, wo er 1938 die Habilitationsschrift : Der Thomismus

als Identitätssystem einreichte. Der Krieg verhinderte sein begonnenes

Werk weiterzuführen. Siewerth erstrebt als ideales Ziel die innere
Begegnung zwischen Scholastik und deutschem Idealismus (S. 13).

Die kritische Prüfung dieser neuartigen Konzeption und systematischen
Darstellung der aristotelisch-thomistischen Philosophie nimmt Rüttimann
zum Gegenstand seiner Untersuchung.

Eine formelle Einführung (2. Kap.) macht uns mit den sprachlich
und gedanklich nicht leichten Grundproblemen S. bekannt. Im Anschluß
an den deutschen Idealismus sucht er ein erstes und oberstes Prinzip,
eine alles Denken tragende Mitte, und findet dieses im exemplarischen,
ideellen Sein. Seine Grundlehre ist die « exemplarische (ideelle) Identität » (13).
Dieses als Grundprinzip genommen, sollte es ihm erlauben, den Thomismus
nach einer neuen Richtung weiter zu entwickeln, und dadurch das bis
jetzt noch nie erreichte Ziel einer systematischen Darstellung des Thomismus

herbeizuführen. Siewerth verspricht sich zudem von einer solchen
Darstellung die Aussöhnung bisheriger Gegensätze zwischen Thomas und
Augustin, und was ihm noch mehr bedeutet, eine Begegnung des thomi-
stischen, natürlichen Realismus mit dem deutschen Idealismus. Daraus
erklärt sich das Bestreben S., das Apriori des menschlichen Denkens und
dessen Natur aufzuzeigen. Dieses ist nach ihm sowohl real als ideal. Er
nennt es das Sein des Geistes, die Wirklichkeit des Geistes. So wird bei
ihm die Seinsphilosophie zu einer Philosophie des Geistes, zu einer neuen
Geistphilosophie umgebogen (17).

Das Sein und das Apriori rufen nach einer Erklärung ihres Ursprunges.
Die Beantwortung führt zu einer Auseinandersetzung auf erkenntnistheoretischem

Gebiete. S. sucht die Aposteriorität der menschlichen Erkenntnis
mit der Apriorität des exemplarischen Seins zu vereinigen. Er läßt
aposteriorisch nur die Ideen « der besonderten Seienden » gewonnen sein, nicht
die Idee « des intelligibelen Seins als solchem » (21), das nach ihm aprio-



Literarische Besprechungen 109

risch gegeben ist. Die ganze Problemfülle spitzt sich auf die Frage zu :

Ist der Grund der Möglichkeit unserer Erkenntnis eine Illumination oder
eine A bstraktion Im Zusammenhang damit steht die Frage nach der
Beschaffenheit des Erkenntnislichtes. « Das Charakteristische der Lichtlehre
Siewerths », sagt Rüttimann, « liegt darin, daß er das Licht in die Wesensform

und in das Dasein verlegt, in die existierende 'urbildlich geprägte
Form'. Demnach erkennt der Menschengeist im Lichte der urbildlich
geprägten Form oder im urbildlichen Lichte der eigenen Wesensform» (23).

Das gestellte Problem nach dem Apriori ist auch die Frage nach
der Transzendenz unserer geistigen Inhalte (23). Weil diese bei Thomas
im Gedanken der « Teilhabe » ontologisch begründet ist, greift S. das
Problem der Teilhabe und des Teilhabegedankens auf. Auf die Frage nach
ihrer Natur weist er auf die exemplarische Identität hin. Eng verbunden
damit ist das Gottesproblem, vor allem die Frage nach der Möglichkeit
und Eigenart unserer Gotteserkenntnis. Siewerth will auf dem Wege des

exemplarischen Seins zu Gott gelangen. Es ist ein großes Verdienst Rütti-
manns, daß er in meisterhafter Klarheit und feiner Analyse die ganze
Problemfülle in S. Schrift auseinandergelegt hat. Die Lösung aller Fragen
würde eine Darstellung der ganzen aristotelisch-thomistischen Philosophie
verlangen. Der Verfasser untersucht darum besonders S. Auffassung des

Erkenntnislichtes, das Wesen und den Ursprung des menschlichen Apriori
in der geistigen Erkenntnis. Er stellt sich zwei Fragen : 1. Steht die
Thomasinterpretation Siewerths mit dem Denken des Aquinaten in
Übereinstimmung oder bildet sie vielmehr eine Verbiegung, Umdeutung und
Entstellung des Thomismus, und 2. steht der Vorschlag Siewerths mit
dem menschlichen Philosophieren in Einklang oder gerät er mit den
Tatsachen der Erfahrung in Widerspruch

In Anlehnung an die vorzügliche Arbeit von M. Grabmann : Der göttliche

Grund menschlicher Wahrheitserkenntnis nach Augustin und Thomas
von Aquin, zeigt der Verfasser, wie sich seit der tiefen Begründung durch
den Aquinaten die abstraktive Seinserkenntnis behauptete und der illumi-
nativen den Rang streitig machte.

Anschließend befaßt sich Rüttimann mit Siewerths Lehre von der
Wesensform als Grund der Erkenntnis (4. Kap.). Für S. ist die Seele als
formeller Wesensgrund zugleich der « göttliche Grund menschlicher
Wahrheitserkenntnis » (50). Die menschliche Seele als aktuelle Form ist das

Absolute, auf dem wir zu Gott gelangen können. Sie vermag uns zu Gott
führen, « weil sie selbst in ihrem Wesen das Siegel göttlicher Abkunft
trägt» (50). S. bekennt sich ohne Bedenken zu einer wesentlichen
Unendlichkeit des Menschengeistes (50). Rüttimann findet bei Thomas I, 76, 1,

daß die Wesensform des Menschen erster Grund der Erkenntnis ist. Ist
sie aber auch ihr nächster Grund Hier gehen die beiden Autoren
auseinander. Von der entsprechenden Stellungsnahme hängt auch der
Lichtcharakter der Wesensform ab.

Welches ist aber die inhaltliche Bestimmung der Wesensform? Nach
S. ist sie ihrem Wesen nach urbildliche Wesensform (5. Kap.), darum
ist auch ihr Sein urbildliches Sein. Die wirkliche, existentielle urbildliche



110 Literarische Besprechungen

Wesensform ist der nächste Grund der Erkenntnis (57). Als solche
begründet sie die Transzendenz der Erkenntnis. Die Seele oder das Wesen
der Seele ist nicht nächster Grund der Erkenntnis, sondern der tätige
Verstand. S. glaubt dadurch die Lehre des hl. Thomas wiederzugeben.
Der tätige Verstand wird hier als das formelle Prinzip der Erkenntnis
des Menschen angesehen (59). Er ist das menschliche Erkenntnislicht,
worin alles erkannt wird. Das führt unwillkürlich zur Untersuchung über
den Sinn des tätigen Verstandes bei S. und Thomas von Aquin. Ist der
tätige Verstand als erkenntnisbegründendes Vermögen ein objektives oder
subjektives Vermögen der Seele (6. Kap.).

Klar wird die Lehre des hl. Thomas über den intellectus agens
dargestellt, ohne auf verschiedene Interpretationen der einzelnen Kommentatoren

einzugehen. Er ist ein subjektiv aufzufassendes Erkenntnisvermögen

des Menschen. Bei S. ist der « tätige Verstand » ein subjektiv-
objektives Erkenntnisvermögen, d.h. ein formelles Erkenntnisprinzip (85).

Als letzte Frage steht der Lichtcharakter des tätigen Verstandes in
Diskussion. Mit wohltuender Klarheit behandelt Rüttimann die Lichtlehre

des hl. Thomas, was man umso höher einzuschätzen weiß, als man
sich vorher durch die oft schwer verständlichen Darstellungen S.

durchzuringen hatte. Besondere Aufmerksamkeit schenkt der Verfasser dem
menschlichen Erkenntnislicht und behandelt das Licht als ErkenntnisAra//,
Erkenntnismittel und ErVemitmsgegenstand. Rüttimann zeigt, wie das
Licht des Seins das erste Licht (als Gegenstand) menschlicher Erkenntnis
ist. Dieses Licht wird vom Menschen in den Dingen der Welt geschaut.
Darin besteht die Intuition des Seins. Weil dieses aber durch die
abstrahierende und zuvor erleuchtende Tätigkeit des tätigen Verstandes

gewonnen wird, weil also dieses Licht von der Welt her einfällt, ist es

eine abstraktive Intuition. Sie ist der Ausgangspunkt unserer gesamten
Begriffsbildung. Aus dem Lichte dieser abstraktiven Seinsschau folgt für
den Menschen das Licht des Kontradiktionsprinzips, das Grundurteil aller
Urteile (106). Der Lichtlehre des Aquinaten stellt Rüttimann die Lehre
S. gegenüber. Dieser vertritt eine illuminative Seinserkenntnis, die von
Gott her und zwar durch die existierende Wesensform geschieht.

Rüttimann setzt sich in seiner Schrift mit einem modernen Denker
auseinander, dessen Werk sehr schwer und dunkel ist. Trotz der
ungewohnten Terminologie hat er es verstanden, die Hauptgedanken S. lebendig
herauszuschälen. Die klare Arbeit überzeugt, daß S. nicht nur von Thomas
wesentlich abweicht, sondern auch dem tatsächlichen Leben nicht gerecht
wird. S. hat das Bestreben, Thomismus und Idealismus zu vereinigen.
Das kann nur durch Preisgabe der Wahrheit geschehen. S. weist sich
als Philosoph aus, daß er beim Problem der Seinserkenntnis clen Ansatzpunkt

zur Versöhnung sucht. Da aber selbst die erste Seinserkenntnis
abstraktiven und nicht, wie S. voraussetzt, illuminativen Charakter hat,
wird der Versuch einer Versöhnung der Gegensätze illusorisch.

Diese unausgesprochene Folgerung drängt sich unwillkürlich auf, daß
die ersten Urteile, die ersten Prinzipien der alles entscheidende Ausgangspunkt

einer thomistischen Kritik sein müssen. Am Anfang steht das



Literarische Besprechungen 111

Sein. Indem es im menschlichen Geiste aufleuchtet, wird sich der Mensch
dessen bewußt, worin die geistige Anschauung der ersten Prinzipien besteht.
So sind die Ausführungen Rüttimanns, vorzüglich über die thomistische
Lichtlehre, auch für die heute vielumstrittene Frage des Ausgangspunktes
der Kritik von wichtigster Bedeutung. Die unverkennbaren Vorzüge dieser
Arbeit wecken den Wunsch auf weitere Gaben des verehrten Verfassers.

Stans. Clodoald Hubatka O. F. M. Cap.

M. Thiel O. S. B. : Philosophieren. Eine Anleitung. — Freiburg, Paulusverlag.

1947. 100 SS.

Das kleine, schmucke Buch, das der Paulusverlag hier vorlegt, « soll
kein Lehrbuch der Philosophie sein, auch keine Einführung in sie, sondern
eine Anleitung zum Philosophieren ». So stellt der Verfasser auf Seite 5

sein neues Werk vor. Und je konzentrierter man sich in die Lektüre
versenkt, desto mehr staunt man sowohl über die Konsequenz, mit welcher
er diese Idee verfolgt als auch über die klassische Weise, in der er sie
verwirklicht.

Das erste : Die Konsequenz in der Bindung an das vorgegebene Ziel
ist nicht ohne weiteres selbstverständlich. Denn so eine Publikation ist
Wurf und Wagnis in Neuland hinein. Thiel deutet dies im Vorwort bescheiden

an. Er hätte es ruhig noch kräftiger unterstreichen dürfen ; denn jenes
« dringende Bedürfnis », das die Marktpropaganda so gerne als Etikette
auf literarische Neuerscheinungen klebt, liegt in unserem Falle wirklich
vor. Es gibt ja so viele, gute Antworten auf die Frage, was Philosophie
sei, aber bitter wenige auf jene andere, wie man nun eigentlich zum
Philosophieren komme. Daß Thiel überhaupt einmal den Versuch unternahm,
zur Lösung dieses Problems einen Weg zu bahnen und in diesen 100 Seiten
exklusiv und in geradezu peinlicher Treue nur an diese Lösung denkt, nur
in « Anleitung » macht, das ist der erste große Vorzug seiner Schrift.

Und der zweite liegt in der Weise, wie er die sich selbst gestellte
Aufgabe meistert. Man ist zunächst über diese, in philosophicis nicht gerade
vordringliche Methode überrascht ; denn das Bild herrscht darin vor. Und
zwar wird es nicht nur einfach flüchtig hingestellt, sondern breit, manchmal
vielleicht etwas zu breit gemalt. Doch überzeugt man sich bald, daß dies
die vielleicht einzige Möglichkeit ist, jenem Ziele näherzukommen, dem der
Verfasser dienen will. Denn an diesen Bildern werden dann die
philosophischen Grundgesetze erläutert oder die Ausgangspunkte zur Darstellung
der wesentlichen, philosophischen Denktätigkeiten gewonnen. Und zwar
beginnt es immer in ungewohnter, fast verblüffender Einfachheit, um
dann fortschreitend tiefer und tiefer in letzte Zusammenhänge auszumünden.
Übungen nennt der Verfasser diese Wegweisungen. Das ist ein gutes Wort.
Es charakterisiert treffend, worum es ihm geht, und es dürfte auch den

philosophisch nicht geschulten Leser ermuntern, den Kaufpreis an dieses

wertvolle Buch zu wagen. Er wird es nicht bereuen.

Freiburg. Luzius M. Simeon O. P.



112 Literarische Besprechungen

Dogmatik

Bernhard Durst 0. S. B. : Dreifaches Priestertum. 2. Auflage. —
Benediktinerabtei Neresheim-Würzburg. 1947. 95 SS.

Der um die Erforschung der theologischen Bedeutung der sakramentalen
Charaktere verdiente Abt von Neresheim legt in der Studie über das
dreifache Priestertum eine reife Frucht offenbar langer theologischer Besinnung
vor, in der sich seine Erkenntnisse über Sinn und Zweck dieser Charaktere
als besonders fruchtbar erweisen. Den Titel der Abhandlung will der
Verfasser in folgendem Sinn verstanden wissen : « Die drei Dinge, die wir
als Priestertum bezeichnen, nämlich das geistige Priestertum, der sakramentale

Priestercharakter oder die Konsekrationsgewalt und der Taufcharakter
oder die Vollmacht zum gültigen Empfang der heiligen Sakramente, sind
nicht drei Unterarten, in denen sich das Wesen des Priestertums im
allgemeinen verwirklichen würde, nicht drei Arten des Priestertums, sondern
drei voneinander verschiedene Dinge, die aber doch in Beziehung zueinander

stehen, weshalb sie mit dem gleichen Namen Priestertum, freilich
immer in einem andern Sinn bezeichnet werden» (S. 8). Wesen und Eigenart

einer jeden dieser drei Formen werden folgendermaßen bestimmt : Das
geistige Priestertum besteht darin, daß das Geschöpf in Liebe Gott als
den unumschränkten Herrn alles geschaffenen Seins anerkennt und sich
ihm in Gesinnung und Tat vollständig übergibt. Es ist am vollkommensten
im Gottmenschen, dem Hohenpriester Jesus Christus verwirklicht; aber
alle Menschen, welche sich im Stande der heiligmachenden Gnade befinden,
haben in abgestufter Form daran teil. Der Verfasser nennt es das
eigentliche Priestertum, das allgemeine Priestertum, eine formelle
Teilnahme am Priestertum Christi, eine Form des Priestertums, wodurch sich
der Weihepriester nicht vom einfachen begnadigten Gläubigen
unterscheidet. Das sakramentale Amts- oder Weihepriestertum besteht darin, daß
der geweihte Priester die äußere Opferhandlung der Doppelkonsekration
als Diener Christi ausführen kann, es ist dienendes Mitwirken mit dem
Hohenpriester Jesus Christus in der Ordnung der Wirkursächlichkeit. Auf
Grund des besondern weihepriesterlichen Charakters ist er werkzeuglich
mithandelnd tätig bei der äußern Kundmachung der innern Opfergesinnung
des Hohenpriesters Christus. Die dritte Form des Priestertums, dasjenige,
das durch den sakramentalen TaufCharakter verliehen wird, ist etwas vom
geistigen Priestertum und auch vom Weihepriestertum Verschiedenes.
Aber der Taufcharakter hat eine besondere Beziehung zum Priestertum
Christi, insofern er die Vollmacht gibt, bei der Eucharistiefeier und beim
Gebrauch der heiligen Sakramente die vom Hohenpriester Jesus Christus
selbst geleistete vollkommenste Hingabe an den Vater, sein Opfer geistigerweise

gleichsam in die Hand zu nehmen und es mit Christus als Diener
Christi, dem Vater darzubieten.

Für den Verfasser wird es eine Genugtuung sein, daß seine Ausführungen

in sehr vielen Punkten ganz der Lehre des neuen Rundschreibens



Literarische Besprechungen 113

Mediator Dei entsprechen. Das gilt im besondern für die grundlegende
Bedeutung des innern Kultes, der beiderseits stärkstens betont wird ; es

gilt für seine Auffassung vom Wesen des Meßopfers, die durchaus
derjenigen des päpstlichen Rundschreibens entspricht, es gilt für die klare
Unterscheidung zwischen den in Gnade, in Weihe- und Taufcharakter
begründeten Formen des Priestertums, es gilt im Wesentlichen auch für die
den einzelnen Formen des Priestertums zugewiesenen Akte und deren
Begründung in Gnade, Weihe- und Taufcharakter. Im Sinne der Enzyklika
müßte aber wohl auf folgenden Gedanken mehr Wert gelegt werden : Der
Taufcharakter ist wesentlich bezogen auf die Kundwerdung des innern
Kultes, auf die äußern Zeichen, die Species eucharisticae, insofern sie

Symbole sind der immolatio incruenta und Zeichen der innern Opfergesinnung.

Das vom Weihepriester in der Doppelkonsekration werkzeuglich
gesetzte äußere Zeichen « gehört » den Getauften auf Grund seines
Taufcharakters an.

Es dürfte auch fraglich sein, ob die Bezeichnung eigentliches Priester-
tum für das geistige Priestertum, das in der Gnade wurzelt, dem Geiste
des päpstlichen Rundschreibens entspricht. Jedenfalls wird hier die
Bezeichnung Sacerdos fast ausschließlich dem Weihepriester vorbehalten,
während vom begnadigten und charakterisierten Gläubigen durchweg nur
gesagt wird, er habe Anteil am Priestertum Christi und am eucharistischen
Opfer. Dem Sprachgebrauch des Rundschreibens würde es sicher mehr
gemäß sein, den Weihepriester als den eigentlichen Priester zu bezeichnen.
Nicht unwesentlich für die sachliche Lösung dieser Frage ist die Bewertung
des äußern Elementes des Opfers, welches die innere Opfergesinnung
kundmacht. Betrachtet man es als zum Wesen des Opfers gehörig, als seinen
« materiellen » und die innere Opfergesinnung als « formellen » Bestandteil,

so wird man auch eher geneigt sein, das Weihepriestertum, das ja
wirklich, wenn auch nur werkzeuglich für das Zustandekommen des wesentlichen

materiellen Bestandteils des Opfers tätig ist, nicht nur als einen
integralen, sondern als einen wesentlichen, wenn auch materiellen Bestandteil

des Voll priestertums zu betrachten. Vollpriester, Priester im eigentlichen

Sinn ist doch derjenige, der beide Wesensbestandteile in sich vereinigt.
Auch aus pastorellen Gründen empfiehlt sich dieser Sprachgebrauch,
besonders angesichts der vielen irrigen Deutungen, welche der Terminus
« Priester » in seiner Anwendung auf den Laien nach Ausweis des päpstlichen

Rundschreibens in den vergangenen Jahren erfahren hat.
Diese kurzen Ausstellungen sollen uns aber nicht hindern, offen zu

bekennen, daß die Abhandlung über das dreifache Priestertum dem
Seelsorger sowohl wie dem Fachtheologen ausgezeichnete Dienste leistet zum
tiefern dem Geiste des päpstlichen Rundschreibens gemäßen Verständnis
des verschieden gestuften Priestertums und des eucharistischen Opfers.

Freiburg. A. Hoffmann O. P.

Divus Thomas 8



114 Literarische Besprechungen

K. Rahner S. J. : Die Zugehörigkeit zur Kirche nach der Lehre der
Enzyklika Pius XII., « Mystici Corporis Christi ». — Zeitschrift für Katholische

Theologie 69 (1947) 129-188.

Die Frage nach der Zugehörigkeit zur Kirche, eine vitale Frage für
alle, denen das Bemühen um die Una Sancta eine Herzensangelegenheit
ist, bedarf auf Grund gewisser Formulierungen des Rundschreibens « Mystici
Corporis Christi » einer vertieften theologischen Besinnung. Die Ergebnisse
sorgfältiger Überlegungen bietet der Verfasser in vorliegender Abhandlung,
die von der Erwägung ausgeht, daß in solchen Untersuchungen die
Lehräußerungen der Kirche das Erste und Letzte sind.

Drei Fragen werden beantwortet :

Erste Frage : Was sagt die Enzyklika über die Bedingungen der
Zugehörigkeit zur Kirche, d. h. zur römisch-katholischen Kirche als der unter dem
römischen Bischof sichtbar organisierten Gesellschaft der Gläubigen
Bedingungen der Zugehörigkeit sind : Taufe, Bekenntnis zum wahren Glauben,
Nichtgetrenntsein vom Verbände der kirchlichen Körperschaft, Nicht-
ausschluß von ihm durch die kirchliche Autorität im Sinne des excom-
municatus vitandus. Die Lehre des Rundschreibens ist, abgesehen von der
letztgenannten Zugehörigkeitsbedingung, nur eine Bestätigung und neuerliche

Einschärfung der traditionellen Lehre, welche darum erfolgte, weil
in Unionsgesprächen zuweilen ein Kirchenbegriff vorausgesetzt wurde, nach
dem auch die voneinander durch den Glauben Getrennten dennoch zusammen
eine Kirche bilden.

Zweite Frage : Was sagt die Enzyklika über die Möglichkeit einer gnadenhaften

Verbundenheit mit Christus für jene Menschen, die im Sinn der
Anwort auf die erste Frage nicht Glieder der Kirche sind Der Verfasser
zeigt, daß auch hier die Enzyklika keine Aussagen macht, die über die
bisher verpflichtende theologische Lehre hinausgingen. Sie lehrt nämlich
einerseits die wirkliche Heilsnotwendigkeit der eigentlichen Zugehörigkeit
zur Kirche, schließt aber anderseits die Möglichkeit der Rechtfertigung
und des Heiles für jene Menschen nicht aus, die ohne persönliche Schuld
der Kirche nicht als Glieder im eigentlichen und vollen Sinne angehören.
Freilich hebt sie die positive Heilsmöglichkeit auch außerhalb der vollen
tatsächlichen Kirchengliedschaft nicht hervor. Nur setzt sie, mehr als
bisher terminologisch üblich war, die Ecclesia militans und das Corpus
Christi mysticum gleich. Sie will so schon terminologisch die Gefahr aus
dem theologischen Bewußtsein entfernen, die beiden Begriffe so zu
unterscheiden, daß die Einzigkeit, Sichtbarkeit und Heilsnotwendigkeit der
sichtbaren Kirche Gefahr läuft, verdunkelt zu werden.

Trotz dieser terminologischen Gleichsetzung von Kirche und Corpus
Christi mysticum glaubt der Verf., man dürfe auch weiterhin das Corpus
Christi mysticum als einen Begriff betrachten, der über die Kirche
ausgesagt werde und im Sinne der Schrift und der Tradition einen weitern
Sinn behalte, wofern man darauf achte, daß die bisher damit verbundenen
Mißverständnisse und Irrtümer ausgeschaltet werden, denen zufolge die
Heilsnotwendigkeit der Kirche verdunkelt wird. Die Zugehörigkeit zur



Literarische Besprechungen 115

Kirche bleibt mittelhaft heilsnotwendig, im Sinne freilich einer hypothetisch
mittelhaften Heilsnotwendigkeit, insofern sie vertretbar ist durch eine

Zugehörigkeit in voto. In der Einzelinterpretation dreier, mit besondern
Schwierigkeiten behafteter Sätze der Enzyklika gewinnt der Verf. die
Bestätigung für seine These, daß die Enzyklika neben der schlechthinigen
Zugehörigkeit zur Kirche noch eine geringere, eine lockere, gelten läßt,
die freilich eine geringere objektive Heilsmöglichkeit biete, weil solche
« Zugehörige » eben vieler Gnaden und objektiver Hilfen entbehren, welche
durch die tatsächliche Zugehörigkeit in re zur sichtbaren sakramentalen
Kirche geschenkt werden. Sie bietet darum auch keine eigenständige,
gleichberechtigte Heilsmöglichkeit neben derjenigen, die durch die
tatsächliche volle Gliedschaft gegeben ist ; vielmehr ist festzuhalten, daß jeder
Gerechtfertigte irgendwie eine weitere Hinordnung und Verbindung mit
dem sichtbaren Leib der Kirche eingegangen ist, daß jede Gnade Gottes
in gewissem Sinn inkarnatorische, sakramentale und ekklesiologische Struktur

hat.
Dem Verfasser werden alle diejenigen zu Dank verpflichtet sein, welche

seinen sorgfältigen Untersuchungen entnehmen können, « daß das päpstliche

Rundschreiben keineswegs die Unionsbewegung zu schädigen geeignet
ist, sondern im Gegenteil durch erneute Hervorhebung unveräußerlichen
Glaubensgutes der Kirche Fehlentwicklungen vorzubeugen sucht ». Die
Union kann, so wie sie Christus haben will, nur die Einheit der Christen
in der Kirche bedeuten, wie sie Christus gewollt hat und wie sie tatsächlich
ihrem von Christus gestifteten Wesen und ihrer Verfassung nach immer
in der römisch-katholischen Kirche bestand und besteht (175). Der V.
macht aber auch deutlich, daß das Rundschreiben sich kein Urteil anmaßt
über den guten Glauben und die Gnade der getrennten Christen und daß
es das Vorhandensein eines großen Schatzes christlicher Wirklichkeit in
Lehre und sakramentalem Leben anderer christlichen Gemeinschaften
nicht leugnet. Die Ergebnisse sind unter Anwendung echter theologischer
Methode gewonnen, welche von den Lehräußerungen der Kirche ausgeht,
alle bisherigen Entscheidungen in dieser Frage berücksichtigt und voraussetzt,

daß die Lehre der Enzyklika nicht in Widerspruch stehen kann zu
der bisherigen Lehre der Kirche, was denn auch aus der Einzelinterpretation
der entscheidenden Sätze erhellt.

Der dritte Teil der Abhandlung will, über die unmittelbare Ausdeutung
der Enzyklika hinausgehend, eine theologische Klärung bieten, wieso jedwede
Gnade Gottes in gewissem Sinn eine inkarnatorische, sakramentale und
ekklesiologische Struktur hat und in diesem Ausweis neue Erkenntnisse über das
Wesen der Kirche selbst gewinnen. Bei dem Versuche, die Frage zu lösen,
inwiefern die mittelhafte Heilsnotwendigkeit der Kirche mit der
Heilsmöglichkeit eines Menschen außerhalb der Kirche vereinbar ist, bietet
sich die Annahme einer Mehrschichtigkeit der Wirklichkeit « Kirche » dar.
Die beachtenswerten theologischen Überlegungen sollen nur kurz
angedeutet werden und zum eigenen Studium anregen : Kirche im Vollsinne
kann besagen : rechtlich, gesellschaftliche Organisation, « Kirche » genannt,
und gnadenhafte Verbindung des Menschen mit Gott. Nun kann aber



116 Literarische Besprechungen

Kirche als Sichtbarkeit und Zeichen der gnadenhaften Verbindung mit
Gott noch einmal eine doppelte Wirklichkeit umfassen : Kirche als gestiftete
rechtliche Organisation und außerdem Kirche als durch die Menschwerdung
geweihte Menschheit, als Volk Gottes. Zur Kirche im letztgenannten Sinn
hat das Votum Ecclesiae eine besondere Beziehung ; es « ersetzt nicht als
guter Wille zur Kirche die reale Zugehörigkeit zur Kirche, sondern als
personale Übernahme jener schon in der Ebene des Geschichtlichen und Sichtbaren

liegenden Gliedschaft am Volke » Gottes an der durch die Menschwerdung

geweihten Menschheit (187). Diese besagt schon eine objektive und
der Willkür des einzelnen Menschen entzogene Hinordnung auf Kirche im
eigentlichen Sinn, und darum ist der Satz von der Heilsnotwendigkeit der
Zugehörigkeit zum Volke Gottes keine Beeinträchtigung des Satzes von
der Heilsnotwendigkeit der Kirche im eigentlichen Sinn. Damit ist verständlich

gemacht, daß es wenigstens für den erwachsenen Menschen eine
Heilsmöglichkeit nicht gibt ohne reale Zugehörigkeit zu jener sichtbaren « Kirche »,

welche die geweihte Menschheit, das Volk Gottes ist, die ihrerseits eine
objektive Hinordnung auf die Kirche im eigentlichen Sinne hat. Dieser
abschließende Teil enthält wertvolle Ansatzpunkte, die sich als fruchtbar
erweisen werden in der theologischen Arbeit, welche sich um ein tieferes
Verständnis der Wirklichkeit, welche die Kirche ist, bemüht. Das gilt
vor allem von den Ausführungen über die Kirche als Ursakrament und
der Kirche als durch die Menschwerdung geweihte Menschheit.

Freiburg. A. Hoffmann O. P.

0. Cullmann : Christus und die Zeit. Die urchristliche Zeit- und
Geschichtsauffassung. — Zollikon-Zürich, Evangelischer Verlag A. G. 1946.
224 SS.

Der Basler Ordinarius für Kirchen- und Dogmengeschichte behandelt
die Frage nach dem « Zentralen in der christlichen Verkündigung » unter
bewußter Meidung der Gefahr, das, « was uns selbst an dieser Verkündigung
lieb ist, als ihren Kern, ihr Wesen, das uns Fremde dagegen als äußeren,
abstreifbaren Rahmen hinzustellen », und geht von der Feststellung aus,
daß die heute allgemeine abendländische Zeitrechnung des gleichzeitig Rück-
und Vorwärtszählens von Christi Geburt aus der Zeit- und Geschichtsauffassung

des Urchristentums entspricht, die das « Christusereignis » als
zeitliche Mitte allen Geschehens betrachtet. In den zwei überaus klaren
Einleitungsparagraphen « 'Biblische Geschichte' und Geschichte », sowie
« Biblische Geschichte und Theologie », umreißt er kurz, um was es geht :

um den « letzten Anspruch der Biblischen Geschichte gegenüber der
allgemeinen Geschichte » und um « die Sinngebung der Biblischen Geschichte
von der Heilstat Christi her ». « Alle Theologie ist ihrem innersten Wesen
nach Biblische Geschichte », so wie alles, die Gesamtgeschichte, wie auch
das Geschehen in der Natur von Gott in seinem Offenbarungshandeln
gelenkt wird. Einteilungsprinzip der neutestamentlichen Theologie könne
nur das Heilsgeschehen sein. Auch in der Dogmatik könnte dieses, statt



Literarische Besprechungen 117

des trinitarischen, versucht werden. Jedoch beschränkt sich der Verf.
darauf, « die Grundvoraussetzungen aller ntl. Theologie, nämlich die ntl.
Zeit- und Geschichtsauffassung in ihrer ganzen problematischen Tragweite
zu untersuchen ». Im großangelegten 1. Teil kommt die oikonomia des Heils
zur Behandlung, die Feststellung der fortlaufenden Heilslinie. Grundlegend
ist die Untersuchung über die ntl. Terminologie und Bedeutung der Begriffe
xaipoç, ô'ica, a'uüv, und den betont zeitlichen Charakter aller Glaubensaussagen

im N.T. Die Zeitauffassung der biblischen Offenbarungsgeschichte
ist radikal linear im Gegensatz zur zyklischen des Hellenismus, wodurch
auch der Standpunkt für die entsprechende Beziehung zwischen Zeit und
Ewigkeit bestimmt ist. Im zentralen Geschehen des in der Zeit erschienenen
Christus wird alles Vorausgehende einschließlich Prädestination und
Präexistenz erfüllt und alles Zukünftige einschließlich Auferstehung des Fleisches
und Ewiges Leben entschieden.

Dieses zentrale Geschehen ist die Mitte der Zeit, und zwar nicht mehr
als das zu erwartende Kommen des Messias, sondern als das schon in der
Vergangenheit abgeschlossene historische Leben und Wirken Jesu Christi.
« Die Mitte des Geschehens ist bereits erreicht. »

Dazu ist noch besonders gegensätzlich dem Judentum gegenüber, daß
dadurch eine neue Zeiteinteilung gegeben ist. Gewiß, dort wie hier haben
wir es mit dem linearen Zeitbegriff zu tun, ja sogar mit derselben
Dreiteilung der biblischen Zeitlinie : 1. vor der Schöpfung — 2. zwischen
Schöpfung und Parusie — 3. von der Parusie an ; doch fällt im Judentum
die Mitte zwischen dem bestehenden Aeon und dem kommenden zusammen
mit der zwischen 2 und 3 gegebenen Zäsur, während im historischen Christus
die Mitte faktisch in den Zeitablauf zwischen Schöpfung und Parusie
hineintritt. « Der zweite A bschnitt ist nunmehr aufgespalten », die gleichbleibende
Dreiteilung erfährt eine Überschneidung durch die neue Zweiteilung. Damit,
daß die Dreiteilung weiter gilt — denn der Endabschnitt beginnt erst
später — ist die Spannung des « schon erfüllt » und « noch nicht vollendet »

gegeben. « Das Zentrum ist erreicht, aber das Ende steht noch aus ».

Von hier aus erweist sich die ganze Perspektive, in die die konsequente
Eschatologie Martin Werners und Albert Schweitzers das N. T. stellen will,
als nicht richtig. Im Lichte des Urchristentums ist « der ganze
Fragenkomplex Naherwartung — Parusieverzögerung theologisch belanglos
geworden ». Von hier nimmt auch der Verf. das Licht zur Beurteilung
aller in Teil 3 und 4 behandelten Fragen. Teil 2 ist eine Untersuchung
über die « Einmaligkeit der Heilsepochen » : ein Mal, d. h. ein für alle
Mal ; doch ist der Eigenwert jeder Epoche bestimmt durch ihre Beziehung

zu dem zentralen zeitlichen Ereignis der Mitte, sei es nun
heilsgeschichtliche Vergangenheit, Gegenwart oder Zukunft. Es liegt auf der
Hand, daß der heilsgeschichtlichen Gegenwart besondere Aufmerksamkeit
geschenkt wird ; sie ist ja der eigentliche « Ort der Kirche ». Bereits im
neuen Aeon und doch noch vor der Parusie, schon Ende und doch noch
nicht das Ende — diese Spannung ist « die einzige Dialektik und der
einzige Dualismus, den es im N. T. gibt ». Die bestimmende Mitte des
Christusereignisses muß auch hier unbedingt als zeitliche Mitte aufgefaßt



118 Literarische Besprechungen

werden und darf nicht metaphysisch umgedeutet werden im Sinne der
Kierkegaardschen « Gleichzeitigkeit ». « In der Tat betonen wir ja der
extremen Konsequenz des Protestantismus gegenüber, wie sie etwa bei
Kierkegaard gezogen wird, daß die Rückkehr zum Christusgeschehen der
Mitte nicht dazu verleiten darf, zu verkennen, daß die nachösterliche Gegenwart

zeitliches Weitergehen des Heilsgeschehens bedeutet. » Der Verf. ist
konsequent genug, um weder die den Jüngern des Herrn für die Zwischenzeit

zugedachte Rolle, noch die Stelle Mt 16, 18 zu bestreiten. Wir haben
also kein Recht, an seiner wissenschaftlichen Ehrlichkeit zu zweifeln, wenn
er dennoch zu diesen beiden Punkten seine Vorbehalte der katholischen
Lehre gegenüber einschaltet. Er sieht eben so Ausgehend von Eph. 2, 20

argumentiert er : « Das Fundament kann nur ein Mal gelegt werden. » Also
kann Mt 16 nicht die biblische Rechtfertigung des Papsttums liefern und
auch die apostolische Nachfolge ist nicht biblisch begründet

Wenn hier kein « Metaphysieren » geschieht Was Petrus anlangt,
könnte man dieses Argumentieren noch einigermaßen verstehen in Bezug
auf das « auf diesen Felsen bauen », jedoch in Bezug auf die Schlüsselgewalt
und auf Jo 21, 15 ff. versagt es ganz. Wozu der Herr ihm die Sendung
gibt, auf Erden zu binden und auf Erden zu lösen und die Lämmer und
Schafe zu weiden, ist dann einfach nicht zu erklären. Wozu gerade eben
einen sündigen Menschen als sichtbares Haupt einsetzen, wenn alle ihm
übertragene Gewaltausübung bei seinem baldigen Tode wieder aufhören
soll Wozu überhaupt sichtbare Fundamente legen und diesen bestimmte
Sendungen zuteilen, wenn der Bau zwar auf- und weitergeführt werden soll,
die ihn leitenden Gewalten aber nicht fortbestehen sollen

Gerade die Tatsache, daß die Apostelära in die Nachpfingstzeit hinausreicht,

ist ein klarer Beweis dafür, daß die Fundamentschicht nicht isoliert
ist vom übrigen Bau. Wäre sie isoliert, dann wäre unverständlich, warum
nicht auch anderes, was Christus der geschlossenen Zwölf übertragen hat,
ohne « Nachfolge » zu bleiben hätte.

Noch viel mehr als solche Schlußfolgerungen, die hier ja nur angedeutet
werden können, hat uns der historische Sachverhalt zu interessieren. Auch
da müssen wir uns freilich der Kürze halber auf das beschränken, was durch
Cullmanns Argumentation zur Diskussion gestellt wird. Er erblickt in der
Herausbildung des ntl. Kanons die Abgrenzung zwischen « Mitte » und
entfernterem nachösterlichem Geschehen. Hiedurch habe die alte Kirche selbst
den entscheidenden Unterschied gemacht zwischen « der alten Tradition,
die nun als Schrift kodifiziert wurde und der von nun an einsetzenden
Tradition, die von jener aus kontrolliert und beurteilt werden sollte » und
es könne von diesem Standpunkt aus « ein Wort, das sich im N.T. auf den
Apostelberuf bezieht, nicht ohneweiters aufs Bischofsamt bezogen werden.
Der Apostelberuf ist nicht übertragbar. Denn die Apostel sind im N.T.
Zeugen der Auferstehung Jesu Christi, des im Fleische Erschienenen. Das
können spätere Leiter der Kirche nicht mehr sein. » Abgesehen davon,
daß der Verf. zwischen der mündlichen Überlieferung, deren Note gerade
die Apostolizität ist, und Tradition im Sinne sich entwickelnder Gewohnheiten

nicht klar zu unterscheiden scheint, führt er hier den Begriff einer



Literarische Besprechungen 119

plumpen Identifizierung Bischof - Apostel ein, die der katholischen Kirche
fremd ist. Gewiß, die Augenzeugenschaft der Auferstehung Christi ist
einmalig •— übrigens war sie ja gar nicht den Zwölf allein vorbehalten —,
aber darin allein besteht ja auch nicht jenes Amt, das die Apostel empfangen
hatten und das — nicht zur « Mitte » gehörend — von den Bischöfen weiter
verwaltet wird. Wenn das Unübertragbare des Apostelberufes sich auf die
Augenzeugenschaft beschränkt, dann hat uns der Verf. damit eigentlich
eine ganz brauchbare Unterscheidung zwischen den Zwölf in ihrer
Sonderstellung und den Nachfolgern der Apostel gegeben, aber auch eine klare
Fassung dessen, was als Amt zu übertragen ist.

Dies finden wir bestätigt im Hauptdokument, das die Auffassung
jenes « Augenblicks » widerspiegelt, auf den er sich beruft, um seine These,
« Die Schaffung des ntl. Kanons ist ein Beweis der ursprünglichen Wertung
des Apostolates als einer einmaligen Funktion », zu stützen : im Muratorischen
Fragment. Dieses ist so empfindlich in Sachen der Augenzeugenschaft der
Auferstehung, daß es den Verfasser des 3. Evangeliums mit den Worten
charakterisiert : Dominum tarnen nec ipse vidit in carne. Im selben
Zusammenhang heißt es jedoch : Quartum Evangeliorum Johannes ex dis-
cipulis. Cohortantibus condiscipulis et episcopis suis Wir haben hier
einen voreusebianischen Bericht vor uns, der zwar in der Entstehung der
Quelle jüngeren Datums ist als die Pastoralbriefe und die Prima Clementis,
als Bericht jedoch die tatsächliche Lage der Zeit um 90 deutlich beleuchtet

: Johannes ist in seiner Augenzeugenschaft streng isoliert, er ist darin
einmalig. Zugleich aber ist er verwurzelt in der Schicht der condiscipuli
et « episcopi sui », eben in jenem Amt, das, für die Kirchenleitung
gestiftet, direkt Voraussetzung für das « "Leib-Chxisti-darstellen » der Kirche
ist. Schon die Tatsache des Bestehens der Promiskuität Apostel-condis-
cipuli-episcopi entspricht genau der katholischen Vorstellung von der
Apostelnachfolge. Daß man sich nicht erst nach dem Tode aller Apostel
darauf besonnen hat, durch die Gemeinde Männer zu bestimmen, die
ähnliche Amtsgewalt haben sollten, sondern daß zu Lebzeiten der Apostel
« um sie herum », in ihrer « Schicht » Bischöfe auftauchen, wird durch die
« apostolische Sukzession des Nebeneinander » bewiesen, des Nebeneinander
in dem, was so wenig einmalig sein konnte, als die Zwölf der Leitung der
ständig sich vermehrenden Gemeinden genügen konnten. Gerade in dieser
Schicht des Nebeneinander war man sich über das Einmalige der Apostel
so im klaren, daß sich die Bischöfe auch nach dem Tode der Zwölf nicht auf
den Titel « Apostel » kaprizierten, obwohl er noch zu deren Lebzeiten gar
nicht ängstlich gemieden worden war. Diese Beobachtung stützt nur die
Annahme, daß die Bischöfe ehrlich darauf bedacht waren, sich nicht mehr
beizulegen, als ihnen übertragen worden war. Daß endlich die Zwölf sogar
schon in der Zeit der Kirchenverwaltung durch das Kollektivum des
Apostelkollegiums einer Übertragung von Amtsgewalt nicht fremd gegenüberstanden,

dafür ist Apg 6, 1-8 ein Beweis. In der Bestellung der Diakone
haben wir die Elemente apostolischer Sukzession angeführt : Weitergeben
von Amtsvollmachten, die die Zwölf haben — zwecks Arbeitsteilung,
Vorschlag durch die Gemeinde, Bestellung durch die Apostel. Zwischen dem



120 Literarische Besprechungen

« Wie mich der Vater gesandt hat, sende ich euch » und dem « Wie uns
Christus gesandt hat, senden wir euch », kann weder ein innerer noch ein
äußerer Widerspruch konstruiert werden. Es wäre zu wünschen, daß der
Verf. selbst den ganzen Fragenkomplex um die apostolische Nachfolge
zum Gegenstande eingehender Untersuchungen machen würde. Seine
Begabung, seine Methode und vor allem auch seine Unvoreingenommenheit
würde vieles in ganz neue Beleuchtung stellen.

Hier ist jetzt noch über Teil 3 und 4 zu referieren, in denen das
allgemeine Weltgeschehen und der einzelne Mensch in Beziehung zum kyrios
christos gebracht werden. Die Resultate der eingehenden Abwägung jj'der
einzelnen Lehrstücke und ihrer Zusammenschau sind hauptsächlich niedergelegt

in den Kapiteln « Heilsgeschichte und christlicher Universalismus ».

« Die Frage der Weltbejahung und Weltverneinung », dann in « Glaube und
Erwählung » und in dem der Ethik gewidmeten Kapitel « Geistesgabe und
Gottesgebot ». Besonders wertvoll scheinen mir die Ausführungen über
« Staat und Heilsgeschichte » und über « Auferstehungsglaube und
Auferstehungshoffnung » zu sein. Einer wirklich gründlichen Darstellung der
Lehre von der Auferstehung des Fleisches begegnen wir ja im ganzen Buche
immer wieder.

Aller Dualismus zwischen Schöpfung und Erlösung, Naturgeschehen
und göttlicher Weltregierung, Staat und Kirche erscheint ausgeschlossen.
« Kirche und Welt sind nicht zwei Kreisflächen, die sozusagen nebeneinander

liegen, sich vielleicht nur berühren oder schneiden. Sie sind auch nicht
etwa identisch. Aber es gibt nicht neben der Christus-Erlöserlinie etwa
noch eine besondere Gott-Schöpfungslinie. » Auch die ntl. Ethik ist
bestimmt von der Gegebenheit, daß unser persönliches Leben verankert ist
in der Zeitlinie des Christusgeschehens, die Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft umfaßt. Ethik ohne Dogmatik ist im Urchristentum völlig undenkbar,

alles Sollen beruht hier auf einem Sein.
« Der Imperativ ist fest verankert im Indikativ. Wir sind heilig, das

heißt, daß wir uns heiligen sollen. » Nicht als ob der Verf. dem Menschen als
homo lapsus — im Sinne Karl Barths — jede Möglichkeit absprechen würde,
das Konkrete der geoffenbarten Geheimnisse abstrakt zu begreifen, seine

theologische Anthropologie ist vielmehr die vom homo viator und deckt
sich im Grunde mit der Skizzierung beim hl. Thomas (z. B. II-II q. 7), in
der das Bezogensein auf die Christuslinie auch des Viators vor dem lapsus
so eindeutig zum Ausdruck kommt. Es wäre überhaupt reizvoll, die Ergebnisse

des Büches mit der Kirchenlehre im allgemeinen und mit der Theologie
des hl. Thomas im besonderen zu vergleichen. Beiden, ich meine dem Verf.
wie der offiziellen Theologie der katholischen Kirche, würde dies zur Ehre
gereichen. Gewiß gäbe es viele Einschränkungen zu machen, einzelnen,
doch zumeist untergeordneten Partien Cullmanns gegenüber. Im ganzen
aber ist sein Werk ein bahnbrechendes Sichhindurchringen zur Erkenntnis
der alles beherrschenden Tatsache vom menschgewordenen Wort und ein
bewußtes Bekenntnis zum « Skandalon », das sich direkt als Prüfstein
erweist. Diese Feststellung sollte uns aber nicht zum Gefühl überlegener
Genugtuung des Rechthabens verleiten Das Buch sollte vielmehr gründ-



Literarische Besprechungen 121

lieh studiert werden, um sich an ihm zu stärken, aber in vielem auch, um
sich zu kontrollieren.

Ilanz. A. Scherzer O. P.

Geschichte des Thomismus

J. P. Müller 0. S. B.: Rambert de' Primadizzi de Bologne, Apologeticum
veritatis contra Corruptorium. Edition critique (Studi e Testi, 108). —
Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana. 1943. xxxiv-219 pp.

Der Herausgeber des Correctoriums « Circa » des Johannes Quidort
(vgl. Divus Thomas 22 [1944] 124 f.) bereichert die Correctorienliteratur
mit dieser Ausgabe um einen neuen, sehr wertvollen Text. Wiederum
handelt es sich um eine über jedes Lob erhabene Edition. Diesmal hat
zudem Müller dem dringenden Wunsche nach einem Sachindex entsprochen,
der selbstverständlich den Gebrauch der Edition sehr erleichtern wird.
Die Veröffentlichung dieses Textes ist vor allem deshalb höchst erfreulich,
weil es von diesem Correctorium überhaupt noch keinen Druck gab,
obwohl es als das wertvollste aller bisher bekannten Correctorien gelten dürfte.
Ehrle nennt es « die reifste und gehaltvollste » Widerlegung des Wilhelm
de la Mare (Der Kampf um die Lehre des hl. Thomas von Aquin
Zeitschrift für Katholische Theologie 37 [1913] 297), und ebenso bezeichnet
es Grabmann (Mittelalterliches Geistesleben I, München 1926, 348) als « die
beste Verteidigungsschrift » der ältesten Thomistenschule.

Der Edition ist die einzige bisher bekannte Handschrift des Correctoriums

« Quia » zugrunde gelegt : Bologna, Bibliot. universit. 1539, fol. l-26v.
Leider ist sie nicht vollständig. Das mitten im 16. Artikel abbrechende
Apologeticum bezieht sich auf folgende Artikel der I Pars der Summa Theo-
logica : q. 12, a. 2 ; 14, 11 ad 1 ; 14, 13 ; 15, 3 ad 3 u. 4 ; 25, 6 ad 3 ; 46, 2 ;

ib. ad 1 ; 47, 2 ; 47, 3 ad 3 ; 50, 2 ; 50, 4 ; ib. ad 1 ; ib. ad 4 ; '50, 5 ; 51, 3

ad 5 ; 53, 2. Müller hält es für wahrscheinlicher, daß der Kopist seine
Arbeit abgebrochen habe (S. xxi). Da er aber anderseits mit guten
Gründen einen zweifachen Pariser Aufenthalt Ramberts annimmt und
das Correctorium « Quia » in den zweiten kürzeren (1292-99) verlegt, ist
es wohl nicht ausgeschlossen, daß Rambert das in Paris begonnene Werk
nachher in Italien als Consultor der Inquisition und später als Bischof
von Castello (f 1308) nicht mehr abschließen konnte.

In der Einleitung erhalten wir wertvolle Aufschlüsse über Leben und
Schrifttum Ramberts und im besonderen über das hier edierte Werk. In
einigen Punkten dürfte Müller die bisherigen Forschungen rektifizieren
und weiterführen. Daß Rambert (t 1308) persönlicher Schüler des
heiligen Thomas gewesen sei, läßt sich nicht beweisen. Aus dem Zeugnisse
von Jakob von Metz (vgl. J. Koch, in : Archives d'histoire doctrinale et
littér. du moyen âge 4 [1929] 177) lassen sich nur persönliche Beziehungen
zwischen Thomas und Rambert erschließen. Nach dem Stande der
heutigen Forschung ist das Apologeticum das einzige bis jetzt bekannte und



122 Literarische Besprechungen

erhaltene Werk Ramberts. Wie Müller gut beweist, sind andere Rambert
von Glorieux (Répertoire des maîtres en théologie de Paris au 13e siècle,
n. 51 ; I [Paris 1933] 170 f.) u. aa. zugeschriebene Werke entweder sicher
oder doch mit größter Wahrscheinlichkeit nicht echt, so vor allem das
Speculum exemplare. Aus Ramberts Tätigkeit als Magister actu regens
in Paris folgt allerdings, daß er einen Sentenzenkommentar geschrieben
und Quaestiones disputatae de quolibet gehalten hat. Indes fehlt davon
bis heute jede Spur.

Müller datiert das Apologeticum zwischen 1286/7 und 1299. Es ist
also jedenfalls nach dem Correctorium « Circa » des Jean Quidort O. P.
verfaßt worden, was sich schon daraus ergibt, daß Rambert das Correctorium

« Circa » dreimal in seinem Texte benützt. Auch hält Müller nach
wie vor, trotz Pelsters Zweifeln (Scholastik 18 [1943] 129), an seiner früheren
Datierung des Correctoriums «Circa» fest: 1282-84.

Das Apologeticum unterscheidet sich von den übrigen bis jetzt
bekannten Correctorien dadurch, daß Rambert sich in seiner Streitschrift
nicht auf Wilhelm de la Mare beschränkt, sondern auch andere bedeutende,

nicht namentlich aufgeführte Antithomisten berücksichtigt : Heinrich

von Gent, Richard von Mediavilla, Aegidius von Rom, Siger von
Brabant und die von Etienne Tempier, Bischof von Paris (1277),
verurteilten Artikel. Dadurch erhöht sich der Wert dieses Correctoriums für
die Erforschung der zeitgenössischen Scholastik ganz bedeutend.

Freiburg (Schw.) Paul Wyser O. P.

A. Walz O. P. : San Tommaso d'Aquino. Studi biografici sul Dottore
Angelico. — Roma, Edizioni liturgiche. 1945. xn-238 pp.

Seit langem macht sich das Bedürfnis nach einer Biographie des
heiligen Thomas von Aquin, die unserer heutigen Kenntnis des 13.
Jahrhunderts entspricht, geltend. Man wird daher mit Dank das vorliegende
Buch von P. Walz, Professor am Angelicum in Rom, entgegennehmen.
Es bietet in stark erweiterter Form die Delineatio vitae S. Thomae, die
der Verf. 1926 bei Gelegenheit des Zentenars der Heiligsprechung des

englischen Lehrers veröffentlichte. Alle bekannten Quellen sind hier
verwertet und sozusagen auch alle Einzelstudien zum Leben und Wirken
des hl. Thomas. Der Verf. zitiert nebeneinander die verschiedenen
Meinungen, in denen die einzelnen Forscher voneinander abweichen. Eine
persönliche, begründete Stellungnahme wäre uns wohl lieber gewesen ;

doch findet der Leser in den Fußnoten die Verweise auf die betreffenden
Studien. Mit dem Leben des hl. Thomas gibt W. auch die Geschichte
seiner Schriften mit den neuesten Ergebnissen über Authentizität, Chronologie

usw. Das Buch schließt mit einer ausgewählten Bibliographie, einem
ausführlichen Personen- und Ortsregister, sowie mit einer vorzüglichen
chronologischen Tafel zum Leben und zu den Schriften des hl. Thomas.

Rom, S. Anselmo. J. P. Müller O. S. B.


	Literarische Besprechungen

