
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Die wissenschaftstheoretischen Quaest. V u. VI in Boethium de
Trinitate des hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung und Schluss]

Autor: Wyser, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762285

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die wissenschaftstheoretischen

Quaest. V u. VI in Boethium de Trinitate
des hl. Thomas von Aquin

Von Paul WYSER O. P.

(Fortsetzung und Schluß vom Jahrgang 25 [1947] 485)

<QUAESTIO SEXTA.)

(De modis quos speculativae scientiae attribuit.)
Text des Autographs : Cod. Vat. lat. 9850.

Deinde quaeritur de modis, quos scientiis speculativis attribuit. Et
5 circa hoc quaeruntur quatuor :

Primo : Utrum oporteat versari in naturalibus rationabiliter, in mathe-
maticis disciplinabiliter, in divinis intellectualiter.

Secundo : Utrum in divinis sit omnino imaginatio relinquenda.
Tertio : Utrum intellectus noster possit ipsam formam divinam into

spicere.
Quarto : Utrum hoc possit fieri per viam alicuius scientiae speculativae.

(ARTICULUS 1.)

(Utrum oporteat versari in naturalibus rationabiliter, in
mathematicis disciplinabiliter, in divinis intellectualiter.)

15 Ad primum sic proceditur : Videtur quod non oporteat in naturalibus
rationabiliter versari.

<(1.) Philosophia enim rationalis contra naturalem dividitur. Sed

rationabiliter procedere videtur proprie ad rationalem pertinere, ergo non
competenter attribuitur naturali.

20 (2.) Praeterea, Philosophus frequenter in libro Physicorum 1 distin-

1 Aristoteles, Physica III, c. 5, 204 b 4, 10 : das « logische » Beweisverfahren
(Àoyixûiç) steht hier dem « physischen » (®lkj!Xük) gegenüber. Vgl. dazu Thomas,
In III Phys., lect. 8 (ed. Leon. II, n. 1 u. 5) : Dicuntur autem primae rationes
logicae, non quia ex terminis logicis logice procédant, sed quia modo logico pro-
cedunt, sei. ex communibus et probabilibus, quod est proprium syllogismi dialec-
tici procedendo naturaliter, i. e. ex prineipiis scientiae naturalis. Die Richtigkeit

dieser Aristotelesinterpretation läßt sich leicht aus mehreren Parallelstellen



Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI 75

guit processus ad aliquas conclusiones rationales et physicas. Ergo non est
proprium naturali scientiae rationabiliter procedere.

{3.) Praeterea, illud quod est commune omnibus scientiis, non debet
uni appropriari. Sed quaelibet scientia ratiocinando procedit, discurrendo
vel ex effectibus in causas vel ex causis in efïectus vel ex aliquibus signis, 5

ergo non debet naturali appropriari.
<4.) Praeterea, ratiocinativum in VI Ethicorum 1 contra scientificum

distinguitur a philosopho. Sed philosophia naturalis ad scientificum pertinet.
Ergo {ei) non convenienter attribuitur rationabiliter procedere.

Sed contra est quod dicitur in libro de Spiritu et Anima2, quod 10

ratio circa formas corporum versatur. Sed considerare corpora maxime
pertinet ad naturalem, ergo convenienter attribuitur ei rationabiliter procedere.

Praeterea, in V de Consolatione 3 Boethius dicit : « Ratio cum quid
universale respicit nec imaginatione nec sensu utens, imaginabilia tarnen
et sensibilia comprehendit. » Sed imaginabilia et sensibilia comprehendere 15

ad solum naturalem pertinet. Ergo rationalis processus convenienter
naturali attribuitur.

Ulterius videtur quod inconvenienter dicatur mathematicam disci-
plinabiliter procedere.

{1.) Disciplina enim nihil aliud esse videtur quam acceptio scientiae. 20

Sed in qualibet parte philosophiae accipitur scientia, quia omnes demonstrative

procedunt. Ergo procedere disciplinaliter est commune omnibus par-
tibus philosophiae, et ita non debet appropriari mathematicae.

<(2.) Praeterea, quanto aliquid {est) certius, tanto facilius esse videtur
ut de eo sit disciplina. Sed naturalia sunt certiora, ut videtur, quam mathe- 25

12 rationabiliter : naturaliter.

bei Aristoteles erhärten : Physica VIII, c. 8. 264 a 7-9 werden die einer Wissenschaft

eigentümlichen Beweisgründe (Xöyoi oixet'oi) von den « logischen », d. h.
bloß wahrscheinlichen unterschieden. Vgl. dazu Thomas, In VIII Phys., lect. 17 (ed.
Leon. II, n. 11), lect. 18 (n. 1) und lect. 19 (n. 1). — Analytica Post. II, c. 8, 93a
14 s. nennt den dialektischen Syllogismus Xoytxijç GuXXoyiC[A(>ç, im Gegensatz zur
àxôSetÇiç. De generations animalium II, c. 8, 747 b 28-30 ist die Rede von der
(XTrdSetÇiç Xoyixip die so genannt wird, weil sie aus allgemeineren, von den
eigentümlichen und besonderen entfernten Prinzipien argumentiert. Auch Metaphysica
XII (A), c. 1, 1069 a 27 s. nennt das Xoyixwç Çt)T£!v die Forschungsmethode aus
dem Allgemeinen, im Gegensatz zur Erkenntnismethode aus dem Einzelnen,
Besonderen, also Eigentümlichen.

1 Aristoteles, Ethica Nicom. VI, c. 1, 1139 a 12 : Text s. Div. Thom. 25

(1947) 457, Anm. 1.
2 Liber de Spiritu et Anima (Aicher v. Clairvaux), c. 11 (PL 40, 787) : Ratio

est ea vis animae, quae rerum corporearum naturas, formas, difierentias, propria
et accidentia percipit.

3 Boethius, De Consolatione Philosophiae V, prosa 4 (CSEL 67, 118, 10-12) :

Ratio quoque, cum quid universale respicit, nec imaginatione nec sensibus utens
imaginabilia vel sensibilia comprehendit.



76 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

matica, quia capiuntur sensu, a quo omnis nostra cognitio ortum habet.
Ergo hic modus magis competit naturali quam mathematico.

<(3.) Praeterea, ut dicitur in V Metaphysicorum \ initium in scientiis
est a quo fit facilior disciplina. Sed initium addiscendi accipitur a logica,

5 quam oportet praeaddiscere mathematicae et omnibus aliis. Ergo discipli¬
nais modus magis convenit logicae quam aliis.

•(4.) Praeterea, modus naturalis scientiae et divinae assumitur a poten-
tiis animae, scilicet a ratione et intellectu. Ergo similiter et modus
mathematicae ab aliqua animae potentia sumi deberet, et sic non convenienter

10 ponitur eius modus disciplinabiliter versari.

Sed contra, disciplinaliter procedere est demonstrative procedere et
per certitudinem. Sed sicut <dicit> Ptolemaeus in prineipio A Imagesti 2,

« solum mathematicum genus, si quis huic diligentiam exhibeat, inquisi-
tionis firmam stabilemque fidem intendentibus notitiam dabit, velut dels

monstratione per indubitabiles vias facta ». Ergo disciplinaliter procedere
maxime proprium est mathematicae.

Praeterea, hoc patet per Philosophum, qui in pluribus locis 3 suorum
librorum scientias mathematicas disciplinas vocat.

Ulterius videtur quod non sit conveniens modus divinae scientiae
20 intellectualiter procedere.

<1.) Intellectus enim secundum Philosophum 4 est prineipiorum,
scientia autem conclusionum. Sed non omnia, quae in scientia divina tra-
duntur, sunt prineipia, sed quaedam etiam conclusiones. Ergo intellectualiter

procedere non est conveniens scientiae divinae.
25 <2.]> Praeterea in illis quae omnem intellectum excedunt, intellectua¬

liter versari non possumus. Sed divina excedunt omnem intellectum, ut
Dionysius dicit I cap. de Divinis Nominibus 5 et Philosophus in libro de

Causis 9, ergo intellectualiter tractari non possunt.

1 Aristoteles, Metaphysica V (A), c. 1, 1013 a 2-5.
2 Claudius Ptolemaeus, Syntaxis mathematica I, c. 1 (ed. Heiberg, Lipsiae

1898, I, 6, 17-20) : jjtôvov 8î to [xa0i)[i.aTixov (yévoç), et xt; eljexaaxtxö; aùxtû

7tpo<repy_otto, ßeßatav xai àp.exâxitsxov xoïç p.exa/_etpt^opt.évoiî xtjv e'tSïjoiv

xaptxtryot <éç av xt|ç àxoSet'tjetoç 8t' avap.<pt<jßx|X^Tiov 88uiv Yl"po|xévTf)i;.
3 Aristoteles, Topica VII, c. 3, 153 a 9-11 : oï te 7tspi vsoj^exptav xai

àptOpt.oùç xai xàç âXXaç xàç xotaûxaç p.aO^cretç.
1 Aristoteles, Analytica Post. I, c. 2, 71 b 17-18 : xai xtjv àito-

8etxxtx7|V ÈTtiffx^[Tir|v èlj... atxtiov xoù culu.7cep<x<î[ji.axoç (20-22). Analytica Post.

II, c. 19, 100 b 10 s.: xtôv àpjhov enKjxTjpnr) ptiv oùx av e'ii). 100 b 12: voùç
àv eiï) xtjov àpy_ùjv Ethica Nicom. VII, c. 6, 1141a 7 s.; c. 12, 1143 a 36:
xtov TrpîoTtov opwv xai xtuv èayâxtov vo3ç ètsx(.

5 Ps.-Dionysius, De Divinis Nominibus, c. 1, § 5 (PG 3, 593 A) : xpetxxtov
èsxi Travxbç Xoyou xai 7x<x<TTfiç Yvttxieioç, xai itizlp voùv xaôôXou xai oùtn'av

VSputat. Vgl. auch § 3 (590 A) : xô jjlèv înrèp vovv xai oùtitav xxjç Ôeap^t'aç
xpûtptov.

6 Liber de Causis, 6 (ed. R. Steele, Opera hactenus inedita Rogeri Baconi, XII,
Oxonii 1935, 166) : Causa prima superior est omni narratione Cum ergo res



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 77

(3.y Praeterea Dionysius dicit VII cap. de Divinis Nominibus 1 quod
angeli habent intellectualem virtutem, in quantum divinam cognitionem
non congregant a sensibilibus aut a rebus divisis. Sed hoc est supra animae
potestatem, ut ibidem a subditur. Cum ergo divina scientia, de qua nunc
agitur, sit scientia humanae animae, videtur quod non sit proprius modus 5

eius intellectualiter tractare.
<(4.) Praeterea, theologia praecipue videtur esse de his, quae fidei

sunt. Sed in bis, quae fidei sunt, intelligere est finis. Unde dicitur Isaias VII8
secundum aliam litteram : « Nisi credideritis, non intelligetis. » Ergo
intellectualiter versari circa divina non debet poni theologiae modus, sed finis. 10

Sed contra est quod dicitur in libro de Spiriiu et Animai, quod
intellectus est spirituum creatorum, intelligentia vero ipsius Dei. De his
autem praecipue est scientia divina. Ergo intellectualiter procedere videtur
esse ipsius proprium.

Praeterea, modus scientiae debet respondere materiae. Sed res divinae 15

sunt res intelligibiles per seipsas. Ergo modus conveniens divinae scientiae
est intellectualiter procedere.

Responsio. — Dicendum ad primam quaestionem quod
processus aliquis, quo proceditur in scientiis, dicitur rationabilis tripliciter :

est causa tantum et non est causatum, non scitur per causam primam neque
narratur, quoniam est superior narratione neque consequitur earn loquela. Quod
est quia narratio non fit nisi per loquelam, et loquela per intelligentiam, et intelligentia

per cogitationem, et cogitatio per meditationem, et meditatio per sensum.
Causa autem prima est supra res omnes quoniam est causa eis : propter illud fit
quod ipsa non cadit sub sensu et meditatione et cogitatione et intelligentia et
loquela : non est ergo narrabilis Et causa prima est supra res intelligibiles
sempiternas et supra res destructibiles, quapropter non cadunt super earn sensus

neque meditatio neque cogitatio neque intelligentia.
1 Ps.-Dionysius, De Divinis Nominibus, c. 7, § 2 (PG 3, 868 B) : at voirai
xat vossal twv ayyeXtxwv voiöv Buvajast; où sc èv [xsotdroti; 7) a7ib

p.sot<rr<5v -/} awÔTjaecov •>} Xôytov Sie^oStx.c6v cuvocyouaat ttjv Getav yvonjtv.
2 Ps.-Dionysius, De Divinis Nominibus, c. 7, § 2 (PG 3, 868 BC) : xai

ùuyat to Xoyixov 'éyouai àTroXsnrôtrsvai tüv evtauov votov.
3 Isaias, c. 7, 9 : nach der Lesart der Vetus Latina, die auf die Septuaginta

zurückgeht: xai èàv ;j.-q TcctrTSutiTjTS, oùSè p.7) ouvrée. Thomas dürfte diese « alia
littera » aus Augustinus gekannt haben : De doctrina Christiana II, c. 12 (PL 34,43);
Enarratio in Ps. 118, sermo 18 (PL 37, 1552) ; Contra Faustum IV, 2 (CSEL 25

I, 270, 5), XII, 46 (375, 2), XXII, 53 (647, 26) ; De fide et symbolo, 1 (CSEL 41,
4, 10) ; De agone christiano, 14 (CSEL 41, 118, 12). Vgl. auch Hieronymus,
Comment, in Is. III (PL 24, 107 A) : vel certe, iuxta LXX, non intelligetis.

4 Liber de Spiritu et Anima, c. 11 (PL 40, 787) : Intellectus ea vis animae
est, quae invisibilia percipit, sicut Angelos, daemones, animas, et omnem spiritum
creatum. Intelligentia ea vis animae est, quae immediate supponitur Deo : cernit
siquidem ipsum summum verum et vere incommutabilem. Sic igitur anima sensu
percipit corpora, imaginât ione corporum similitudines, ratione corporum naturas,
intellectu spiritum creatum, intelligentia spiritum increatum.



78 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

Uno modo ex parte principiorum, ex quibus proceditur, ut cum aliquis
procedit ad aliquid probandum ex operibus rationis, cuiusmodi sunt genus
et species et oppositum et huiusmodi intentiones, quas logici considérant.
Et sie dicetur aliquis processus esse rationabilis, quando aliquis utitur in

5 aliqua scientia propositionibus, quae traduntur in logica, prout scilicet
utimur logica, prout est docens in aliis scientiis. Sed hic modus procedendi
non potest proprie competere alicui particulari scientiae, in quibus pecca-
tum accidit, nisi ex propriis procedatur. Convenit autem hoc proprie et
convenienter fieri in logica et metaphysica eo quod utraque scientia com-

10 munis est et circa idem subiectum quodammodo.
Alio modo dicitur processus rationalis ex termino, in quo sistitur

procedendo. Ultimus enim terminus, ad quem rationis inquisitio perducere
debet, est intellectus principiorum, in quae resolvendo iudicamus ; quod
quidem quando fit, non dicitur processus vel probatio rationabilis, sed

15 demonstratio. Quandoque autem inquisitio rationis non potest usque ad
ultimum terminum perduci, sed sistitur in ipsa inquisitione, quando scilicet
inquirenti adhuc manet via ad utrumlibet ; et hoc contingit, quando per
probabiles rationes proceditur, quae natae, sunt facere opinionem vel fidem,
non scientiam, et sie rationabilis processus dividitur contra demonstra-

20 tivum. Et hoc modo rationabiliter procedi potest in qualibet scientia, ut
ex probabilibus paretur via ad necessarias probationes. Et hic est alius
modus, quo logica utimur in scientiis demonstrativis, non quidem ut est
docens, .sed ut est utens. Et his duobus modis denominatur processus
rationalis a scientia rationali ; his enim modis usitatur logica, quae ratio-

25 nalis scientia dicitur, in scientiis demonstrativis, ut dicit Commentator in
I Physicorum 1.

Tertio modo dicitur aliquis processus rationalis a potentia rationali,
in quantum scilicet in procedendo sequimur proprium modum animae
rationalis in cognoscendo, et sie rationabilis processus est proprius scientiae

30 naturalis. Scientia enim naturalis in suis processibus servat proprium modum
rationalis animae quantum ad duo : Primo quantum ad hoc quod, sicut
anima rationalis a sensibilibus, quae sunt nota magis quoad nos, aeeipit
cognitionem intelligibilium, quae sunt magis nota secundum naturam, ita

5 traduntur : traditur.

1 Averroes, In I Physicae, com. 35 (Venetiis 1574, VI, fol. 23r) : Logica
usitatur in scientiis duobus modis : aut secundum quod est instrumentum distinguons

verum a falso, et hic est modus proprius ; aut secundum quod ilia, quae
sunt declarata in ea, accipiuntur pro maximis in destruendo aut construendo
aliquid. Et ista consideratio, cum usitatur in artibus particularibus, est non
propria, in arte autem universali, sei. prima philosophia, est propria. — Vgl. auch
In VIII Phys., com. 70 (fol. 414T) : Rebus enim dialecticae utimur duobus modis,
aut secundum instrumentum, et est magis proprium, aut quasi fundamentis
positis eo modo, secundum quem aliqua ars utitur eis, quae declarata sunt in
alia. — In VII Metaphys. com. 2 (X, fol. 153T) : Dialectica usitatur duobus modis :

uno modo secundum quod est instrumentum, et sie usitatur in scientiis aliis ;

et alio modo, ut aeeipitur illud quod declaratum est in illa, in aliis scientiis.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 79

scientia naturalis procedit ex his, quae sunt nota magis quoad nos et minus
nota secundum naturam, ut patet in I Physicomm \ Demonstratio, quae
est per signum vel effectum, maxime usitatur in scientia naturali. Secundo

quia, cum rationis sit de uno in aliud discurrere, hoc maxime in scientia
naturali observatur, ubi ex cognitione unius rei in cognitionem alterius 5

devenitur, sicut ex cognitione effectus in cognitionem causae. Et non solum
proceditur ab uno in aliud secundum rationem, quod non est aliud secundum

rem, sicut si ab animali procedatur ad hominem. In scientiis enim mathe-
maticis proceditur per ea tantum, quae sunt de essentia rei, cum demon-
strent solum per causam formalem ; et ideo non demonstratur in eis aliquid 10

de una re per aliam rem, sed per propriam definitionem illius rei. Etsi
enim aliquae demonstrationes dentur de circulo ex triangulo vel e converso,
hoc non est nisi in quantum in circulo est potentia triangulus et e converso.
Sed in scientia naturali, in qua fit demonstratio per causas extrinsecas,
probatur aliquid de una re per aliam rem omnino extrinsecam. Et ita 15

modus rationis maxime in scientia naturali observatur, et propter hoc
scientia naturalis inter alias est maxime hominis intellectui conformis.
Attribuitur ergo rationabiliter procedere scientiae naturali, non quia ei
soli conveniat, sed quia ei praecipue competit.

Ad primum ergo dicendum quod ratio illa procedit de processu, qui 20

dicitur rationabilis secundum primum modum. Sic enim processus rationa-
bilis est proprius rationali scientiae et divinae, non autem naturali.

Ad secundum dicendum quod ratio illa procedit de processu, qui
dicitur rationabilis secundo modo.

Ad tertium dicendum quod in omnibus scientiis servatur quantum 25

ad hoc modus rationis, quod proceditur de uno in aliud secundum rationem,
non autem quod procedatur de una re in aliam, sed hoc est proprium
naturalis scientiae, ut dictum est.

Ad quartum dicendum quod Philosophus ibi2 pro eodem ponit
ratiocinativum et opinativum, unde patet quod pertinet ad secundum 30

modum assignatum. Ratiocinativo autem vel opinativo attribuit
Philosophus ibidem 3 agibilia humana, de quibus est scientia moralis ratione
suae contingentiae. Unde potest ex dictis colligi quod primus modus ratio-
nabilitatis est maxime proprius scientiae rationali, secundus scientiae morali, J

tertius scientiae naturali.

Ad secundam quaestionem dicendum quod disciplinaliter pro- 35

cedere attribuitur scientiae mathematicae, non quia ipsa sola disciplinaliter
procedat, sed quia hoc ei praecipue competit. Cum enim discere nihil sit
aliud quam ab alio scientiam accipere, tunc dicimur disciplinabiliter
procedere, quando processus noster ad certam cognitionem perducit, quae

1 Aristoteles, Physica I, c. 1, 184 a 19-21.
2 Aristoteles, Ethica Nicom. VI, c. 1, 1139 a 12.
3 Aristoteles, Ethica Nicom. VI, c. 1, 1139 a 12-14: xo yào j5ouXetk<j9at

xat Xo"yr'Çe<j6ai towtov, otiOei; 8s ßouXeüeTat Ttept tg>v |L7] èv8s/o|jiév(t>v aXXwç

1*6 IV.



80 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

scientia dicitur. Quod quidem maxime contingit in mathematicis scientiis.
Cum enim mathematica sit media inter naturalem et divinam, ipsa est
utraque certior ; naturali quidem propter hoc, quod eius consideratio est
a motu et materia absoluta, cum naturalis consideratio in materia et motu
versetur. Ex hoc autem quod consideratio naturalis est circa materiam,
eius cognitio a pluribus dependet, scilicet a consideratione materiae ipsius
et formae et dispositionum materialium et proprietatum, quae consequuntur
formam in materia. Ubicumque autem ad aliquid cognoscendum oportet
plura considerare, est difficilior cognitio. Unde in I Posteriorum 1 dicitur
quod minus certa scientia est, quae est ex additione, ut geometria arith-
metica. Ex hoc vero quod eius consideratio est circa res mobiles et quae
non uniformiter se habent, eius cognitio est minus firma, quia eius demon-
strationes frequenter procedunt ut in maiori parte ex hoc, quod contingit
aliquando aliter se habere. Et ideo etiam quanto aliqua scientia magis
appropinquat ad singularia, sicut scientiae operativae, ut medicina, alchimia
et moralis, minus possunt habere de certitudine propter multitudinem
eorum, quae consideranda sunt in talibus scientiis, quorum quodlibet si
omittatur, sequetur error, et propter eorum variabilitatem.

Est etiam processus mathematicae certior quam processus scientiae
divinae, quia ea de quibus est scientia divina, sunt magis a sensibilibus
remota, a quibus nostra cognitio initium sumit, et quantum ad substantias
separatas, in quarum cognitionem insufficienter inducunt ea, quae a
sensibilibus accipimus, et quantum ad ea quae sunt communia omnibus entibus,
quae sunt maxime universalia et sic maxime remota a particularibus
cadentibus sub sensu. Mathematica autem ipsa in sensu cadunt et imagination!

subiacent, ut figura, linea et numerus et huiusmodi. Et ideo intel-
lectus humanus a phantasmatibus aeeipiens facilius capit horum cognitionem
et certius quam intelligentiae alieuius vel etiam quam quidditatem sub-
stantiae et actum et potentiam et alia huiusmodi. Et sie patet quod mathematica

consideratio est facilior et certior quam naturalis et theologica, et
multo plus quam scientiae aliae operativae, et ideo ipsa maxime dicitur
disciplinaliter procedere. Et hoc est quod Ptolemaeus dicit in prineipio
Almagesti :2 « Alia duo genera theorici potius quis opinionem quam concep-

1 Aristoteles, Analytica Post. I, c. 27, 87 a 31, 34-35 : 'Axpißstrxepa S'exkj-
sxtaxrjaTjç xai xpoxspa 7) s? ÈXaxxovcov xï|ç ex itposôstJEaxr, otov

ysio[j.sTp;aç àpt6[L7|XixVi. — Vgl. Thomas, In I Anal. Post., lect. 41 (ed. Leon.
II, n. 4) : scientia quae est ex paucioribus, est prior et certior ea quae est ex
appositione, idest quam ilia quae se habet ex additione. Et ponit exemplum.
Sicut geometria est posterior et minus certa quam arithmetica : habent enim se
ea de quibus est geometria, ex additione ad ea de quibus est arithmetica.

2 Claudius Ptolemaeus, Syntaxis mathematica, I, c. 1 (ed. Heiberg,
Lipsiae 1898, I, 6, 11-20) : tà jjlsv âXXa Büo ysvY| xou 0E(op7]xtxod ptaXXov âv

xtç sixaatav vj xaxotXipJuv sTri(jx7||jt.(mx7)v eïtcoi, xô jxèv ÔEoXoyixèv Bià xô
TravxsXtôç àipavèç aùxou xai àvsiriX"r|7rxov, xô Se cpustxôv Bià xô xt)? u'Xiqç

âaxaxov xai äB-qXov, obç Stà xoùxo (jltiSéxoxe av sXxt'cat irspi aùxùiv 6p.ovof|-
sat xoùç oiXoaocpoDvxaç, jaôvov 8è xô ij.a9i)f/.axtx<)v, Et xt; Èçexaaxtxèlç aùxài



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 81

tionem scientiarum dicat : theologicum quidem propter inapparens ipsius
et incomprehensibile, physicum vero propter materiae instabile et immani-
festum. Solum autem mathematicum inquisitionis firmam stabilemque
fidem intendentibus dabit, velut utique demonstrationes per indubitabiles
vias factas. » 5

Ad primum ergo dicendum quod, quamvis in qualibet scientia
disciplina accipiatur, tarnen in mathematica facilius et certius, ut dictum est.

Ad secundum dicendum quod naturalia, quamvis sensui subiaceant,
et tarnen propter sui fluxibilitatem non habent magnam certitudinem, cum
extra sensum fiunt, sicut habent mathematica, quae sunt absque motu, 10

tarnen sunt in materia sensibili secundum esse, et sic sub sensu et imagina-
tione cadere possunt.

Ad tertium dicendum quod in addiscendo ineipimus ab eo quod est
magis facile, nisi nécessitas aliud requirat. Quandoque enim necessarium
est in addiscendo ineipere non ab eo, quod est facilius, sed ab eo, a cuius 15

cognitione sequentium cognitio dependet. Et hac ratione oportet in
addiscendo a logica ineipere, non quia ipsa sit facilior ceteris scientiis, habet
enim maximam difficultatem, cum sit de secundo intellectis, sed quia aliae
scientiae ab ipsa dependent, in quantum ipsa docet modum procedendi in
omnibus scientiis. Oportet autem primo scire modum scientiae quam seien- 20

tiam, ut dicitur in II Metaphysicorum 1.

Ad quartum dicendum quod a potentiis animae sumitur modus
scientiarum propter modum, quern habent potentiae animae in agendo.
Unde modi scientiarum non respondent potentiis animae, sed modis, quibus
potentiae animae procedere possunt, qui non solum diversificantur penes 25

potentias tantum, sed etiam penes obiecta, et sic non oportet quod modus
cuiuslibet scientiae denominetur ab aliqua potentia animae. Potest tarnen
dici quod, sicut modus physicae sumitur a ratione, secundum quod a sensu
accipit, modus autem divinae scientiae ab intellectu, secundum quod in
Deo aliquid considérât, ita etiam et modus mathematicae potest sumi a 30

ratione, secundum quod accipit ab imaginatione.

Ad tertiam quaestionem dicendum quod, sicut rationabiliter
procedere attribuitur naturali philosophiae eo quod in ipsa maxime observatur
modus rationis, ita intellectualiter procedere attribuitur divinae scientiae
eo quod in ipsa maxime observatur modus intellectus. Differt autem ratio 35

ab intellectu sicut multitudo ab unitate. Unde dicit Boethius in IV de

Consolatione 2 quod similiter se habent ratio ad intellectum et tempus ad

15 ineipere : accipere.

7cpoaép^otTO, ßeßouav xat ajASTobtisrov rot; pt.£Taj£EiptÇo(jUvocç tyjv e't87|siv

Ttapaiyoi wç av tt|; àiroSst'^stoç 81' avapupi<jß-r|T7jTcov 888W YtyvopiEvrii;
1 Aristoteles, Metaphysica II (a), c. 3, 995 a 12-14.
3 Boethius, De Consolatione Philosophiae IV, prosa 6 (CSEL 67, 98, 4-7) :

Igitur uti est ad intellectum ratiocinatio, ad id quod est id quod gignitur, ad
aeternitatem tempus, ad punctum medium circulus, ita est fati series mobilis
ad providentiae stabilem simplicitatem.

Divus Thomas 6



82 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

aeternitatem et circulus ad centrum. Est enim rationis proprium circa
multa diffundi et ex eis unam simplicem cognitionem colligere. Unde
Dionysius dicit VII cap. de Divinis Nominibus \ quod « animae secundum

hoc habent rationalitatem, quod diffusive circueunt existentium veri-
5 tatem et in hoc deficiunt ab angelis ; sed inquantum convolvunt multa

ad unum, quodam modo angelis aequantur ». Intellectus autem e con-
verso per prius unam et simplicem veritatem considérât et in illa totius
multitudinis cognitionem capit, sicut Deus, intelligendo suam essentiam,
omnia cognoscit. Unde Dionysius ibidem 2 dicit quod « angelicae mentes

10 habent intellectualitatem, in quantum uniformiter intelligibilia divinorum
intelligunt ».

Sic ergo patet quod rationalis consideratio ad intellectualem terminatur
secundum viam resolutionis, in quantum ratio ex multis colligit unam et
simplicem veritatem. Et rursum, intellectualis consideratio est principium

15 rationalis secundum viam compositionis vel inventionis, in quantum intel¬
lectus in uno multitudinem comprehendit. Illa ergo consideratio, quae est
terminus totius humanae ratiocinationis, maxime est intellectualis consideratio.

Tota autem consideratio rationis resolventis in omnibus scientiis ad
considerationem divinae scientiae terminatur. Ratio enim, ut prius dictum

20 est, procedit quandoque de uno in aliud secundum rem, ut quando est
demonstratio per causas vel effectus extrinsecos, componendo quidem cum
proceditur a causis ad effectus [quasi resolvendo cum proceditur ab effec-
tibüs ad causas], eo quod causae sunt effectibus simpliciores et magis immo-
biliter et uniformiter permanentes, resolvendo autem quando e converso.

25 Ultimus ergo terminus resolutionis in hac via est, cum pervenitur ad causas

supremas maxime simplices, quae sunt substantiae separatae. Quandoque
vero procedit de uno in aliud secundum rationem, ut quando est processus
secundum causas intrinsecas, componendo quidem, quando a formis maxime
universalibus in magis particularia proceditur ; resolvendo autem quando

30 e converso, eo quod universalius est simplicius. Maxime autem universalia
sunt, quae sunt communia omnibus entibus, et ideo terminus resolutionis
in hac via ultimus est consideratio entis et eorum quae sunt entis in quantum
huiusmodi. Haec autem sunt, de quibus scientia divina considérât, ut supra
dictum est, scilicet substantiae separatae et communia omnibus entibus.

35 Unde patet quod sua consideratio est maxime intellectualis. Et exinde

8 capit : capiunt.
22-23 [quasi causas] : vgl. Bulletin thomiste V (14e année : 1937) 56-58.

1 Ps.-Dionysius, De Divinis Nominibus, c. 7, § 2 (PG 3, 868 BC) : xai
j-uyai to Xoytxov I^ouoi BceijoOtxoj; |/.sv xai xtlxXto irspi ty|v t<Sv ovtccv àX^-
Oetav TrepnropeudjAêvat, xai x<2 pt-Eptoxw xat xû 7ravxo8a7C(o xïjç xotxtXtaç
à7roXst7cdtjt.Evai twv Évtattov voûv, ty| Se twv iroXXûv siç xô ev ouveXi^ei, xat
xtôv taayyeXcov vor,<jEcov, Ècp' ô'trov tj/uyat? otxEtov xat Ètptxxbv, àq.oûuEvat.

2 Ps.-Dionysius, De Divinis Nominibus, c. 7, § 2 (PG 3, 868 B) : at voirai
xat voEpat xùiv ayysXtx£5v voàiv ouvàptEiç xàç otTrXà; xai tiaxapiaç Eyouat
vo^tiEtç, voEpoiç, àuXtoç, ÈvoEtSw; xà voi)xà xûv Ost'tuv vooïïst.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 83

etiam est quod ipsa largitur principia omnibus aliis scientiis, in quantum
intellectualis consideratio est principium rationalis, propter quod dicitur
prima philosophia. Et nihilominus ipsa addiscitur post physicam et cete-
ras scientias, in quantum consideratio intellectualis est terminus rationalis,
propter quod dicitur metaphysica, quasi trans physicam, quia post physicam 5

resolvendo occurit.
Ad prim um ergo dicendum quod intellectualiter procedere non attri-

buitur scientiae divinae, quasi ipsa non ratiocinetur procedendo de princi-
piis ad conclusiones, sed quia eius ratiocinatio est intellectuali consideration!

propinquissima, et conclusiones eius principiis. 10

Ad secundum dicendum quod Deus est supra omnem intellectum
creatum quantum ad comprehensionem, non autem supra intellectum in-
creatum, cum ipse seipsum intelligendo comprehendat. Est vero super
omnem intellectum viatoris quantum ad cognitionem qua cognoscitur quid
est, non autem quantum ad cognitionem qua cognoscitur an est. A beatis 15

autem cognoscitur etiam quid est, quia vident eius essentiam. Et tarnen
scientia divina non est solum de Deo, sed et<iam) de aliis, quae intellectum
humanum etiam secundum statum viae non excedunt quantum ad quid
est cognoscendum de eis.

Ad tertium dicendum quod, sicut supra dictum est, humana con- 20

sideratio quantum ad sui terminum quodammodo pertingit ad angelicam
cognitionem non secundum aequalitatem, sed secundum quamdam assimi-
lationem. Unde Dionysius dicit VII cap. de Divinis Nominibus \ quod
« animae multorum convolutione ad unum sunt dignae habitae intellectibus
aequalibus angelis, in quantum animabus est proprium et possibile ». 25

Ad quartum dicendum quod cognitio etiam fidei maxime pertinet
ad intellectum. Non enim ea rationis investigatione accipimus, sed simplici
acceptione intellectus tenemus. Dicimur autem ea non intelligere, in quantum

intellectus eorum plenariam cognitionem non habet ; quod quidem
nobis in praemium repromittitur. 30

<ARTICULUS 2.)

(Utrum in divinis sit omnino imaginatio relinquenda.)

Ad secundum sic proceditur : Videtur quod in divinis oporteat ad
imaginationes deduci.

<1.) Scientia enim divina nunquam competentius traditur quam in 35

sacra Scriptura. Sed in sacra Scriptura in divinis deducimur ad imaginationes,

dum divina nobis sub figuris sensibilibus describuntur. Ergo oportet
in divinis ad imaginationes deduci.

<(2.) Praeterea, divina non capiuntur nisi intellectu. Unde et in eis

intellectualiter versari oportet, ut dictum est. Sed non est intelligere sine to

1 Ps.-Dionysius, De Divinis Nominibus, c. 7, § 2 (PG 3, 868 BC) : Text S. 82,
Anm. 1.



84 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

phantasmate, ut dicit Philosophus in I et III de Anima \ Ergo in divinis
oportet ad imaginationes deduci.

{3.) Praeterea, divina nobis innotescunt maxime per illustrationem
divini radii. Sed sicut dicit Dionysius in I cap. Caelestis Hierarchiae 2

:

5 « Impossibile est nobis aliter superlucere divinum radium nisi varietate
sacrorum velaminum circumvelatum » et vocat sacra velamina « sensibilium
imagines » 3. Ergo in divinis oportet ad imaginationes deduci.

{4.) Praeterea, circa sensibilia oportet imaginabiliter versari. Sed
divinorum cognitionem ex sensibilibus effectibus cognoscimus, secundum

10 illud Roman. I 4
: « Invisibilia Dei per ea, quae facta sunt, intellecta con-

spiciuntur. » Ergo in divinis oportet ad imaginationes deduci.

(5.) Praeterea, in cognoscitivis maxime regulamur per id quod est
cognitionis principium, sicut in naturalibus per sensum, a quo nostra cog-
nitio incipit. Sed principium intellectualis cognitionis in nobis est ima-

15 ginatio, cum phantasmata hoc modo comparentur ad intellectum nostrum
sicut colores ad visum, ut dicitur in III de Anima 5. Ergo in divinis oportet
ad imaginationem deduci.

(6.) Praeterea cum intellectus non utatur organo corporali, ex laesione
organi corporalis non impeditur actio intellectus nisi quatenus ad imaginationem

convertitur. Sed per laesionem organi corporalis, scilicet cerebri,
20 impeditur intellectus in consideratione divinorum. Ergo intellectus divina

considerans ad imaginationem deducitur.

Sed contra est quod Dionysios dicit I cap. Mysticae Theologiae 0

ad Timotheum loquens : « Tu, inquit, o amice Timothee, circa mysticas
25 visiones sensus derelinque. » Sed imaginatio non est nisi sensibilium, cum

sit motus factus a sensu secundum actum, ut dicitur in II de Anima '. Ergo
cum divinorum considerationes sint maxime mysticae, in eis non debemus
ad imaginationes deduci.

Praeterea, in cuiuslibet scientiae consideratione vitandum est illud
30 quod in ea errorem facit. Sed sicut dicit Augustinus in I libro de Trinitate 8,

1 Aristoteles, De Anima I, c. 1, 403 a 8 s.; III, c. 7, 431a 16 s.
1 Ps.-Dionysius, De Caelesti Hierarchia, c. 1, § 2 (PG 3, 121 B) : Kai yào

oùSè Suvaxôv étépax; Y)pctv iTriX<xpt.t{/at rJ)v OsapytxYjv àxxïva, ;xv) xyj irotxtXt'a
x£ov ispoiv 7rapaTT£Ta<j(ji.(XT(ov avaywytxiijc; Trep(X£xaXop.iAEV7)v.

3 Ps.-Dionysius, De Caelesti Hierarchia, c. 1, § 3 (PG 3, 124 A) : xaïç ats-
Oijxaïç eixont.

4 ad Romanos, c. 1, 20.
5 Aristoteles, De Anima III, c. 7, 431a 14 s. : xrj 8è Siavo7)Tixî|

xà (pavxâajxaxa olov a'toô^piaxa ûiràpyei. — Vgl. Thomas, In III De Anima,
lect. 12 (ed. Pirotta, nn. 770, 772).

6 Ps.-Dionysius, De Mystica Theologia, c. 1, § 1 (PG 3, 997 B) : sù 8è,

tpt'Xe TtjAoOee, x7| xtepi xà puiaxixà Oeapiaxa suvxôvcp Biaxptßyi xat xàç aisô^-
58 iç àirdXstite.

' Aristoteles, De Anima III, c. 4, 429 als.
8 Augustinus, De Trinitate I, c. 1 (PL 42, 819) : nonnulli ea quae de cor-

poralibus rebus, sive per sensus corporeos experta noverunt, sive quae natura



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 85

primus error circa divina est eorum, qui ea, quae de corporalibus rebus

noverunt, ad res divinas transferre conantur. Cum ergo imaginatio non
sit nisi corporalium rerum, videtur quod in divinis non debeamus ad ima-
ginationes deduci.

Praeterea, virtus inferior non se extendit ad id quod est superioris 5

proprium, ut patet per Boethium in V de Consolatione 1. Sed cognoscere
divina et spiritualia pertinet ad intellectum et intelligentiam, ut dicitur
in libro de Spiritu et Anima 2. Cum ergo, ut ibidem 3 dicitur, imaginatio
sit infra intelligentiam et intellectum, videtur quod in divinis et spiritua-
libus non debeamus ad imaginationem deduci. 10

Responsio. — Dicendum quod in qualibet cognitione duo est con-
siderare, scilicet principium et terminum. Principium quidem ad apprehen-
sionem pertinet, terminus autem ad iudicium ; ibi enim cognitio perficitur.
Principium igitur cuiuslibet nostrae cognitionis est in sensu, quia ex appre-
hensione sensus oritur apprehensio phantasiae, quae est motus a sensu 15

factus, ut dicit Philosophus 4, a qua iterum oritur apprehensio intellectiva
in nobis, cum phantasmata sint intellectivae animae ut obiecta, ut patet
in III de Anima 5.

Sed terminus cognitionis non semper est uniformiter. Quandoque enim
est in sensu, quandoque in imaginatione, quandoque autem in solo intellectu. 20

Quando<que) enim proprietates et accidentia rei, quae sensu demonstrantur,
sufficienter exprimunt naturam rei, et tunc oportet quod iudicium de rei
natura, quod facit intellectus, conformetur his quae sensus de re demonstrat.
Et huiusmodi sunt omnes res naturales, quae sunt determinatae ad materiam
sensibilem. Et ideo in scientia naturali terminari debet cognitio ad sensum, 25

ut scilicet hoc modo iudicemus de rebus naturalibus, secundum quod sensus
eas demonstrat, ut patet in III Caeli et Mundi 6, et qui sensum negligit
in naturalibus, incidit in errorem. Et haec sunt naturalia, quae sunt con-
creta cum materia sensibili et motu, et secundum esse et secundum con-
siderationem. 30

Quaedam vero sunt, quorum iudicium non dependet ex his, quae
sensu percipiuntur, quia quamvis secundum esse sint in materia sensibili,

H

humani ingenii et diligentiae vivacitate vel artis adiutorio perceperunt, ad res
incorporeas et spirituales transferre conantur, ut ex his illas metiri atque opinari
velint.

1 Boethius, De Consolatione Philosophiae V, prosa 4 (CSEL 67, 117, 29-118, 1) :

superior comprehendendi vis amplectitur inferiorem, inferior vero ad superiorem
nullo modo consurgit.

2 Liber de Spiritu et Anima, c. 11 (PL 40, 787) : Text S. 77, Anm. 4.
8 Liber de Spiritu et Anima, c. 11 (PL 40, 786) : Cum ab inferioribus ad

superiora volumus ascendere, prius occurit nobis sensus, deinde imaginatio, postea
ratio, intellectus et intelligentia, et in summo est sapientia.

1 Aristoteles, De Anima III, c. 4, 429 als.
5 Aristoteles, De Anima III, c. 7, 431 a 14 s. : Text S. 84, Anm. 5.
6 Aristoteles, De Caelo et Mundo III, c. 7, 306 a 16s.: tsXoç tt|ç

os auotxfiç to cpatvdjjLsvov àsi xuptcoç xatà ttjv aiV0?|(7!v.



86 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

tarnen secundum rationem definitivam sunt a materia sensibili abstracta.
Iudicium autem de unaquaque re potissime fit secundum eius definitivam
rationem. Sed quia secundum rationem definitivam non abstrahunt a qua-
libet materia, sed solum a sensibili, et remotis sensibilibus conditionibus

5 remanet aliquid imaginabile, ideo in talibus oportet quod iudicium sumatur
secundum id <Yjuod) imaginatio demonstrat. Huiusmodi autem sunt mathe-
matica, et ideo in mathematicis oportet cognitionem secundum iudicium
terminari ad imaginationem, non ad sensum, quia iudicium mathematicum
superat apprehensionem sensus. Unde non est idem iudicium quandoque

lü de linea mathematica, quod est de linea sensibili, sicut in hoc quod recta
linea tangit sphaeram solum secundum punctum, quod convenit rectae
lineae separatae, non autem rectae lineae in materia, ut dicitur in I de

Anima x.

Quaedam vero sunt, quae excedunt et id quod cadit sub sensu et id
lö quod cadit sub imaginatione, sicut ilia quae omnino a materia non depen¬

dent neque secundum esse neque secundum considerationem, et ideo talium
cognitio secundum iudicium neque debet terminari ad imaginationem neque
ad sensum. Sed tamen ex his, quae sensu vel imaginatione apprehenduntur,
in horum cognitionem devenimus vel per viam causalitatis, sicut ex effectu

20 causa perpenditur, quae non est effectui commensurata, sed excellens ; vel
per excessum vel per remotionem, quando omnia quae sensus vel imaginatio
apprehendit, a rebus huiusmodi separamus. Quos modos cognoscendi divina
ex sensibilibus ponit Dionysius in libro de Divinis Nominibus 2. Uti ergo
possumus in divinis et sensu et imaginatione sicut principiis nostrae con-

25 siderationis, sed non sicut terminis, ut scilicet iudicemus talia esse divina,
qualia sunt quae sensus vel imaginatio apprehendit. Deduci autem ad
aliquid est ad illud terminari. Et ideo in divinis neque ad imaginationem
neque ad sensum debemus deduci, in mathematicis autem ad imaginationem
et non àd sensum, in naturalibus autem etiam ad sensum. Et propter hoc

30 peccant qui uniformiter in his tribus speculativae partibus procedere
nituntur.

Ad primum ergo dicendum quod Sacra Scriptura non proponit nobis
divina sub figuris sensibilibus, ut ibi intellectus noster remaneat, sed ut
ab his ad invisibilia ascendat. Unde etiam per vilium rerum figuras divina

35 tradit, ut minor praebeatur occasio in talibus remanendi, ut dicit Dionysius
in II cap. Caelestis Hierarchiae 3.

1 Aristoteles, De Anima I, c. 1, 403 a 13-16.
2 Ps.-Dionysius, De Divinis Nominibus, c. 7, § 3 (PG 3, 869 D - 872 A) :

0eov ytvcü(7X0|j.ev èx tï|ç 7cxvtiov tmv ovtcdv StaxäSieoK, w; é? aûrou rcpo-
ßeßX7)[A£V7)i;, xai EÎxôvaç xivàç xai 6fJi.oiwjJ.aTa twv Osîojv aùtoC 7capaSsiYJJ.aT(ov

iyob(St\ç, eiç tô Èiréxstva uavxiov 68(5 xai taljet xatà 8uvajJ.iv âveijj.ev âv r7|
irctvTiov occpaipÉoEt xai uicEpo^yi xai êv xïj iràvTtov airt'a.

3 Ps.-Dionysius, De Caelesti Hierarchia, c. 2, § 2 (PG 3, 140 A) : 'AXV tj
-rïjç àXvjôeiaç, wç oljiai, ÇVjTTjoc; aTtoSeixvucn, ttjv twv Xoyuov iepiotacnriv
ooipfav Èv Tatç twv oupaviwv vôwv jtopffiwoEsiv upovoTfoaoav, <i)ç jj.^t£
jj.y)v -fj[J-aç Etç xàç jjajj.at^Xouç £fj.ira06j; Èpuray-rivat tibv eîxôvûjv Ta7r£tvoT7]Taç.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 87

Ad secundum dicendum quod intellectus nostri operatio non est
in praesenti statu sine phantasmate quantum ad principium cognitionis.
Non tarnen oportet quod nostra cognitio semper ad phantasmata terminetur,
ut scilicet illud quod intelligimus, iudicemus esse tale, quale est illud quod
phantasia apprehendit. 5

Ad tertium dicendum quod auctoritas ilia Dionysii loquitur quantum

ad principium cognitionis et non quantum ad terminum ad quem ex
effectibus sensibilibus venimus in cognitionem divinorum tribus modis prae-
dictis, non autem ita quod oporteat iudicium formari de divinis secundum
modum, quo se habent isti sensibiles effectus. 10

Ad quartum dicendum quod ratio illa procedit, quando principium
cognitionis est sufficienter ducens in id, cuius cognitio quaeritur, et sie est
principium sensus in naturalibus, non autem in divinis, ut dictum est.

Ad quintum dicendum quod phantasma est principium nostrae
cognitionis, ut ex quo ineipit intellectus operatio, non sicut transiens, sed sicut 15

permanens, ut quoddam fundamentum intellectualis operationis, sicut prin-
eipia demonstrationis oportet manere in omni processu scientiae, cum
phantasmata comparentur ad intellectum ut obiecta, in quibus inspicit
omne quod inspicit vel secundum perfectam repraesentationem vel per nega-
tionem. Et ideo quando phantasmatum cognitio impeditur, oportet tota- 20

liter impediri cognitionem intellectus etiam in divinis. Patet enim quod
non possumus intelligere Deum esse causam corporum sive supra omnia
corpora sive absque corporeitate, nisi imaginemur corpora, non tarnen
iudicium divinorum secundum imaginationem formatur. Et ideo quamvis
imaginatio in qualibet divinorum consideratione sit necessaria secundum 25

statum viae, nunquam tarnen ad eam deduci oportet in divinis l.

<ARTICULUS 3.)

(Utrum intellectus noster possit ipsam formam divinam
inspicere.)

Ad tertium sic proceditur : Videtur quod non possimus ipsam formam 30

divinam ad minus in statu viae inspicere.
<1.) Ut enim dicit Dionysius in I Epistola ad Gaium monachum 2

:

« Si quis videntium Deum intellexit, quod vidit, non ipsum vidit, sed aliquid

7 quem : quod.

— c. 2, § 3 (141 B) : 7] tûv otyftov QeoXdyiov àvaoTaTtxT) acxpt'a xai npbç ràç
airspupatvouaac àvop.oiÔT7|Taç lepàiç xaTaysTai, jxt) tjuy^aipoOaa tô itpoatAov
7][iwv e'tç xàq aîs^pàç sixövai; aitTonevov ÈTTavaTcaûsaôai.

1 Die Beantwortung der 6. Objektion ist im « ad quintum » enthalten :

vgl. Zeile 20 f.
2 Ps.-Dionysius, Epistula I (PG 3, 1065 A) : Kai s tu; iSwv 9eöv ouvTjxev

8 e!8ev, oüx aÙTÔv soipaxev, àXÀà tl twv auToî t£5v ovtwv xai ftvojaxo-
[jt.evü)v.



88 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

eorum, quae sunt eius. » Sed forma divina est ipse Deus. Ergo non pos-
sumus ipsam formam divinam inspicere.

(2.) Praeterea, forma divina est ipsa divina essentia. Sed Deum per
essentiam nemo in statu viae videre potest, ergo nec ipsam divinam formam
inspicere.

<3.)> Praeterea, quicumque inspicit formam alicuius rei, aliquid de ipsa
re cognoscit. Sed secundum Dionysium in I cap. Mysticae Theologiae 1

intellectus noster secundum quod melius potest Deo unitur, quando omnino
nihil eius cognoscit. Ergo non possum us divinam formam inspicere.

(4.) Praeterea, sicut dictum est, totius nostrae cognitionis principium
est a sensu. Sed ea quae sensu percipimus, non sunt sufficientia ad
demonstrandum formam divinam nec etiam aliarum (substantiarum) separatarum.
Ergo non possumus ipsam divinam formam inspicere.

(5.) Praeterea, secundum Philosophum in II Metaphysicae 2 intellectus

noster se habet ad rerum manifestissima sicut oculus noctuae ad solem.
Sed oculus noctuae nullo modo ^potest). videre solem, ergo nec intellectus
noster formam ipsam divinam et alias formas separatas, quae sunt naturae
manifestissimae.

Sed contra fest quod Apostolos dicit Roman. I 3, quod « invisibilia
Dei per ea, quae facta sunt, intellecta conspiciuntur a creatura mundi »,

id est homine, « sempiterna quoque virtus eius et divinitas ». Nihil autem
aliud est forma divina quam ipsa divinitas. Ergo ipsam formam divinam
cognoscere intellectu aliquo modo possumus.

Praeterea, Genes. XXXII 4
super illud : « Vidi Dominum facie » etc.,

dicit glossa Gregorii 6
: « Nisi homo illam, scilicet veritatem divinam, ut-

cumque conspiceret, non earn conspicere se non posse sentiret. » Sed nos
sentimus divinam essentiam non posse perfecte conspicere. Ergo aliquo
modo ipsam conspicimus.

Praeterea, Dionysius dicit II c. Caelestis Hierarchiae 6 quod humanus
animus assuescit extendi per visibilia in supermundanas altitudines, quae
nihil aliud sunt quam ipsae formae separatae. Ergo formas separatas
possumus aliquo modo cognoscere.

1 Ps.-Dionysius, De Mystica Theologia, c. 1, § 3 (PG 3, 1001 A) : t<S

navTeXûç 8s ayvdxmo xfi? 7râ<jir]i; yvûxjsoiç avevspyvjcta xaxà to xpsïxxov
svoûjxsvoç, xai x<S ;x.'q8èv yivcéaxsiv unsp voüv yivwaxcov.

2 Aristoteles, Metaphysica II (a), c. 1, 993 b 9-11.
3 ad Romanos, c. 1, 20.
4 Genesis, c. 32, 30.
6 Paterius, Liber de Expositions V. ac N. Testamenti de diversis libris

S. Gregorii Magni concinnatus, pars I, lb. I, c. 48 (PL 79, 717 C) : Zitat aus Gre-
gorius M., Moralia, XXIV, c. 6 (PL 76, 292 C) : Cui veritati tanto magis se longe
existimat, quanto magis appropinquat, quia nisi illam utcunque conspiceret,
nequaquam earn conspicere se non posse sentiret.

6 Ps.-Dionysius, De Caelesti Hierarchia, c. 2, § 5 (PG 3, 145 B) : yrj,6jv xov
vovv 7rpo(7e6(Çov teoùiç àvaxsi'vsaûac 8tà tüv tpatvojAsvuiv èxxl xàç Ù7tspxo<j-
[iîouç àvaytoyotç.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 89

Responsio. — Dicendum quod dupliciter aliquid cognoscitur : uno
modo dum scitur de eo 'an est' ; alio modo dum scitur de eo 'quid est'.
Ad hoc autem quod de aliqua re sciamus 'quid est', oportet quod intellectus
nöster feratur in ipsius rei quidditatem sive essentiam vel immediate vel
mediantibus aliquibus, quae sufficienter eius quidditatem demonstrant. 5

Immediate quidem intellectus noster ferri non potest secundum statum
viae in essentiam Dei et in alias essentias separatas, quia immediate exten-
ditur ad phantasmata, ad quae comparatur sicut visus ad colorem, ut dicitur
in III de Anima l. Et sic immediate potest concipere intellectus quidditatem

rei sensibilis, non autem alieuius rei intelligibilis. Unde dicit Diony- 10

sius II cap. Caelestis Hierarchiae 3 quod « nostra analogia non valet immediate

extendi in invisibiles contemplationes ». Sed quaedam invisibilia sunt,
quorum quidditas et natura perfecte exprimitur ex quidditatibus rerum
sensibilium notis, et de his etiam intelligibilibus possumus scire 'quid est',
sed mediate, sicut ex hoc quod scitur quid est homo et quid est animal, 15

sufficienter innotescit habitudo unius ad alterum, et ex hoc scitur quid est

genus et quid est species. Sensibiles autem naturae intellectae non
sufficienter exprimunt essentiam divinam neque etiam alias essentias separatas,
cum non sint unius generis naturaliter loquendo, et quidditas et omnia
huiusmodi nomina fere aequivoce dicuntur de sensibilibus et de illis sub- 20

stantiis. Unde similitudines rerum sensibilium ad substantias immateriales
translatas vocat Dionysius II cap. Caelestis Hierarchiae 3

« dissimiles
similitudines, alio modo intellectualibus habentibus, quae [alio modo] sensibilibus
aliter distributa sunt ». Et sic per viam similitudinis non sufficienter illae
substantiae ex his innotescunt, neque etiam per viam causalitatis, quia ea, 25

quae ab illis substantiis inveniuntur effecta in his inferioribus, non sunt
effectus adaequantes earum virtutes, ut sic perveniri possit ad sciendum
quod quid est de causa. Unde de substantiis illis immaterialibus secundum
statum viae nullo modo possumus scire 'quid est' non solum per viam
naturalis cognitionis, sed etiam nec per viam revelationis, quia divinae 30

revelationis radius ad nos pervenit secundum modum nostrum, ut Dionysius
4 dicit. Unde quamvis per revelationem elevemur ad aliquid cognos-

cendum, quod alias esset nobis ignotum, non tarnen ad hoc quod alio modo

cognoscamus nisi per sensibilia. Unde dicit Dionysius in I cap. Caelestis
Hierarchiae 5 quod « impossibile. est nobis superlucere divinum radium nisi 35

1 Aristoteles, De Anima III, c. 7, 431a 14 s. : Text S. 84, Anm. 5.
2 Ps.-Dionysius, De Caelesti Hierarchia, c. 2, § 2 (PG 3, 140 A) : tt)v

xaô' 7)(i.aç àvaXoyt'av àouvaxoûoav a[i.é<j<oç km. xàç vo7|xàç avaxeivetrOat OEtopt'aç.
3 Ps.-Dionysius, De Caelesti Hierarchia, c. 2, § 4 (PG 3, 141 C) : "Ecxiv

oùv xotç v07|X0tç xe xai vospoïç èx xojv ûXat'tov àvaxXàaat xàç Xsyo[jt.Évaç

àvopotouç û[i.ot()xï]xaç, sxéptp xpôiuo xtov voepoiv kyovztov, a xoïç aiaOvjxotç
sxeûouiiç <X7tovsvÉu.7|xai.

4 Ps.-Dionysius, De Caelesti Hierarchia, c. 1, § 2 (PG 3, 121 B) : Kai yàp
oùSè Suvaxov sxéptoç V)(acv È7tiXà|nj/ai xtjv ÖEap^txTjv àxxïva, }JU| xotç xaô'
-q[xaç çrpovot'a iraxptX7| <ju[Acpuojç xai o'.XEtwç 8t£<7xeoa<j[i.év7)V.

6 Ps.-Dionysius, De Caelesti Hierarchia, c. 1, § 2 (PG 3, 121 B) : Text S. 84,
Anm. 2.



90 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

circumvelatum varietate sacrorum velaminum ». Via autem, quae est per
sensibilia, non sufficit ad ducendum in substantias immateriales secundum
cognitionem 'quid est'. Et sic restât quod formae immateriales non sunt
nobis notae cognitione 'quid est', sed solummodo cognitione 'an est', sive
naturali ratione ex effectibus creaturarum, sive etiam revelatione, quae est

per similitudines a sensibilibus sumptas.
Et tarnen sciendum quod de nulla re potest sciri an est, nisi quoquo

modo sciatur de ea 'quid est' vel cognitione perfecta vel saltern cognitione
confusa, prout Philosophus dicit in principio Physicorum 1, quod definita
sunt praecognita partibus definitionis. Oportet enim scientem, hominem
esse, et quaerentem, quid est homo, per definitionem scire quid hoc nomen
'homo' significat. Nec hoc esset nisi aliquam rem aliquomodo conciperet,
quam seit esse, quamvis nesciat eius definitionem. Concipit enim hominem
secundum cognitionem alicuius generis proximi vel remoti et aliquorum
accidentium, quae extra apparent de ipso. Oportet enim definitionum
cognitionem, sicut et demonstrationum, ex aliqua praeexistenti cognitione initium
sumere. Sic ergo et de Deo et aliis substantiis immaterialibus non poSse-
mus scire 'an est', nisi sciremus quoquo modo de eis 'quid est' sub quadam
confusione. Hoc autem non potest esse per cognitionem alicuius generis
proximi vel remoti, eo quod Deus in nullo genere <est>, cum non habeat
'quod quid est' aliud a suo esse, quod requiritur in omnibus generibus, ut
Avicenna dicit 2. Aliae autem substantiae immateriales creatae sunt qui-

1 Aristoteles, Physica I, c. 1, 184 a 24 - b 12 : Tb -fàp à'Xov xarà r/jv
a't<î0T|(jcv YviüOtjLWTeoov, to 8è xaöoXou oXov t! kari ' xoXXà yàp irepiXapßävet
(ôç [xéoT) to xaôôXou. néitovOs 81 tocuto tooto Tpoirov Ttvà xocl Tà ôvbjLccTa

xpo; tov Xoyov " oXov yâp ti xat aStopiVrtui; uT|ji.a!V£i, olov o xûxXo; o 8è

boiajxbç aoToû Staipst stç t« xa0' Ixacrra. —Vgl.dazu Thomas, In I Physic., lect. 1

(ed. Leon. II, n. 10) : Definitum enim se habet ad definientia quodammodo ut
totum integrale, inquantum actu sunt definientia in definito ; sed tamen qui
apprehendit nomen, ut puta hominem aut circulum, non statim distinguit prin-
cipia definientia ; unde nomen est sicut quoddam totum et indistinctum, sed

definitio dividit in singularia, idest distincte ponit principia definiti.
2 Avicenna, Metaphysica, Tract. VIII, c. 4 (Venetiis 1508, fol. 99r b) : igitur

omne habens quidditatem causatum est, et cetera alia, excepto necesse esse, habent
quidditates, quae sunt per se possibiles esse, quibus non accedit esse nisi extrin-
secus ; primus igitur non habet quidditatem Primus etiam non habet genus ;

primus enim non habet quidditatem. Sed quod non habet quidditatem, non habet
genus. Genus enim respondet ad interrogationem per quid est. Genus etiam
aliquomodo pars est rei. Certificatum est autem, quod primum non est compositum. —
c. 5 (fol. 99T b) : necesse esse iam est stabilitum esse, imo ipsum est stabilimentum
essendi. Sed esse est conditio in stabilienda quidditate de necesse esse, vel ipsum
est ipsum cum privatione privationis vel prohibitione destructionis Si autem
(esse) esset proprietas, non causa quantum ad stabiliendum quidditatem necessitatis

essendi, sed inquantum acquiritur sibi esse et esse esset aliquid praeter illam
quidditatem, veluti id quod est praeter quidditatem coloris, tunc procederet hoc
secundum considerationem ceterarum rerum communium discretarum suis diffe-
rentiis et omnino diversarum intentionibus diversis Probatum est igitur quod
in necessitate essendi non est communicatio. Igitur primo nihil communicat



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 91

dem in genere. Et quamvis logice considerando conveniant cum istis
substantia sensibilibus in genere remoto, quod est substantia, naturaliter tarnen
loquendo non conveniunt in eodem genere, sicut nec etiam corpora caelestia
cum istis inferioribus. Corruptibiie enim et incorruptibile non sunt unius
generis, ut dicitur in X Metaphysicae \ Logicus enim considérât absolute s

intentiones, secundum quas nihil prohibet convenire immaterialia materia-
libus, et <(in>corruptibilia corruptibilibus. Sed naturalis et philosophus
primus considérant essentias, secundum quod habent esse in rebus, et ideo
ubi inveniunt diversum modum potentiae et actus et per hoc diversum
modum essendi, dicunt esse diversa genera. Similiter etiam Deus non habet 10

aliquod accidens, ut infra probabitur. Aliae vero immateriales substantiae
si habent aliqua accidentia, non sunt nobis nota, et ideo non possumus
dicere quod confusa cognitione cognoscantur a nobis substantiae immateriales

per cognitionem generis et apparentium accidentium, sed loco cogni-
tionis generis habemus in istis substantiis cognitionem per negationes, ut 15

cum scimus quod huiusmodi substantiae sunt immateriales et incorporeae,
non habentes figuras et alia huiusmodi. Et quanto plures negationes de eis

cognoscimus, tanto minus confusa est earum cognitio [est] nobis, eo quod
per negationes sequentes prior negatio contrahitur et determinatur, sicut
genus remotum per differentias. Unde etiam et corpora caelestia, in quantum 20

sunt alterius generis ab istis inferioribus, a nobis ut plurimum per
negationes cognoscuntur, utpote, quia neque sunt levia neque gravia neque
calida neque frigida. Loco autem accidentium habemus in substantiis prae-
dictis habitudines earum ad substantia^) sensibiles vel secundum compara-
tionem causae ad effectum vel secundum comparationem excessus. Ita 23

ergo de formis immaterialibus cognoscimus 'an est' et habemus de eis loco
cognitionis 'quid est' cognitionem per negationem, per causalitatem et per
excessum. Quos etiam modos Dionysius ponit in libro de Divinis Nominibus

2. Et hoc modo Boethius 3 intelligit esse inspiciendam ipsam divinam

Iam igitur manifestum est quod primus non habet genus nec quidditatem nec
qualitates nec quando nec ubi nec simile sibi nec contrarium. — Metaphysices
Compendium I, p. 2, tract. I, c. 11 (ed. N. Carame, Romae 1926, 89 s.) : Brevi,
scias oportet, veritatem necessitatis essendi non esse sicut sunt genericae coloris
et animalis naturae, quae ad hoc ut eorum esse stabiliatur, indigent quidem alia
et alia differentia, eo quod istae naturae sunt causatae Heic autem nécessitas
essendi vices gerit coloreitatis et animalitatis. Et quemadmodum hae duo non
indigent differentiis ad hoc ut sint color et animal, sic etiam nécessitas essendi
non indiget differentiis ad hoc ut sit nécessitas essendi Igitur necesse-esse est
quidem unum non specie tantum aut numéro, aut indivisibilitate aut perfectione
tantum, sed unum est in hoc, quod suum esse sibi est, non alteri, etsi alter ille
non esset de eius genere.

1 Aristoteles, Metaphysial X (I), c. 10, 1058 b 28 s.
2 Ps.-Dionysius, De Divinis Nominibus, c. 7, § 3 (PG 3, 869 D - 872 A) :

Text S. 86, Anm. 2.
3 Boethius, De Trinitate, c. 2 (PL 64, 1250 B) : in divinis intellectualiter

versari oportebit, neque deduci ad imaginationes, sed potius ipsam inspicere
formam, quae vere forma nec imago est.



92 Die wissenschaftstheoretischen Quäestionen V und VI

formam per remotionem omnium phantasmatum, non ut sciatur de ea

'quid est'.
Et per haec patet solutio ad obiecta, quia primae rationes procedunt

de cognitione 'quid est' perfecta, aliae autem de cognitione imperfecta,
5 qualis dicta est.

<ARTICULUS 4.)

(Utrum hoc possit fieri per viam alicuius
scientiae speculativae.)

Ad quartum sic proceditur : Videtur quod ad formam divinam inspi-
10 ciendam per scientias speculativas perveniri possit.

<1.) Theologia enim pars scientiae speculativae est, ut hic 1 Boethius
dicit. Sed ad theologiam pertinet ipsam formam inspicere divinam, ut hic 2

dicitur. Ergo ad cognoscendam divinam formam potest perveniri per scientias

speculativas.
15 (2.) Praeterea de substantiis immaterialibus in aliqua scientia specula-

tiva determinatur, quia in scientia divina. Sed quaecumque scientia
déterminât de aliqua substantia, inspicit formam illius substantiae, quia omnis
cognitio est per formam et omnis demonstrationis secundum Philosophum 3

prineipium est quod quid est. Ergo inspicere formas separatas possumus
20 per scientias speculativas.

Praeterea ultima félicitas hominis secundum philosophos 1 con-

1 Boethius, De Trinitate, c. 2 (PL 64, 1250 A) : Nam cum très sint speculativae

partes : naturalis mathematica theologica.
2 Ibid. (1250 B) : Text S. 91, Anm. 3.
3 Aristoteles, Analytica Post. II, c. 3, 90 b 24 : ai àoy ai x<5v àxo-

Ss(!;eu>v opidfLo!. — 31 s. : al 8' a7ro8e^eu; tpai'vovxat iraaat Ô7toxi8ép.evai xai
Xap-ßavouaat xb x( èsxt. Metaphysica VII (Z), c. 9, 1034 a 31 s. ; XI (K), c. 7,

1064 a 19 s.; XIII (M), c. 4, 1078 b 24 s.: àp^T) 8s xtov auAAoyi<7(ji.£i>v xo xî
èaxiv.

4 Vgl. dazu III Contra Gentes, c. 44 ; Summa theol. I-II, q. 3, a. 7. Die hier
erwähnte Glückseligkeitstheorie ist ein Teil der mittelalterlich-arabischen Intel-
lectus-agens-Lehre. Ihr Ausgangspunkt ist Alexander von Aphrodisias, der den
aristotelischen intellectus agens, den voîiç yiupisxoç (De Anima III, c. 5, 430 a 17)

mit der göttlichen Vernunft, die unseren rein potentiellen Verstand (intellectus
possibilis) erleuchtend zum aktuellen Erkennen führt, gleichsetzte. Vgl. Iispl Nou
(ed. I. Bruns, Commentaria in Aristot. graeca, Supplementum II/l, Berolini 1887,
108, 22 f. ; 112, 27) : o Ostoç voûç ; (113, 3 f. : yo'}\ xaxà 'ApiaxoxsAi] Oetov xai
x&Oaoxov e'tvat xbv vouv. De Anima (ib. 89, 18) : xb 7rpüixov at'xtov. Die Araber
verbinden nun diese Interpretation mit der neuplatonischen Emanationstheorie :

Alexanders intelligentia separata wird mit der untersten rein geistigen Emanation
identifiziert, die selber Emanationsprinzip der menschlichen Seele, ihr äußeres
aktives Erkenntnisprinzip durch Erleuchtung und schließlich ihr beglückendes
Endziel ist. Damit ist natürlich von selbst eine natürliche Erkennbarkeit der Welt
der reinen Geister (substantiae separatae) gegeben, was eben den historischen
Hintergrund dieses 4. Artikels bildet und womit sich Thomas öfters befaßt hat :

eingehend in III Contra Gentes, cc. 41-45 ; Q. disp. De Anima, a. 16 und Summa



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 93

sistit in intelligendo substantias separatas. Cum enim félicitas sit operatio
perfectissima, oportet quod sit optimorum sub intellectu cadentium, ut

theol. I, q. 88, aa. 1-2, gelegentlich auch in De Veritate, q. 18, a. 5 ad 6 u. 8 ;

Sentent. IV, d. 49, q. 2, a. 7 ad 12 ; In II Metaph., lect. 1 (ed. Cathala n. 286).
Zur ganzen Frage und zur Auswirkung dieser Lehre auf die arabisch-augustinische
Schule der Hochscholastik vgl. P. Duhem, Le système du monde, IV (Paris 1916)
376-422, 520-532, 559-575 ; G. Théry O. P., Autour du décret de 1210 : II. Alexandre
d'Aphrodise. Aperçu sur l'influence de sa noétique (Bibl. thom. VII, Kain 1926) ;

E. Gilson, Pourquoi saint Thomas a critiqué saint Augustin. Archives d'histoire
doctrin. et littér. du moyen âge 1 (1926-27) 5-127 ; Les sources gréco-arabes de

Vaugustinisme avicennisant, ibid. 4 (1929-30) 5-149.
Die arabische Glückseligkeitslehre läßt sich aus einer Reihe von Texten,

die der Hochscholastik in lateinischer Übersetzung zugänglich waren, belegen.
Ferner hat sie ihren Niederschlag in der bekannten Irrtumsliste des 13.
Jahrhunderts, dem Traktat « De erroribus philosophorum », gefunden, den J. Koch
(Gilles of Rome, Errores philosophorum, Critical text with notes and introduction,
Milwaukee 1944, pp. xxix-xl) wiederum Aegidius von Rom zuschreibt.

Alfarabi, De intellectu et intellecto (Risalat Fi'l - 'Aql, ed. M. Bouyges S. J.,
Bibliotheca arab. scholasticorum VIII/1, Beyrouth 1938 ; ed. E. Gilson des mittel-
alterl. latein. Textes, Archives d'histoire doctr. et littér. du moyen âge 4 [1929-30]
121, 307-312) : Et sic substantia animae hominis vel homo cum eo per quod
substantiatur, fit propinquius ad intelligentiam agentem et hic est finis ultimus,
et vita alia.

Avicenna, Liber VI Naturalium (de Anima), p. V, c. 6 (Venetiis 1508,
fol. 26T a) : Cum autem anima liberabitur a corpore et ab accidentibus corporis,
tunc poterit coniungi intelligentiae agenti : et tunc inveniet in ea pulchritudinem
intelligibilem et delectationem perennem. — Errores Philosophorum, c. 6, n. 9

(ed. J. Koch, Milwaukee 1944, 30, 3-5) : Ulterius animas nostras (Avicenna) posuit
esse productas ab ultima intelligentia, a qua dependet gubernatio animarum
nostrarum et per consequens beatitudo nostra. — n. 18 (34, 12 s.) : Ulterius erravit
circa beatitudinem nostram volens earn dependere ex operibus nostris. Et ex
positione sua sequitur quod beatitudo nostra consistât in contemplando ultimam
intelligentiam.

Algazel, De intentionibus philosophorum (Maqäsid al-Faläsifat ; in der
Übersetzung des Dominicus Gundisalvi « liber philosophiae » und in der Druckausgabe
von Venedig 1506 « logica et philosophia Algazelis » betitelt), tr. V, n. 3 stimmt,
wie M. Bouyges S. J. (Notes sur les philosophes arabes connus des latins au moyen
âge. Mélanges de la faculté orientale, Université St-Joseph, Beyrouth 7 [1914-21]
405) nachgewiesen hat, im arabischen Text mit Errores Philosophorum, c. 8, n. 12

(ed. Koch 42, 13 f.) überein : Ulterius erravit (Algazel) ponens animam nostram
esse beatam in eo quod intelligit intelligentiam ultimam. Da aber nur dieses Werk
Algazels dem 13. Jahrhundert in lateinischer Übersetzung zugänglich war, glaubten
die Hochscholastiker mit wenigen Ausnahmen darin seine eigenen Anschauungen
vorzufinden. Vgl. dazu D. Salman O. P., Algazel et les latins. Archives d'histoire
doctr. et littér. du moyen âge 10 (1935-36) 103-127. In Wirklichkeit handelt es

sich um die bloße Darstellung der von Algazel in seiner Schrift Destructio
Philosophorum (Tahäfot al-Faläsifat, ed. M. Bouyges, Bibl. arab. schol. II, Beyrouth
1927) bekämpften Auffassungen seiner arabischen Vorgänger Alfarabi und
Avicenna. Dieser Religionsphilosoph und Mystiker des Islams lehrte vielmehr eine
intuitive Gotteserfahrung in der Ekstase, für die alles philosophische Studium



94 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

potest accipi ex Philosopho in X Ethicorum \ Est autem félicitas ilia, de

qua philosophi loquuntur, operatio a sapientia procedens, cum sapientia
<sit> perfectissima virtus perfectissimae potentiae, scilicet intellectus, et
haec operatio sit félicitas, ut dicitur in X Ethicorum 2. Ergo per sapien-

5 tiam intelliguntur substantiae separatae. Sed sapientia est scientia quae-
dam speculativa, ut patet in principio Metaphysicae3 et in VI
Ethicorum 4. Ergo per scientias speculativas possumus intelligere substantias
separatas.

(Jt.y Praeterea frustra est quod non potest pertingere ad finem propter
10 quem est. Sed omnium scientiarum speculativarum consideratio ordinatur

sicut in finem in cognitionem substantiarum separatarum, quia perfectis-
simum in quolibet genere est finis. Ergo si per scientias speculativas huius-
modi substantiae intelligi non possent, omnes scientiae speculativae essent
frustra, quod est inconveniens.

15 <5.)> Praeterea omne quod ordinatur naturaliter in finem aliquem,
habet praeindita aliqua principia, quibus potest pervenire in finem illum,
ex quibus inclinatur etiam in finem illum ; naturalium enim motionum
principia sunt intra. Sed homo naturaliter est ordinatus ad cognitionem
substantiarum immaterialium sicut ad finem, ut a Sanctis et a philosophis

20 traditur, ergo habet in se aliqua principia illius cognitionis naturaliter in-
dita. Sed omne illud in quod possumus devenire ex principiis naturaliter
notis, pertinet ad considerationem alicuius scientiae speculativae. Ergo
cognitio substantiarum immaterialium ad aliquas scientias speculativas
pertinet.

nur hinderlich sein könne. Vgl. M. Asin Palacios, La mystique d'Al-Gazzäh.
Mélanges de la faculté orientale Beyrouth 7 (1914-21) 97-100.

Avempace spricht in seinem Traktate Continuatio intellectus cum homine

(Al-'Ittisäl al-'aql bi'l-insän), den die Scholastiker aus der Averroesübersetzung
(vgl. In III de Anima, com. 36, Venetiis 1574, VII, fol. 180T) kannten, vom
höchsten Grade menschlicher Erkenntnis, der Vereinigung mit dem Intellectus
agens, in der Erkenntnissubjekt und -Objekt zusammenfallen und worin die menschliche

Glückseligkeit bestehe. Vgl. die spanische Übersetzung von M. Asi'n Palacios

(Tratado de Avempace sobre la uniôn del intelecto con el hombre. Al-Andalus
7 [1942] 1-47) nn. 13 f. (p. 37 f.) : La mirada intelectual o especulativa, realizada
de esta manera, constituye la vida futura y la sola felicidad ultima humana
(n. 14, p. 38). — In der von S. Monk (Mélanges de philosophie juive et arabe,
Paris 1859, 389 fî.) analysierten und teilweise übersetzten Schrift «Die Leitung
des Einsamen », c. 5 (398) sagt Avempace : Et quand il (le philosophe) sera arrivé
à la fin dernière, c'est à dire quand il comprendra, dans toute leur essence, les

intelligences simples et les substances séparées, il sera lui-même une d'entre elles,
et on pourra dire de lui à juste titre qu'il est un être absolument divin.

1 Aristoteles, Ethica Nicom. X, c. 7, 1177 a 19-21 : KpaxiVr/] ts yàp
owTY) suxiv 7) svspysia (7| xsXei'a suSaipiovi'a, cf. 1. c. 17) • /.ai yàp b voûç tojv
èv 7]puv, xat Toiv yvaxjiüv, xtepl a o voùç.

2 Aristoteles, Ethica Nicom. X, c. 7, 1177 a 17, 19-20.
3 Aristoteles, Metaphysica I (A), c. 1, 982 a 2 ; c. 2, 982 a 15 s. b 11.
4 Aristoteles, Ethica Nicom. VI, c. 7, 1141 a 16, 19 ; b 3 ; c. 13, 1143 b 19 s.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 95

Sed contra est quod Commentator dicit in III de Anima \ quod
ad hanc positionem sequitur vel quod scientiae speculativae nondum sint
perfectae, cum illae scientiae nondum sint inventae, quibus possimus
substantias separatas intelligere, et hoc si contingat ex ignorantia aliquorum
principiorum, quod nondum substantias praedictas intelligamus ; vel si con- 5

tingat ex defectu naturae nostrae, quod non possimus illas scientias specula-
tivas invenire, quibus praedictae substantiae intelligantur, sequitur quod
si aliqui nati sunt huiusmodi scientias invenire, quod nos et ipsi simus
aequivoce homines ; quorum primum est improbabile, secundum autem est

impossibile. Ergo non potest hoc per aliquas speculativas scientias esse, 10

quod substantias praedictas intelligamus.
Praeterea, in scientiis speculativis investigantur definitiones, quibus

rerum essentiae intelliguntur per viam divisionis generis in differentias et
per investigationem causarum rei et accidentium ipsius, quae magnam partem

conférant ad cognoscendum 'quod quid est'. Sed haec non possumus de 15

substantiis immaterialibus cognoscere, quia, ut iam dictum est, naturaliter
loquendo, non conveniunt in genere cum istis sensibilibus substantiis nobis
notis. Causam autem vel non habent, ut Deus, vel est nobis occultissima,
sicut causa angelorum. Accidentia etiam eorum sunt nobis ignota. Ergo
non potest aliqua scientia speculativa esse, per quam perveniamus ad intel- 20

ligendas substantias immateriales.
Praeterea, in scientiis speculativis rerum essentiae per definitiones

cognoscuntur. Definitio autem est sermo quidam compositus ex genere et
differentiis. Substantiarum autem illarum essentiae sunt simplices, nec inter-

1 Averroes, In III de Anima, com. 36 (Venetiis 1574, VII, fol. 182T-183r)
[translatio Jacobi Mantini] : Sed in sua epistula de Copulatione nominata [trans-
latio antiqua : epistula continuationis] dixit (Avempace) haec verba : « Et cum
Philosophus ascendit alio ascensu, dum considérât ipsa intelligibilia, quatenus
sunt intelligibilia, tunc intelligit substantiam intelligentiarum separatarum. » Ex
hoc autem satis apparet ipsum credere, quod intellectio ipsius intellectus est pars
scientiarum speculativarum, videlicet pars scientiae naturalis, et hoc etiam satis
apparet ex verbis eius in ilia inquisitione. Si ergo ita res se habet, sequeretur
quod nos omnes homines si ignoraverimus hanc scientiam, id quidem ideo con-
tingit, vel quia nondum scivimus illas propositiones, quae ducunt nos in hanc
scientiam, ut dicitur etiam de multis artibus, quae videntur posse addisci, cum
tarnen adhuc sint incognitae et occultae propterea, quia cognitio causarum earum
est utique occulta, ut gratia exempli in arte Fusoria, quae vulgo Archymia vocatur,
evenire solet : vel illud continget, quia huiusmodi intellectio acquiritur per exer-
citationem et usum factum in rebus naturalibus, sed nondum devenimus ad tantam
exercitationem et usum, qui sit satis pro huiuscemodi intellectione acquirenda :

vel hoc idem continget, quia natura nostra est naturaliter impotens atque imbe-
cillis, ut possit ita adipisci.

Si hoc itaque proveniat ob nostram naturalem impotentiam naturalemque
defectum, tunc nos et omnes homines qui sunt natura apti adipisci huiusmodi
scientiam, vocaremur homines aequivoce. At si hoc eveniat propterea, quia igno-
rantur propositiones, quae in hanc ducunt scientiam, sie scientia speculativa nondum

esset compléta et perfecta. Et fortasse dixit Avempace hoc non esse verisi-
mile neque opinabile.



96 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

cidit in earum quidditatibus aliqua compositio, ut videtur per Philosophum
et Commentatorem in IX Metaphysicorum 1. Ergo per scientias specula-
tivas non possumus substantias praedictas intelligere.

Responsio. — Dicendum quod in scientiis speculativis semper ex
5 aliquo prius noto proceditur, tarn in demonstrationibus propositionum quam

etiam in inventionibus definitionum. Sicut enim ex propositionibus prae-
cognitis aliquis devenit in cognitionem conclusionis, ita ex conceptione
generis et differentiae et causarum rei aliquis devenit in cognitionem speciei.
Hic autem non est possibile in infinitum procedere, quia sic omnis scientia

10 periret et quantum ad demonstrationes et quantum ad definitiones, cum
infinita non sit pertransire. Unde omnis consideratio scientiarum speculati-
varum reducitur in aliqua prima, quae quidem homo non habet necesse
addiscere aut invenire, ne oporteat in infinitum procedere, sed eorum noti-
tiam naturaliter habet. Et huiusmodi sunt principia demonstrationum in-

15 demonstrabilia, ut 'omne totum est maius sua parte' et similia, in quae
omnes demonstrationes scientiarum reducuntur, et etiam primae concep-
tiones intellectus,' ut entis et unius et huiusmodi, in quae oportet reducere
omnes definitiones scientiarum praedictarum.

Ex quo patet quod nihil potest sciri in scientiis speculativis neque per
20 viam demonstrationis neque per viam definitionis nisi ea tantummodo, ad

quae praedicta naturaliter cognita se extendunt. Huiusmodi autem naturaliter

cognita homini manifestantur ex ipso lumine intellectus agentis, quod
est homini naturale, quo quidem lumine nihil manifestatur nobis nisi
inquantum per ipsum phantasmata fiunt intelligibilia in actu. Hic enim est

25 actus intellectus agentis, ut dicitur in III de Anima 2. Phantasmata autem
a sensu accipiuntur. Unde principium cognitionis praedictorum principio-
rum est ex sensu et memoria, ut patet per Philosophum in fine Posteriorum s.

Et sie huiusmodi principia non dueunt nos ulterius nisi ad ea, quorum
cognitionem aeeipere possumus ex his, quae sensu comprehenduntur.

30 Quidditas autem substantiarum separatarum non potest cognosci per
ea quae a sensibus aeeipimus, ut ex praedictis patet, quamvis per sensibilia
possimus devenire ad cognoscendum praedictas substantias esse et aliquas
earum conditiones. Et ideo per nullam scientiam speculativam potest sciri

1 Aristoteles, Metaphysica IX (0), c. 10, 1051 b 27 s. : (at puifj uuvôexa
oùotat) Ttasat siortv Ivepyeta, où Buvâfisi.

Averroes, In IX Metaphysicae, com. 22 (Venetiis 1574, X, fol. 248r) : res
autem simplices, quarum esse aut non esse non attenditur ut ex eis sit aliquid
aut non sit, sicut est dispositio in compositis quidditas veri et falsi in simpli-
eibus non est sicut in compositis.

2 Aristoteles, De Anima III, c. 5, 430 a 15 : o SI (voSç) tw iravxa 7rotsîv,
der unmittelbar vorher (10-12) mit dem aktiven Prinzip in der Natur verglichen
wird : to atxtov xat iroiV|Tijcöv kv âmx<j7| TT| œûoei. Daher wird er schon
von den griechischen Kommentatoren (seit Alexander von Aphrodisias) voùç

7rotY|Ttxoç (der scholastische « intellectus agens ») genannt.
3 Aristoteles, Analytica Post. II, c. 19, 100 a 3-9.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 97

de aliqua substantia separata 'quid est', quamvis per scientias speculativas
possimus scire ipsas esse et aliquas earum conditiones, utpote quod sunt
intellectuales, incorruptibiles et huiusmodi. Et haec est etiam sententia
Commentatoris in III de Anima \ quamvis Avempace 2 contrarium dixerit
ex hoc quod aestimabat quidditates rerum sensibilium sufficienter exprimere 5

quidditates immateriales, quod patet esse falsum, ut ibidem Commentator
dicit, cum quidditas de utrisque dicatur quasi aequivoce.

Ad primum ergo dicendum quod Boethius non intendit dicere quod
per scientiam theologiae possumus ipsam formam divinam contemplari
quid est, sed solum earn esse ultra omnia phantasmata. 10

Ad secundum dicendum quod quaedam res sunt a nobis per se ipsas
cognoscibiles, et in talibus manifestandis scientiae speculativae utuntur
earum definitionibus ad demonstrandum ipsarum proprietates, sicut accidit
in scientiis, quae demonstrant 'propter quid'. Quaedam vero res sunt, quae
non sunt nobis cognoscibiles ex seipsis, sed per effectus suos. Et si quidem 15

effectus sit adaequans causam, ipsa quidditas effectus accipitur ut princi-
pium ad demonstrandum causam esse et ad investigandum quidditatem

1 Averroes, In III de Anima, com. 36 (Venetiis 1574, VII, fol. 182r) : Nos
autem dicimus quod, si quidditas dicatur univoce de quidditatibus rerum mate-
rialium et de quidditatibus intelligentiarum separatarum, tunc ilia propositio,
quae dicit quod intellectus est natura aptus abstrahere quidditates, quatenus sunt
quidditates, esset utique vera. Similiterque illa propositio, quae dicit quod ipsa
intelligibilia sunt composita et quod individua sunt composita, si univoce dicatur,
erit quoque vera. Sed si aequivoce dicatur, tunc demonstratio non erit vera.
Sed utcumque res se habeat, tandem hoc negotium est admodum difficile. Sed
maxime de se constat, hoc nomen, scilicet quidditatem, nec mere aequivoce nec
mere univoce dici. At utrumque dicatur secundum prius et posterius, qui quidem
modus est medius inter univocum et aequivocum modum, indiget utique aliqua
consideratione.

2 Avempace erklärt die Erkenntnis der rein geistigen Substanzen mittels
einer fortschreitenden Abstraktion, die von den sinnfälligen Dingen ausgeht und
über die geistige Formen- und Wesenserkenntnis der stofflichen Dinge zur
Erkenntnis des intellectus agens separatus gelangt. Vgl. Continuatio intellectus cum
homine, n. 9 ss. (ed. Asîn Palacios, 1. c. 33 ff. ; n. 13 (37) : Asf pues, el hombre
posee, primeramente, la forma espiritual en los varios grados de ésta ; después,
mediante ella, linese con el inteligible ; después, mediante este inteligible, ünese
con aquel entendimiento ültimo. Selbstverständlich setzt diese Theorie den
platonischen Realismus voraus, der die intelligibilen Formen hypostasiert und in allen
Dingen der sichtbaren Welt eine Mitteilung der reinen Formen findet, die allein
das wahrhaft Seiende und Wesentliche der Dinge ausmachten. Vgl. dazu Avem-
paces « Leitung des Einsamen », c. 8 in der französischen Übersetzung von S. Münk
(1. c. 404) : Nous appelons intelligibles les espèces de toutes les substances ; l'homme
est une de ces espèces, et par conséquent la (véritable) forme de l'homme, c'est
sa forme générique, qui, entre toutes les choses spirituelles, est le spirituel par
excellence. — Diese sich aus der philosophischen Erkenntnis der sinnlichen Dinge
abstraktiv entfaltende und in der Intuition der intelligentia separata gipfelnde
Erkenntnis des rein Geistigen ist der unmittelbare Anknüpfungspunkt für die
Frage, die sich Thomas in diesem Artikel und ebenso in der Summa theol. I-II,
q. 3, a. 6, gestellt hat.

Divus Thomas 7



98 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

eius, ex qua iterum proprietates eius ostenduntur. Si autem sit effectus
non adaequans causam, tunc effectus accipitur tantum ut principium ad
demonstrandum causam esse et aliquas conditiones eius, quamvis quidditas
causae sit semper ignota, et ita accidit in substantiis separatis.

Ad tertium dicendum quod duplex est félicitas hominis : una
imperfecta, quae est in via, de qua loquitur Philosophus, et haec consistit
in contemplatione substantiarum separatarum per habitum sapientiae,
imperfecta tarnen et tali, qualis in via est possibilis, non ut sciatur ipsarum
quidditas. Alia est perfecta in patria, in qua ipse Deus per essentiam vide-
bitur et aliae substantiae separatae. Sed haec félicitas non erit per aliquam
scientiam speculativam, sed per lumen gloriae.

Ad quartum dicendum quod scientiae speculativae ordinantur in
cognitionem substantiarum separatarum imperfectam, ut dictum est.

Ad quintum dicendum quod nobis sunt indita principia, quibus nos
possimus praeparare ad illam cognitionem perfectam substantiarum
separatarum, non autem quibus ad earn possimus pertingere. Quamvis enim
homo naturaliter inclinetur in finem ultimum, non tarnen potest naturaliter
ilium consequi, sed solum per gratiam, et hoc est propter eminentiam illius
finis.


	Die wissenschaftstheoretischen Quaest. V u. VI in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung und Schluss]

