Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens
Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762284

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sinn des menschlichen L.ebens
und Sterbens

Von P. Dr. Matthias THIEL O.S.B., Rom (S. Anselmo)

Das Wort « Sinn » wird in einer dreifachen Bedeutung genommen :
nimlich 1. psychologisch fiir jene Erkenntnisvermégen, die an ein
korperliches Organ gebunden sind ; 2. logisch fiir Bezeichnung und Be-
deutung ; und 3. metaphysisch fiir Wesenheit und Zweck. Denn was
sinnlos ist, hat weder eine Wesenheit noch einen Zweck.

Wenn nach dem Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens
gefragt wird, nimmt man das Wort « Sinn » offenbar in dieser dritten
Bedeutung.

Wesenheit und Zweck sind nicht dasselbe. Die Wesenheit ist jedem
Ding innerlich, der Zweck dagegen liegt bei den Geschépfen auBerhalb
ihres Selbst.

Das Wort « Zweck » wird bald in der Bedeutung von Ziel genommen,
bald fiir das, wodurch ein bestimmtes Ziel erreicht wird. Deshalb unter-
scheiden die Scholastiker zwischen Zweck in der Absicht (finis in inten-
tione) und Zweck in der Ausfithrung (finis in executione). Wenn von
einem Sinn des Lebens die Rede ist, kann beides ‘damit gemeint sein.
Es kann einer aber sein Leben auch nur deshalb fiir sinnlos halten,
weil er an der Erfiillung seines Lebenszweckes verzweifelt und deshalb
sein Leben nicht mehr fiir wert erachtet, noch weiter erhalten zu werden.
Im folgenden nehmen wir das Wort «Sinn» mehr in dieser zweiten
Bedeutung von Zweck. Denn welchen Zweck in der Absicht das mensch-
liche Leben hat, glauben wir in unserem Aufsatz iiber « Endziel, Gliick
und Pflicht des Menschen » hinreichend auseinandergesetzt zu haben 1.

Auf die Frage nach dem Wesen des Lebens sind schon viele Ant-
worten gegeben worden. Und abgesehen davon, dafl alle das Leben fiir
eine Bewegung halten, ist diesen Antworten kaum ein Gedanke gemein-
sam. Die meisten aber kommen mit der Antwort des Aristoteles darin
iiberein, daB sie das Leben 1. mit den Organismen beginnen lassen,

1 Divus Thomas (1947), 53-83.



48 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

es also den Mineralen absprechen ; 2. nicht fiir eine rein mechanische,
von aullen verursachte Bewegung ansehen, sondern fiir eine Art Selbst-
bewegung oder Selbstverwirklichung, und 3. fiir die Lebewesen die Voll-
kommenheit dieser ihrer Selbstbewegung zum Unterscheidungsmerkmal
der Seinstufen machen. So stellt man allgemein das Tier nur deshalb
iiber die Pflanze, weil es eine vollkommenere Form der Selbstbewegung
aufweist, und den Menschen auch iiber das Tier, weil in ihm schon die
geistige Selbstbewegung anfingt.

Daraus folgt, daBl das Sterben, unter dem man allgemein das Auf-
hoéren des Lebens versteht, wesentlich in einem Abbruch jener Selbst-
bewegung liegt. Uber die Tatsache eines solchen Lebensendes braucht
nichts gesagt zu werden. Vielleicht gibt es keine andere, die weniger
geleugnet oder bezweifelt wird. Wohl aber hat man gefragt, mit welcher
Notwendigkeit dieses Sterben erfolgt . Im Wesen des Lebens als
solchem ist kein Grund zu finden, warum es zeitlich begrenzt sein muB.
Im Gegenteil, als positive Bewegung enthilt das Leben wesentlich eine
Fortdauer im Sein. Quod movetur, motum est et movebitur, sagen die
Scholastiker. Wire es anders, dann miilten auch die reinen Geister dem
Gesetze des Todes unterworfen sein. Das Leben wird zwar von den
Organismen und den reinen Geistern nicht eindeutig ausgesagt, aber
immerhin so, daB in bezug auf die eigene Bewegung zwischen den
Organismen und den reinen Geistern eine innere Verhiltnisgleichheit
besteht. Denn ist auch die Weise, auf die die reinen Geister sich selbst
bewegen, grundverschieden von der den Organismen zukommenden, so
kommen doch alle Lebewesen darin iiberein, daB sie und ihre Bewegung
innerlich und untrennbar zusammenhéngen.

Sooft daher ein Lebewesen stirbt, hat das seine Ursache nicht im
Lebensprinzip, sondern, wie der hl. Thomas ? bemerkt, entweder in
seiner Zusammensetzung aus entgegengesetzten Elementen oder in etwas
ihm Entgegengesetztem. Wie wir schon in unserem Aufsatz iiber
«Selbstbehauptung und Selbstverleugnung »3 zeigten, wirken alle Kérper-
wesen zerstérend aufeinander ein, weil sie sich nicht das Sein schlecht-
hin mitteilen, sondern immer eines dem anderen sein begrenztes Sosein

1 Vgl. ScHELER MAX, Tod und Fortleben, in Schriften aus dem NachlaB.
Berlin 1933. Bd. I, 3-51. — ENDRES Jos., Vom Tode, in Divus Thomas (1943),
48-62.

2 C. gent. II 55 : « Oportet omne quod corrumpitur per se, vel habere contra-
rium, vel esse ex contrariis compositum, »

3 Divus Thomas (1946), 311-335.



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 49

aufdringt und ihm dadurch das eigne Sosein wenigstens zum Teil un-
moglich macht. So teilt ein chemisches Element dem anderen seine
spezifischen Eigenschaften mit und verdndern sie gegenseitig ihr Sosein,
bis aus ihrer Verbindung etwas von ihnen sehr Verschiedenes ent-
standen ist. -

Die rein geistigen Dirge wirken nicht in dieser Weise aufeinander
ein, und sind auch fiir solche Einwirkungen vonseiten der Korperwesen
unempfinglich, weil eine korperliche Ursache niemals eine geistige
Wirkung hervorbringen kann. Daher sind sie alle, von Gott angefangen
bis hinab zu der menschlichen Seele, unsterblich 1. Daf3 das auch von
der menschlichen Seele gilt, glauben wir hier voraussetzen zu koénnen.
Denn dafiir sind schon so viele Beweise beigebracht worden, daB es
kaum mdglich ist, noch einen neuen zu finden. Jedes scholastische Lehr-
buch bringt deren, zwei oder drei 2. :

Dagegen wird auch in den besten Lehrbiichern das besondere Ver-
héltnis der menschlichen Seele zum Tode gar nicht oder nur sehr fliichtig
beriihrt. Warum die untermenschlichen Lebewesen sterben, haben wir
bereits in unserem Aufsatz iiber « Selbstbehauptung und Selbstverleug-
nung » gesagt. Der Grund dafiir liegt in der Aufgabe, die sie in der
Welt zu erfiillen haben. Der Mensch aber hat keine Aufgabe innerhalb
der Weltgrenzen zu erfiillen, die sein Sterben notwendig machte. Und
da, wie bereits gesagt, auch das Lebensprinzip in ihm kein Sterben -
fordert, im Gegenteil, dieses Lebensprinzip im Menschen sogar unsterb-
lich ist, scheint der Tod des Menschen das Sinnloseste und Unnatiir-
lichste zu sein, was man sich denken kann. Daher verbinden wir im
folgenden mit der Frage nach dem Sinn des menschlichen Lebens die
nach dem Sinn des menschlichen Sterbens. Denn ist dieses zweite sinn-
los, dann fehlt offenbar auch dem Sinn des ersten etwas.

: I. Kontingenz des menschlichen Lebens

Auch der Mensch gehért zu den kontingenten Dingen. Denn kon-
tingent nennt man alles, was zwar ist, aber auch nicht sein kénnte.
Und wer wollte behaupten, der Mensch sei notwendig ?

Diese Kontingenz oder Zufélligkeit der Geschépfe hat die Menschen
von jeher unwiderstehlich zum Nachdenken angeregt. Denn alles, was

1 Vgl. THoMmas, a. a. O.
? Vgl. ENDRES Jos., Die Unsterblichkeit der Menschenseele, in Divus Thomas
(1944), 75-84.

Diyus Thomas



50 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

nur zufillig Dasein erhilt, ist nicht aus sich selbst erklarbar und 148t
darum den menschlichen Geist nicht ruhen, bis er eine duBere Ursache
gefunden hat. Ist diese gleichfalls kontingent, dann wird er auch von
ihr weitergetrieben, bis er bei einem Nichtkontingenten oder Notwen-
digen angelangt ist.

Aber hier scheiden sich die Geister. Wie die Geschichte der Gottes-
beweise zeigt, wollen nicht alle zugeben, daB am Anfang alles Kontin-
genten ein absolut Notwendiges stehen muB. Deshalb legen sie ihrem
Geiste lieber eine schmerzliche Entsagung auf, als daB sie einen Gott
annehmen. Oder wenn sie auch nicht so weit gehen, daB sie ein absolut
Notwendiges leugnen, so halten sie es doch zum mindesten nicht fiir
ganz sicher. In der Frage nach dem Umjfang der Kontingenz in den
geschaffenen Dingen hingt viel davon ab, ob man in diesen einen sach-
lichen Unterschied zwischen Essenz und Existenz annimmt oder nicht.
Denn sobald einer diesen sachlichen Unterschied leugnet, zieht er not-
wendig auch die Essenz oder das Sosein der geschaffenen Dinge in die
Kontingenz hinein, und bleibt ihm in ihnen nichts mehr iibrig, was er
als notwendig bezeichnen konnte. Dadurch wird er gezwungen, alle
kontingenten Dinge ganz vom freien Willen ihrer ersten Ursache oder
vom Zufall abhingig sein zu lassen und daraus den SchluB zu ziehen,
daB alles auch anders sein konnte, als es wirklich ist. Aber dem absolut
Notwendigen steht kein absolut Kontingentes oder Zufilliges gegen-
iiber 1. Zufillig ist nur das Dasein der kontingenten Dinge. IThr Sosein
ist sogar auf eine doppelte Weise notwendig : ndmlich erstens, sofern
sie von Gott notwendig als so und so beschaffen von Ewigkeit her
erkannt und durch dieses Erkennen Gottes auch innerlich bestimmt
wurden, und sodann, sofern ihnen, wie schon Aristoteles richtig be-
merkte, gleich den Zahlen weder etwas hinzugefiigt noch etwas genommen
werden kann, ohne daB sie andere werden. Selbst beziiglich ihres Da-
seins sind nicht alle Geschopfe gleich zufillig. DaB einer z. B. auf der
Reise mit einem alten Bekannten zusammentrifit, ist zufilliger, als daf3
er nach sorgfiltiger Vorbereitung ein Examen besteht. Unter sich hingen
manche Dinge sogar in der Weise zusammen, da3, wenn eines ist, auch

1 TroMAS, C. gent. IT 30 : « Sunt quaedam'in rebus creatis quae simpliciter
et absolute necesse est esse.» — S. Th. I 86, 3 : « Nihil est adeo contingens, quin
in se aliquid necessarium habeat ; sicut hoc ipsum quod Socratem currere, in se
contingens est ; sed habitudo cursus ad motum est necessaria ; necessarium enim
est Socratem moveri, si currit. »



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 51

ein bestimmtes anderes sein muB. Regnet es z. B., dann wird die Erde
notwendig naB. Aber das dndert nichts an der Tatsache, daB doch alle
geschépflichen Dinge in ihrem Dasein nicht notwendig, sondern nur
zufillig sind.

Alles, was nicht aus innerer Notwendigkeit ist, und deshalb eine
juBere Wirkursache hat, kann auch nicht um seiner selbst willen sein
und sich selbst zum Endziel haben. Denn die letzte Wirkursache des
nur zufillig Seienden muB etwas sein, dem das Sein wesentlich zukommt,
und das in der Weise nach aullen wirkt, daB es andere Dinge an seinem
Sein teilnehmen 14B8t. Der hl. Thomas! vergleicht diese Abhéingigkeit
aller Geschopfe von Gott gerne mit dem Verhéltnis des Lichtes im Luft-
raum mit dem Lichte der Sonne. Nimmt aber alles nur zufillig Seiende
am Sein seiner letzten Wirkursache teil, dann muB8 es auch an dem
Endziel dieser letzten Wirkursache teilnehmen, d.h. das Endziel der
letzten Wirkursache muB zugleich das Endziel alles nur zufillig Seienden
sein. Der Gott aller Wirkursachen ist notwendig auch der Gott aller
Ziele oder Zweckursachen.

Welche Bedeutung das fiir unsere Frage nach dem Sinn des Lebens
hat, liegt offen zu Tage. Ein Leben, das wesentlich- Gott sowohl zu
seinem Ausgangspunkte als zu seinem Ziele hat, kann auch nur von
Gott seinen letzten Sinn erhalten. Daher ist die Frage nach dem letzten
Sinn des menschlichen Lebens fiir einen Theisten iiberhaupt kein Pro-
blem in der Bedeutung von Zweifelsfrage. Und deshalb wurde sie auch,
wie RuporLr EUcCKEN ? bemerkt, erst gestellt, nachdem man an der
alteren Denkart, in deren Mittelpunkt Gott stand, irre geworden war.
Denn um das Leben aus sich selbst begreifen und deuten zu wollen,
muB man erst Gott fiir tot erkliren oder ihn wenigstens als nicht ganz
sicheren Erklirungsgrund ausschalten, ihn, wie Husserl zu sagen pflegte,
einklammern. Aber sehen wir von Gott ab, dann stellt uns gerade die
Kontingenz aller geschaffenen Dinge vor eine Welt, die voll ist von den

1 S, Th. I 104, 1 : « Non remanet aer illuminatus nec ad momentum, cessante
actione sollis ... Aer nullo modo natus est recipere lumen secundum eandem
rationem secundum quam est in sole, ut scilicet recipiat formam solis, quae est
principium luninis ; et ideo quia non habet radicem in aere, statim cessat lumen
cessante actione solis. Sic autem se habet omnis creatura ad Deum, sicut aer
ad solem illuminantem. » '

2 Der Sinn des Lebens, Leipzig 1913 %, 2. Vgl. JaAsPERs KARL, Die geistige
Situation der Zeit, Leipzig 1933 & : « Der ungeborgene Mensch gibt dem Zeitalter
das Geprige.» Zitiert nach der Rezension von SAwICKI F. in Philos. Jahrb. der
Gorresgesellschaft, Bd. 49 (1936), 419.

[



52 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

groBten Widerspriichen 1. Deshalb schreibt z.B. ALBERT SCHWEITZER in
der Vorrede zu seinem Buche : « Kultur und Ethik » 2 (XIV) : « Nimmt
man die Welt, wie sie ist, so ist es unméglich, ihr einen Sinn beizulegen,
in dem die Zwecke und Ziele des Wirkens des Menschen und der Mensch-
heit sinnvoll sind. » Dessenungeachtet sehen wir gerade diejenigen, die
von der Hinordnung des menschlichen Lebens auf Gott nichts wissen
wollen, das Leben selbst vergottlichen. Denn will einer nicht in einen
vollendeten Nihilismus verfallen, dann mufB er bei einer solchen Voraus-
setzung die Erhaltung und Vervollkommnung des Lebens nicht nur zum
Endziel aller Kultur, sondern auch zur obersten Sittenregel machen 3.
Der Sinn, den er dann dem Leben noch zuerkennen kann, liegt einzig
darin, daBB es den Menschen iiber das bloBe Nichts erhebt, aus dem er
gekommen ist, und in das er nach dieser Theorie unentrinnbar zuriick-
kehrt. Und aus diesem einzigen Grunde soll der Mensch sich im Leben
wenigstens so lange als moglich zu behaupten suchen und nur wie ein
Held aus ihm scheiden. DaB eine solche geistige Einstellung Angst-
zustinde verursacht, ist leicht begreiflich. Denn wie Gott das hochste
Gut, so ist das Nichts die Verneinung alles Guten.

- Wenn nun auch wir ungeachtet unseres theistischen Standpunktes
nach dem Sinn des Lebens fragen, so geschieht das nicht, um zu er-
forschen, ob das menschliche Leben iiberhaupt einen Sinn hat, und auch
nicht, welches sein letzter Sinn ist. Beziiglich dieser zwei Fragen kann
fiir einen Theisten kein Zweifel aufkommen. Wie bereits gesagt, hat
das menschliche Leben Anteil am Sinn des goéttlichen Lebens. Und
dieser Sinn ist, daB es in jeder Bezichung eine Verherrlichung Gottes
sein soll. Aber dieser Sinn ist so inhaltreich, da wir ihn in Teile zer-
legen miissen, um seiner ganz bewuBt zu werden. Unser Ziel ist daher

1 Vgl. JaspErs KARrL, Psychologie der Weltanschauungen, Berlin 1929 3,
247 ff. — HORNEFFER ErNsT, Am Webstuhl der Zeit, Leipzig 1914, 40. Seite 317 :
« Der Mensch ist der ewige Widerspruch ... Je tiefer ein Mensch ist, desto reicher
ist er an Gegensitzen, an uniiberbriickbaren Widerspriichen. »

? Miinchen 1925.

3 SCHWEITZER, a.a.0. 240 : « Wahrhaft ethisch ist der Mensch nur, wenn er
der Nétigung gehorcht, allem Leben, dem er beistehen kann, zu helfen, und sich
scheut, irgendetwas Lebendigem Schaden zu tun. Er fragt nicht, inwiefern dieses
oder jenes Leben als wertvoll Anteilnahme verdient, und auch nicht, ob und
inwieweit es noch empfindungsfihig ist. Das Leben als solches ist ihm heilig.
Er reiBt kein Blatt vom Baume ab, bricht keine Blume und hat acht, daB er kein
Insekt zertritt. Wenn er im Sommer nachts bei der Lampe arbeitet, hilt er lieber
das Fenster geschlossen und atmet dumpfe Luft, als daB er Insekt um Insekt
mit versengten Fliigeln auf seinen Tisch fallen sieht. »



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 53

nur, das, was an verschiedenen Stellen der christlichen Philosophie iiber
das menschliche Leben gesagt ist, zu einem Gesamtbilde zusammen-
zustellen, um so einen klaren Uberblick zu gewinnen und einiges viel-
leicht noch etwas zu vertiefen. Wir setzen dabei manche Dinge, die
in jedem Lehrbuch leicht gefunden werden, voraus, weil wir sonst eine
ganze Philosophie schreiben miillten.

Engt man den Begriff « Existenz » auf den Menschen ein, und er-
weitert man ihn in diesem so, dall er das gesamte menschliche Leben,
also nicht bloB das eigentliche Dasein, sondern auch das Sosein und
Téatigsein des Menschen umfaBt, dann darf unsere Untersuchung als
Versuch einer thomistischen Existenzphilosophie angesehen werden.

II. Indifferenz des menschlichen Lebens

Wie Stobdus berichtet, hat Zemon, der Begriinder der stoischen
Schule, alles, was immer am Sein teilhat, in die drei ethischen Kate-
gorien &yald, xaxd, ddidpopa eingeteiltl. Und sowohl das Leben als
den Tod hat er zu den &dwtgopa gerechnet, d. h. zu den Dingen, denen
als solchen ebenso wenig ein eigener sittlicher Wert zukommt, wie
Krankheit und Gesundheit, Armut und Reichtum, Lust und Beschwerde.

Diese Aufteilung des Sittlichen in drei Kategorien ist auch von der
christlichen Philosophie {ibernommen worden. Man ist nur nicht ganz
einig in der Frage, was sittlich indifferent sein kann. Die Thomisten
machen eine doppelte Unterscheidung : ndmlich 1. zwischen Tatigkeiten
des Menschen (actus hominis) und menschlichen Tétigkeiten im engeren
Sinne (actus humani) ; und 2. zwischen diesen menschlichen Tétigkeiten,
in sich betrachtet, und denselben Titigkeiten so wie sie im konkreten
Einzelfalle vom Menschen gesetzt werden. Denn es gibt Téatigkeiten,
die zwar vom Menschen gesetzt werden, bei denen er aber keinen Ge-
brauch von seiner Vernunft und der Freiheit seines Willens macht. Zu
diesen Téatigkeiten gehoren z. B. atmen und verdauen. Sie liegen noch
ganz unterhalb der sittlichen Ordnung. Als menschliche Tétigkeiten
im eigentlichen Sinne gelten nur diejenigen, die der Mensch mit einer
gewissen Uberlegung und frei zu setzen pflegt. Aber von diesen sind
die einen immer sowohl in sich betrachtet als auch in ihrer konkreten
Ausfithrung mit innerer Notwendigkeit sittlich gut oder sittlich schlecht,

1 Vgl. BEnNz ErNsT, Das Todesproblem in der stoischen Philosophie, in Tiibin-
ger Beitrige zur Altertumswissenschaft, hrg. von J. Mewaldt, W, Schnnd J. Vogt,
O. Weinreich. Heft 7. Stuttgart 1929, 48.



b4 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

andere dagegen sind, in sich betrachtet, weder das eine noch das andere,
in ihrer praktischen Ausfithrung aber notwendig entweder das eine oder
das andere, je nachdem der Mensch bei ihrem Setzen eine gute oder
eine bose Absicht hat. So kann ein Akt der Gottesliebe nur gut, ein
Akt des Gotteshasses aber nur schlecht sein. Gehen dagegen zwei
Menschen gemeinsam spazieren und der eine, um wieder arbeitsfihig
zu werden, der andere aber, um der Arbeit zu entflichen, so setzen sie
zwar nach auBen die gleiche Handlung, aber wiahrend der erste sittlich
gut handelt, handelt der andere sittlich schlecht. Daher rechnen die
Thomisten das Spazierengehen zu jenen menschlichen Tétigkeiten, die,
in sich betrachtet, sittlich indifferent sind ..

Schon ZENON sah ein, daB die Anwendung seiner Aufteilung alles
Seienden in die genannten drei ethischen Kategorien auf das Leben
und den Tod sehr schwierig sei. Um den Tod nicht ganz auf die gleiche
Stufe zu stellen wie das Leben, unterschied er zuerst zwischen &3idpopa
mponywéve und &didkoopa dmomponyuéve, d.h. zwischen vorgezogenen
und nachgesetzten indifferenten Dingen. Das Leben rechnete er zu den
gleichgiiltigen Dingen, die vorzuziehen sind, den Tod dagegen reihte er
unter die nachgesetzten indifferenten Dinge ein 2. Aber warum ist das
Leben dem Tode vorzuziehen ? Das ist doch nur dann der Fall, wenn
das Leben einen positiven Wert besitzt. Weil Zenon im Leben als
solchem keinen dazu hinreichenden Wert entdecken konnte, schrinkte
er seinen Lebensbegriff auf das tugendhafte Leben ein und kam so zu
seiner Lehre, daB in der Tugend der eigentliche Sinn des Lebens liege.

Auch diese stoische Lehre ist in unsere christliche Philosophie {iber-
gegangen. Denn auch nach dieser gehort zu einer sinnvollen Gestaltung
des menschlichen Lebens unbedingt, da der Mensch in ihm alle sitt-
lichen Tugenden iibt. Wihrend aber die Stoiker die Tugend zum lefzten
MaBstab des sinnvollen Lebens machten, sehen die Vertreter der christ-
lichen Philosophie in ihr nur ein notwendiges Mittel, um das eigentliche
Ziel des Menschen zu erreichen, das in der Verherrlichung Gottes liegt,
und das anzustreben, allein das Leben eines Menschen wirklich sinn-
voll macht. Sodann verbanden die Stoiker die Tugenden in der Weise
miteinander, daB einer sie entweder alle besitzt oder gar keine. Und
dementsprechend konnten sie auch in der Sinnerfiillung des Lebens
keine Grade anerkennen. Auch in diesem Punkte weichen die christ-
lichen Philosophen von den Stoikern wesentlich ab. Der hl. Thomas

1 Vgl. THoMaAs, S, Th. I-II 18, 9. % BENz, a.a. 0. 49.



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 55

1aBt diese Lehre nur fiir die Tugenden im Zustand ihrer letzten Vollen-
dung gelten!. So kann niemand vollkommen klug sein, ohne zugleich
die tbrigen sittlichen Tugenden in gleicher Vollendung zu besitzen.
Aber unvollkommen kann der Mensch eine Tugend ohne die anderen
oder eine vollkommener als die andere haben. Und aus diesem Grunde
1aBt der Sinn des Lebens unendlich viele Grade der Erfiillung zu. Jede
sittlich gute Handlung liefert dazu einen positiven Beitrag, jede sitt-
lich schlechte aber ist nicht nur eine Siinde gegen Gott, sondern ebenso
sehr ein Vergehen gegen den Sinn des menschlichen Lebens. Und da
es im konkreten Leben keine sittlich gleichgiiltigen menschlichen Tétig-
keiten gibt, ist auch keine von diesen fiir die Sinnerfiillung des mensch-
lichen Lebens bedeutungslos. Aber sehen wir genauer zu, wie diese
Sinnerfiillung vor sich geht.

III. Das gegenwirtige Leben
als Entscheidung fiir den Primat des Geistes

Die menschliche Seele hat eine Doppelnatur. Denn sie ist eine
geistige Substanz, und als solche nicht bloB fihig, ohne einen Korper
weiter zu sein, sondern schon im Kérper Tatigkeiten zu setzen, die an
kein korperliches Organ gebunden sind ; aber sie ist zugleich wesentlich
erste Formalursache eines Korpers, so daB sie ohne diesen als Art un-
vollstindig ist und nur zusammen mit ihm Mensch genannt werden
kann. Daraus erklirt sich, daB die Seele im Menschen trotz ihrer Geistig-
keit mit dem Leibe in einer vollkommenen Schicksalsgemeinschaft steht,
derzufolge jede Verinderung im Leibe auch die Seele beriihrt, und um-
gekehrt jede Regung der Seele eine Verdnderung im Organismus zur
Folge hat. Daher unterscheidet der hl. Thomas im Menschen ein dop-
peltes Leiden : das eine beginnt im Korper und endet in der Seele, das
andere beginnt in der Seele und endet im Korper. Das erste nennt er
passio corporalis, und das zweite passio animalis. Fiir das zweite ge-
brauchen wir im Deutschen die Ausdriicke « Leidenschaft » und « Ge-
miitsbewegung » 2.

! Vgl. Utz FRIDOLINUS, De conexionis virtutum moralium ratione, in Ange-
licum 1937, 560-574.

2 De Verit. 26, 2 : « Dupliciter passio corporis attribuitur animae per accidens,
Uno modo ita quod passio incipiat a corpore et terminetur in anima, secundum
quod unitur corpori ut forma ; et haec est quaedam passio corporalis... Alio modo
ita quod incipiat ab anima, inquantum est corporis motor, et terminetur in cor-
pore ; et haec dicitur passio animalis; sic patet in ira et amore, et aliis huiusmodi. »



56 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

Beides, sowohl daB jedes korperliche Leiden auch die Seele, als daB
jede seelische Bewegung den Leib miterfaBt, ist ein Naturgesetz, dem
sich niemand ganz entziehen kann. Wohl aber kann der Mensch diese
gegenseitige Beeinflussung von Leib und Seele so regeln, daB in seinem
praktischen Leben nicht die Angst fiir das leibliche Wohlsein den Aus-
schlag gibt, sondern die Sorge fiir die Herrschaft des Geistes iiber den
Stoff. Denn der Mensch unterscheidet sich von den Dingen unter ihm
dadurch, daB er frei ist.

Unter Freiheit versteht man allgemein das Gegenteil von Not-
wendigkeit. Notwendig aber ist das, was nicht anders sein kann, weil
es nach einer Seite bestimmt ist. Die Notwendigkeit « wird eingeteilt
in die Notwendigkeit des Leidens (necessitas passiva) und die Not-
wendigkeit des Wirkens (n. activa), in die duBere Zwangsnotwendigkeit
(n. coactionis) und die Naturnotwendigkeit (n. naturae). Die Not-
wendigkeit des duBeren Zwanges ist von auBlen kommende Bestimmt-
heit, die der Neigung dessen, das den Zwang erleidet, entgegengesetzt
ist. So erleidet die Notwendigkeit des duBeren Zwanges, wer trotz seines
Striubens in den Abgrund gestiirzt wird. Naturnotwendigkeit ist von
innen aus der Natur selbst entstammende Bestimmtheit. So entwickelt
sich der Baum naturnotwendig in die Héhe strebend. » 1

Die dem menschlichen Willen zukommende Freiheit schlieBt jede
Art von Notwendigkeit aus, weil der Wille wesentlich einem Verstandes-
akt folgt, der noch nicht bestimmt, ob der erkannte Gegenstand begehrt
werden soll oder nicht. Denn solange die menschliche Seele mit dem
Korper verbunden ist, folgt der Wille nicht der bloB betrachtenden
Verstandeserkenntnis (cognitio speculativa), sondern « der ausfithrenden
(cognitio practica), durch die der Erkennende etwas gut beurteilt fiir
sich in dem jetzt gegebenen Falle. Diese ist aber unbestimmt. Denn
alles Gute, das unser Verstand in diesem Leben erkennt, ist beschrinkt
oder in beschrinkter Weise erfaBt. Gott allein ist das unendliche Gut.
Aber ihn erkennen wir nur nach Art eines beschrinkten Gutes, weil
wir ihn nach Ahnlichkeit der beschrinkten, ja nach Ahnlichkeit der
korperlichen Dinge erkennen. » 2 Darum entdeckt unser Verstand selbst
an Gott die eine und die andere Seite, die den Willen nicht sofort an-
zieht. Und darum ist der Wille auch in seinem Streben nach Gott nicht

bestimmt.

! GREDT Jos., Die aristotelisch-thomistische Philosophie, Freiburg i. Br. 1935

I 408. \
2 A a. 0. 409.



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 57

Aber weder von auBen noch von innen zu einem bestimmten Wollen
formlich gezwungen zu sein, bedeutet nicht, da der Mensch im Ge-
brauche seiner Willensfreiheit auch ebenso unbehindert sei. Jeder wei3
aus eigener Erfahrung, wie schwer es dem Menschen zuweilen wird, zu
einer Entscheidung zu kommen. Solange ihm noch ein Rest von Ver-
nunftgebrauch bleibt, ist diese Entscheidung frei. Aber wie der Vernunft-
gebrauch, so hat auch die menschliche Willensfreiheit viele Vollkommen-
heitsgrade.

Die Hindernisse der menschlichen Willensfreiheit unterscheiden sich
von der dubBeren und der inneren Notwendigkeit dadurch, daB sie nicht,
wie der duBere Zwang, von einer Wirkursache herkommen, und auch
nicht, wie die innere Notwendigkeit, von der Formalursache, sondern
von der Zweckursache. Denn schauen wir genau zu, so nehmen wir
bald wahr, daB uns eine Entscheidung nur deshalb schwer fillt, weil
einander entgegengesetzte Beweggriinde sich das Gleichgewicht halten.
So reizt es einen vielleicht sehr, eine bestimmte Handlung zu setzen,
aber die Folgen schrecken ihn ebenso sehr ab, und deshalb kommt er
zu keiner Entscheidung, bis die Verhéiltnisse ihm keine Wahl mehr lassen.

DaB ein solcher Widerstreit der Beweggriinde in uns entstehen und
uns das Wollen schwer machen kann, setzt in uns offenbar eine Vielheit
von Neigungen voraus. Ein reiner Geist leidet nicht unter einem solchen
Zwiespalt der Beweggriinde. Darum trifft er seine Entscheidungen in
einem einzigen Augenblick, und darf man sich z. B. den Abfall Luzifers
und seines Anhanges von Gott nicht so vorstellen, als wire dieser Tat,
dhnlich wie der Siinde im Paradiese, erst eine zeitlich ausgedehnte Uber-
legung vorausgegangen.

Indem wir den Menschen dem reinen Geist gegeniiberstellen, ist
schon der Grund angegeben, warum wir Menschen gleichzeitig ganz ent~
gegengesetzte Neigungen haben und darum fiir ebenso entgegengesetzte
Beweggriinde zuginglich sein kénnen. Dieser Grund liegt einzig in
unserer aus Koérper und Geist zusammengesetzten Natur. Denn zufolge
dieser Zusammensetzung gibt es im Menschen nicht nur ein geistiges
Strebevermogen, sondern auch sogar zwei sinnliche. Und alles, was diese
beiden letzten bewegt, bewegt auf dem Wege iiber den erkennenden
Verstand auch den Willen. Aber als geistiges Strebevermdgen hat der
Wille auch seine eigenen Neigungen, und entsteht darum, sooft die
sinnlichen Neigungen mit den seinigen, geistigen nicht ganz iiberein-
stimmen, in ihm ein Kampf. In diesem Kampf der Neigungen sind die
sinnlichen den geistigen gegeniiber in einem gro8en Vorteil, weil ihr



58 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

Gegenstand den Menschen frither bewegt, als der des geistigen Strebe-
vermogens, des Willens. Denn weil der Verstand nur durch das Sinn-
liche zum Erkennen des Geistigen gelangt, ziehen notwendig die geistigen
Giiter den Menschen erst nach den sinnlichen an. Dazu kommt, daB
der Wille nicht nur das begehrt, was fiir ihn ein Gut oder sein eigen-
tiimlicher Gegenstand ist, sondern daf3 ihm schlechthin alles, was immer
den Menschen in irgend einer Bezichung vervollkommnet, eine gewisse
Befriedigung gewdhrt. Und das ist auch der Fall, wenn er den sinnlichen
Neigungen den Vorzug gibt.

Daraus ersehen wir klar, daBB der Mensch sein ganzes Leben hin-
durch vor die Entscheidung gestellt ist, wem er den Primat geben soll :
dem Geistigen oder dem Sinnlichen, seiner Seele oder seinem Koérper.
Wie JoHANNES HESSEN in seinem Buche «Der Sinn des Lebens»! richtig
bemerkt, liegen in der Bewertung des Leibes und des leiblichen Lebens
seit Jahrtausenden zwei Auffassungen im Kampfe. « Die eine lduft auf
eine Vergottung, die andere auf eine ebenso radikale Verneinung des
Leibes hinaus. Fiir die erste ist der Leib alles, fiir die zweite nichts. »
« Die moderne Vergottung des Leibes zeigt sich im Sport, in der Kérper-
kultur und besonders in der Nacktkultur. » « Die ‘Leibfeindlichkeit’ hat
ihre Heimat nicht im Christentum, sondern im Heidentum, insbesondere
im Hellenismus, der seinerseits wiederum aus orientalischen Religionen
schopfte. Hier galt die Materie als das Widergottliche, als das Prinzip
des Schlechten und Bésen. » Auch hier liegt die Wahrheit in der Mitte.
« Der Leib ist weder hochster Wert, wie seine Anbeter wollen, noch
Unwert, wie seine Verneiner meinen. » Das erste ist er nicht, weil er
sein ganzes Sein der Seele verdankt, und das zweite nicht, weil die
menschliche Seele in ihrem gegenwirtigen Leben auch ihn braucht,
nicht nur um eine spezifisch menschliche Daseinsform zu haben, sondern
auch als Werkzeug, um mit seiner Hilfe die ihr angeborenen Anlagen
und Fihigkeiten zu entfalten. Und darum liegt der wahre Sinn der
Verbindung von Leib und Seele zu einer einzigen menschlichen Natur
nicht in einer Zerstérung des Leibes, sondern darin, daB der Mensch
sich in dem unvermeidlichen Kampfe seiner geistigen und sinnlichen
Neigungen unter allen Umstdnden fiir den Primat des Geistes ent-
scheidet. ' :

Wir haben schon auf den groBen Unterschied zwischen dem Men-
schen und dem reinen Geist hingewiesen. Die Entscheidung der reinen

1 Rottenburg a. N. 1936, 104,



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 59

Geister war unabéanderlich, weil Gott ihnen nur einmal die Moglichkeit
dazu gegeben hat. Der Mensch dagegen kann seine einmal getroffene
Entscheidung in jedem Augenblick seines Lebens wieder riickgingig
machen. Aber auch das ist ein Unsinn. Damit sein Leben einen vollen
Sinn erhdlt, muB die Herrschaft des Geistigen iiber das Sinnliche zu
einem Dauerzustand werden. Denn nur so wird der Mensch das, was
man fiir gewohnlich einen « Charakter » nennt, und worunter man einen
vollkommenen Menschen versteht.

IV. Das gegenwirtige Leben
als Vorbereitung auf ein zukiinftiges Lebep

Von den Bediirfnissen des menschlichen Geistes beeinfluBt keines
das gesamte Tun und Lassen des Menschen mehr als das nach einem
moglichst vollkommenen Gliick. Wie in der Ethik gezeigt wird, setzt
der Mensch iiberhaupt keinen menschlichen Akt, der nicht sein voll-
kommenes Gliick zum Ziele hidtte. Aber gibt es denn ein vollkommenes
Gliick ? Das 148t sich empirisch und induktiv nicht beweisen. Denn
hier auf Erden ist ein vollkommenes Gliick nicht zu finden. Daher
hingt die Stellung eines jeden zu der Gliicksfrage von seiner Metaphysik
ab, insonderheit davon, ob er einen Gott annimmt, der alles weise
geordnet hat. Denn es wire doch offenbar eine groBe Unordnung, ja
ein Widerspruch in der Natur des Menschen, wenn der Schopfer ihr
einen unwiderstehlichen Trieb eingepflanzt hitte, von dem Er nicht
wollte, daB derselbe einmal ganz befriedigt werde.

Fiir den, der einen richtigen Gottesbegriff hat, kann nur die Ver-
herrlichung Gottes das letzte Ziel des Menschen sein. Aber dieses letzte
Ziel ist nur eine andere Seite an den Handlungen, durch die der Mensch
gliicklich wird. Daher haben die Gottesverherrlichung des Menschen
und sein Gliick dieselbe Geschichte. Zu beiden gehéren zwei Stiicke :
Fiir's erste muB der Mensch Gott erkennen ; denn ohne das kann er
Gott weder verherrlichen noch geistig besitzen. Aber das Erkennen
allein geniigt nicht. Auch die Verdammten erkennen Gott, sogar voll-
kommener als wir Erdenmenschen, und doch sind sie weit entfernt,
Gott zu verherrlichen oder von Gott begliickt zu werden. Damit der
Mensch Gott wirklich verherrlicht und von Gott begliickt wird, muB
er Gott offenbar auch lieben. Denn Gott will von dem ganzen Menschen
verherrlicht und der Mensch von Gott ganz befriedigt werden. Diese
Gottesliebe aber setzt voraus, daB einer auch die Ubereinstimmung



60 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

seiner sittlichen Beschaffenheit mit den Anforderungen Gottes mit-
erkennt. Denn lieben kann man nur das Gute. Das Gute aber besteht
wesentlich in einer Beziehung der Ubereinstimmung zwischen dem
Strebevermdgen des Liebenden mit einem Ding oder einem Gegenstand.
Daher enthilt es einen inneren Widerspruch, daB einer in seinem Be-
gehren von Gott abgewandt ist und Gott dennoch liebt. Der tiefere
Grund, warum selbst die klare Erkenntnis, daB Gott, objektiv betrachtet,
das liebenswiirdigste Gut ist, nicht hinreicht, um Gott zu lieben, liegt
darin, da3 dem geschaffenen Verstande keinerlei Wirkursdchlichkeit zu-
kommt, sondern daB er iiberall nur feststellen kann, was ist. Besteht
also zwischen einer Seele und Gott keine Beziehung sittlicher Gleich-
formigkeit, dann kann der geschaffene Verstand nur das Urteil fallen,
fiir eine solche Seele sei Gott nicht gut und begehrenswert, sondern
im Gegenteil nur ein Gegenstand des Hasses. Wir stehen hier vor der
letzten Auswirkung dessen, daB der geschépfliche Verstand im Unter-
schied vom goéttlichen an sich nur spekulativ oder betrachtend ist.

Das Gesagte gilt auch fiir die schon im gegenwértigen Leben er-
reichbare unvollkommene Gliickseligkeit und unvollkommene Gottes-
verherrlichung des Menschen. Denn wie iiberhaupt keine Wesenheit
teilbar ist, so hat auch einer entweder alles, was zum wahren Gliick
und zur wahren Gottesverherrlichung gehért, oder iiberhaupt nichts
davon. Der einzige Unterschied zwischen vollkommener und unvoll-
kommener Gottesverherrlichung sowie zwischen vollkommenem und
unvollkommenem Gliick liegt also in dem Grade sowohl der Gottes-
erkenntnis als der von dieser vorausgesetzten Ubereinstimmung des
Begehrungsvermogens mit Gott als oberster Sittenregel. Denn beide
sind Eigenschaften, die mehr oder weniger vollkommen besessen werden
kénnen.

Wir sagten schon, im gegenwirtigen Leben gebe es kein voll-
kommenes Gliick. Und es kann auch kein solches geben. Denn das
vollkommene Gliick verlangt, da dem Menschen nichts mehr zu
wiinschen {iibrigbleibt. Dazu aber gehért vor allem, daf auch sein an-
geborener Erkenntnistrieb ganz befriedigt ist. Dieser Fall aber kann
im gegenwirtigen Leben niemals eintreten, weil er mit der menschlichen
Natur unvereinbar ist. Denn als animal rationale oder verniinftiges
Sinnenwesen braucht der Mensch notwendig das Verlangen nach neuen
Erkenntniswahrheiten, weil ja ohne dieses Verlangen ein vollstindiger
Stillstand in seinem schluifolgernden Denken eintrite. Der Mensch
hérte dann auf, noch ein animal rationale, d.h. ein von einer Er-



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 61

kenntniswahrheit zur anderen fortschreitendes Wesen zu sein. Von
diesem notwendigen Streben nach weiterer Vervollkommnung ist die
zum Gliick des Menschen erforderliche Gotteserkenntnis so wenig aus-
genommen, daB gerade das Verlangen nach ihrer Vervollkommnung
im gegenwirtigen Leben zu allerletzt befriedigt werden kann. Denn
im gegenwértigen Leben erkennt ja der Mensch Gott aus den Geschopfen,
und ist deshalb seine Gotteserkenntnis so lange noch vervollkommlich,
als er die Welt der Geschopfe noch besser erkennen kann. Damit aber
kommt er niemals zu Ende. Und daher wiirde der Wissenstrieb fiir
sich allein schon hinreichen, den Menschen im gegenwirtigen Leben nie-
mals ein vollkommenes Gliick finden zu lassen. |

Soll also der Gliickstrieb des Menschen nicht fiir immer unbefriedigt
bleiben, dann muB es ein zukiinftiges Leben geben, in dem die Unvoll-
kommenheiten des gegenwirtigen erginzt werden. Nun ist aber das
Verhdltnis dieses gegenwértigen Lebens zu dem zukiinftigen nicht so,
daB jeder in letzterem ohne weiteres vollkommen gliicklich wiirde. Viel-
mehr hingt das ganz davon ab, in welcher Verfassung jemand sein
gegenwirtiges Leben abschlieBt. Ist einer im Augenblick seines Todes
von Gott abgewandt, dann verliert er im zukiinftigen Lebén auch noch
das unvollkommene Gliick des gegenwirtigen, weil ihm dort nichts mehr
bleibt, an dem er sich erfreuen kénnte. Denn ist schon das Leben, in
sich betrachtet, sittlich indifferent, dann erst recht der Tod. Daher
andert er an der Stellung des Menschen zu Gott ebenso wenig etwas
wie das Fallen an der Natur eines Baumes.

Nun gibt es aber zwei Moglichkeiten, im zukiinftigen Leben in den
Besitz der vollkommenen Gliickseligkeit zu gelangen : ndmlich ohne
vorausgegangene unvollkommene GliickSeligkeit und nach voraus-
gegangener unvollkommener Gliickseligkeit. Auf die erste Weise erlangt
sie das vor dem Gebrauche der Vernunft gestorbene Kind, und auf die
zweite Weise der Erwachsene, der schon im gegenwirtigen Leben Gott
erkannt und geliebt hat. Das gleiche wie vom Gliick gilt natiirlich auch
vom Endziel des Menschen, der Verherrlichung Gottes. Auch sein End-
ziel kann der Mensch auf die beiden genannten Weisen erreichen. Aber
die Frage ist, welche von diesen beiden Weisen der Natur des Menschen
und seiner Bestimmung am meisten entspricht und daher sein Leben
sinnvoller macht.

Um die Weise, auf die ein vor dem Gebrauche der Vernunft ster-
bendes Kind in den Besitz vollkommener Gliickseligkeit gelangt, recht
zu verstehen, muB3 man beachten, daB jeder Mensch mit einem Natur-



62 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

streben (appetitus naturalis) nach Gott zur Welt kommt, das ihn im
gegenwirtigen Leben vor dem Gebrauche der Vernunft nur deshalb
nicht gliicklich macht, weil ihm noch die zum Gliicke notwendige Gottes-
erkenntnis fehlt 1. Diese Erkenntnis aber kommt der Seele des Kindes
unmittelbar nach ihrer Trennung vom Leibe. Denn indem sie sich selbst
umfassend erkennt, erkennt sie auch ihr Verhidltnis zu Gott, dieses aber
ist noch kein anderes als das ihres Naturstrebens. Und deshalb beginnt
fiir sie mit der Trennung vom Korper sofort ein Zustand vollkommener
natiirlicher Gliickseligkeit. |
Man ist zunichst geneigt, diese Weise des Gliicklichwerdens fiir die
wiinschenswerteste zu halten. Aber man lasse sich nicht durch den
Ausdruck « vollkommene Gliickseligkeit » irrefithren. Die vom Kérper
getrennte Seele eines Kindes ist insofern vollkommen gliicklich, als ihr
Naturstreben nach Gott vollkommen befriedigt ist. Dadurch unter-
scheidet sie sich wesentlich von der verdammten Seele. Aber auBer
dem mit der Natur des Menschen sachlich eins seienden Naturstreben
gibt es noch einen sogenannten appetitus elicitus, d. h. ein Strebever-
mogen, das wesentlich erst nach dem Erkenntnisvermdgen in Taitigkeit
tritt und daher zu jedem Streben durch eine vorausgehende Erkenntnis
angeregt werden muf3. Damit der zum Gebrauche der Vernunft gelangte
Mensch vollkommen gliicklich ist, muB auch sein appetitus elicitus rest-
los befriedigt sein. Nun geschieht das freilich auch bei der vollkommenen
Gliickseligkeit des vor dem Gebrauche seiner Vernunft gestorbenen
Kindes. Nichtsdestoweniger entspricht diese Art, gliicklich zu werden,
nicht ganz der Natur des Menschen. Denn der geistige appetitus elicitus
des Menschen ist wesentlich frei, und darum gehort zur vollen Entfal-
tung der menschlichen Nattr, daB der Mensch frei gewollt gliicklich
werde. Das vor dem Gebrauche seiner Vernunft sterbende Kind aber
wird das ohne sein eigenes Zutun, rein naturgesetzlich.
~ Fassen wir sodann das Wesen der menschlichen Gliickseligkeit ins
Auge, so sehen wir sofort, daB auch deren Sinn in der Gliickseligkeit
des vor dem Gebrauche seiner Vernunft gestorbenen Kindes nicht ganz
erfiillt ist. Denn wie wir in unserem Aufsatz iiber « Endziel, Gliick und
Pflicht des Menschen » zeigten, ist die vollkommene Gliickseligkeit nicht
das Endziel selbst, sondern fiir die Zeit seines Erdenlebens die Sicherung
(sanctio) seines Strebens nach dem wahren Endziel, und im zukiinftigen

1 Aristoteles spricht den Kindern ein wahres Gliick deshalb ab, weil sie noch
keine wahren Tugenden iiben konnen. Eth. Nik. I 9, 1100a 1 fi.



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 63

Leben der Lohn fiir sein wirkliches Streben nach diesem. Beide Seiten
menschlicher Gliickseligkeit aber kommen bei der Gliickseligkeit des vor
dem Gebrauche seiner Vernunft gestorbenen Kindes nicht zur Geltung.
Und darum ist diese auch in sich selbst nicht ganz das, was sie eigent-
lich sein soll.

Bedenken wir endlich, daB die Verherrlichung Gottes, die der
Mensch als letztes Ziel anstreben mufB, eine wesentlich andere ist, als
die der reinen Geister, und daf3 deshalb auch seine Gliickseligkeit wesent-
lich verschieden sein mul3 von der eines reinen Geistes. Der reine Geist
verherrlicht Gott mittels seiner Selbsterkenntnis und eingegossener
Ideen. Der Mensch dagegen soll Gott aus der Schépfung erkennen und
darum in seiner Gottesverherrlichung zugleich die gesamte Schépfung
vertreten. Wie wir in unserem Aufsatz iiber « Selbstbehauptung und
Selbstverleugnung » bereits bemerkten, ist der Mensch dadurch nicht
nur im gegenwirtigen Leben ein wesentlicher Teil dieser Welt 1, sondern
bleibt er auch in alle Ewigkeit mit ihr in besonderer Weise verbunden,
sofern er ndmlich die ganze Ewigkeit hindurch der Vermittler bleibt
zwischen den unverniinftigen Geschépfen und Gott. Denn in alle Ewig-
keit bleibt es wahr, da3 Gott sich dem Menschen durch die Welt geoffen-
bart hat. Bei dem vor dem Gebrauche seiner Vernunft gestorbenen
Kinde aber fillt diese Seite der Gottesverherrlichung weg. Seine Seele
verherrlicht Gott nach ihrer Trennung vom Korper zwar aus allen
Kriften, aber diese Gottesverherrlichung bleibt in Ewigkeit drmer an
Inhalt als die einer Seele, die erst vom Korper getrennt wurde, nach-
dem sie Gott aus seiner Schopfung erkannt und fiir diese zu preisen
angefangen hatte. Und darum ist auch die Gliickseligkeit eines vor dem
Gebrauche seiner Vernunft gestorbenen Kindes drmer an Inhalt als die
einer Seele, die erst nach dem Gebrauche der Vernunft vom Korper
getrennt wurde. Mag daher sowohl das Endziel als das vollkommene
Gliick des Menschen auch unmittelbar, d. h. ohne vorausgegangene un-
vollkommene Gotteserkenntnis und ohne vorausgegangenes unvoll-
kommenes Gliick erreichbar sein, so macht das diese doch nicht iiber-
fliissig und wertlos. Vielmehr erhdlt das gegenwirtige Leben des
Menschen erst dadurch seinen vollen Sinn, daB er es beniitzt, um sich
auf sein zukiinftiges Leben vorzubereiten, in dem ihm, wie wir noch
ausfiihrlicher zeigen werden, alles das, was er im gegenwirtigen Leben
nur unvollkommen erreicht, bis zur letzten Vollendung zuteil wird.

1 THoMmAS, De Pot. 5, 10 : « Homo ordinatur ad perfectionem universi ut
essentialis pars ipsius. »



64 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

V. Individuum und Gemeinschaft

In dem Abschnitt iiber die Kontingenz des menschlichen Lebens
haben wir gezeigt, daB dessen Sinn nur eine Anteilnahme am Sinn des
gottlichen Lebens sein kann. Als Grund dafiir gaben wir an, daB8 das
Leben des Menschen, wie iiberhaupt alle nur kontingenten Dinge, nur
so weit ist, als es am gottlichen Sein teilhat. Nun muB man aber unter-
scheiden zwischen dem menschlichen Leben ganz im allgemeinen, dem
Leben des Menschen in der Gesellschaft und dem Leben eines bestimmten
Einzelmenschen. Diese Unterscheidung stellt uns vor die weitere Frage,
wie sich das Leben des Einzelmenschen zum menschlichen Leben iiber-
haupt und zu seinem Leben in der Gesellschaft verhdlt. Auf den ersten
Teil dieser Frage glauben wir schon in unserem Aufsatz iiber den Einzel-
menschen und seine Philosophie hinreichend geantwortet zu haben 1.
Dort zeigten wir, wie der Einzelmensch dadurch, daB er die dem
Menschen iiberhaupt gestellte Lebensaufgabe zu erfiillen sucht, zugleich
die ihm personlich gestellte erfiillt, weil ja die die unseren Allgemein-
begriffen « Mensch » und « menschliches Leben » entsprechenden Gegen-
stinde in jedem Einzelding, von dem sie ausgesagt werden, ihrem In-
halte nach verwirklicht sind. Daher ist es gleich, ob ich mir die Frage
stelle, wozu der Mensch iiberhaupt auf Erden sei, oder, wozu ich persén-
lich da bin. Je klarer meine Antwort auf die erste Frage lautet, desto
klarer fillt auch meine Antwort auf die zweite aus.

Um sich ein wahres Bild von dem Verhiltnis des Einzelmenschen
zur Gemeinschaft zu machen, muBl man wohl beachten, da8 der Mensch
im Unterschied zu den Dingen unter ihm sein Endziel nicht durch andere
Geschopfe oder mittels eines anderen erreicht, sondern dal jeder einzelne
befihigt ist, Gott zu verherrlichen und dadurch gliicklich zu werden.
Wihrend die untermenschlichen Dinge Gott dwrch den Menschen ver-
herrlichen, verherrlicht der Mensch Gott nur mst Hilfe anderer. Und
zu diesen anderen gehéren auch die Mitmenschen. Denn die vom
Menschen geforderte Gottesverherrlichung besteht ja im Erkennen und
Lieben Gottes. Erkennen aber und Lieben sind geistige Tatigkeiten,
die keiner fiir den anderen setzen kann, sondern jeder selbst setzen mu8.
Damit wollen wir die Gemeinschaft keineswegs so zu einem bloBen
Niitzlichkeitswert des Individuums machen, daB sie nur zu geben habe.
Es gibt auch eine passive oder empfangende Hilfe. Erhdlt z. B. der

1 Divus Thomas (194%4), 385-412.



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 65

Arme ein Almosen, so wird ihm damit geholfen, aber gleichzeitig hilft
auch er dem Geber ein Werk der Barmherzigkeit verrichten. Nach dem
bekannten Bibelwort, daB Geben seliger ist als Nehmen, verhilft der
Empfinger dem Geber sogar zu einer groBeren Freude als dieser ihm.

Daraus erhellt schon, daB in einer Gemeinschaft niemand bloB Geber
oder bloB Empfinger ist. Beziiglich der Ehe haben wir das bereits in
unserem Aufsatz {iber das « Verhdltnis der beiden Geschlechter zur
menschlichen Wesenheit und zueinander in allgemein philosophischer
Betrachtung » gezeigt 1. In der Ehe empfingt auch der Mann, und gibt
auch die Frau, nur sind die Weisen des Gebens und Empfangens grund-
verschieden. Wir brauchen aber nicht einmal das Geschlechterproblem
aufzurollen. Hat nicht der Schépfer die menschliche Natur so einge-
richtet, daB niemand von uns alle Bediirfnisse seines Lebens fiir sich
allein befriedigen kann, sondern jeder sowohl geistig als leiblich unter-
stiitzt werden muB, um nicht elend zu verkiimmern ? Aber auf der
anderen Seite geniigt einer, um ein bestimmtes Bediirfnis vieler zu
befriedigen. So kann einer fiir eine ganze Familie kochen oder die
Kinder eines ganzen Dorfes lesen und schreiben lehren. Dadurch ent-
steht zwischen Individuum und Gemeinschaft ein so mannigfaches und
verschlungenes Wechselverhdltnis, daB man begreift, wie die Frage ent-
stehen konnte, wem der Primat gebiihre : dem Individuum oder der
Gemeinschaft. Soviel ist sicher, daB die Gemeinschaft dem Einzel-
menschen helfen muB, sich méglichst gut auf das zukiinftige Leben vor-
zubereiten. Aber diese Niitzlichkeit fiir den Einzelmenschen ist nicht
der einzige Zweck der Gemeinschaft. Diese hat auch die Aufgabe, die
vielen Vorbereitungen der Einzelmenschen auf das zukiinftige Leben zu
verschonern. Denn wie Gott schon die Koérperwelt an seiner Schénheit
teilnehmen 1dBt, indem Er aus ihr einen Kosmos gemacht hat, in dem
alles wunderbar geordnet ist, und wie die Einzelmenschen trotz ihrer
groBen substantiellen und akzidentellen Verschiedenheiten so im Mensch-
sein iibereinkommen, daB sie begrifflich nur ein Mensch sind, so soll
auch die Gottesverherrlichung der Menschen nicht nur vielstimmig sein,
sondern einem Orchester gleichen, in dem eine Stimme die andere
ergénzt, so daB ein Ganzes entsteht, das schoner ist als die bloBe Summe
vieler Einzelstimmen. Das aber ist nur in einer Gemeinschaft méglich.

In der Sozialphilosophie wird die Frage behandelt, ob der Staat
als solcher religionslos sein und di¢ Ausiibung der Religion ganz den

1 Divus Thomas (1934), 3-36.

Diyvus Thomas b



66 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

einzelnen Biirgern iiberlassen diirfe. Das wird in den scholastischen Lehr-
biichern mit Recht aus drei Griinden verneint ; namlich : 1. weil auch
der Staat eine géttliche Einrichtung und als solche nicht weniger als
der Einzelmensch verpflichtet ist, Gott zu verherrlichen ; 2. weil ein
religionsloser Staat seine Biirger nur mit brutaler Gewalt zusammen-
halten, und ein solcher Zustand niemals lange dauern kann ; 3. weil die
Biirger auch in religioser Beziehung der Hilfe des Staates bediirfen.
Diese Beweise mogen geniigen, um die liberale Theorie « L’état est
athée » zu widerlegen. Aber sie decken nicht den besonderen Sinn der
dem Staate zur Pflicht gemachten Gottesverherrlichung auf. Dieses
Besondere ergibt sich aus dem Wesen der Gesellschaft tiberhaupt. Die
Gesellschaft im allgemeinen wird bestimmt als eine rechtliche Vereini-
gung (unio moralis) zur Forderung des Gemeinwohles. Zu jeder Gesell-
schaft gehort somit, daB sich mehrere zusammentun, um ihr Wohl
gemeinsam anzustreben und auch gemeinsam zu erreichen. Nun kann
aber einer den anderen nur so weit unterstiitzen, als er aus sich hinaus-
gehende, physische oder pridikamentale T4tigkeiten setzt. Daher folgt
schon aus der Natur der Gesellschaft, daB es bei ihr in erster Linie nicht
um ein inneres, sondern um ein duBeres Streben ihrer Mitglieder nach
einem bestimmten gemeinsamen Zwecke oder dem Gemeinwohle an-
kommt. Beim Staate versteht man unter diesem Gemeinwohl das zeit-
liche Wohlergehen seiner Biirger. Aber darin liegt nur der nichste Zweck
des Staates. Wie jede andere Gesellschaft, ja wie iiberhaupt alles Seiende,
hat auch der Staat Gott zum Endzweck. Und weil Gott nur auf dem
Wege der Verherrlichung erreichbar ist, hat auch die Gesellschaft die
strenge Pflicht, in allem Gott zu verherrlichen. Aber hier muB man
unterscheiden. Es gibt eine innere und eine duBere Gottesverherrlichung.
Die innere besteht im Gotterkennen und Gottlieben sowie in der Ubung
der verschiedenen sittlichen Tugenden. Eine. solche innere Gottes-
verherrlichung kann die Gesellschaft deshalb nicht leisten, weil diese
kein Organismus im eigentlichen Sinne ist und darum keine Seele hat.
So bleibt als Pflicht des Staates wie jeder anderen Gesellschaft einzig
die dufere Gottesverherrlichung. Der einzelne verherrlicht Gott auch
duBerlich, soweit er seine aus sich hinausgehende, physische Tatigkeiten
auf Gott hinordnet. Aus dem gleichen Grunde, aus dem die Gesellschaft
als solche keine in sich bleibenden, metaphysischen Tétigkeiten des
Gotterkennens und Gottliebens setzen kann, sind ihr auch eigentliche
physische Titigkeiten unmoglich. Aber mittels der ihr eigentiimlichen
Autoritdt kann sie die physischen Tatigkeiten ihrer Mitglieder so beein-



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 67

flussen, daB nicht nur einer den anderen in seiner auBeren Gottes-
verherrlichung nicht hindert, sondern daB vielmehr aus den vielen
auBeren Gottesverherrlichungen ihrer Mitglieder ein gemeinsamer Gottes-
kult des gesamten gesellschaftlichen Lebens wird, der dem einzelnen
die Erfiillung seiner Pflichten gegen Gott moglichst leicht macht. Nur
so weit eine Gesellschaft das Zusammenleben ihrer Mitglieder in dieser
Weise ordnet, erfiillt sie die ihr schuldige und besondere Pflicht der
Gottesverherrlichung. Kommt auch diese Regelung des offentlichen
Gotteskultes wegen der Hinordnung aller Menschen auf ein iibernatiir-
liches Ziel in erster Linie der Kirche zu, so enthebt das doch die natiir-
lichen Gesellschaften in keiner Weise von dem strengen Gebot, dabei
nach Kriften mitzuhelfen. _

Das ist aber noch nicht der letzte Sinn des menschlichen Lebens
in der Gesellschaft. Wir haben bereits bemerkt, daB Gott die Welt nicht
in einem chaotischen Zustande lassen wollte, sondern aus ihr einen Kos-
mos, d.h. ein wohlgeordnetes Ganzes gemacht hat. Diese kosmologische
Ordnung soll durch eine soziale erginzt und vervollstindigt werden.
Denn wie der Kosmos selbst ohne den Menschen unvollkommen wire,
so seine Ordnung ohne die des menschlichen Lebens. Die kosmologische
Ordnung hilft dem Menschen besonders Gottes Schonheit erkennen, in
der sozialen ahmt der Mensch selbst die Schoénheit Gottes nach. Der
hl. Thomas antwortet in seiner Summa contra gentiles (II 45) auf die
Frage, warum Gott so viele Arten von Dingen erschaffen habe, eine
einzige Art sei zu wenig imstande, die gottliche Vollkommenheit wider-
zuspiegeln. Es ist nur eine Fortsetzung der vom Aquinaten beant-
worteten Frage, wenn wir weiter fragen, warum Gott die Menschen mit
so verschiedenen Anlagen und Fihigkeiten ausgestattet hat. Und wir
glauben ganz im Geiste des Doctor communis zu antworten, wenn wir
sagen, Gott habe das getan, weil bei einer gleichen Veranlagung aller
Menschen deren schuldige Gottesverherrlichung zu armselig wire. Je
mehr Menschen mit verschiedenen Anlagen und Féhigkeiten in einer
Gemeinschaft zusammenleben und sich gegenseitig erginzen, desto
reicher und schéner wird nicht nur ihr Leben, sondern auch ihre Gottes-
verherrlichung. Das Schéne ist kein Niitzlichkeitswert, aber deshalb
doch nicht weniger wertvoll. Nach dem hl. Thomas wollte Gott gerade
durch die Schénheit der Welt seine Weisheit offenbaren 1. Es wire der

1 Compendium Theol. 102: « Est enim multitudo rerum et distinctio ab
intellectu divino excogitata et instituta in rebus ad hoc, quod diversimode divina



68 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

Miithe wert, einmal zu untersuchen, wie in der Neuzeit mit der abneh-
menden Wertschitzung des feierlichen Gottesdienstes die ganze Auf-
fassung von der Gesellschaft eine andere geworden ist.

VI. Non omnis moriar 1

Fechner unterscheidet in seinem « Biichlein vom Leben nach dem
Tode » drei Stufen des menschlichen Lebens. Die erste ist ein steter
Schlaf, die zweite eine Abwechslung zwischen Schlaf und Wachsein, und
die dritte ein ewiges Wachen. Den Ubergang von der ersten zur zweiten
Lebensstufe nennt man Geburt, den von der zweiten zur dritten aber
Tod. Geburt und Tod kommen also darin iiberein, da8 beide nur Uber-
ginge sind von einer Lebensform zu einer anderen, und zwar in der
Weise, daB in beiden Fillen ein Aufstieg stattfindet. Damit ist schon
gesagt, daB auch der Tod zwei Seiten hat, und daB es durchaus nicht
geniigt, ihn bloB als Ende des gegenwirtigen Lebens zu betrachten. Er
ist ebenso wesentlich der Anfang des zukiinftigen Lebens. Und wie der
Mensch bei seinem Ubergang von der ersten Lebensstufe zur zweiten
nicht ganz geboren wird, so stirbt er auch nicht ganz bei seinem Uber-
gang von der zweiten Lebensstufe zur dritten. Sonst wire die Vor-
bereitung des Menschen im gegenwirtigen Leben auf ein zukiinftiges
Leben, von der wir im vorigen Abschnitt gesprochen haben, sinnlos.
Aber wie sollen wir uns das Verhiltnis dieses zukiinftigen Lebens zum
gegenwirtigen vorstellen ? Die Stoiker hielten den Tod fiir eine bloBe
Umwandlung des Lebensstoffes 2. Was sie aber iiber das Schicksal des
Menschen nach dieser Umwandlung (petafolrn) zu sagen wubBten, ist
ebenso unklar wie ihr Hylozoismus {iberhaupt. Wie das Leben, so erhilt
nach ihnen auch der Tod seinen Sinn dadurch, daB der Mensch im
Augenblick seines Sterbens tugendhaft ist. Daher meint Seneka 3,
eigentlich sollte das ganze Leben des Menschen eine Vorbereitung auf
das Sterben sein. Der Tugend zuliebe darf sich der Mensch sogar selbst
das Leben nehmen ¢ Besonders in diesem letzten Punkte mufBte die

bonitas a rebus creatis repraesentetur, et eam secundum diversos gradus diversa
participarent, uf sic ex ipso diversarum verum ovdine quaedam pulchritudo vesultet
in vebus, quae divinam Sapientiam commendaret. »

1 Horaz, Oden. Buch III, Ode 30 v. 6.

® Vgl. BENZ, a.a.O. 11

3 De brevit. vitae VII 3: « Vivere tota vita discendum est et, quod magis
fortasse miraberis, tota vita discendum est mori. »

1 Vgl. BENz, a.a.O. 67 f.



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 69

christliche Philosophie von den Stoikern abweichen. Nichtsdestoweniger
haben die Vater kaum aus einer anderen Philosophie so viele Gedanken
in ihre Lehren iiber das menschliche Leben und Sterben aufgenommen
wie aus der stoischen.

Am leichtesten verstindlich ist die Theorie der Pythagoreer, des
Empedokles und Platons, daB die Seele im gegenwartigen Leben mit
dem Korper in einer nicht natiirlichen Weise verbunden und daher der
Tod fiir sie eine Erlosung sei. Aber diese Theorie gibt dem Tode einen
Sinn auf Kosten des gegenwirtigen Lebens, und ist auch schon deshalb
unannehmbar, weil sie das Verhiltnis zwischen Leib und Seele des
Menschen zu duBerlich auffat ®.

Stellen wir uns auf den aristotelisch-thomistischen Standpunkt daB
Leib und Seele des Menschen nur eine Natur bilden und deshalb der
Tod keine nichtnatiirliche Verbindung aufhebt, sondern im Gegenteil
eine der Seele ganz natiirliche zerrei3t, dann scheint es unméglich zu
sein, das Leben der Seele nach ihrer Trennung vom Korper noch fiir
vollkommener zu halten als das zur Zeit ihrer Verbindung mit diesem.
Dadurch aber wird auch alles, was wir iiber das gegenwirtige Leben
als Vorbereitung auf ein zukiinftiges Leben sagten, sehr in Frage gestellt.

Um diese Schwierigkeit moglichst klar zu sehen, sei nochmals an
das Endziel des Menschen erinnert, das durch die gleichen geistigen
Tatigkeiten erreicht wird, in denen auch die vollkommene Gliickselig-
keit des Menschen liegt, ndmlich durch Tétigkeiten des Erkennens und
Liebens. Nun ist aber der menschliche Verstand im gegenwirtigen
Leben in der Weise von den Sinnen abhingig, daB er ohne deren Mit-
wirkung weder eine neue Idee gewinnen noch eine schon gewonnene
weiter gebrauchen kann. Der Grund dafiir ist, daB Leib und Seele eine
einzige Natur bilden. Daraus scheint zu folgen, daB die menschliche
Seele nach ihrer Trennung vom Koérper zu einer vollstindigen Untétig-
keit verurteilt ist. Das aber wire weder eine Verherrlichung Gottes
noch ein eigenes Gliick derselben.

Die Losung dieser Schwierigkeit liegt in einer Unterscheidung, die
in der Philosophie immer wieder gemacht werden mul}, damit kein
FehlschluB entsteht. Man muB ndmlich beim Verstandeserkennen wohl
auseinanderhalten, was ihm wesentlich ist und deshalb niemals fehlen
darf, und was ihm nur unter bestimmten Bedingungen zukommt. Wesent-
lich ist der Verstandeserkenntnis nur, daB sie einen iibersinnlichen

1 Vgl TromAs, De anima a. 15.



70 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

Gegenstand hat. Die Weise aber, auf die ein iibersinnlicher Gegenstand
vom Verstand erkannt wird, hingt ab von den Bedingungen, unter denen
der Trager des Verstandes sich gerade befindet. Auch hier gilt der
Satz : agere sequitur esse. Eine andere Seinsweise hat auch eine andere
Form der Tatigkeit zur Folge. Nun ist die Seele des Menschen nach
ihrer Trennung vom Korper in einem wesentlich anderen Zustande als
wihrend ihrer Verbindung mit diesem. Daher erkennt sie auch not-
wendig anders als vorher. Weil die menschliche Seele auf den Leib
wesentlich hingeordnet und bestimmt ist, mit ihm nur eine Natur zu
bilden, muB man zwar sagen, die Weise, auf die der menschliche Ver-
stand wihrend der Zeit seiner Verbindung der Seele mit dem Leibe
erkennt, sei die natiirliche. Aber deshalb braucht eine andere Weise
des Erkennens noch lange nicht naturwidrig zu sein. So entspricht es
der Natur des Steines, daB er zur Erde fillt, sobald er nicht gehalten
wird, trotzdem ist es nicht gegen seine Natur, wenn ihn einer in die
Héhe schleudert. ANGELO ZACCHI ! veranschaulicht die verschiedenen
Erkenntnisweisen des menschlichen Verstandes im gegenwirtigen und
im zukiinftigen Leben, indem er sie mit den verschiedenen Weisen ver-
gleicht, auf die ein Organismus das ihm zum Leben notwendige Blut
erhalten kann. Im MutterschoB erhilt der Organismus sein Blut von
der Mutter ; nachdem er geboren ist, muB er sein Blut selbst mittels
der Ernihrung zubereiten. Wie man nicht sagen kann, der Organismus
koénne nicht auBerhalb des MutterschoBes leben, weil er im ersten
Stadium seiner Entwicklung das Blut von der Mutter erhilt, so auch
nicht, die Seele sei deshalb, weil sie im gegenwirtigen Leben im Er-
kennen vom Korper abhingt, {iberhaupt nicht imstande, ohne den
Kérper zu erkennen. Wer das behauptet, macht einen FehlschluB, den
die Logiker fallacia a dicto secundum quid ad dictum simpliciter nennen,
und der darin besteht, daBl einem Satz, der nur in einem begrenzten
Sinne wahr ist, allgemeine Geltung zugeschrieben wird.

Der hl. Thomas 2 bestimmt das Verhiltnis der beiden Zustinde,

1 L’uomo. Vol. II. L’origine e i destini. Roma 1944, 239 {.

? De anima a. 15 : « Ad perfectionem igitur intellectualis operationis neces-
sarium fuit animam corpori uniri. Nec tamen dubium est quin per motus cor-
poreos et occupationem sensuum anima impediatur a receptione influxus sub-
stantiarum separatarum ... Quando ergo anima erit a corpore totaliter separata,
plenius percipere poterit influentiam a superioribus substantiis.» — S. Th. I
89, 2 ad 1: « Anima separata est quidem imperfectior, si consideretur natura
corporis ; sed tamen quodammodo est liberior ad intelligendum, inquantum per
gravedinem et occupationem corporis a puritate intelligentiae impeditur. »



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 71

in denen sich die menschliche Seele befinden kann, in der Weise, dal3
er sagt, die menschliche Seele sei im Zustande ihrer Trennung vom
Kérper zwar unvollkommener als im Zustande der Verbindung, aber
dafiir sei sie im Erkennen um so freier. Denn ohne den Korper ist sie
ja kein Mensch ; darum spricht man auch nur von abgeschiedenen
Seelen. Andererseits hat ihre Trennung vom Korper auch die Folge,
daB nun ihre Abhingigkeit von den Sinnen aufhort. Sobald sie vom
Korper getrennt ist, hat sie einen ganz anderen eigentiimlichen Gegen-
stand : namlich ihre eigene Substanz!. Waihrend der Mensch seine
Seele im gegenwirtigen Leben nur indirekt durch Zuriickdenken er-
kennt, d. h. in der Weise, daB er iiber seine auf etwas anderes hin-
zielende Erkenntnistdtigkeit' nachdenkt, geht die Erkenntnistitigkeit
der vom Korper getrennten Seele geradeswegs auf ihre Substanz. Und
die menschliche Seele erkennt sich im Zustande der Trennung vom
Korper auch sofort mit einer solchen Vollkommenheit, daB all ihr Er-
kennen im Zustande der Verbindung mit dem Korper sich dazu verhilt
wie die frithe Morgendammerung zum vollen Tageslicht. Denn im gegen-
wirtigen Leben sind alle unsere Erkenntnisse nur apprehensiv, d. h. er-
fassend, im zukiinftigen Leben aber erkennt sich die Seele gleich um-
fassend. Und damit erkennt sie zugleich ihre Beziehungen zu Gott und
zu den iibrigen Dingen. Ihre Gotteserkenntnis bleibt zwar auch dann
noch analog, aber sie ist dann wesentlich vollkommener als sie es im
gegenwirtigen Leben werden kann.

Nur in einem Punkte bleibt die Erkenntnisweise der vom Korper
getrennten Seele die gleiche wie im Zustande der Verbindung mit dem
Korper. Wie im gegenwirtigen Leben, so kann die Seele auch im zu-
kiinftigen durch ihr bloBes Erkennen nichts an dem dndern, was sie
als bestehend erkennt. Erkennt also die vom Korper getrennte Seele,
daB die sittliche Beschaffenheit, mit der sie den Korper verlassen hat,
mit dem gottlichen Sittengesetz nicht iibereinstimmt, dann hat ihre
vollkommenere Selbsterkenntnis und Gotteserkenntnis nur die Folge,
daB sie sich selbst ebenso vollkommen als unfihig erkennt, Gott zu
lieben und durch den Besitz Gottes gliicklich zu werden. Wiirde Gott
sich von einer solchen Seele unmittelbar schauen lassen, so daB Er ihr
sein Wesen ohne das Dazwischentreten der Seelensubstanz erkenntnis-
maBig mitteilte, dann wire die Sache anders. Dann wiirde der Wille
der vom Korper getrennten Seele Gott auch notwendig lieben, weil eine

1 Vgl. GREDT, a.a.O. 387 ff.



72 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

Seele, die Gott auf diese Weise schaut, von Gott unmittelbar so befrie-
digt wird, daB nichts anderes mehr sie noch anziehen kann. So voll-
kommen aber ist auch die Gotteserkenntnis der vom Koérper getrennten
Seele ohne die Erhebung in die iibernatiirliche Ordnung nicht. Weil
die menschliche Seele auch im Zustande der Trennung vom Korper Gott
nicht unmittelbar erkennt, sondern mittels ihrer umfassenden Selbst-
erkenntnis, wird auch ihr Wille von Gott nur mittels und nach MaB-
gabe seiner sittlichen Beschaffenheit angezogen. War der Wille im
Augenblick der Trennung der Seele vom Koérper von Gott abgewandt,
dann bleibt er es auch nach der Trennung; ja, entsprechend der nun
vollkommeneren Erkenntnis des Verstandes wird der Wille sich nun-
mehr erst recht von Gott abwenden. Umgekehrt aber wird der im
Augenblick des Todes Gott zugewandte Wille nach dem Tode Gott noch
weit vollkommener lieben.

So sehen wir, wie im zukiinftigen Leben alles seine Vollendung
findet. Daher gilt das, was wir im Abschnitt iiber das gegenwirtige
Leben als Vorbereitung auf das zukiinftige Leben sagten, in gleicher
Weise fiir das sittlich schlechte Leben wie fiir das sittlich gute. Das
eine wie das andere wird erst im zukiinftigen Leben ganz vollkommen.
Wie wir sahen, ist das gegenwirtige Leben wesentlich eine Bewegung
und als solche mit einem Endzustand unvereinbar. Darum ist der Tod
eine wesentliche Vorbedingung fiir das Erreichen dieses Endzustandes.
Ob der Tod notwendig in der Form erfolgen muB, in der wir ihm in
der gegenwirtigen Ordnung unterworfen sind, ist eine andere Frage.
Auch wenn es keine Siinde gidbe, miiBte das gegenwirtige Leben die
Umwandlung in eine hohere Lebensform erfahren, damit der Mensch
sowohl sein Endziel als seine Gliickse ligkeit vollkommen erlangt. In
der Liturgie wird der Tod der Heiligen mit Vorliebe als deren « natali-
tiae » bezeichnet. Mit Recht. Denn « vita mutatur, non tollitur », das
gegenwiartige Leben wird durch den Tod nicht genommen, sondern nur
umgestaltet, «et, dissoluta terrestris huius incolatus domo, aeterna in
coelis habitatio comparatur», und wenn die Herberge ihres Erden-
wandels in Staub zerfillt, gewinnen sie eine ewige Heimstitte im
Himmel 1.

Menschliches Leben und menschliches Sterben gehéren daher
wesentlich zusammen. Beide sind notwendig, damit der Mensch seine
letzte Vollendung erlangt. Was den Tod unangenehm und gefiirchtet

1 Praefation der Totenmesse.



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 73

macht, sind vier Dinge: 1. Ist die Verbindung mit dem Kérper fiir
die Seele nun einmal natiirlicher als der Zustand der Trennung von ihm.
Deshalb bedeutet diese Trennung fiir die Seele einen Mangel 1, der zwar
ihr Gliick nicht beeintrichtigt, weil sie ja Gott auch ohne den Korper
erkennen und lieben kann, der aber als solcher auch nicht gewiinscht
werden kann. 2. Darf man nicht iibersehen, daB der Korper die Seéle
nicht bloB an der vollkommenen Erreichung ihres Endzieles hindert,
sondern daB er ihr bei der Vorbereitung auf diese Erreichung auch sehr
wertvolle Dienste leistet. Man hat sich schon oft dariiber gewundert,
daB Kinder verhiltnismédBig mit weniger Widerstreben sterben als alte
Leute. Das erklart sich daraus, daBl der Mensch im Alter die Bedeutung
des gegenwirtigen Lebens mehr zu schitzen weill als in der Jugend,
und darum das Bediirfnis empfindet, Versiumtes nachzuholen und Un-
vollkommenes noch so weit als moglich zu vollenden. 3. Handelt es
sich beim Tode nicht nur um die Trennung der Seele vom Korper,
sondern auch um die Trennung der Seele von allem, was ihr in dieser
Welt lieb und teuer geworden ist. Auch das ist bei alten Leuten in der
Regel mehr als bei jungen. 4. Weil niemand mit GewiBheit voraus,
wie die Vollendung des zukiinftigen Lebens aussehen wird. Denn wie
wir sahen, gibt es auch ein vollendetes Ungliick. Und niemand kann
mit Bestimmtheit sagen, ob sein Tod die Vorbereitung auf ein vol-
lendetes Gliick oder die Verschuldung eines vollendeten Ungliickes
abschlieBt. '

Das sind Schattenseiten des Todes. Aber so groB dieselben sind,
und so sehr sie uns mit Schrecken erfiillen, wenn Gott uns nicht mit
iibernatiirlicher Kraft zu Hilfe kommt, trotz alledem behilt auch der
Tod seinen positiven Sinn. Und dieser liegt darin, daB auch der Tod
ebenso wie das ganze gegenwirtige Leben ein notwendiges Durch-
gangsstadium des Menschen ist, um in den vollkommenen Besitz so-
wohl seines Endzieles als seiner wahren Gliickseligkeit zu gelangen.

1 TroMAS, S. Th. I 76, 1 ad 6: « Anima humana manet in suo esse, cum
fuerit a corpore separata, habens aptitudinem et inclinationem naturalem ad cor-
poris unionem. » — I 90, 4: « Anima autem, cum sit pars humanae naturae, non
habet naturalem perfectionem, nisi secundum quod est corpori unita. »



	Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

