
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762284

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sinn des menschlichen Lebens
und Sterbens

Von P. Dr. Matthias THIEL O.S.B., Rom (S. Anselmo)

Das Wort « Sinn » wird in einer dreifachen Bedeutung genommen :

nämlich 1. psychologisch für jene Erkenntnisvermögen, die an ein

körperliches Organ gebunden sind ; 2. logisch für Bezeichnung und
Bedeutung ; und 3. metaphysisch für Wesenheit und Zweck. Denn was
sinnlos ist, hat weder eine Wesenheit noch einen Zweck.

Wenn nach dem Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

gefragt wird, nimmt man das Wort « Sinn » offenbar in dieser dritten
Bedeutung.

Wesenheit und Zweck sind nicht dasselbe. Die Wesenheit ist jedem

Ding innerlich, der Zweck dagegen liegt bei den Geschöpfen außerhalb
ihres Selbst.

Das Wort « Zweck » wird bald in der Bedeutung von Ziel genommen,
bald für das, wodurch ein bestimmtes Ziel erreicht wird. Deshalb
unterscheiden die Scholastiker zwischen Zweck in der Absicht (finis in inten-

tione) und Zweck in der Ausführung (finis in executione). Wenn von
einem Sinn des Lebens die Rede ist, kann beides damit gemeint sein.

Es kann einer aber sein Leben auch nur deshalb für sinnlos halten,
weil er an der Erfüllung seines Lebenszweckes verzweifelt und deshalb
sein Leben nicht mehr für wert erachtet, noch weiter erhalten zu werden.

Im folgenden nehmen wir das Wort « Sinn » mehr in dieser zweiten

Bedeutung von Zweck. Denn welchen Zweck in der Absicht das menschliche

Leben hat, glauben wir in unserem Aufsatz über « Endziel, Glück
und Pflicht des Menschen » hinreichend auseinandergesetzt zu haben h

Auf die Frage nach dem Wesen des Lebens sind schon viele
Antworten gegeben worden. Und abgesehen davon, daß alle das Leben für
eine Bewegung halten, ist diesen Antworten kaum ein Gedanke gemeinsam.

Die meisten aber kommen mit der Antwort des Aristoteles darin
überein, daß sie das Leben 1. mit den Organismen beginnen lassen,

1 Divus Thomas (1947), 53-83.



48 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

es also den Mineralen absprechen ; 2. nicht für eine rein mechanische,

von außen verursachte Bewegung ansehen, sondern für eine Art
Selbstbewegung oder Selbstverwirklichung, und 3. für die Lebewesen die
Vollkommenheit dieser ihrer Selbstbewegung zum Unterscheidungsmerkmal
der Seinstufen machen. So stellt man allgemein das Tier nur deshalb
über die Pflanze, weil es eine vollkommenere Form der Selbstbewegung
aufweist, und den Menschen auch über das Tier, weil in ihm schon die

geistige Selbstbewegung anfängt.
Daraus folgt, daß das Sterben, unter dem man allgemein das

Aufhören des Lebens versteht, wesentlich in einem Abbruch jener
Selbstbewegung liegt. Über die Tatsache eines solchen Lebensendes braucht
nichts gesagt zu werden. Vielleicht gibt es keine andere, die weniger
geleugnet oder bezweifelt wird. Wohl aber hat man gefragt, mit welcher

Notwendigkeit dieses Sterben erfolgt1. Im Wesen des Lebens als

solchem ist kein Grund zu finden, warum es zeitlich begrenzt sein muß.

Im Gegenteil, als positive Bewegung enthält das Leben wesentlich eine

Fortdauer im Sein. Quod movetur, motum est et movebitur, sagen die

Scholastiker. Wäre es anders, dann müßten auch die reinen Geister dem

Gesetze des Todes unterworfen sein. Das Leben wird zwar von den

Organismen und den reinen Geistern nicht eindeutig ausgesagt, aber
immerhin so, daß in bezug auf die eigene Bewegung zwischen den

Organismen und den reinen Geistern eine innere Verhältnisgleichheit
besteht. Denn ist auch die Weise, auf die die reinen Geister sich selbst

bewegen, grundverschieden von der den Organismen zukommenden, so

kommen doch alle Lebewesen darin überein, daß sie und ihre Bewegung
innerlich und untrennbar zusammenhängen.

Sooft daher ein Lebewesen stirbt, hat das seine Ursache nicht im
Lebensprinzip, sondern, wie der hl. Thomas2 bemerkt, entweder in
seiner Zusammensetzung aus entgegengesetzten Elementen oder in etwas

ihm Entgegengesetztem. Wie wir schon in unserem Aufsatz über

«Selbstbehauptung und Selbstverleugnung»3 zeigten, wirken alle Körperwesen

zerstörend aufeinander ein, weil sie sich nicht das Sein schlechthin

mitteilen, sondern immer eines dem anderen sein begrenztes Sosein

1 Vgl. Scheuer Max, Tod und Fortleben, in Schriften aus dem Nachlaß.
Berlin 1933. Bd. I, 3-51. — Endres Jos., Vom Tode, in Divus Thomas (1943),
48-62.

2 C. gent. II 55 : « Oportet omne quod corrumpitur per se, vel habere contra-
rium, vel esse ex contrariis compositum. »

3 Divus Thomas (1946), 311-335.



Sinn des menschlichen Lebens nnd Sterbens 49

aufdrängt und ihm dadurch das eigne Sosein wenigstens zum Teil
unmöglich macht. So teilt ein chemisches Element dem anderen seine

spezifischen Eigenschaften mit und verändern sie gegenseitig ihr Sosein,

bis aus ihrer Verbindung etwas von ihnen sehr Verschiedenes
entstanden ist. '

Die rein geistigen Dinge wirken nicht in dieser Weise aufeinander
ein, und sind auch für solche Einwirkungen vonseiten der Körperwesen
unempfänglich, weil eine körperliche Ursache niemals eine geistige

Wirkung hervorbringen kann. Daher sind sie alle, von Gott angefangen
bis hinab zu der menschlichen Seele, unsterblich 1. Daß das auch von
der menschlichen Seele gilt, glauben wir hier voraussetzen zu können.
Denn dafür sind schon so viele Beweise beigebracht worden, daß es

kaum möglich ist, noch einen neuen zu finden. Jedes scholastische Lehrbuch

bringt deren zwei oder drei2.

Dagegen wird auch in den besten Lehrbüchern das besondere
Verhältnis der menschlichen Seele zum Tode gar nicht oder nur sehr flüchtig
berührt. Warum die untermenschlichen Lebewesen sterben, haben wir
bereits in unserem Aufsatz über « Selbstbehauptung und Selbstverleugnung

» gesagt. Der Grund dafür liegt in der Aufgabe, die sie in der
Welt zu erfüllen haben. Der Mensch aber hat keine Aufgabe innerhalb
der Weltgrenzen zu erfüllen, die sein Sterben notwendig machte. Und
da, wie bereits gesagt, auch das Lebensprinzip in ihm kein Sterben

fordert, im Gegenteil, dieses Lebensprinzip im Menschen sogar unsterblich

ist, scheint der Tod des Menschen das Sinnloseste und Unnatürlichste

zu sein, was man sich denken kann. Daher verbinden wir im
folgenden mit der Frage nach dem Sinn des menschlichen Lebens die
nach dem Sinn des menschlichen Sterbens. Denn ist dieses zweite sinnlos,

dann fehlt offenbar auch dem Sinn des ersten etwas.

> I. Kontingenz des menschlichen Lebens

Auch der Mensch gehört zu den kontingenten Dingen. Denn kon-
tingent nennt man alles, was zwar ist, aber auch nicht sein könnte.
Und wer wollte behaupten, der Mensch sei notwendig

Diese Kontingenz oder Zufälligkeit der Geschöpfe hat die Menschen

von jeher unwiderstehlich zum Nachdenken angeregt. Denn alles, was

1 Vgl. Thomas, a. a. O.
3 Vgl. Endres Jos., Die Unsterblichkeit der Menschenseele, in Divus Thomas

(1944), 75-84.

Dipus Thomas



50 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

nur zufällig Dasein erhält, ist nicht aus sich selbst erklärbar und läßt
darum den menschlichen Geist nicht ruhen, bis er eine äußere Ursache

gefunden hat. Ist diese gleichfalls kontingent, dann wird er auch von
ihr weitergetrieben, bis er bei einem Nichtkontingenten oder Notwendigen

angelangt ist.
Aber hier scheiden sich die Geister. Wie die Geschichte der

Gottesbeweise zeigt, wollen nicht alle zugeben, daß am Anfang alles Kontingenten

ein absolut Notwendiges stehen muß. Deshalb legen sie ihrem
Geiste lieber eine schmerzliche Entsagung auf, als daß sie einen Gott
annehmen. Oder wenn sie auch nicht so weit gehen, daß sie ein absolut
Notwendiges leugnen, so halten sie es doch zum mindesten nicht für
ganz sicher. In der Frage nach dem Umfang der Kontingenz in den

geschaffenen Dingen hängt viel davon ab, ob man in diesen einen
sachlichen Unterschied zwischen Essenz und Existenz annimmt oder nicht.
Denn sobald einer diesen sachlichen Unterschied leugnet, zieht er
notwendig auch die Essenz oder das Sosein der geschaffenen Dinge in die

Kontingenz hinein, und bleibt ihm in ihnen nichts mehr übrig, was er
als notwendig bezeichnen könnte. Dadurch wird er gezwungen, alle

kontingenten Dinge ganz vom freien Willen ihrer ersten Ursache oder

vom Zufall abhängig sein zu lassen und daraus den Schluß zu ziehen,
daß alles auch anders sein könnte, als es wirklich ist. Aber dem absolut

Notwendigen steht kein absolut Kontingentes oder Zufälliges gegenüber

K Zufällig ist nur das Dasein der kontingenten Dinge. Ihr Sosein

ist sogar auf eine doppelte Weise notwendig : nämlich erstens, sofern

sie von Gott notwendig als so und so beschaffen von Ewigkeit her

erkannt und durch dieses Erkennen Gottes auch innerlich bestimmt
wurden, und sodann, sofern ihnen, wie schon Aristoteles richtig
bemerkte, gleich den Zahlen weder etwas hinzugefügt noch etwas genommen
werden kann, ohne daß sie andere werden. Selbst bezüglich ihres
Daseins sind nicht alle Geschöpfe gleich zufällig. Daß einer z. B. auf der
Reise mit einem alten Bekannten zusammentrifft, ist zufälliger, als daß

'

er nach sorgfältiger Vorbereitung ein Examen besteht. Unter sich hängen
manche Dinge sogar in der Weise zusammen, daß, wenn eines ist, auch

1 Thomas, C. gent. II 30 : « Sunt quaedam in rebus creatis quae simpliciter
et absolute necesse est esse. » — S. Tb. I 86, 3 : « Nihil est adeo contingens, quin
in se aliquid necessarium habeat ; sicut hoc ipsum quod Socratem currere, in se

contingens est ; sed habitudo cursus ad motum est necessaria ; necessarium enim
est Socratem moveri, si currit. »



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 51

ein bestimmtes anderes sein muß. Regnet es z. B., dann wird die Erde
notwendig naß. Aber das ändert nichts an der Tatsache, daß doch alle

geschöpflichen Dinge in ihrem Dasein nicht notwendig, sondern nur
zufällig sind.

Alles, was nicht aus innerer Notwendigkeit ist, und deshalb eine

äußere Wirkursache hat, kann auch nicht um seiner selbst willen sein

und sich selbst zum Endziel haben. Denn die letzte Wirkursache des

nur zufällig Seienden muß etwas sein, dem das Sein wesentlich zukommt,
und das in der Weise nach außen wirkt, daß es andere Dinge an seinem
Sein teilnehmen läßt. Der hl. Thomas1 vergleicht diese Abhängigkeit
aller Geschöpfe von Gott gerne mit dem Verhältnis des Lichtes im
Luftraum mit dem Lichte der Sonne. Nimmt aber alles nur zufällig Seiende

am Sein seiner letzten Wirkursache teil, dann muß es auch an dem

Endziel dieser letzten Wirkursache teilnehmen, d. h. das Endziel der
letzten Wirkursache muß zugleich das Endziel alles nur zufällig Seienden

sein. Der Gott aller Wirkursachen ist notwendig auch der Gott aller
Ziele oder Zweckursachen.

Welche Bedeutung das für unsere Frage nach dem Sinn des Lebens

hat, liegt offen zu Tage. Ein Leben, das wesentlich Gott sowohl zu
seinem Ausgangspunkte als zu seinem Ziele hat, kann auch nur von
Gott seinen letzten Sinn erhalten. Daher ist die Frage nach dem letzten
Sinn des menschlichen Lebens für einen Theisten überhaupt kein
Problem in der Bedeutung von Zweifelsfrage. Und deshalb wurde sie auch,
wie Rudolf Eucken 2 bemerkt, erst gestellt, nachdem man an der
älteren Denkart, in deren Mittelpunkt Gott stand, irre geworden war.
Denn um das Leben aus sich selbst begreifen und deuten zu wollen,
muß man erst Gott für tot erklären oder ihn wenigstens als nicht ganz
sicheren Erklärungsgrund ausschalten, ihn, wie Husserl zu sagen pflegte,
einklammern. Aber sehen wir von Gott ab, dann stellt uns gerade die

Kontingenz aller geschaffenen Dinge vor eine Welt, die voll ist von den

1 S. Th. I 104, 1 : « Non remanet aer illuminatus nec ad momentum, cessante
actione sollis Aer nullo modo natus est recipere lumen secundum eandem
rationem secundum quam est in sole, ut scilicet recipiat formam solis, quae est

principium luninis ; et ideo quia non habet radicem in aere, statim cessât lumen
cessante actione solis. Sic autem se habet omnis creatura ad Deum, sicut aer
ad solem illuminantem. »

2 Der Sinn des Lebens, Leipzig 1913 s, 2. Vgl. Jaspers Karl, Die geistige
Situation der Zeit, Leipzig 1933 6 : « Der ungeborgene Mensch gibt dem Zeitalter
das Gepräge. » Zitiert nach der Rezension von Sawicki F. in Philos. Jahrb. der
Görresgesellschaft, Bd. 49 (1936), 419.



52 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

größten Widersprüchen h Deshalb schreibt z.B. Albert Schweitzer in
der Vorrede zu seinem Buche : « Kultur und Ethik »2 (XIV) : « Nimmt
man die Welt, wie sie ist, so ist es unmöglich, ihr einen Sinn beizulegen,
in dem die Zwecke und Ziele des Wirkens des Menschen und der Menschheit

sinnvoll sind. » Dessenungeachtet sehen wir gerade diejenigen, die

von der Hinordnung des menschlichen Lebens auf Gott nichts wissen

wollen, das Leben selbst vergöttlichen. Denn will einer nicht in einen
vollendeten Nihilismus verfallen, dann muß er bei einer solchen Voraussetzung

die Erhaltung und Vervollkommnung des Lebens nicht nur zum
Endziel aller Kultur, sondern auch zur obersten Sittenregel machen 3.

Der Sinn, den er dann dem Leben noch zuerkennen kann, liegt einzig
darin, daß es den Menschen über das bloße Nichts erhebt, aus dem er

gekommen ist, und in das er nach dieser Theorie unentrinnbar zurückkehrt.

Und aus diesem einzigen Grunde soll der Mensch sich im Leben

wenigstens so lange als möglich zu behaupten suchen und nur wie ein
Held aus ihm scheiden. Daß eine solche geistige Einstellung
Angstzustände verursacht, ist leicht begreiflich. Denn wie Gott das höchste

Gut, so ist das Nichts die Verneinung alles Guten.
Wenn nun auch wir ungeachtet unseres theistischen Standpunktes

nach dem Sinn des Lebens fragen, so geschieht das nicht, um zu
erforschen, ob das menschliche Leben überhaupt einen Sinn hat, und auch

nicht, welches sein letzter Sinn ist. Bezüglich dieser zwei Fragen kann
für einen Theisten kein Zweifel aufkommen. Wie bereits gesagt, hat
das menschliche Leben Anteil am Sinn des göttlichen Lebens. Und
dieser Sinn ist, daß es in jeder Beziehung eine Verherrlichung Gottes

sein soll. Aber dieser Sinn ist so inhaltreich, daß wir ihn in Teile

zerlegen müssen, um seiner ganz bewußt zu werden. Unser Ziel ist daher

1 Vgl. Jaspers Karl, Psychologie der Weltanschauungen, Berlin 1929 3,

247 ff. •— Horneffer Ernst, Am Webstuhl der Zeit, Leipzig 1914, 40. Seite 317 :

« Der Mensch ist der ewige Widerspruch Je tiefer ein Mensch ist, desto reicher
ist er an Gegensätzen, an unüberbrückbaren Widersprüchen. »

2 München 1925.
3 Schweitzer, a.a.O. 240 : «Wahrhaft ethisch ist der Mensch nur, wenn er

der Nötigung gehorcht, allem Leben, dem er beistehen kann, zu helfen, und sich
scheut, irgendetwas Lebendigem Schaden zu tun. Er fragt nicht, inwiefern dieses
oder jenes Leben als wertvoll Anteilnahme verdient, und auch nicht, ob und
inwieweit es noch empfindungsfähig ist. Das Leben als solches ist ihm heilig.
Er reißt kein Blatt vom Baume ab, bricht keine Blume und hat acht, daß er kein
Insekt zertritt. Wenn er im Sommer nachts bei der Lampe arbeitet, hält er lieber
das Fenster geschlossen und atmet dumpfe Luft, als daß er Insekt um Insekt
mit versengten Flügeln auf seinen Tisch fallen sieht. »



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 53

nur, das, was an verschiedenen Stellen der christlichen Philosophie über
das menschliche Leben gesagt ist, zu einem Gesamtbilde zusammenzustellen,

um so einen klaren Überblick zu gewinnen und einiges
vielleicht noch etwas zu vertiefen. Wir setzen dabei manche Dinge, die

in jedem Lehrbuch leicht gefunden werden, voraus, weil wir sonst eine

ganze Philosophie schreiben müßten.

Engt man den Begriff « Existenz » auf den Menschen ein, und
erweitert man ihn in diesem so, daß er das gesamte menschliche Leben,
also nicht bloß das eigentliche Dasein, sondern auch das Sosein und

Tätigsein des Menschen umfaßt, dann darf unsere Untersuchung als

Versuch einer thomistischen Existenzphilosophie angesehen werden.

II. Indifferenz des menschlichen Lebens

Wie Stobäus berichtet, hat Zenon, der Begründer der stoischen

Schule, alles, was immer am Sein teilhat, in die drei ethischen
Kategorien àyaôà, xaxà, «Siàcpopa eingeteilt1. Und sowohl das Leben als

den Tod hat er zu den àSiàtpopoc gerechnet, d. h. zu den Dingen, denen

als solchen ebenso wenig ein eigener sittlicher Wert zukommt, wie

Krankheit und Gesundheit, Armut und Reichtum, Lust und Beschwerde.

Diese Aufteilung des Sittlichen in drei Kategorien ist auch von der
christlichen Philosophie übernommen worden. Man ist nur nicht ganz
einig in der Frage, was sittlich indifferent sein kann. Die Thomisten
machen eine doppelte Unterscheidung : nämlich 1. zwischen Tätigkeiten
des Menschen (actus hominis) und menschlichen Tätigkeiten im engeren
Sinne (actus humani) ; und 2. zwischen diesen menschlichen Tätigkeiten,
in sich betrachtet, und denselben Tätigkeiten so wie sie im konkreten
Einzelfalle vom Menschen gesetzt werden. Denn es gibt Tätigkeiten,
die zwar vom Menschen gesetzt werden, bei denen er aber keinen
Gebrauch von seiner Vernunft und der Freiheit seines Willens macht. Zu
diesen Tätigkeiten gehören z. B. atmen und verdauen. Sie liegen noch

ganz unterhalb der sittlichen Ordnung. Als menschliche Tätigkeiten
im eigentlichen Sinne gelten nur diejenigen, die der Mensch mit einer

gewissen Überlegung und frei zu setzen pflegt. Aber von diesen sind
die einen immer sowohl in sich betrachtet als auch in ihrer konkreten
Ausführung mit innerer Notwendigkeit sittlich gut oder sittlich schlecht,

1 Vgl. Benz Ernst, Das Todesproblem in der stoischen Philosophie, in Tübinger

Beiträge zur Altertumswissenschaft, hrg. von J. Mewaldt, W. Schmid, J. Vogt,
O. Weinreich. Heft 7. Stuttgart 1929, 48.



54 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

andere dagegen sind, in sich betrachtet, weder das eine noch das andere,
in ihrer praktischen Ausführung aber notwendig entweder das eine oder
das andere, je nachdem der Mensch bei ihrem Setzen eine gute oder
eine böse Absicht hat. So kann ein Akt der Gottesliebe nur gut, ein

Akt des Gotteshasses aber nur schlecht sein. Gehen dagegen zwei
Menschen gemeinsam spazieren und der eine, um wieder arbeitsfähig
zu werden, der andere aber, um der Arbeit zu entfliehen, so setzen sie

zwar nach außen die gleiche Handlung, aber während der erste sittlich
gut handelt, handelt der andere sittlich schlecht. Daher rechnen die
Thomisten das Spazierengehen zu jenen menschlichen Tätigkeiten, die,
in sich betrachtet, sittlich indifferent sind K

Schon Zenon sah ein, daß die Anwendung seiner Aufteilung alles
Seienden in die genannten drei ethischen Kategorien auf das Leben
und den Tod sehr schwierig sei. Um den Tod nicht ganz auf die gleiche
Stufe zu stellen wie das Leben, unterschied er zuerst zwischen àSochpopa

7tpo7)Y[jtiva und àSiàtpopa a7ro7tpoY)Ypiva, d. h. zwischen vorgezogenen
und nachgesetzten indifferenten Dingen. Das Leben rechnete er zu den

gleichgültigen Dingen, die vorzuziehen sind, den Tod dagegen reihte er
unter die nachgesetzten indifferenten Dinge ein 2. Aber warum ist das

Leben dem Tode vorzuziehen Das ist doch nur dann der Fall, wenn
das Leben einen positiven Wert besitzt. Weil Zenon im Leben als

solchem keinen dazu hinreichenden Wert entdecken konnte, schränkte

er seinen Lebensbegriff auf das tugendhafte Leben ein und kam so zu
seiner Lehre, daß in der Tugend der eigentliche Sinn des Lebens liege.

Auch diese stoische Lehre ist in unsere christliche Philosophie

übergegangen. Denn auch nach dieser gehört zu einer sinnvollen Gestaltung
des menschlichen Lebens unbedingt, daß der Mensch in ihm alle
sittlichen Tugenden übt. Während aber die Stoiker die Tugend zum letzten

Maßstab des sinnvollen Lebens machten, sehen die Vertreter der christlichen

Philosophie in ihr nur ein notwendiges Mittel, um das eigentliche
Ziel des Menschen zu erreichen, das in der Verherrlichung Gottes liegt,
und das anzustreben, allein das Leben eines Menschen wirklich sinnvoll

macht. Sodann verbanden die Stoiker die Tugenden in der Weise

miteinander, daß einer sie entweder alle besitzt oder gar keine. Und
dementsprechend konnten sie auch in der Sinnerfüllung des Lebens
keine Grade anerkennen. Auch in diesem Punkte weichen die christlichen

Philosophen von den Stoikern wesentlich ab. Der hl. Thomas

1 Vgl. Thomas, S. Th. I-II 18, 9. a Benz, a. a. O. 49.



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 55

läßt diese Lehre nur für die Tugenden im Zustand ihrer letzten Vollendung

gelten 1. So kann niemand vollkommen klug sein, ohne zugleich
die übrigen sittlichen Tugenden in gleicher Vollendung zu besitzen.

Aber unvollkommen kann der Mensch eine Tugend ohne die anderen

oder eine vollkommener als die andere haben. Und aus diesem Grunde
läßt der Sinn des Lebens unendlich viele Grade der Erfüllung zu. Jede
sittlich gute Handlung liefert dazu einen positiven Beitrag, jede sittlich

schlechte aber ist nicht nur eine Sünde gegen Gott, sondern ebenso

sehr ein Vergehen gegen den Sinn des menschlichen Lebens. Und da

es im konkreten Leben keine sittlich gleichgültigen menschlichen Tätigkeiten

gibt, ist auch keine von diesen für die Sinnerfüllung des menschlichen

Lebens bedeutungslos. Aber sehen wir genauer zu, wie diese

Sinnerfüllung vor sich geht.

III. Das gegenwärtige Leben
als Entscheidung für den Primat des Geistes

Die menschliche Seele hat eine Doppelnatur. Denn sie ist eine

geistige Substanz, und als solche nicht bloß fähig, ohne einen Körper
weiter zu sein, sondern schon im Körper Tätigkeiten zu setzen, die an
kein körperliches Organ gebunden sind ; aber sie ist zugleich wesentlich
erste Formalursache eines Körpers, so daß sie ohne diesen als Art
unvollständig ist und nur zusammen mit ihm Mensch genannt werden
kann. Daraus erklärt sich, daß die Seele im Menschen trotz ihrer Geistigkeit

mit dem Leibe in einer vollkommenen Schicksalsgemeinschaft steht,
derzufolge jede Veränderung im Leibe auch die Seele berührt, und
umgekehrt jede Regung der Seele eine Veränderung im Organismus zur
Folge hat. Daher unterscheidet der hl. Thomas im Menschen ein

doppeltes Leiden : das eine beginnt im Körper und endet in der Seele, das

andere beginnt in der Seele und endet im Körper. Das erste nennt er
passio corporalis, und das zweite passio animalis. Für das zweite
gebrauchen wir im Deutschen die Ausdrücke « Leidenschaft » und «

Gemütsbewegung »2.

x Vgl. Utz Fridolinus, De conexionis virtutum moralium ratione, in Ange-
licum 1937, 560-574.

2 De Verit. 26, 2 : « Dupliciter passio corporis attribuitur animae per accidens.
Uno modo ita quod passio incipiat a corpore et terminetur in anima, secundum
quod unitur corpori ut forma ; et haec est quaedam passio corporalis... Alio modo
ita quod incipiat ab anima, inquantum est corporis motor, et terminetur in
corpore ; et haec dicitur passio animalis ; sie patet in ira et amore, et aliis huiusmodi. »



56 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

Beides, sowohl daß jedes körperliche Leiden auch die Seele, als daß

jede seelische Bewegung den Leib miterfaßt, ist ein Naturgesetz, dem

sich niemand ganz entziehen kann. Wohl aber kann der Mensch diese

gegenseitige Beeinflussung von Leib und Seele so regeln, daß in seinem

praktischen Leben nicht die Angst für das leibliche Wohlsein den

Ausschlag gibt, sondern die Sorge für die Herrschaft des Geistes über den

Stoff. Denn der Mensch unterscheidet sich von den Dingen unter ihm
dadurch, daß er frei ist.

Unter Freiheit versteht man allgemein das Gegenteil von
Notwendigkeit. Notwendig aber ist das, was nicht anders sein kann, weil
es nach einer Seite bestimmt ist. Die Notwendigkeit «wird eingeteilt
in die Notwendigkeit des Leidens (nécessitas passiva) und die

Notwendigkeit des Wirkens (n. activa), in die äußere Zwangsnotwendigkeit
(n. coactionis) und die Naturnotwendigkeit (n. naturae). Die
Notwendigkeit des äußeren Zwanges ist von außen kommende Bestimmtheit,

die der Neigung dessen, das den Zwang erleidet, entgegengesetzt
ist. So erleidet die Notwendigkeit des äußeren Zwanges, wer trotz seines

Sträubens in den Abgrund gestürzt wird. Naturnotwendigkeit ist von
innen aus der Natur selbst entstammende Bestimmtheit. So entwickelt
sich der Baum naturnotwendig in die Höhe strebend. »1

Die dem menschlichen Willen zukommende Freiheit schließt jede
Art von Notwendigkeit aus, weil der Wille wesentlich einem Verstandesakt

folgt, der noch nicht bestimmt, ob der erkannte Gegenstand begehrt
werden soll oder nicht. Denn solange die menschliche Seele mit dem

Körper verbunden ist, folgt der Wille nicht der bloß betrachtenden
Verstandeserkenntnis (cognitio speculativa), sondern « der ausführenden

(cognitio practica), durch die der Erkennende etwas gut beurteilt für
sich in dem jetzt gegebenen Falle. Diese ist aber unbestimmt. Denn
alles Gute, das unser Verstand in diesem Leben erkennt, ist beschränkt
oder in beschränkter Weise erfaßt. Gott allein ist das unendliche Gut.
Aber ihn erkennen wir nur nach Art eines beschränkten Gutes, weil
wir ihn nach Ähnlichkeit der beschränkten, ja nach Ähnlichkeit der

körperlichen Dinge erkennen. »2 Darum entdeckt unser Verstand selbst

an Gott die eine und die andere Seite, die den Willen nicht sofort
anzieht. Und darum ist der Wille auch in seinem Streben nach Gott nicht
bestimmt.

1 Gredt Jos., Die aristotelisch-thomistische Philosophie, Freiburg i.Br. 1935

I 408. y

2 A. a. O. 409.



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 57

Aber weder von außen noch von innen zu einem bestimmten Wollen
förmlich gezwungen zu sein, bedeutet nicht, daß der Mensch im
Gebrauche seiner Willensfreiheit auch ebenso unbehindert sei. Jeder weiß

aus eigener Erfahrung, wie schwer es dem Menschen zuweilen wird, zu
einer Entscheidung zu kommen. Solange ihm noch ein Rest von
Vernunftgebrauch bleibt, ist diese Entscheidung frei. Aber wie der Vernunftgebrauch,

so hat auch die menschliche Willensfreiheit viele Vollkommenheitsgrade.

Die Hindernisse der menschlichen Willensfreiheit unterscheiden sich

von der äußeren und der inneren Notwendigkeit dadurch, daß sie nicht,
wie der äußere Zwang, von einer Wirkursache herkommen, und auch

nicht, wie die innere Notwendigkeit, von der Formalursache, sondern

von der Zweckursache. Denn schauen wir genau zu, so nehmen wir
bald wahr, daß uns eine Entscheidung nur deshalb schwer fällt, weil
einander entgegengesetzte Beweggründe sich das Gleichgewicht halten.
So reizt es einen vielleicht sehr, eine bestimmte Handlung zu setzen,
aber die Folgen schrecken ihn ebenso sehr ab, und deshalb kommt er
zu keiner Entscheidung, bis die Verhältnisse ihm keine Wahl mehr lassen.

Daß ein solcher Widerstreit der Beweggründe in uns entstehen und
uns das Wollen schwer machen kann, setzt in uns offenbar eine Vielheit
von Neigungen voraus. Ein reiner Geist leidet nicht unter einem solchen

Zwiespalt der Beweggründe. Darum trifft er seine Entscheidungen in
einem einzigen Augenblick, und darf man sich z. B. den Abfall Luzifers
und seines Anhanges von Gott nicht so vorstellen, als wäre dieser Tat,
ähnlich wie der Sünde im Paradiese, erst eine zeitlich ausgedehnte
Überlegung vorausgegangen.

Indem wir den Menschen dem reinen Geist gegenüberstellen, ist
schon der Grund angegeben, warum wir Menschen gleichzeitig ganz
entgegengesetzte Neigungen haben und darum für ebenso entgegengesetzte

Beweggründe zugänglich sein können. Dieser Grund liegt einzig in
unserer aus Körper und Geist zusammengesetzten Natur. Denn zufolge
dieser Zusammensetzung gibt es im Menschen nicht nur ein geistiges

Strebevermögen, sondern auch sogar zwei sinnliche. Und alles, was diese

beiden letzten bewegt, bewegt auf dem Wege über den erkennenden
Verstand auch den Willen. Aber als geistiges Strebevermögen hat der

Wille auch seine eigenen Neigungen, und entsteht darum, sooft die
sinnlichen Neigungen mit den seinigen, geistigen nicht ganz
übereinstimmen, in ihm ein Kampf. In diesem Kampf der Neigungen sind die
sinnlichen den geistigen gegenüber in einem großen Vorteil, weil ihr



58 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

Gegenstand den Menschen früher bewegt, als der des geistigen
Strebevermögens, des Willens. Denn weil der Verstand nur durch das Sinnliche

zum Erkennen des Geistigen gelangt, ziehen notwendig die geistigen
Güter den Menschen erst nach den sinnlichen an. Dazu kommt, daß

der Wille nicht nur das begehrt, was für ihn ein Gut oder sein
eigentümlicher Gegenstand ist, sondern daß ihm schlechthin alles, was immer
den Menschen in irgend einer Beziehung vervollkommnet, eine gewisse

Befriedigung gewährt. Und das ist auch der Fall, wenn er den sinnlichen

Neigungen den Vorzug gibt.
Daraus ersehen wir klar, daß der Mensch sein ganzes Leben

hindurch vor die Entscheidung gestellt ist, wem er den Primat geben soll :

dem Geistigen oder dem Sinnlichen, seiner Seele oder seinem Körper.
Wie Johannes Hessen in seinem Buche «Der Sinn des Lebens»1 richtig
bemerkt, liegen in der Bewertung des Leibes und des leiblichen Lebens
seit Jahrtausenden zwei Auffassungen im Kampfe. « Die eine läuft auf
eine Vergottung, die andere auf eine ebenso radikale Verneinung des

Leibes hinaus. Für die erste ist der Leib alles, für die zweite nichts. »

« Die moderne Vergottung des Leibes zeigt sich im Sport, in der Körperkultur

und besonders in der Nacktkultur. » « Die 'Leibfeindlichkeit' hat
ihre Heimat nicht im Christentum, sondern im Heidentum, insbesondere

im Hellenismus, der seinerseits wiederum aus orientalischen Religionen
schöpfte. Hier galt die Materie als das Widergöttliche, als das Prinzip
des Schlechten und Bösen. » Auch hier liegt die Wahrheit in der Mitte.
« Der Leib ist weder höchster Wert, wie seine Anbeter wollen, noch

Unwert, wie seine Verneiner meinen. » Das erste ist er nicht, weil er
sein ganzes Sein der Seele verdankt, und das zweite nicht, weil die
menschliche Seele in ihrem gegenwärtigen Leben auch ihn braucht,
nicht nur um eine spezifisch menschliche Daseinsform zu haben, sondern
auch als Werkzeug, um mit seiner Hilfe die ihr angeborenen Anlagen
und Fähigkeiten zu entfalten. Und darum liegt der wahre Sinn der

Verbindung von Leib und Seele zu einer einzigen menschlichen Natur
nicht in einer Zerstörung des Leibes, sondern darin, daß der Mensch

sich in dem unvermeidlichen Kampfe seiner geistigen und sinnlichen

Neigungen unter allen Umständen für den Primat des Geistes
entscheidet.

Wir haben schon auf den großen Unterschied zwischen dem
Menschen und dem reinen Geist hingewiesen. Die Entscheidung der reinen

1 Rottenburg a. N. 1936, 104.



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 59

Geister war unabänderlich, weil Gott ihnen nur einmal die Möglichkeit
dazu gegeben hat. Der Mensch dagegen kann seine einmal getroffene
Entscheidung in jedem Augenblick seines Lebens wieder rückgängig
machen. Aber auch das ist ein Unsinn. Damit sein Leben einen vollen
Sinn erhält, muß die Herrschaft des Geistigen über das Sinnliche zu
einem Dauerzustand werden. Denn nur so wird der Mensch das, was

man für gewöhnlich einen « Charakter » nennt, und worunter man einen

vollkommenen Menschen versteht.

IV. Das gegenwärtige Leben
als Vorbereitung auf ein zukünftiges Lebeji

Von den Bedürfnissen des menschlichen Geistes beeinflußt keines
das gesamte Tun und Lassen des Menschen mehr als das nach einem

möglichst vollkommenen Glück. Wie in der Ethik gezeigt wird, setzt
der Mensch überhaupt keinen menschlichen Akt, der nicht sein
vollkommenes Glück zum Ziele hätte. Aber gibt es denn ein vollkommenes
Glück Das läßt sich empirisch und induktiv nicht beweisen. Denn
hier auf Erden ist ein vollkommenes Glück nicht zu finden. Daher

hängt die Stellung eines jeden zu der Glücksfrage von seiner Metaphysik
ab, insonderheit davon, ob er einen Gott annimmt, der alles weise

geordnet hat. Denn es wäre doch offenbar eine große Unordnung, ja
ein Widerspruch in der Natur des Menschen, wenn der Schöpfer ihr
einen unwiderstehlichen Trieb eingepflanzt hätte, von dem Er nicht
wollte, daß derselbe einmal ganz befriedigt werde.

Für den, der einen richtigen Gottesbegriff hat, kann nur die

Verherrlichung Gottes das letzte Ziel des Menschen sein. Aber dieses letzte
Ziel ist nur eine andere Seite an den Handlungen, durch die der Mensch

glücklich wird. Daher haben die Gottesverherrlichung des Menschen

und sein Glück dieselbe Geschichte. Zu beiden gehören zwei Stücke :

Für's erste muß der Mensch Gott erkennen ; denn ohne das kann er
Gott weder verherrlichen noch geistig besitzen. Aber das Erkennen
allein genügt nicht. Auch die Verdammten erkennen Gott, sogar
vollkommener als wir Erdenmenschen, und doch sind sie weit entfernt,
Gott zu verherrlichen oder von Gott beglückt zu werden. Damit der
Mensch Gott wirklich verherrlicht und von Gott beglückt wird, muß

er Gott offenbar auch lieben. Denn Gott will von dem ganzen Menschen

verherrlicht und der Mensch von Gott ganz befriedigt werden. Diese

Gottesliebe aber setzt voraus, daß einer auch die Übereinstimmung



60 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

seiner sittlichen Beschaffenheit mit den Anforderungen Gottes
miterkennt. Denn lieben kann man nur das Gute. Das Gute aber besteht
wesentlich in einer Beziehung der Übereinstimmung zwischen dem

Strebevermögen des Liebenden mit einem Ding oder einem Gegenstand.
Daher enthält es einen inneren Widerspruch, daß einer in seinem

Begehren von Gott abgewandt ist und Gott dennoch liebt. Der tiefere

Grund, warum selbst die klare Erkenntnis, daß Gott, objektiv betrachtet,
das liebenswürdigste Gut ist, nicht hinreicht, um Gott zu lieben, liegt
darin, daß dem geschaffenen Verstände keinerlei Wirkursächlichkeit
zukommt, sondern daß er überall nur feststellen kann, was ist. Besteht
also zwischen einer Seele und Gott keine Beziehung sittlicher
Gleichförmigkeit, dann kann der geschaffene Verstand nur das Urteil fällen,
für eine solche Seele sei Gott nicht gut und begehrenswert, sondern

im Gegenteil nur ein Gegenstand des Hasses. Wir stehen hier vor der

letzten Auswirkung dessen, daß der geschöpfliche Verstand im Unterschied

vom göttlichen an sich nur spekulativ oder betrachtend ist.

Das Gesagte gilt auch für die schon im gegenwärtigen Leben
erreichbare unvollkommene Glückseligkeit und unvollkommene
Gottesverherrlichung des Menschen. Denn wie überhaupt keine Wesenheit

teilbar ist, so hat auch einer entweder alles, was zum wahren Glück
und zur wahren Gottesverherrlichung gehört, oder überhaupt nichts
davon. Der einzige Unterschied zwischen vollkommener und
unvollkommener Gottesverherrlichung sowie zwischen vollkommenem und
unvollkommenem Glück liegt also in dem Grade sowohl der
Gotteserkenntnis als der von dieser vorausgesetzten Übereinstimmung des

Begehrungsvermögens mit Gott als oberster Sittenregel. Denn beide

sind Eigenschaften, die mehr oder weniger vollkommen besessen werden
können.

Wir sagten schon, im gegenwärtigen Leben gebe es kein
vollkommenes Glück. Und es kann auch kein solches geben. Denn das

vollkommene Glück verlangt, daß dem Menschen nichts mehr zu
wünschen übrigbleibt. Dazu aber gehört vor allem, daß auch sein

angeborener Erkenntnistrieb ganz befriedigt ist. Dieser Fall aber kann
im gegenwärtigen Leben niemals eintreten, weil er mit der menschlichen

Natur unvereinbar ist. Denn als animal rationale oder vernünftiges
Sinnenwesen braucht der Mensch notwendig das Verlangen nach neuen
Erkenntniswahrheiten, weil ja ohne dieses Verlangen ein vollständiger
Stillstand in seinem schlußfolgernden Denken einträte. Der Mensch

hörte dann auf, noch ein animal rationale, d. h. ein von einer Er-



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 61

kenntniswahrheit zur anderen fortschreitendes Wesen zu sein. Von
diesem notwendigen Streben nach weiterer Vervollkommnung ist die

zum Glück des Menschen erforderliche Gotteserkenntnis so wenig

ausgenommen, daß gerade das Verlangen nach ihrer Vervollkommnung
im gegenwärtigen Leben zu allerletzt befriedigt werden kann. Denn
im gegenwärtigen Leben erkennt ja der Mensch Gott aus den Geschöpfen,
und ist deshalb seine Gotteserkenntnis so lange noch vervollkommlich,
als er die Welt der Geschöpfe noch besser erkennen kann. Damit aber
kommt er niemals zu Ende. Und daher würde der Wissenstrieb für
sich allein schon hinreichen, den Menschen im gegenwärtigen Leben
niemals ein vollkommenes Glück finden zu lassen.

Soll also der Glückstrieb des Menschen nicht für immer unbefriedigt
bleiben, dann muß es ein zukünftiges Leben geben, in dem die Unvoll-
kommenheiten des gegenwärtigen ergänzt werden. Nun ist aber das

Verhältnis dieses gegenwärtigen Lebens zu dem zukünftigen nicht so,

daß jeder in letzterem ohne weiteres vollkommen glücklich würde.
Vielmehr hängt das ganz davon ab, in welcher Verfassung jemand sein

gegenwärtiges Leben abschließt. Ist einer im Augenblick seines Todes

von Gott abgewandt, dann verliert er im zukünftigen Leben auch noch
das unvollkommene Glück des gegenwärtigen, weil ihm dort nichts mehr
bleibt, an dem er sich erfreuen könnte. Denn ist schon das Leben, in
sich betrachtet, sittlich indifferent, dann erst recht der Tod. Daher
ändert er an der Stellung des Menschen zu Gott ebenso wenig etwas
wie das Fallen an der Natur eines Baumes.

Nun gibt es aber zwei Möglichkeiten, im zukünftigen Leben in den

Besitz der vollkommenen Glückseligkeit zu gelangen : nämlich ohne

vorausgegangene unvollkommene Glückseligkeit und nach

vorausgegangener unvollkommener Glückseligkeit. Auf die erste Weise erlangt
sie das vor dem Gebrauche der Vernunft gestorbene Kind, und auf die

zweite Weise der Erwachsene, der schon im gegenwärtigen Leben Gott
erkannt und geliebt hat. Das gleiche wie vom Glück gilt natürlich auch

vom Endziel des Menschen, der Verherrlichung Gottes. Auch sein Endziel

kann der Mensch auf die beiden genannten Weisen erreichen. Aber
die Frage ist, welche von diesen beiden Weisen der Natur des Menschen

und seiner Bestimmung am meisten entspricht und daher sein Leben
sinnvoller macht.

Um die Weise, auf die ein vor dem Gebrauche der Vernunft
sterbendes Kind in den Besitz vollkommener Glückseligkeit gelangt, recht

zu verstehen, muß man beachten, daß jeder Mensch mit einem Natur-



62 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

streben (appetitus naturalis) nach Gott zur Welt kommt, das ihn im
gegenwärtigen Leben vor dem Gebrauche der Vernunft nur deshalb

nicht glücklich macht, weil ihm noch die zum Glücke notwendige
Gotteserkenntnis fehlt h Diese Erkenntnis aber kommt der Seele des Kindes
unmittelbar nach ihrer Trennung vom Leibe. Denn indem sie sich selbst
umfassend erkennt, erkennt sie auch ihr Verhältnis zu Gott, dieses aber
ist noch kein anderes als das ihres Naturstrebens. Und deshalb beginnt
für sie mit der Trennung vom Körper sofort ein Zustand vollkommener
natürlicher Glückseligkeit.

Man ist zunächst geneigt, diese Weise des Glücklichwerdens für die
wünschenswerteste zu halten. Aber man lasse sich nicht durch den
Ausdruck « vollkommene Glückseligkeit » irreführen. Die vom Körper
getrennte Seele eines Kindes ist insofern vollkommen glücklich, als ihr
Naturstreben nach Gott vollkommen befriedigt ist. Dadurch
unterscheidet sie sich wesentlich von der verdammten Seele. Aber außer
dem mit der Natur des Menschen sachlich eins seienden Naturstreben

gibt es noch einen sogenannten appetitus elicitus, d. h. ein Strebevermögen,

das wesentlich erst nach dem Erkenntnisvermögen in Tätigkeit
tritt und daher zu jedem Streben durch eine vorausgehende Erkenntnis
angeregt werden muß. Damit der zum Gebrauche der Vernunft gelangte
Mensch vollkommen glücklich ist, muß auch sein appetitus elicitus restlos

befriedigt sein. Nun geschieht das freilich auch bei der vollkommenen

Glückseligkeit des vor dem Gebrauche seiner Vernunft gestorbenen
Kindes. Nichtsdestoweniger entspricht diese Art, glücklich zu werden,
nicht ganz der Natur des Menschen. Denn der geistige appetitus elicitus
des Menschen ist wesentlich frei, und darum gehört zur vollen Entfaltung

der menschlichen Natur, daß der Mensch frei gewollt glücklich
werde. Das vor dem Gebrauche seiner Vernunft sterbende Kind aber

wird das ohne sein eigenes Zutun, rein naturgesetzlich.
Fassen wir sodann das Wesen der menschlichen Glückseligkeit ins

Auge, so sehen wir sofort, daß auch deren Sinn in der Glückseligkeit
des vor dem Gebrauche seiner Vernunft gestorbenen Kindes nicht ganz
erfüllt ist. Denn wie wir in unserem Aufsatz über « Endziel, Glück und
Pflicht des Menschen » zeigten, ist die vollkommene Glückseligkeit nicht
das Endziel selbst, sondern für die Zeit seines Erdenlebens die Sicherung
(sanctio) seines Strebens nach dem wahren Endziel, und im zukünftigen

1 Aristoteles spricht den Kindern ein wahres Glück deshalb ab, weil sie noch
keine wahren Tugenden üben können. Eth. Nik. I 9, 1100a 1 ff.



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 63

Leben der Lohn für sein wirkliches Streben nach diesem. Beide Seiten
menschlicher Glückseligkeit aber kommen bei der Glückseligkeit des vor
dem Gebrauche seiner Vernunft gestorbenen Kindes nicht zur Geltung.
Und darum ist diese auch in sich selbst nicht ganz das, was sie eigentlich

sein soll.

Bedenken wir endlich, daß die Verherrlichung Gottes, die der
Mensch als letztes Ziel anstreben muß, eine wesentlich andere ist, als

die der reinen Geister, und daß deshalb auch seine Glückseligkeit wesentlich

verschieden sein muß von der eines reinen Geistes. Der reine Geist

verherrlicht Gott mittels seiner Selbsterkenntnis und eingegossener
Ideen. Der Mensch dagegen soll Gott aus der Schöpfung erkennen und
darum in seiner Gottesverherrlichung zugleich die gesamte Schöpfung
vertreten. Wie wir in unserem Aufsatz über « Selbstbehauptung und

Selbstverleugnung » bereits bemerkten, ist der Mensch dadurch nicht
nur im gegenwärtigen Leben ein wesentlicher Teil dieser Weltsondern
bleibt er auch in alle Ewigkeit mit ihr in besonderer Weise verbunden,
sofern er nämlich die ganze Ewigkeit hindurch der Vermittler bleibt
zwischen den unvernünftigen Geschöpfen und Gott. Denn in alle Ewigkeit

bleibt es wahr, daß Gott sich dem Menschen durch die Welt geoffenbart

hat. Bei dem vor dem Gebrauche seiner Vernunft gestorbenen
Kinde aber fällt diese Seite der Gottesverherrlichung weg. Seine Seele

verherrlicht Gott nach ihrer Trennung vom Körper zwar aus allen

Kräften, aber diese Gottesverherrlichung bleibt in Ewigkeit ärmer an
Inhalt als die einer Seele, die erst vom Körper getrennt wurde, nachdem

sie Gott aus seiner Schöpfung erkannt und für diese zu preisen
angefangen hatte. Und darum ist auch die Glückseligkeit eines vor dem

Gebrauche seiner Vernunft gestorbenen Kindes ärmer an Inhalt als die
einer Seele, die erst nach dem Gebrauche der Vernunft vom Körper
getrennt wurde. Mag daher sowohl das Endziel als das vollkommene
Glück des Menschen auch unmittelbar, d. h. ohne vorausgegangene
unvollkommene Gotteserkenntnis und ohne vorausgegangenes
unvollkommenes Glück erreichbar sein, so macht das diese doch nicht
überflüssig und wertlos. Vielmehr erhält das gegenwärtige Leben des

Menschen erst dadurch seinen vollen Sinn, daß er es benützt, um sich
auf sein zukünftiges Leben vorzubereiten, in dem ihm, wie wir noch
ausführlicher zeigen werden, alles das, was er im gegenwärtigen Leben

nur unvollkommen erreicht, bis zur letzten Vollendung zuteil wird.

1 Thomas, De Pot. 5, 10: «Homo ordinatur ad perfectionem universi ut
essentialis pars ipsius. »



64 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

V. Individuum und Gemeinschaft

In dem Abschnitt über die Kontingenz des menschlichen Lebens

haben wir gezeigt, daß dessen Sinn nur eine Anteilnahme am Sinn des

göttlichen Lebens sein kann. Als Grund dafür gaben wir an, daß das

Leben des Menschen, wie überhaupt alle nur kontingenten Dinge, nur
so weit ist, als es am göttlichen Sein teilhat. Nun muß man aber
unterscheiden zwischen dem menschlichen Leben ganz im allgemeinen, dem
Leben des Menschen in der Gesellschaft und dem Leben eines bestimmten
Einzelmenschen. Diese Unterscheidung stellt uns vor die weitere Frage,
wie sich das Leben des Einzelmenschen zum menschlichen Leben
überhaupt und zu seinem Leben in der Gesellschaft verhält. Auf den ersten
Teil dieser Frage glauben wir schon in unserem Aufsatz über den
Einzelmenschen und seine Philosophie hinreichend geantwortet zu haben h

Dort zeigten wir, wie der Einzelmensch dadurch, daß er die dem
Menschen überhaupt gestellte Lebensaufgabe zu erfüllen sucht, zugleich
die ihm persönlich gestellte erfüllt, weil ja die die unseren Allgemeinbegriffen

« Mensch » und « menschliches Leben » entsprechenden Gegenstände

in jedem Einzelding, von dem sie ausgesagt werden, ihrem
Inhalte nach verwirklicht sind. Daher ist es gleich, ob ich mir die Frage
stelle, wozu der Mensch überhaupt auf Erden sei, oder, wozu ich persönlich

da bin. Je klarer meine Antwort auf die erste Frage lautet, desto

klarer fällt auch meine Antwort auf die zweite aus.

Um sich ein wahres Bild von dem Verhältnis des Einzelmenschen

zur Gemeinschaft zu machen, muß man wohl beachten, daß der Mensch

im Unterschied zu den Dingen unter ihm sein Endziel nicht durch andere

Geschöpfe oder mittels eines anderen erreicht, sondern daß jeder einzelne

befähigt ist, Gott zu verherrlichen und dadurch glücklich zu werden.
Während die untermenschlichen Dinge Gott durch den Menschen

verherrlichen, verherrlicht der Mensch Gott nur mit Hilfe anderer. Und
zu diesen anderen gehören auch die Mitmenschen. Denn die vom
Menschen geforderte Gottesverherrlichung besteht ja im Erkennen und
Lieben Gottes. Erkennen aber und Lieben sind geistige Tätigkeiten,
die keiner für den anderen setzen kann, sondern jeder selbst setzen muß.
Damit wollen wir die Gemeinschaft keineswegs so zu einem bloßen
Nützlichkeitswert des Individuums machen, daß sie nur zu geben habe.
Es gibt auch eine passive oder empfangende Hilfe. Erhält z. B. der

1 Divus Thomas (1944), 385-412.



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 65

Arme ein Almosen, so wird ihm damit geholfen, aber gleichzeitig hilft
auch er dem Geber ein Werk der Barmherzigkeit verrichten. Nach dem

bekannten Bibelwort, daß Geben seliger ist als Nehmen, verhilft der

Empfänger dem Geber sogar zu einer größeren Freude als dieser ihm.
Daraus erhellt schon, daß in einer Gemeinschaft niemand bloß Geber

oder bloß Empfänger ist. Bezüglich der Ehe haben wir das bereits in
unserem Aufsatz über das « Verhältnis der beiden Geschlechter zur
menschlichen Wesenheit und zueinander in allgemein philosophischer
Betrachtung » gezeigt1. In der Ehe empfängt auch der Mann, und gibt
auch die Frau, nur sind die Weisen des Gebens und Empfangens
grundverschieden. Wir brauchen aber nicht einmal das Geschlechterproblem
aufzurollen. Hat nicht der Schöpfer die menschliche Natur so

eingerichtet, daß niemand von uns alle Bedürfnisse seines Lebens für sich

allein befriedigen kann, sondern jeder sowohl geistig als leiblich unterstützt

werden muß, um nicht elend zu verkümmern Aber auf der
anderen Seite genügt einer, um ein bestimmtes Bedürfnis vieler zu

befriedigen. So kann einer für eine ganze Familie kochen oder die

Kinder eines ganzen Dorfes lesen und schreiben lehren. Dadurch
entsteht zwischen Individuum und Gemeinschaft ein so mannigfaches und

verschlungenes Wechselverhältnis, daß man begreift, wie die Frage
entstehen konnte, wem der Primat gebühre : dem Individuum oder der
Gemeinschaft. Soviel ist sicher, daß die Gemeinschaft dem
Einzelmenschen helfen muß, sich möglichst gut auf das zukünftige Leben
vorzubereiten. Aber diese Nützlichkeit für den Einzelmenschen ist nicht
der einzige Zweck der Gemeinschaft. Diese hat auch die Aufgabe, die

vielen Vorbereitungen der Einzelmenschen auf das zukünftige Leben zu
verschönern. Denn wie Gott schon die Körperwelt an seiner Schönheit
teilnehmen läßt, indem Er aus ihr einen Kosmos gemacht hat, in dem

alles wunderbar geordnet ist, und wie die Einzelmenschen trotz ihrer
großen substantiellen und akzidentellen Verschiedenheiten so im Menschsein

übereinkommen, daß sie begrifflich nur ein Mensch sind, so soll
auch die Gottesverherrlichung der Menschen nicht nur vielstimmig sein,
sondern einem Orchester gleichen, in dem eine Stimme die andere

ergänzt, so daß ein Ganzes entsteht, das schöner ist als die bloße Summe
vieler Einzelstimmen. Das aber ist nur in einer Gemeinschaft möglich.

In der Sozialphilosophie wird die Frage behandelt, ob der Staat
als solcher religionslos sein und die Ausübung der Religion ganz den

1 Divus Thomas (1934), 3-36.

Divus Thomas 5



66 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

einzelnen Bürgern überlassen dürfe. Das wird in den scholastischen
Lehrbüchern mit Recht aus drei Gründen verneint ; nämlich : 1. weil auch
der Staat eine göttliche Einrichtung und als solche nicht weniger als

der Einzelmensch verpflichtet ist, Gott zu verherrlichen ; 2. weil ein

religionsloser Staat seine Bürger nur mit brutaler Gewalt zusammenhalten,

und ein solcher Zustand niemals lange dauern kann ; 3. weil die

Bürger auch in religiöser Beziehung der Hilfe des Staates bedürfen.
Diese Beweise mögen genügen, um die liberale Theorie « L'état est
athée » zu widerlegen. Aber sie decken nicht den besonderen Sinn der
dem Staate zur Pflicht gemachten Gottesverherrlichung auf. Dieses

Besondere ergibt sich aus dem Wesen der Gesellschaft überhaupt. Die
Gesellschaft im allgemeinen wird bestimmt als eine rechtliche Vereinigung

(unio moralis) zur Förderung des Gemeinwohles. Zu jeder Gesellschaft

gehört somit, daß sich mehrere zusammentun, um ihr Wohl
gemeinsam anzustreben und auch gemeinsam zu erreichen. Nun kann
aber einer den anderen nur so weit unterstützen, als er aus sich

hinausgehende, physische oder prädikamentale Tätigkeiten setzt. Daher folgt
schon aus der Natur der Gesellschaft, daß es bei ihr in erster Linie nicht
um ein inneres, sondern um ein äußeres Streben ihrer Mitglieder nach
einem bestimmten gemeinsamen Zwecke oder dem Gemeinwohle
ankommt. Beim Staate versteht man unter diesem Gemeinwohl das
zeitliche Wohlergehen seiner Bürger. Aber darin liegt nur der nächste Zweck
des Staates. Wie jede andere Gesellschaft, ja wie überhaupt alles Seiende,

hat auch der Staat Gott zum Endzweck. Und weil Gott nur auf dem

Wege der Verherrlichung erreichbar ist, hat auch die Gesellschaft die

strenge Pflicht, in allem Gott zu verherrlichen. Aber hier muß man
unterscheiden. Es gibt eine innere und eine äußere Gottesverherrlichung.
Die innere besteht im Gotterkennen und Gottlieben sowie in der Übung
der verschiedenen sittlichen Tugenden. Eine solche innere

Gottesverherrlichung kann die Gesellschaft deshalb nicht leisten, weil diese

kein Organismus im eigentlichen Sinne ist und darum keine Seele hat.
So bleibt als Pflicht des Staates wie jeder anderen Gesellschaft einzig
die äußere Gottesverherrlichung. Der einzelne verherrlicht Gott auch

äußerlich, soweit er seine aus sich hinausgehende, physische Tätigkeiten
auf Gott hinordnet. Aus dem gleichen Grunde, aus dem die Gesellschaft
als solche keine in sich bleibenden, metaphysischen Tätigkeiten des

Gotterkennens und Gottliebens setzen kann, sind ihr auch eigentliche
physische Tätigkeiten unmöglich. Aber mittels der ihr eigentümlichen
Autorität kann sie die physischen Tätigkeiten ihrer Mitglieder so beein-



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 67

Aussen, daß nicht nur einer den anderen in seiner äußeren

Gottesverherrlichung nicht hindert, sondern daß vielmehr aus den vielen
äußeren Gottesverherrlichungen ihrer Mitglieder ein gemeinsamer Gotteskult

des gesamten gesellschaftlichen Lebens wird, der dem einzelnen

die Erfüllung seiner Püichten gegen Gott möglichst leicht macht. Nur
so weit eine Gesellschaft das Zusammenleben ihrer Mitglieder in dieser

Weise ordnet, erfüllt sie die ihr schuldige und besondere Pßicht der

Gottesverherrlichung. Kommt auch diese Regelung des öffentlichen
Gotteskultes wegen der Hinordnung aller Menschen auf ein übernatürliches

Ziel in erster Linie der Kirche zu, so enthebt das doch die natürlichen

Gesellschaften in keiner Weise von dem strengen Gebot, dabei
nach Kräften mitzuhelfen.

Das ist aber noch nicht der letzte Sinn des menschlichen Lebens

in der Gesellschaft. Wir haben bereits bemerkt, daß Gott die Welt nicht
in einem chaotischen Zustande lassen wollte, sondern aus ihr einen Kosmos,

d. h. ein wohlgeordnetes Ganzes gemacht hat. Diese kosmologische

Ordnung soll durch eine soziale ergänzt und vervollständigt werden.

Denn wie der Kosmos selbst ohne den Menschen unvollkommen wäre,
so seine Ordnung ohne die des menschlichen Lebens. Die kosmologische

Ordnung hilft dem Menschen besonders Gottes Schönheit erkennen, in
der sozialen ahmt der Mensch selbst die Schönheit Gottes nach. Der
hl. Thomas antwortet in seiner Summa contra gentiles (II 45) auf die

Frage, warum Gott so viele Arten von Dingen erschaffen habe, eine

einzige Art sei zu wenig imstande, die göttliche Vollkommenheit
widerzuspiegeln. Es ist nur eine Fortsetzung der vom Aquinaten
beantworteten Frage, wenn wir weiter fragen, warum Gott die Menschen mit
so verschiedenen Anlagen und Fähigkeiten ausgestattet hat. Und wir
glauben ganz im Geiste des Doctor communis zu antworten, wenn wir
sagen, Gott habe das getan, weil bei einer gleichen Veranlagung aller
Menschen deren schuldige Gottesverherrlichung zu armselig wäre. Je
mehr Menschen mit verschiedenen Anlagen und Fähigkeiten in einer
Gemeinschaft zusammenleben und sich gegenseitig ergänzen, desto
reicher und schöner wird nicht nur ihr Leben, sondern auch ihre
Gottesverherrlichung. Das Schöne ist kein Nützlichkeitswert, aber deshalb
doch nicht weniger wertvoll. Nach dem hl. Thomas wollte Gott gerade
durch die Schönheit der Welt seine Weisheit offenbaren L Es wäre der

1 Compendium Theol. 102: «Est enim multitudo rerum et distinctio ab
intellectu divino excogitata et instituta in rebus ad hoc, quod diversimode divina



68 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

Mühe wert, einmal zu untersuchen, wie in der Neuzeit mit der
abnehmenden Wertschätzung des feierlichen Gottesdienstes die ganze
Auffassung von der Gesellschaft eine andere geworden ist.

VI. Non omnis moriar 1

Fechner unterscheidet in seinem «Büchlein vom Leben nach dem
Tode » drei Stufen des menschlichen Lebens. Die erste ist ein steter
Schlaf, die zweite eine Abwechslung zwischen Schlaf und Wachsein, und
die dritte ein ewiges Wachen. Den Übergang von der ersten zur zweiten
Lebensstufe nennt man Geburt, den von der zweiten zur dritten aber

Tod. Geburt und Tod kommen also darin überein, daß beide nur
Übergänge sind von einer Lebensform zu einer anderen, und zwar in der

Weise, daß in beiden Fällen ein Aufstieg stattfindet. Damit ist schon

gesagt, daß auch der Tod zwei Seiten hat, und daß es durchaus nicht
genügt, ihn bloß als Ende des gegenwärtigen Lebens zu betrachten. Er
ist ebenso wesentlich der Anfang des zukünftigen Lebens. Und wie der

Mensch bei seinem Übergang von der ersten Lebensstufe zur zweiten

nicht ganz geboren wird, so stirbt er auch nicht ganz bei seinem Übergang

von der zweiten Lebensstufe zur dritten. Sonst wäre die

Vorbereitung des Menschen im gegenwärtigen Leben auf ein zukünftiges
Leben, von der wir im vorigen Abschnitt gesprochen haben, sinnlos.

Aber wie sollen wir uns das Verhältnis dieses zukünftigen Lebens zum
gegenwärtigen vorstellen Die Stoiker hielten den Tod für eine bloße

Umwandlung des Lebensstoffes 2. Was sie aber über das Schicksal des

Menschen nach dieser Umwandlung (ftsmßoX^) zu sagen wußten, ist
ebenso unklar wie ihr Hylozoismus überhaupt. Wie das Leben, so erhält
nach ihnen auch der Tod seinen Sinn dadurch, daß der Mensch im
Augenblick seines Sterbens tugendhaft ist. Daher meint Seneka3,

eigentlich sollte das ganze Leben des Menschen eine Vorbereitung auf
das Sterben sein. Der Tugend zuliebe darf sich der Mensch sogar selbst
das Leben nehmen 4. Besonders in diesem letzten Punkte mußte die

bonitas a rebus creatis repraesentetur, et earn secundum diversos gradus diversa
participarent, ut sie ex ipso diversarum rerum ordine quaedam pulchritudo resultet
in rebus, quae divinam Sapientiam commendaret. »

1 Horaz, Oden. Buch III, Ode 30 v. 6.
2 Vgl. Benz, a. a. O. 1 ff.
3 De brevit. vitae VII 3 : « Vivere tota vita discendum est et, quod magis

fortasse miraberis, tota vita discendum est mori. »

4 Vgl. Benz, a. a. O. 67 ff.



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 69

christliche Philosophie von den Stoikern abweichen. Nichtsdestoweniger
haben die Väter kaum aus einer anderen Philosophie so viele Gedanken

in ihre Lehren über das menschliche Leben und Sterben aufgenommen
wie aus der stoischen.

Am leichtesten verständlich ist die Theorie der Pythagoreer, des

Empedokles und Piatons, daß die Seele im gegenwärtigen Leben mit
dem Körper in einer nicht natürlichen Weise verbunden und daher der

Tod für sie eine Erlösung sei. Aber diese Theorie gibt dem Tode einen

Sinn auf Kosten des gegenwärtigen Lebens, und ist auch schon deshalb

unannehmbar, weil sie das Verhältnis zwischen Leib und Seele des

Menschen zu äußerlich auffaßt1.
Stellen wir uns auf den aristotelisch-thomistischen Standpunkt, daß

Leib und Seele des Menschen nur eine Natur bilden und deshalb der
Tod keine nichtnatürliche Verbindung aufhebt, sondern im Gegenteil
eine der Seele ganz natürliche zerreißt, dann scheint es unmöglich zu
sein, das Leben der Seele nach ihrer Trennung vom Körper noch für
vollkommener zu halten als das zur Zeit ihrer Verbindung mit diesem.

Dadurch aber wird auch alles, was wir über das gegenwärtige Leben
als Vorbereitung auf ein zukünftiges Leben sagten, sehr in Frage gestellt.

Um diese Schwierigkeit möglichst klar zu sehen, sei nochmals an
das Endziel des Menschen erinnert, das durch die gleichen geistigen

Tätigkeiten erreicht wird, in denen auch die vollkommene Glückseligkeit

des Menschen liegt, nämlich durch Tätigkeiten des Erkennens und
Liebens. Nun ist aber der menschliche Verstand im gegenwärtigen
Leben in der Weise von den Sinnen abhängig, daß er ohne deren

Mitwirkung weder eine neue Idee gewinnen noch eine schon gewonnene
weiter gebrauchen kann. Der Grund dafür ist, daß Leib und Seele eine

einzige Natur bilden. Daraus scheint zu folgen, daß die menschliche
Seele nach ihrer Trennung vom Körper zu einer vollständigen Untätigkeit

verurteilt ist. Das aber wäre weder eine Verherrlichung Gottes
noch ein eigenes Glück derselben.

Die Lösung dieser Schwierigkeit liegt in einer Unterscheidung, die
in der Philosophie immer wieder gemacht werden muß, damit kein
Fehlschluß entsteht. Man muß nämlich beim Verstandeserkennen wohl
auseinanderhalten, was ihm wesentlich ist und deshalb niemals fehlen

darf, und was ihm nur unter bestimmten Bedingungen zukommt. Wesentlich

ist der Verstandeserkenntnis nur, daß sie einen übersinnlichen

1 Vgl. Thomas, De anima a. 15.



70 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

Gegenstand hat. Die Weise aber, auf die ein übersinnlicher Gegenstand
vom Verstand erkannt wird, hängt ab von den Bedingungen, unter denen

der Träger des Verstandes sich gerade befindet. Auch hier gilt der
Satz : agere sequitur esse. Eine andere Seinsweise hat auch eine andere

Form der Tätigkeit zur Folge. Nun ist die Seele des Menschen nach
ihrer Trennung vom Körper in einem wesentlich anderen Zustande als

während ihrer Verbindung mit diesem. Daher erkennt sie auch
notwendig anders als vorher. Weil die menschliche Seele auf den Leib
wesentlich hingeordnet und bestimmt ist, mit ihm nur eine Natur zu
bilden, muß man zwar sagen, die Weise, auf die der menschliche
Verstand während der Zeit seiner Verbindung der Seele mit dem Leibe
erkennt, sei die natürliche. Aber deshalb braucht eine andere Weise
des Erkennens noch lange nicht naturwidrig zu sein. So entspricht es

der Natur des Steines, daß er zur Erde fällt, sobald er nicht gehalten
wird, trotzdem ist es nicht gegen seine Natur, wenn ihn einer in die
Höhe schleudert. Angelo Zacchi 1 veranschaulicht die verschiedenen
Erkenntnisweisen des menschlichen Verstandes im gegenwärtigen unci

im zukünftigen Leben, indem er sie mit den verschiedenen Weisen

vergleicht, auf die ein Organismus das ihm zum Leben notwendige Blut
erhalten kann. Im Mutterschoß erhält der Organismus sein Blut von
der Mutter ; nachdem er geboren ist, muß er sein Blut selbst mittels
der Ernährung zubereiten. Wie man nicht sagen kann, der Organismus
könne nicht außerhalb des Mutterschoßes leben, weil er im ersten

Stadium seiner Entwicklung das Blut von der Mutter erhält, so auch

nicht, die Seele sei deshalb, weil sie im gegenwärtigen Leben im
Erkennen vom Körper abhängt, überhaupt nicht imstande, ohne den

Körper zu erkennen. Wer das behauptet, macht einen Fehlschluß, den

die Logiker fallacia a dicto secundum quid ad dictum simpliciter nennen,
und der darin besteht, daß einem Satz, der nur in einem begrenzten
Sinne wahr ist, allgemeine Geltung zugeschrieben wird.

Der hl. Thomas 2 bestimmt das Verhältnis der beiden Zustände,

1 L'uomo. Vol. II. L'origine e i destini. Roma 1944, 239 1.

2 De anima a. 15 : « Ad perfectionem igitur intellectualis operationis neces-
sarium fuit animam corpori uniri. Nec tarnen dubium est quin per motus cor-
poreos et occupationem sensuum anima impediatur a receptione influxus sub-
stantiarum separatarum Quando ergo anima erit a corpore totaliter separata,
plenius percipere poterit influentiam a superioribus substantiis. » — S. Th. I
89, 2 ad 1 : « Anima separata est quidem imperfectior, si consideretur natura
corporis ; sed tarnen quodammodo est liberior ad intelligendum, inquantum per
gravedinem et occupationem corporis a puritate intelligentiae impeditur. »



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 71

in denen sich die menschliche Seele befinden kann, in der Weise, daß

er sagt, die menschliche Seele sei im Zustande ihrer Trennung vom
Körper zwar unvollkommener als im Zustande der Verbindung, aber

dafür sei sie im Erkennen um so freier. Denn ohne den Körper ist sie

ja kein Mensch ; darum spricht man auch nur von abgeschiedenen
Seelen. Andererseits hat ihre Trennung vom Körper auch die Folge,
daß nun ihre Abhängigkeit von den Sinnen aufhört. Sobald sie vom
Körper getrennt ist, hat sie einen ganz anderen eigentümlichen Gegenstand

: nämlich ihre eigene Substanz L Während der Mensch seine

Seele im gegenwärtigen Leben nur indirekt durch Zurückdenken
erkennt, d. h. in der Weise, daß er über seine auf etwas anderes
hinzielende Erkenntnistätigkeit nachdenkt, geht die Erkenntnistätigkeit
der vom Körper getrennten Seele geradeswegs auf ihre Substanz. Und
die menschliche Seele erkennt sich im Zustande der Trennung vom
Körper auch sofort mit einer solchen Vollkommenheit, daß all ihr
Erkennen im Zustande der Verbindung mit dem Körper sich dazu verhält
wie die frühe Morgendämmerung zum vollen Tageslicht. Denn im
gegenwärtigen Leben sind alle unsere Erkenntnisse nur apprehensiv, d. h.

erfassend, im zukünftigen Leben aber erkennt sich die Seele gleich
umfassend. Und damit erkennt sie zugleich ihre Beziehungen zu Gott und

zu den übrigen Dingen. Ihre Gotteserkenntnis bleibt zwar auch dann
noch analog, aber sie ist dann wesentlich vollkommener als sie es im
gegenwärtigen Leben werden kann.

Nur in einem Punkte bleibt die Erkenntnisweise der vom Körper
getrennten Seele die gleiche wie im Zustande der Verbindung mit dem

Körper. Wie im gegenwärtigen Leben, so kann die Seele auch im
zukünftigen durch ihr bloßes Erkennen nichts an dem ändern, was sie

als bestehend erkennt. Erkennt also die vom Körper getrennte Seele,

daß die sittliche Beschaffenheit, mit der sie den Körper verlassen hat,
mit dem göttlichen Sittengesetz nicht übereinstimmt, dann hat ihre
vollkommenere Selbsterkenntnis und Gotteserkenntnis nur die Folge,
daß sie sich selbst ebenso vollkommen als unfähig erkennt, Gott zu
lieben und durch den Besitz Gottes glücklich zu werden. Würde Gott
sich von einer solchen Seele unmittelbar schauen lassen, so daß Er ihr
sein Wesen ohne das Dazwischentreten der Seelensubstanz erkenntnismäßig

mitteilte, dann wäre die Sache anders. Dann würde der Wille
der vom Körper getrennten Seele Gott auch notwendig lieben, weil eine

1 Vgl. Gredt, a. a. O. 387 ff.



72 Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

Seele, die Gott auf diese Weise schaut, von Gott unmittelbar so befriedigt

wird, daß nichts anderes mehr sie noch anziehen kann. So

vollkommen aber ist auch die Gotteserkenntnis der vom Körper getrennten
Seele ohne die Erhebung in die übernatürliche Ordnung nicht. Weil
die menschliche Seele auch im Zustande der Trennung vom Körper Gott
nicht unmittelbar erkennt, sondern mittels ihrer umfassenden
Selbsterkenntnis, wird auch ihr Wille von Gott nur mittels und nach Maßgabe

seiner sittlichen Beschaffenheit angezogen. War der Wille im

Augenblick der Trennung der Seele vom Körper von Gott abgewandt,
dann bleibt er es auch nach der Trennung ; ja, entsprechend der nun
vollkommeneren Erkenntnis des Verstandes wird der Wille sich
nunmehr erst recht von Gott abwenden. Umgekehrt aber wird der im
Augenblick des Todes Gott zugewandte Wille nach dem Tode Gott noch

weit vollkommener lieben.
So sehen wir, wie im zukünftigen Leben alles seine Vollendung

findet. Daher gilt das, was wir im Abschnitt über das gegenwärtige
Leben als Vorbereitung auf das zukünftige Leben sagten, in gleicher
Weise für das sittlich schlechte Leben wie für das sittlich gute. Das
eine wie das andere wird erst im zukünftigen Leben ganz vollkommen.
Wie wir sahen, ist das gegenwärtige Leben wesentlich eine Bewegung
und als solche mit einem Endzustand unvereinbar. Darum ist der Tod
eine wesentliche Vorbedingung für das Erreichen dieses Endzustandes.
Ob der Tod notwendig in der Form erfolgen muß, in der wir ihm in
der gegenwärtigen Ordnung unterworfen sind, ist eine andere Frage.
Auch wenn es keine Sünde gäbe, müßte das gegenwärtige Leben die

Umwandlung in eine höhere Lebensform erfahren, damit der Mensch

sowohl sein Endziel als seine Glückseligkeit vollkommen erlangt. In
der Liturgie wird der Tod der Heiligen mit Vorliebe als deren « natali-
tiae » bezeichnet. Mit Recht. Denn « vita mutatur, non tollitur », das

gegenwärtige Leben wird durch den Tod nicht genommen, sondern nur
umgestaltet, « et, dissoluta terrestris huius incolatus domo, aeterna in
coelis habitatio comparatur », und wenn die Herberge ihres
Erdenwandels in Staub zerfällt, gewinnen sie eine ewige Heimstätte im
Himmel h

Menschliches Leben und menschliches Sterben gehören daher
wesentlich zusammen. Beide sind notwendig, damit der Mensch seine

letzte Vollendung erlangt. Was den Tod unangenehm und gefürchtet

1 Praefation der Totenmesse.



Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens 73

macht, sind vier Dinge : 1. Ist die Verbindung mit dem Körper für
die Seele nun einmal natürlicher als der Zustand der Trennung von ihm.
Deshalb bedeutet diese Trennung für die Seele einen Mangel1, der zwar
ihr Glück nicht beeinträchtigt, weil sie ja Gott auch ohne den Körper
erkennen und lieben kann, der aber als solcher auch nicht gewünscht
werden kann. 2. Darf man nicht übersehen, daß der Körper die Seele

nicht bloß an der vollkommenen Erreichung ihres Endzieles hindert,
sondern daß er ihr bei der Vorbereitung auf diese Erreichung auch sehr

wertvolle Dienste leistet. Man hat sich schon oft darüber gewundert,
daß Kinder verhältnismäßig mit weniger Widerstreben sterben als alte
Leute. Das erklärt sich daraus, daß der Mensch im Alter die Bedeutung
des gegenwärtigen Lebens mehr zu schätzen weiß als in der Jugend,
und darum das Bedürfnis empfindet, Versäumtes nachzuholen und
Unvollkommenes noch so weit als möglich zu vollenden. 3. Handelt es

sich beim Tode nicht nur um die Trennung der Seele vom Körper,
sondern auch um die Trennung der Seele von allem, was ihr in dieser

Welt lieb und teuer geworden ist. Auch das ist bei alten Leuten in der

Regel mehr als bei jungen. 4. Weiß niemand mit Gewißheit voraus,
wie die Vollendung des zukünftigen Lebens aussehen wird. Denn wie
wir sahen, gibt es auch ein vollendetes Unglück. Und niemand kann
mit Bestimmtheit sagen, ob sein Tod die Vorbereitung auf ein
vollendetes Glück oder die Verschuldung eines vollendeten Unglückes
abschließt.

Das sind Schattenseiten des Todes. Aber so groß dieselben sind,
und so sehr sie uns mit Schrecken erfüllen, wenn Gott uns nicht mit
übernatürlicher Kraft zu Hilfe kommt, trotz alledem behält auch der
Tod seinen positiven Sinn. Und dieser liegt darin, daß auch der Tod
ebenso wie das ganze gegenwärtige Leben ein notwendiges
Durchgangsstadium des Menschen ist, um in den vollkommenen Besitz
sowohl seines Endzieles als seiner wahren Glückseligkeit zu gelangen.

1 Thomas, S. Th. I 76, 1 ad 6 : « Anima humana manet in suo esse, cum
fuerit a corpore separata, habens aptitudinem et inclinationem naturalem ad
corporis unionem. » — I 90, 4 : « Anima autem, cum sit pars humanae naturae, non
habet naturalem perfectionem, nisi secundum quod est corpori unita. »


	Sinn des menschlichen Lebens und Sterbens

