Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Die Quaestio Alberts des Grossen Uber das Eine Sein in Christus nach
Cod. Vat. lat. 4245 : ein Beitrag zur Geschichte des Problems

Autor: Pelster, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762282

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Quaestio Alberts des Grofien iiber das
Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245

Ein Beitrag zur Geschichte des Problems

Von Franz PELSTER S. J.

Im Jahre 1928 hatte ich aus Cod. Vat. lat. 4245 eine Quaestio
als interessantes Zeugnis fiir den Stand der Frage iiber das Unum
esse in Christo vor Thomas abgeschrieben. Ich dachte dabei an einen
Pariser Dominikaner, etwa Guerricus als Verfasser, lieB aber die Unter-
suchung vorldufig ruhen. Da zeigte ein Aufsatz von Albert Fries ! den
richtigen Weg. Gelegentlich einer Beschreibung des Quistionen ent-
haltenden Teiles der Hs. sagte er von unserer Quaestio, es seien ‘immer-
hin gute Anzeichen’ dafiir gegeben, daBl Albert der GroBe ihr Verfasser
sei. Da nun die neuerdings erschienene umfassende Arbeit von P. Bayer-
schmidt 2 iiber die Seins- und Formmetaphysik Heinrichs von Gent
auch Albert in den Kreis der Untersuchung zieht, so schien die
Veroffentlichung der Quaestio von einigem Nutzen zu sein, zumal
Thomas hier ganz in den FuBstapfen seines Lehrers wandelt. Ich
komme damit auch dem von Fries geduBerten Wunsch nach, ein zu-
stimmendes oder ablehnendes Wort moge der weiteren Kliarung dienen.
Die von Fries fiir die Echtheit vorgebrachten Anzeichen benutze ich
und suche sie mehr auszubauen. Da Textvertffentlichungen ohne gleich-
zeitige Analyse erfahrungsgemal oft totes Kapital bleiben, so méchte
ich eine gedringte Inhaltsangabe beifiigen und zugleich zum besseren
Verstindnis die Stellung Alberts im Sentenzenkommentar kurz dar-
legen. Es sei jedoch betont, daB eine Gesamtdarstellung der Lehre

! Um neue theologische Abhandlungen Alberts des GroBen: Angelicum
13 (1936) 85-87.

? Die Seins- und Formmetaphysik des Heinrich von Gent in ihrer Anwendung
auf die Christologie : BAEUMKER, Beitrige 36, 3-4, Miinster 1941, 34-43. Die Notiz
von Fries iiber Cod. Vat. 4245 ist Bayerschmidt entgangen. Er bringt aber einige
Ausziige aus der noch unverdffentlichten Summa de incarnatione, die mir zur
Zeit unzuganglich ist, fiir die ich deshalb auf Bayerschmidt angewiesen bin.



4 Die Quaestio Alberts des GroBen

Alberts iiber die Hypostatische Vereinigung mir fernlag. Dafiir kann
ich auf die griindliche Studie von M. V. Pollet ! verweisen.

1. Die Quaestio disputata in Cod. Vat. lat. 4245

Cod. Vat. lat. 4245 [membr. ff. 352, 28 x 18,5 cm saec. 13 med.
(in priore parte)] enthdlt im ersten Teile : 1. ff. 1r-4v verschiedene Ein-
teilungen. — 2. ff. 5r-22r (Alcher von Clairvaux, De spiritu et anima)
Quoniam dictum est michi ut me ipsum cognoscam ... patrie sue
visioni Dei, quem cernere finis. — 3. ff. 22v-24r (Einleitung und Ein-
teilung der Heiligen Schrift). Legem, mandavit nobis Moyses in pre-
ceptis iusticiarum et hereditatem domui Jacob et Israel promissiones.
Eccli XXIIII. Et secundum glosam exponitur sic. ‘Legem etc.” Que
lex ... Quicumque autem legit hec oret pro eo qui domino revelante
invenit. — 4. ff. 24r-v {Quaestio de uno esse in Christo). Sequitur de
questione. Cum omnis specifica differentia ... concedatur difficultati
materie. — 5. ff. 25r-37v {Johannes de Rupella, De anima). Si ignoras,
o pulcherrima inter mulieres, cognoscere etc. Cant. 1. Tibi, anima
rationalis, proponitur illud verbum ... principium operabilium. Hec
de viribus anime dicta sufficiant. — 6. ff. 38r-42v. Incipiunt edita
fidei catholice a Nicholao Ambianensi scripta domino pape Clementi.
Prologus. Clemens papa, cuius rem nominis et inde subiectum sentiant

. sic patet propositum. Explicit liber de arte fidei catholice. —
7. ff. 43r-61r (Alanus de Insulis, Regulae de sacra theologia). Omnis
scientia suis utitur regulis velut propriis fundamentis ... dictorum
rationes catholicorum expositionibus percipiuntur.

Fiir den folgenden Teil, der unter anderem Quodlibeta des Guer-
ricus O. P. (ff. 62r-70r), Fragen Alberts des GroBen (ff. 73r-74v), des
Guerricus (ff. 75r-76v), das vierte Buch der Sentenzenerklirung des
Wilhelm von Middleton O. Min. (ff. 214r-309r) enthdlt, sei auf die
Angaben bei Fries verwiesen 2.

Welche Beweise sprechen nun fiir die Zuteilung der Frage iiber das
Eine Sein in Christus an Albert. Fries macht als erstes Anzeichen
geltend, daB die Quaestio mit Ausnahme der letzten Zeilen von der-
selben Hand geschrieben ist wie der Traktat Alberts De sensibus glorio-
sis (ff. 88r-89v) und seine Quistionen (ff. 73r-74v). Ebenso finden sich

1 M. V. PoLLET, L'union hypostatique d’aprés saint Albert le Grand : RThom
38 (1933) 505-532, 689-724.
2 Angel 13, 81-92.



iiber das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 53

einige bei Albert beliebte Ausdriicke wie Sine preiudicio loquendo ...
aliud persona ‘secundum rationem’. Suchen wir diese Anzeichen, die,
wie Fries selbst betont, der Erweiterung und Bestdtigung bediirfen,
zu vervollstindigen. Die Vergleichspunkte in formaler und inhaltlicher
Hinsicht nehme ich aus dem dritten Sentenzenbuch Alberts, das inhalt-
lich und zeitlich unserer Frage am nachsten steht. Ich benutze die am
leichtesten zugingliche Ausgabe von Borgnet (B. 34), deren Seitenzahl
ich angebe. Das angefiithrte Sine preiudicio loquendo videtur mihi und
ferner Dico enim sine preiudicio findet sich 1. 3 von d. 1 bis d. 22 in
den Formen Sine praeiudicio dicendum S. 36, 54, 55, 57, 103, 249, 255 ;
Sine praeiudicio dicimus S. 49, 66, 257 ; Dico sine praeiudicio S. 119,
357 ; Sine praeiudicio dici potest S.272; Sine praeiudicio loquendo
concedo S. 360. Die zur Einfiihrung der Einwinde benutzte Partikel
Item, die in der Frage ausschlieBlich vorkommt, {iberwiegt im Sentenzen-
kommentar bei weitem das synonyme Praeterea. Die Antwort auf die
zweite Frage wird eingeleitet Ad id autem quod ulterius querebatur.
Dieselbe Formel ist in den Fragen des Sentenzenkommentars die ge-
wohnliche, z. B. S. 16, 36, 51, 82, 105, 277 usw. Die Antwort auf die
Einwéinde beginnt : Ad id autem quod circa hoc obicitur ... dicendum
und Ad aliud dicendum. Zur ersten Formel gleichlautende oder voéllig
analoge Formeln wie Ad id autem quod contra obicitur, Ad id quod
ultimo obicitur dicendum, und die zweite Formel sind so hiufig, daB
sich eine Aufzihlung eriibrigt. Die Quaestio hat : His habitis de facili
patet responsio ad omnia obiecta ; der Kommentar : His visis respon-
dendum est ad obiecta S. 148 ; His habitis facile est respondere obiectis
S. 271 ; His habitis planum est respondere obiectis S. 357 ; Hac habita
distinctione facile est determinare totum S. 337 ; Secundum habita
leve est ad hoc respondere S. 297 ; Et sic patet qualiter de facili verba
Hilarii verificantur S. 287 ; Et per hoc patet solutio ad totum S. 272 usw.
Eine solche Ubereinstimmung zwischen Quaestio und Kommentar nicht
nur in der einen oder andern Formel, sondern in geradezu allen ist zum
mindesten ein sehr wahrscheinlicher Beweis fiir die Gleichheit der
Verfasser.

Dieser Beweis wird durch die Betrachtung des Inhalts noch bedeu-
tend verstirkt.

Albert hat im Kommentag 1. 3 d. 6 a. 2, B. 127 f. die Frage : Quae
differentia sit inter rem naturae, suppositum, hypostasim, substantiam
et individuum et personam. In der Quaestio sagt der Verfasser : Aliud
est res nature, aliud suppositum et aliud individuum et aliud persona



6 Die Quaestio Alberts des GroBen

secundum rationem. Man beachte besonders die gleiche Reihenfolge in
der Aufzihlung. Nur fehlen hypostasis und substantia, was leicht zu
erkliren ist. Nach dem Kommentar ist hypostasis das Synonym zu
substantia, substantia heit die res naturae, insofern sie durch die
Akzidentien von anderen unterschieden werden kann, individuum, in-
sofern sie durch die Akzidentien unterschieden wird. Substantia und
individuum fallen demnach begrifflich beinahe zusammen, so daB der
Unterschied leicht vernachlissigt werden konnte!. Auch die Erkli-
rungen der Termini sind sehr dhnlich. Kommentar, B. 127 : Non est
res naturae nisi aliquod constitutum per actum generationis in natura
illa ; Quaestio : Res enim nature est id quod nature actu producitur
ut generacione vel opere actus. — Kommentar, B. 127 : Ergo supposi-
tum dicitur stans sub natura communi; Quaestio : Suppositum autem
est id quod stat sub communi quod est in eo secundum esse. — Kom-
mentar : Individuum secundum Philosophum est distinctum collectione
accidentium, quae in alio non possunt inveniri non tamen necessario
est persona, quia individuum, licet sit distinctum, non necessario est
rationalis naturae ; Quaestio : Individuum autem concernit individuancia
ydiomata, que sunt in aliquo, et persona concernit singularem existencie
modum in racionalis nature individuo.

Im Kommentar wird die Frage erortert : Utrum humana natura
degeneret in accidens (1. 3 d. 7 a. 6, B. 156 f.). In der Quaestio haben
wir dasselbe Problem als Unterfrage. In beiden Schriften wird diese
Ausdrucksweise abgelehnt. Kommentar : Sed absit quod degeneret,
quia potius generosa fit. Quaestio : Ad id autem quod ulterius quere-
batur utrum natura humana degeneret in accidens, videtur michi non
esse dicendum, quod male sonare videtur. Der Grund der Verwerfung
dieser Ausdrucksweise ist beidemal derselbe. Kommentar : Videtur enim
vergere in accidens propter convenientiam cum accidentis proprietate
quadam, non propter accidentis naturam. Quaestio : Querendo de suppo-
sito [non] in quantum est suppositum non utriusque nature, sed alterius
sc. divine, habet natura adveniens post esse suppositi modum acci-
dentis, non tamen unquam est accidens. Also wiederum véllige sach-
liche Ubereinstimmung. Dazu kommt noch in beiden die Behauptung,
daB diese Ausdrucksweise neu sei 2. Kommentar : Nec antiqui dixerunt

1 1. 38 d.10, B. 186 zahlt nur unsere vier Termini auf, aber in der umge-
kehrten Reihenfolge : Persona, individuum, suppositum, res naturae.

2 Zu diesen Novelli gehort jedenfalls Wilhelm von Auxerre, der in seiner
Summa, Paris 1500, f. 110vb, zweimal degenerat gebraucht.



iiber das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 7

quod degenerat ... Novelli vergi mutaverunt in degenerat ; Quaestio :
Hoc quidam in scriptis reliquerunt ... Et hoc intendunt antiqui.

" Auch in den Zitaten findet sich mehr als eine Ubereinstimmung ;
nur ist die Quaestio reicher. Beide haben das Zitat aus Damascenus :
Differentia est causa numeri ; beide die Stelle aus Augustinus (Kom. 130) :
Talis est unio, quae Deum faciat hominem et hominem Deum ; beide
das Boethiuszitat (Kom. 103) : Natura est unamquamque rem infor-
mans differentia specifica ; beide (Kom. 104) den Zusatz quod tam
catholici quam Nestorius in Christo duas dicunt esse naturas ; Quaestio :
quod secundum hanc diffinicionem tam catholici quam Nestorius duas
naturas in Christo constituerunt.

All diese Ubereinstimmungen in duBerer Form, in Inhalt und
Lehre erlauben meines Erachtens den sicheren SchluB: Albert der
GroBe ist Verfasser dieser Quaestio.

Was 4Bt sich nun iiber Natur und Entstehung der Quaestio sagen ?
Es ist eine Pariser Quaestio. Das wird bereits durch die Umgebung in der
Hs. zum mindestens sehr nahe gelegt. Schon der Schrift und ganzen
duBeren Aufmachung nach ist die Hs. in die Mitte des 13. Jahrhunderts
zu verweisen. Das Gleiche sagen die in ihr enthaltenen Auktoren. Ala-
nus von Lille, Nikolaus von Amiens, Johannes von Rochelles, Guerricus,
Wilhelm von Middleton gehéren simtlich dem Anfang oder der Mitte
des 13. Jahrhunderts an. Alle mit Ausnahme des Wilhelm sind Fran-
zosen ; alle drei Magistri haben in Paris gelehrt. Das ist ein sicheres
Zeichen fiir die Pariser Herkunft der Hs. und damit auch der Quaestio.
Wie sollte eine einzelne Frage so schnell von Kéln nach Paris kommen ?
Es ist ferner eine Quaestio disputata, keine versprengte Frage eines
Quodlibet. Die Quodlibeta jener Zeit, wie jene des Guerricus in der-
selben Hs. und die anonymen um Alexander von Hales sind bedeutend
kiirzer und haben ein anderes Gepriage. Man wird in ihnen nicht eine
so lange Reihe von Griinden Pro et Contra finden und ebenfalls keine
so ausfiihrliche Losung. Es haben sich auch noch Reste der urspriing-
lichen Disputatio erhalten. So finden wir im V.: Contra... Si forte tu
dicas ... Contra ... Sed contra obiciebatur. Die Erfahrung hat ge-
lehrt, daB dies fast unfehlbare Zeichen einer urspriinglich gehaltenen
und dann determinierten und niedergeschriebenen Disputation sind.
Zumal gilt dies von dem Imperfekt obiciebatur. Die Quaestio bildete
ferner den Teil einer Sammlung von Quistionen, wie das Sequitur zu
Beginn klar ausspricht.

Liegt nun unsere Quaestio vor oder nach den entsprechenden



8 Die Quaestio Alberts des GroBen

Fragen des Kommentars zu dem dritten Buch der Sentenzen ? Das
dritte Buch ist in seiner heutigen Fassung zwischen den Jahren 1246
und 1249 entstanden. Die Erkldrung selbst gehort hochstwahrscheinlich
ins Jahr 1246. Denn Albert kam 1245 nach Parisl. Wenn schon da-
mals der bald nachher feste Brauch bestand, daB der Baccalarius vor
Erlangung der Magisterwiirde zwei Jahre iiber die Sentenzen zu lesen
hatte, dann war Albert 1246 noch nicht Magister, konnte also auch
noch nicht offentlich disputieren. Somit wire das Jahr 1247-1248 fiir
unsere Quaestio anzusetzen 2.

Aber auch innere Griinde sprechen dafiir, daB3 die Quaestio spdter
als das dritte Buch liegt. Sachlich freilich besteht in der Beantwortung
der Fragen kein wesentlicher Unterschied. Jedoch ist das in den Objek-
tionen herangezogene Material reichhaltiger. So wird Boethius De hebdo-
madibus zweimal mit Namen angefithrt. Im Kommentar zur 6. und
7. Distinktion kommt diese Schrift iiberhaupt nicht vor. Dies ist um
so auffallender als Obiectio 6 sachlich mit d. 6 a. 5 obi. 2 (B. 132) iiber-
einstimmt, wo Boethius mit keinem Wort erwihnt wird. Auch die
Solutio der Quaestio ist ausfithrlicher. Der Beweis aus der Vereinigung
der beiden Naturen im esse, das nichts anderes sei als das Sein der
Person, steht nicht in der Solutio der Quaestio, sondern im Contra 4
und 5, wo er genauer durchgefithrt wird. Dagegen stehen die Darle-
gungen der Quaestio iiber suppositum, res naturae, individuum im Kom-
mentar nicht an dieser Stelle, sondern d. 6 a.2, wobei in der Quaestio das
mehr Uberfliissige des Kommentars ausgelassen wurde. Wenn wir alle
auBeren und inneren Momente zusammennehmen, so diirfen wir sagen,
daB héchst wahrscheinlich die Quaestio in Paris nach dem Kommentar
entstanden ist.

2. Die Frage iiber das Eine Sein in Christus
in fritheren Schriften Alberts des Groflen

Man hat bei der Kontroverse iiber das Eine Sein in Christus viel-
leicht zu wenig beachtet, daB die Frage urspriinglich in erster Linie
ein grammatikalisch-dialektisches Problem war 3. Menschheit und Gott-

1 Vgl. F. PeLsTER, Kritische Studien zum Leben und zu den Schriften
Alberts des Grofen, Freiburg 1920, 62-84.

? Es ist allerdings fiir jene Friihzeit, da vieles noch nicht durch Statut fest-
gelegt war, moglich, daB Albert auch als Magister iiber die Sentenzen las. Viel-
leicht wurde der seit langem im Lehramt erfolgreich Tétige sehr bald Magister.

3 Schon BAYERSCHMIDT, S.24,deutet darauf hin, legt der Tatsache aber zu wenig
Gewicht bei. Vgl. auch 1. 3 d. 10 a. 1-2, die fiir Alberts Terminologie wichtig sind.



iiber das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 9

heit werden in einer Person vereinigt. Die gottliche Person hat die
menschliche Natur aufgenommen. Das ist das Ergebnis der fiinften
Distinktion des dritten Sentenzenbuches. In der sechsten und siebten
Distinktion wird die Frage nach dem Endergebnis der hypostatischen
Vereinigung erortert 1. Wenn ich die philosophischen Begriffe Natur,
Suppositum, Einer und Eines und andere zur Erfassung des Geheim-
nisses verwenden will, wie muBl ich mich dann ausdriicken, um den
objektiven Tatbestand wiederzugeben ? Hier wichen nun die Ausdrucks-
weisen voneinander ab, je nachdem man die eine oder andere der bekann-
ten drei Sentenzen bei Petrus Lombardus zu Grunde legte. Nach Auf-
gabe der dritten, die nur eine akzidentale Vereinigung kannte 2, ging
der Streit zwischen der ersten und zweiten Meinung weiter 3. Er wurde
bereits zu Anfang des 13. Jahrhunderts in die Form gekleidet : Mul
ich in Christus, der zwei Naturen in einer Person vereinigt, von einem
oder zwei Supposita reden ¢ ? Die Anhénger der zweiten Sentenz, die
immer allgemeiner wurde, erklirten, daB Suppositum einer verniinf-
tigen Substanz sachlich identisch mit Person sei, daB} man also nur
von eimem Suppositum in Christus reden diirfe. Wie steht es nun mit
der Aussage von Einheit und Mehrheit ? Da wir einer ‘unus’ im mas-
kulinen Sinn nur von der Person gebrauchen und in Christus nur
eine Person ist, wie beide Ansichten behaupten, so kann einer ‘unus’
von Christus nur im Singular ausgesagt werden. Das gaben beide
Ansichten zu 5.

Wie ist aber iiber die Aussage eines ‘unum’ im neutralen Sinn zu
urteilen ? Haben wir doch in Christus zwei Naturen. Anhinger der
ersten Ansicht verfochten, daB man sagen miisse : Christus ist zwei

L ALBERT, Sent. 1. 3 d. 6. Divisio textus (B. 117). Hic incipit pars illa, in
qua Magister incipit agere de consequentibus unionem. Sunt autem consequentia,
quae consequuntur unionem, ut termini ipsius unionis, sicut Deum esse hominem
et e converso et hominem et Deum esse duo vel unum, et unionem factam esse
in natura vel supposito vel persona. Vgl. auch THoMas, Sent. 1. 3 d. 6 Div. textus.

2 Vgl. die Verurteilung im Brief ‘Cum Christus’ Alexanders III. an Erz-
bischof Wilhelm von Reims. DENZINGER, 393.

3 Vgl. R. F. StupENY, John of Cornwall an Opponent of Nihilianisme,
St. Gabriels Mission Presse, Wien 1939. Es ist trotz der sorgfiltigen und auf-
schluBreichen Arbeit Studenys bisweilen nicht leicht, die Zugehorigkeit eines
Auktors des 12. Jahrhunderts zu einer der drei Klassen zu bestimmen. Studeny
stand hie und da wohl zu sehr unter dem Einflu der Terminologie des 13. Jahr-
hunderts.

4 Nach BavERrRscHMIDT, 28, bezeugt Wilhelm von Auxerre, daB schon zu
seiner Zeit die Frage unter der Riicksicht ein oder zwei Supposita erértert wurde.

8 Vgl. THoMAS, Sent. 1. 8 d. 6 Div. textus und q. 2 a. 1.



10 Die Quaestio Alberts des GroBen

oder eines und das andere ‘unum et aliud’ im neutralen Sinn, wogegen
die Verteidiger der zweiten Ansicht diese Aussage verwarfenl. Denn
gezéihlt werden die realen Supposita, die Naturen nur insoweit, als sie
in einem Suppositum ihr konkretes Dasein haben. Da in Christus nur
ein Suppositum ist, so ist er auch schlechthin (in recto) nur eines. Aber
es gibt doch in Christus neben der géttlichen auch die menschliche
Natur. Wird diese denn gar nicht gezdhlt ? Degenerat in accidens,
lautet die Antwort, die Wilhelm von Auxerre und Pseudo-Alexander,
d. h. hier wohl Johannes de Rupella geben 2. Sie wollen damit aller-
dings nicht, wie Anhédnger der dritten Meinung, behaupten, die Ver-
bindung der beiden Naturen sei eine rein akzidentale, sondern nur,
daB die Menschheit zu dem bereits vollig konstituierten gottlichen
Suppositum hinzutrete ‘ad modum accidentis’, Zhnlich wie das Akzidens
zu der bereits in sich konstituierten Substanz. Christus ist einer und
eines, d. h. eine Person und ein Suppositum. Unum urd ens sind mit-
einander vertauschbar. So muBte als Corrolarium zu der Frage nach
der Einheit oder Mehrheit in Christus auch die Frage nach der Einheit
oder Mehrheit des Seins in Christus gestellt werden.

Aus der Tradition hatte man den Satz, daB die hypostatische
Vereinigung im esse geschehen sei. Dies esse kann aber kein anderes
sein als das esse hypostasis 3. Dieses Sein der Hypostase ist aber nach
Albert identisch mit der realen Hypostase®. In der Hypostase aber
gibt es das Sein der Akzidentien, das Sein der beiden Naturen, das
Sein der Hypostase. So entstand dhnlich wie beim Einen und Vielen
die Frage: MuB ich sagen : Christus hat nur ein Sein oder mehrere ?
Auf die Frage: Utrum Christus habeat tantum unum esse, antwortet
Albert konsequent zur zweiten Sentenz und ihrem einen Suppositum

1 Vgl. iiber die Friihscholastik BAYERSCHMIDT, 24-30. ALBERT, Sent. 1. 3 d. 7
a. 8 (B.147) und d. 6 a. & (B. 130 f.).

2 BAYERSCHMIDT, 29 A. 6 und 30, zitiert Wilhelm von Auxerre Summa ed.
Paris 1500, 1. 3 c. 1 q. 1 f. 110vb und Pseudo-Alexander, 1. 3 q. 6 m. 4 ad 3. Alexan-
der gebraucht den Ausdruck aber mit der Entschuldigung liceat modo ita loqui,
sicut doctores locuti sunt.

3 ALBERT, Sent. 1.3 d.6 a.5 (B. 132) : Et hoc patere potest ex hoc quod fides
catholica dicit unionem illam factam in esse. Si enim in esse facta est, erit ipsa
facta in esse aliquo et non nisi in esse hypostasis. Man wollte durch die ‘unio in
esse’” wahrscheinlich gegen Nestorius Stellung nehmen.

4 Sent. 1. 3 d. 6 a. 3 (B. 129) : Unio est in re naturae hominis et suppositi
et hypostasis et individui et personae. — A. a.O. a. 6 (B. 132) : Tenendo veri-
tatem unionis factam esse in hypostasi. — A.a. O. d. 7 a. 5 (B. 155) : Unio haec
est secundum esse hypostasis, quod est esse hoc vel quod est hic.



itber das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 11

mit Ja: Ad hoc sine praeiudicio dicendum quod Christi esse in
hypostasi non est nisi unum, quod fit a duabus naturis inconfuse unitis
in hypostasi!. Ferner : Unum est esse in Christo secundum compara-
tionem ad hypostasim, cuius est esse, licet hoc esse sit duarum essen-
tiarum, quae distinctae manent, eo quod ‘hoc esse’ istius est ‘hoc esse’
alterius, et est mirabile, ut unio fiat in esse et non in essentiis 2. Mit
anderen Worten : Das Sein im vollen Sinn ‘esse simpliciter’, wie Albert
auch sagt, oder das esse in hypostasi, das Hypostasesein, das Christus-
sein, — nicht aber das Sein der géttlichen Natur, das ja begrifflich
von der Person des gottlichen Wortes verschieden ist und ihr begrifflich
vorangeht, — folgt der Hypostase, gehért ihr und ist identisch mit ihr.
Esse enim huius simpliciter est esse personae vel hypostasis, secundum
quod est hypostasis. Da nun in Christus nur esne Hypostase ist, so kann
es in ihm auch nur e/ Sein des Ganzen ‘esse totius’ oder ‘esse simpli-
citer’ esne Verwirklichung der Hypostase geben : Unius hypostasis non
est nisi unum esse. Sed Christus non est nisi hypostasis una. Ergo
Christus non habet nisi unum esse simpliciter, quia esse rei naturae
sive hypostasis est esse totius et hoc est simpliciter esse 3.

Die These von dem einen esse in Christus ist also nichts anderes
als eine grammatikalisch-logische Folgerung aus dem Satz : Christus ist
nur esn suppositum, dhnlich wie das eine suppositum nur eine logische
Folgerung aus dem Dogma von der einen Person in Christus ist. Es
bleibt somit Alberts grolles Verdienst, die Begriffe weiter geklirt und
dadurch das Dogma schirfer gefaBt zu haben. Eine Losung der Frage :
Wie ist in der physischen Ordnung eine solche Vereinigung méglich,
hat er nicht versucht. Et est mirabile, ut unio fiat in esse et non in
essentiis ... Ad hoc quod obicitur quod non sit intelligibile, qualiter
duarum essentiarum sit unum esse hypostasis, dicendum quod hoc
non est intelligibile, nisi intelligantur illae essentiae uniri ita quod esse
unius terminetur in esse quod facit altera, sicut est in Christo 4 Das
ist im Grund nur eine Wiederholung des dogmatischen Satzes.

Aus der Behauptung vom einen Sein in Christus ergibt sich eine
zweite Frage. Hat die mit dem gottlichen Worte vereinigte menschliche

1 Sent. 1. 3 d. 6 a. &4 (B. 131).

? A.a. O. (B. 131). Hier sieht man wieder die Bedeutung des esse in hypostasi.
Es ist das esse hoc, das Petrus-sein, das Christus-Sein, der subsistierende Petrus
oder Christus.

3 A a. O. (B. 182).

+ A 8,0, (B 184);



12 Die Quaestio Alberts des GroBen

Natur eine eigene Individualitit und ein eigenes esse, das zwar kein
hypostatisches Sein, aber Wirklichkeit ist, wenn auch nicht im vollsten
Sinn, da ihm die Subsistenz fehlt. Eines ist sofort klar: Die mensch-
liche Natur ist kein Individuum im vollen Sinn. Denn Albert sagt :
Individuum secundum Philosophum est distinctum collectione acci-
dentium, quae in alio non possunt inveniri ; non tamen necessario est
persona, quia individuum, licet sit distinctum, non necessario est ratio-
nalis naturae . Die Einigung der menschlichen und géttlichen Natur
findet im Individuum statt, d.h. hier in der Person des géttlichen
Wortes. Unio est in re naturae hominis et suppositi et hypostasis et
individui et personae 2. All diese Termini bezeichnen nur verschiedene
Riicksichten (rationes) in ein und derselben Person. Er sagt auch
ausdriicklich : Dico eodem modo quod individua duo non sunt in
Christo 3,

Anders aber ist es mit den konkreten Eigenschaften, durch die
Christi Natur von anderen menschlichen Naturen verschieden ist. Die
menschliche Natur besitzt solche unterscheidende Merkmale. Individua
duo non sunt in Christo. Licet enim proprietates (naturae divinae et
humanae) non sint eaedem sicut nec naturae, tamen denominative
praedicantur de hoc homine et de Filio proprietates utriusque. Talis
enim est illa unio, ut dicit Augustinus, quae Deum faceret hominem
et hominem Deum et proprietates unius de altero dici et e converso.
Unde dicitur Deus est natus, passus, lassus, dolens et huiusmodi, et
homo est creator, gubernator mundi et omnia huiusmodi. Et ideo non
est dicendum quod Christus umquam fuerit hoc aliquid vel suppositum
unum vel individuum unitate et singularitate propria, quae esset naturae
humanae, sed semper fuit hoc aliquid et unitate et singularitate personae
divinae 4. In diesem Text wird einmal klar gesagt, daB die mensch-
liche Natur Christi schon an und fiir sich bestimmte unterscheidende
Merkmale hat. Es wird aber auch erklirt, warum sie trotzdem kein
Individuum ist. Die notae individuantes offenbaren, daB} ihr Triger von
jedem Triger anderer notae individuantes der menschlichen Natur ver-
schieden ist. Der Triger der proprietates naturae humanae ist aber

! Ave. 0, 8.2 (B 128).

2 A.a. 0. a. 3 (B. 129).

3 A.a.O. (B.130). Soweit ich sehe, gebraucht Albert individuum nur im
engeren Sinn, so daB es die subsistentia und incommunicabilitas einschlieBt und
gleich suppositum ist.

¢t A.aO.



itber das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 13

nicht verschieden vom Triger der proprietates divinae. Also sind die
proprietates naturae humanae nicht notae individuantes im strengen
Sinn und deshalb ist die menschliche Natur trotz all ihren proprietates
kein Individuum 1.

Damit ist die Antwort auf die eng verbundene Frage bereits an-
gedeutet. Ist nach Albert in der menschlichen Natur als solcher ein
eigenes esse, eine eigene Verwirklichung ? In der Frage : An in Christo
sit unum esse simpliciter gibt er eine Einteilung des esse: Aliud est
esse huius (sc. Christi) simpliciter' et aliud est esse huius secundum
naturam hanc vel illam et aliud est esse naturae huius vel illius. ‘Esse
enim huius simpliciter’ est esse personae vel hypostasis, secundum
quod est hypostasis. Et hoc non est nisi unum in Christo ... ‘Esse
autem secundum naturam hanc vel illam’ est esse acceptum in compa-
ratione ad naturam facientem esse in hypostasi. Et a parte illa gemi-
natur esse in Christo. Est enim in eo esse naturae humanitatis et esse
naturae deitatis. Et si vellemus proprie dicere, tunc diceremus quod
haberet tali consideratione non duo esse, sed unum duplex in consti-
tuente esse. ‘Esse naturae’ est esse quod habet natura in se; omnis
enim res habet suum esse. Esse naturae humanae in Christo non est
esse naturae Dei neque (l. et) illa esse sunt duo sicut naturae? Es

! Thomas diirfte hier sachlich vollkommen mit seinem Lehrer iiberein-
stimmen. Nach ihm ist individuum im strengen Sinn gleich Suppositum — Persona.
Die menschliche Natur erhilt ihr volles Sein als Individuum erst durch die Auf-
nahme in die Person des gottlichen Wortes. Daneben kennt er aber die natura
particularis oder individualis, die aufgenommen wird und die an und fiir sich schon
von jeder anderen Natur verschieden ist, aber keine eigene Subsistenz hat. Vgl
z.B. THOMAS, Sent. 1. 83d. 6a.1;d.1q.2a.5;d.5q.3a.1. Wenn er der Natur,
die durch die Definition bezeichnet wird, unmittelbar das Individuum im vollen
Sinn gleich Suppositum gegeniiberstellt, so liegt dies wohl daran, daB man in der
philosophischen Terminologie keinen Ausdruck fiir eine konkrete Natur, der die
Subsistenz fehlte, besaB. Gemeint ist in solchen Fillen die «natura quaedam
quae est in particularibus» (d. 5 q. 3 a. 1 ad 1). Wenn diese natura particularis
oder dies individuum im weiteren Sinn als solches erst durch die Aufnahme in
die Person des Sohnes konstituiert wiirde und somit ratione posterius wire, so
hitte man die Ungereimtheit, daB der Sohn eine allgemeine Natur aufgenommen
hatte. Ich glaube daher, da8 der jiingst von H. Ruding unternommene Versuch
einer Thomaserklirung nach der, wenn ich recht verstehe, alle Individualitit erst
durch die Person konstituiert werde, kaum haltbar ist. Vgl. Het Begrip Persoon
in de Leer omtrent de Hypostatische Verenigung: Bijdragen 7 (1946) 231-273.

2 Sent. 1. 3 d. 6 a. 4 (B. 132). Hier wie an anderen Stellen zeigt sich, wie
berechtigt die schon vor mehr als dreiBig Jahren erhobenen Klagen H. Stadlers
iiber die Unzulanglichkeit des Textes von Borgnet-Jammy sind. Eine Neuausgabe
dieses schon wegen seiner engen Beziehung zu Thomas wichtigsten theologischen



14 Die Quaestio Alberts des GroBen

gibt also in Christus ein esse simpliciter, das Personsein und ein esse
secundum naturam divinam und secundum naturam humanam. Es ist
dies esse dieselbe gottliche Hypostase, insofern sie als Trdger der gétt-
lichen und menschlichen Natur eine Relation zu der nur gedanklich
verschiedenen goéttlichen Natur und eine andere zu der menschlichen
Natur besitzt. Endlich haben wir das Sein, das die menschliche Natur
in sich hat, ihre Verwirklichung, und ebenso das Sein der géttlichen
Natur als solcher. Es ist ein zweifaches Sein in zwei als solchen ver-
wirklichten Naturen. Die von Capreolus, Terrien und Billot und man-
chen Neueren gegen Caietan vertretene Ansicht hat in Alberts Sentenzen-
kommentar keine Stiitze.

Hat nun Albert auch in anderen Schriften die gleiche Ansmht
vertreten ? Es kommt nur die bisher unverdffentlichte Summa de incar-
natione in Betracht, die wohl noch vor dem dritten Buch der Sentenzen-
erklirung liegt. Nach den kurzen von Bayerschmidt ! gebrachten Aus-
ziigen zu urteilen — eine Hs. steht mir nicht zur Verfiigung — stellt
Albert dort noch nicht die formelle Frage: Utrum Christus habuerit
tantum unum esse. Er hat aber auch hier einerseits das esse suppositi
oder das verwirklichte Suppositum, in dem die Vereinigung stattfindet,
anderseits das esse formarum, der Naturen; also ein esse suppositi,
das esse simpliciter des Kommentars, und zwei esse formarum, die
beiden esse naturarum des Kommentars. — Fiir das mehrdeutige esse
formarum setzt der Kommentar das eindeutige esse naturarum. Ad
quartum dicendum quod differentiae {scilicet specificae) constitutae
non faciunt nisi esse formale 2. Unde sunt de consideratione logici qui
formam (scilicet intentionem speciei) considerat. Esse autem suppo-
siti vel personae non est formale tantum, sed esse quod relinquitur ex
utroque componentium. Et illud est unum in Christo. Unde licet esse
formale sit duplex gratia differentiarum, tamen esse suppositi vel per-

Werkes Alberts ist ein dringendes Bediirfnis. Die von BAYERSCHMIDT, 40, gege-
bene Erklirung des neque: sie kénnen nicht als aktuelles Sein gezihlt werden,
befriedigt nicht. Es ist ja hier die Rede vom Sein der Natur in sich, im Gegen-
satz zum Sein des Suppositum. Dieses Sein der Naturen ist aber ebenso zihlbar
wie die Naturen.

1 Die Seins- und Formmetaphysik, 35 f.

? Wenn Albert sagt, das esse formarum sei Gegenstand der Logik, so ver-
steht er dies insofern als die forma oder essentia der Grund ist fiir die Bildung
der zweiten Intentio, d.h. des Genus und der Spezies. Ahnlich redet THOMAS,
Sent. 1. 3 d. 5 q. 3 a. 1. Zu beachten ist auch, daB dies esse formale nichts anderes
ist als die reale Wesenheit.



iiber das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 15

sonae non est nisi unum. Et ideo non sequitur quod Christus sit duo,
quia nec est duo supposita nec duae personae. Sed sequitur, quod sit
unum habens in se esse duarum differentiarum oppositarum 1.

3. Der Lehrgehalt der Quaestio

Die hier veroffentlichte Quaestio bietet durch ihre Einwinde und
durch die ausfiihrliche Antwort den Vorteil, daB wir iiber den Stand
der Frage und die Terminologie unmittelbar vor dem Auftreten von
Thomas gut unterrichtet werden. Die Gegner des einen esse gehen
von den beiden Naturen in Christus aus. Ihnen ist das esse nicht die
Wesenheit einfachhin, sondern die in der physischen Ordnung verwirk-
lichte Wesenheit 2. Bei einer substanzialen Wesenheit ist ihr Sein ein
substanziales, selbstindiges, beim Menschen also das selbstindige Sein
als Mensch, das in recto vom Triger ausgesagt wird. Dieses Sein ist
unzertrennlich mit der realen, konstituierenden Wesenheit verbunden.
So lange die Wesenheit in der realen Ordnung dauert, solange auch ihr
eigenes Sein. Wo daher zwei reale Wesenheiten wie in Christus sind,
da gibt es auch zwei substanziale Sein. Das ist der stets wiederkehrende
Gedanke der Gegner. Die spezifische Differenz, d. h. hier die Wesenheit,
gibt ihrem Triger das Sein. Zwei Wesenheiten, also zwei Sein ().
Die Wesenheit wird, solange sie wihrt, nie ihres Aktes beraubt. Zwei
Wesenheiten ; also (II) 3. Das Sein ist Formaleffekt der Form. ‘Sein
im vollen Sinn’ und ‘Nureinessein’ sind identisch. Also haben eine
Form oder Wesenheit ein Sein und zwei Formen zwei Sein (III). Die
substanziale Differenz ist der Grund fiir die Zahlung des substanzialen
Seins. Zwei Differenzen, also zwei Sein (IV). Das Sein dieses Menschen

! Der letzte Satz zeigt, daB Albert hier nicht an die zwei Relationen des
Suppositum zu den beiden Naturen denkt, sondern an das Sein der Naturen in sich.

? Noch Praepositinus gebraucht, ebenso wie Boethius in De hebdomadibus,
esse einfachhin als Synonym fiir Wesenheit oder Natur, Nihil aliud est esse quam
natura. Auch Thomas kennt diese Bedeutung, z. B. Sent. 1. 3 d. 6 q. 2 a. 2: ali-
quando tamen sumitur esse pro essentia, secundum quam res est, quia per actus
consueverunt significari eorum principia. Hier dagegen wird der Nachdruck auf
das esse als actus, als die verwirklichte Wesenheit gelegt. Vgl. ALBERT, 1. 3 d. 5
a. 7 (B. 106) : Dicendum quod actus formae multi sunt, sed principalis est facere
esse illius formae proprium. Unde cum Christus verissime habet esse Dei, dicitur
in forma Dei manere.

% Text. Obi. II. Nulla essencia destituitur vel privatur essenciali actu suo
in eo, in quo est, ipsa manente. — Actus essencialis comitatur essenciam,’quia
aliter non esset essencialis.



16 Die Quaestio Alberts des GroBen

Jesus, das er von seiner Menschheit erhalten hat, ist nicht mit ihm
identisch ; das Sein, das der Sohn Gottes durch die gotthche Natur
hat, ist mit ihm identisch. Also hat Christus zwei Sein (V) und (VI).
Wenn die Einigung im esse stattfindet, so muB, was von einem aus-
gesagt wird, auch vom anderen gelten; denn die Einigung bewirkt,
daB, was man in recto vom Menschen aussagt, auch vom Sohne Gottes
in recto ausgesagt werden kann. Also wire dieser Mensch mit seinem
Sein identisch, was gegen aller Meinung ist (VII). Da die Wesenheit
nur durch ihr esse im Suppositum ist, so muB jede Wesenhe1t ihr eigenes
esse haben ; zwei Wesenheiten, also zwei esse.

Diesen Griinden fiir ein doppeltes esse werden nun die Beweise
fiir die Einheit des esse in Christus gegeniibergestellt, die Albert in der
Solutio nachher sich zu eigen macht. Der Grundgedanke ist: Die
Einigung in Christus und die daraus hervorgehende Einheit findet im
Suppositum, im Triger der Naturen statt und nicht in den Naturen.
Wo aber Einheit im Suppositum ist, da ist auch nur e esse, eine
Verwirklichung desselben, Albert setzt hier offenbar die Einheit des
Suppositum in Christus als bewiesen voraus. Dieser Gedanke wird zu-
nichst indirekt benutzt. Wenn die Einigung nicht im esse des Supposi-
tum Christi stattfindet, so hat man eine Zweiheit im esse, damit eine
Zweiheit schlechthin (I). Ferner das natiirliche und wesentliche Sein
gehért dem Suppositum, so daB dieses eigentlich 1s¢. Also ein Suppositum,
ein Sein. In Christus ist aber nur ein Suppositum. Also (II). Derselbe
Gedanke wird durch eine Boethiusstelle begriindet (III). Ferner die
Einigung kann nicht in einem akzidentalen Sein stattfinden, sondern
nur in einem substanzialen Sein ; dieses aber ist nur eines im Suppo-
situm (IV). Diese Einigung der Naturen in einem Suppositum wird
dann nochmals auf etwas andere Weise begriindet, wobei gegeniiber
einem Einwand gegen die dritte Meinung des Lombarden noch besonders
betont wird, daB die Vereinigung der menschlichen Natur mit dem
gottlichen Suppositum keine akzidentale sein kann (V).

In der folgenden Hauptlosung bestimmt Albert vor allem den Punkt
der Frage. Es handelt sich bei der Frage nach dem einen oder mehr-
fachen Sein in Christus nicht um das géttliche Suppositum, insofern es
nur fiir eine Natur supponiert — in dieser Voraussetzung wire die
Frage vollig iiberfliissig — sondern entsprechend der zweiten Meinung
um das géttliche Suppositum, insofern es beide Naturen trigt, insofern
es in zwei Naturen und drei Substanzen seinen Bestand hat (Gottheit,
Leib und Seele). Er unterscheidet nun ein doppeltes esse: das esse



iiber das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 17

naturae und das esse suppositi, insofern es Suppositum ist. Durch das
erste ist die Natur im Suppositum, ist in ihm wesentlich verwirklicht,
und verleiht dem Suppositum, daB es ein Suppositum dieser Natur
wird. Das zweite besagt zwei Dinge : Einmal, es ist Triger der Natur,
die durch ihr Sein in ihm ist, dann aber auch : als Suppositum hat es
ein eigenes esse verschieden vom Sein der Natur 1. Ferner mufl man im
Suppositum selbst drei Riicksichten unterscheiden. Als res naturae
bezeichnet es das, was die Natur durch ihren Akt z. B. die Zeugung
hervorbringt. Als suppositum bezeichnet es den Triger der gemeinen
Natur, die in ihm verwirklicht ist. Als individuum hebt es die indivi-
duierenden Kennzeichen hervor, die in ihm sich finden. Als Person
endlich zielt es ab auf die eigentiimliche Existenzweise, die es in einem
vernunftbegabten Individuum hat.

Nach diesen klirenden Darlegungen ist die Antwort auf die: Frage
unmittelbar gegeben. Da die Einigung bewirkt, daB dieser Mensch
Christus Gott ist, so kann die Einigung nicht in einem akzidentalen
Sein geschehen sein, sondern nur in einem substanzialen Sein, d. h. im
Sein des Suppositum. Dies aber ist eines. '

Nach den gemachten Unterscheidungen faBt Albert die Antwort
auf alle gemachten Einwinde kurz in eines zusammen. Die goéttliche
einende Kraft bewirkt, daBB das Suppositum der einen Natur identisch
ist mit dem Triger der anderen Natur, wobei der Unterschied der
Naturen vollauf gewahrt bleibt. Und da nun die Einigung im Sein des
Suppositum nicht der Natur erfolgt, so haben wir ein Sein des Suppo-
situm, wihrend das Sein der Naturen unterschieden bleibt. Daher kann
man im eigentlichen Sinn aussagen : Dieser Christus ist Mensch und
dieser selbe Christus ist Gott. Die angefiihrten Griinde der Gegner
lassen also nur auf ein zweifaches Sein der Natur in Christus schlieBen,
nicht aber auf ein doppeltes Sein des Suppositum.

Gegen eine vorliufige Antwort auf einen Einwand der Gegner,
hatten diese sich darauf berufen, daB nach einigen modernen Theologen,
die den Ausdruck des Lombarden ‘persona composita’ vermeiden woll-
ten, die menschliche Natur zum Akzidens degeneriere und deshalb dem
gottlichen Suppositum kein neues Sein gebe. Sie begriindeten diese

1 Si enim sic dicam : suppositum est positum sub communi natura, que est
in eo per esse, tango duo sc. stans sub natura et quod habet aliquod esse, inquan-
tum substat. Et hoc habet, in quantum est hoc vel hic vel quis, si ita placet
dicere. Et hoc non est esse nature communis, sicut suscipiens esse superioris non.
est susceptum vel id a quo suscipit.

Divus Thomas 2



18 Die Quaestio Alberts des GroBen

Sprechweise damit, daB alles was zum einmal konstituierten Suppositum
hinzukomme, diesem akzidental sei, daB also die menschliche Natur
dem Sohne Gottes akzidental sein miisse. Ferner werde das Suppositum-
sein dem Sohne Gottes durch die Prinzipien jener Natur gegeben, fiir
die er natiirlicherweise supponiere, das sei aber die géttliche Natur,
die menschliche bewirke daher im Sohne Gottes kein suppositales Sein.

Albert miBbilligt den Ausdruck degenerat als wenig der Wiirde
des Gottmenschen entsprechend. Zur Entschuldigung einiger #lterer
Magistri, die so geschrieben haben, fiihrt er eine Unterscheidung ein.
Wenn man in Christus vom Suppositum redet, insofern er das Suppo-
situm der menschlichen Natur ist, so mag man sagen, daB die zum
Suppositum neu hinzukommende Natur eine gewisse Ahnlichkeit mit
dem Akzidens (ad modum accidentis) hat, nie aber, daB sie akzidental
hinzutrete und Christus ihr kein suppositales (substantiale) esse gebe.
Und Wwenn Aristoteles sagt, da3 alles, was dem esse folgt, akzidental ist,
so versteht er dies von all jenem, was dem suppositalen esse folgt. Die
menschliche Natur aber folgt nicht dem Sein Christi, insofern dies
Triiger von zwei Naturen ist, sie gibt ihm vielmehr das Suppositumsein
als Mensch, dhnlich wie die gottliche Natur ihm das Suppositumsein
in der géttlichen Natur gibt. Die Natur folgt also nicht dem bereits
konstituierten Suppositum, sondern sie geht dem Suppositum der
menschlichen Natur voraus. Ebensowenig folgt sie dem géttlichen
Suppositum in der Weise, daB sie ihm als Akzidens inhiriere.

Auf den zweiten Einwand, das suppositale Sein des Sohnes Gottes
werde schon durch die gottliche Natur vollkommen konstituiert, die
menschliche Natur kénne also nichts hinzufiigen, antwortet Albert,
das gelte fiir den Sohn Gottes insofern er Suppositum der géttlichen
Natur, nicht aber insofern er Suppositum auch der menschlichen Natur
sei. Er schlieBt mit dem Wunsch, falls er etwas weniger gut gesagt
habe, so moge man dies bei der Schwierigkeit des Stoffes zu gute halten.

Albert hat in dieser Quaestio das Dogma von der Vereinigung
der gottlichen und menschlichen Natur in der Person des goéttlichen
Wortes in aller Schiarfe umschrieben. Vor allem bestimmt er den
Einigungspunkt. Er ist nicht das Sein der géttlichen Natur einfachhin,
sondern das Suppositum Sohn Gottes, das durch die gottliche Natur
sein Gottsein erhilt, nicht aber einfachhin das Sohnsein. Da nun die
Einigung der beiden Naturen in einem und durch ein Suppositum
stattfindet, so kann es auch nur ein suppositales Sein in Christus geben.
Ein Suppositum hat nur ein Sein. Da ferner zwei Supposita nicht ein



iiber das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 19

Suppositum konstituieren kénnen — es wire ein offenbarer Wider-
spruch —, so kann die menschliche Natur kein eigenes suppositales
Sein besitzen. Sie bewirkt nur, daB das suppositale Sein der gottlichen
Natur im Sohne nun auch suppositales Sein fiir die menschliche Natur
wird. |

Neben diesem suppositalen Sein steht aber ein eigenes wesent-
liches Sein, das die Natur in sich hat, kraft dessen sie im géttlichen
Suppositum ist und ihm verleiht, daB es nun auch Suppositum der
menschlichen Natur ist 1. Die menschliche Natur gibt also zu gleicher
Zeit und empfingt. Sie gibf dem Sohne, daBl er nun auch Suppositum
einer menschlichen Natur ist 2; sie erhdlt, daB sie von ihm als ihrem
Suppositum getragen wird und damit ein volles Sein als Ganzes ihr
eigen nennt. Ob nach Albert in der menschlichen Natur das reale Sein
der Wesenheit von der realen Wesenheit sachlich verschieden ist oder
nicht, dafiir finden sich in unserer Quaestio keine Anhaltspunkte.
Sicher ist aber, daB dies Sein der Wesenheit in der hypostatischen
Vereinigung nicht durch das Sein der goéttlichen Natur ersetzt wird.
Sonst hitte es gar keinen Sinn, daB Albert bestindig von dem Sein
der beiden Naturen in sich als einem doppelten und verschiedenen Sein
redet ; sonst kénnte sie ihr Sein dem Suppositum nicht geben 3, Er
hiatte auch den Gegnern, die gerade auf dieses doppelte Sein der
Naturen pochten, einfach antworten konnen ein solches gibe es gar
nicht.

Ein Vergleich unserer Quaestio mit den Fragen in distinctio 6 und
in Artikel 6 der distinctio 7 zeigt sachlich keinen Unterschied, so daB
sich beide aufs beste erginzen. Nur ist die Quaestio viel straffer auf-
gebaut. Aus den vorausgeschickten Erklirungen und Unterécheidungen

! Virtus divina uniens facit suppositum huius naturae substancialiter esse
suppositum alterius nature, manente distinccione naturarum. Et cum unio sit
secundum esse suppositi, non nature, erit unum esse suppositi, in quantum suppo-
situm est duarum naturarum, manente distincto esse naturarum.

? Nach der unio ‘erit unum esse suppositi ... manente distincto esse natura-
rum’. Ille raciones necessario concludunt de esse nature in Christo (sc. quod est
duplex). Vgl. Sent. 1. 3 d. 6 q. 5 (B. 132). Esse naturae humanae in Christo non
est esse naturae Dei neque (l. et) illa esse sunt duo sicut naturae. Das sinnlose
neque bei Borgnet ist zu verbessern.

3 Zu beachten ist hier auch die Wendung in 1.3 d. 6 a. &4 (B. 131). Intelli-
gantur illae essentiae uniri, ita quod esse unius (sc. naturae humanae) terminetur
in esse quod facit altera sicut est in Christo. Das Sein der menschlichen Wesenheit
erhilt den terminus seiner Vollendung, d. h. sein suppositales Sein nicht im Sein
der gottlichen Natur, sondern in esse quod facit altera, d. h. im Suppositum des
gottlichen Wortes.



20 Die Quaestio Alberts des GroBen

flieBen Losung und Antwort auf die erhobenen Schwierigkeiten wie von
selbst und ohne jeden Umweg. Man spiirt hier etwas vom Geiste, der
Thomas beim Aufbau seiner Artikel beseelte.

Fiir die Geschichte der Frage ist unsere Quaestio eine Bereicherung.
Zunichst erfahren wir, daB3 Albert nicht Entdecker des Problems ist,
wie Bayerschmidt! auf Grund der ihm bekannten Quellen glaubte
sagen zu konnen. Die lange Reihe der wenigstens zum Teil wirklich
vorgebrachten Schwierigkeiten zeigt, daB die Frage bereits vorher
erortert wurde. Da Wilhelm von Auxerre diese Fassung noch nicht
kennt, wird der Ursprung etwa zwischen 1230 und 1245 liegen.

Es treten auch neue Quellen bei Behandlung der Frage auf:
Avicenna und Boethius, De hebdomadibus. Unsere Hs. freilich liest
Anselmus fiir Avicenna, indem sie die Abkiirzung Au fiir An(selmus)
nahm. Aus dem Inhalt aber geht hervor, da Anselm nicht in Betracht
kommt, und eine zweite Zitation sagt klar, daB Avicenna gemeint ist 2.
Boethius in seiner Schrift De duabus naturis et una persona in Christo
gehort zwar mit Johannes Damascenus, Augustinus, Cassianus und
Bernhard, De consideratione, zu den klassischen Zeugen bei der Unio
hypostatica, aber in unserer Quaestio treffen wir auch seinen Porphyrius-
kommentar und vor allem De hebdomadibus. Beide, Avicenna und
Boethius, zeigen uns den langsam vor sich gehenden Bedeutungswandel
in manchen Termini, hier im esse. Wenn Porphyrius schreibt : Diffe-
rencia est quod ad esse conducit’'et quod eius quod est esse rei pars est,
so versteht er unter dem esse die Wesenheit. Boethius sagt in seinem
Porphyriuskommentar von der differentia specifica : Nam substantiam
hominis conformat et ad esse hominis proficit et diffinitionis eius pars
est. Ergo nisi ad id quod est esse conducit et eius quod est esse rei
pars sit, specifica differentia nullo modo potuerit nuncupari. Quid est
autem esse rei 7 Nihil aliud nisi diffinitio 3. Das Gleiche gilt von den
in V und VI angefiihrten Sdtzen aus De hebdomadibus. Diversum est
esse et quod est usw., wo esse die Wesenheit und quod est das Suppo-
situm bezeichnen 4. In der Quaestio aber gebrauchen die Gegner esse
nicht fiir die Wesenheit einfachhin, sondern fiir die Verwirklichung, den

1 Die Seins- und Formmetaphysik, 34. _

2 ALBERTUS, Sent. L. 3 d. 2 a. 5 (B. 27). Auch der Satz: Quod in se est sub-
stantia nulli potest esse accidens et respectu nullius ist nach Sent. 1. 3 d. 5 a. 1
(B. 119) Avicenna entlehnt.

8 PL 64, 129.

¢ PL 64, 1311. Vgl. H. J. BroscH, Der Seinsbegriff bei Boethius, Innsbruck

1931, 64-73 und Gfter.



iiber das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 21

Akt der Wesenheit, insofern dieser in relativem Gegensatz zur Wesen-
heit aufgefaBt wird : Neutra (essencia) privatur essenciali actu suo in
Christo. Hic autem est esse 1. Das esse einfachhin der Wesenheit im
Sinn der Argumente ist das suppositale Sein. Die Wesenheit ist die
Formalursache dieses Seins: Preterea esse suppositi filii Dei causatur
vel quasi causatur a principiis vel quasi principiis, cui naturaliter
filius Dei supponitur. Wir werden kaum fehl gehen, wenn wir diesen
Bedeutungswandel des esse von essentia zum Akt der essentia auf
Rechnung des Avicenna setzen. Hei3t es doch zum Beweis dafiir,
daB der Akt der Wesenheit das esse ist (II): Dicit (Avicenna) quod
essencia, ens et esse differunt sicut lux, lucidum et lucere. Das Suppo-
situm ist ens, seine Wesenheit essentia, seine Verwirklichung, sein Akt
das esse. Albert wendet diese Termini an, aber er unterscheidet noch
schiarfer zwischen dem esse der Natur und dem esse des Suppositum.
Das letzte ist der Akt im vollen Sinn: Cum igitur esse quod est actus
proprie conveniat personae, Christus non habuit nisi unum esse 2. Vom
ersten sagt er : Esse naturae humanae in Christo non est esse naturae
Dei 8. Ahnlich ist der Bedeutungswandel des Boethianischen : Omne
esse a forma, das hier zitiert wird: Esse est a forma. Wihrend
Boethius unter dem esse klar die essentia versteht 4, nimmt der Ein-
wand III esse als suppositales Sein.

Diese letzten Beobachtungen, zu denen unsere Quaestio und
Alberts Sentenzenkommentar uns fiithrten, scheinen von weitreichender
Bedeutung zu sein. Uber dem Anbahner der aristotelisch-scholasti-
schen Philosophie und Naturwissenschaften hat man bei Albert ein
wenig vergessen, daB er durch seine theologischen Frithwerke, die
Summen, den Kommentar und die Quistionen auch Anbahner einer
aristotelisch orientierten Theologie geworden ist. Gerade im Sentenzen-
kommentar offenbart sich diese langsame Umwandlung. Man mulB
immer beriicksichtigen, daB3 der auf der Bahn Alberts fortschreitende
Thomas bei Abfassung seines Kommentars zum Lombarden das Werk
seines Lehrers stets vor Augen hatte. Schon ein vergleichendes Studium
der Unio hypostatica wiirde die groBe Ahnlichkeit in der Lehre
offenbaren.

I Vgl. III: Item esse est a forma; V: Esse quod habet secundum humani-
tatem, non est esse quod habet secundum divinitatem ; VIII : Essencia non est
secundum esse nisi in eo quod est.

1 Sent. 1.3 d. 2 a. § (B.27).

8 Sent. 1.8 d. 6 a. 5 (B. 132).
4 Vgl. H. J. BroscH, Der Seinsbegriff bei Boethius, 24-27.



22 Die Quaestio Alberts des GroBen

Cod. Vat. lat. 4245 f. 24ra-v

Sequitur de questione {(Utrum in Christo sit unum esse substanciale) ™.

Omnis specifica. differencia rem informans, cuius est differencia, dat
esse illi rei, quam informat. Due tales differencie sunt in Christo. Ergo
utraque earum dat esse Christo. Ergo duo esse sunt in Christo. Probacio
maioris est quod dicit Porfirius ?: ‘Differencia est quod ad esse conducit
et quod eius quod est esse rei pars est.” Probacio minoris est quod dicit
Boecius ? in libro De duabus naturis Christi et una persona : ‘Natura est
unamquamque rem informans specifica differencia.” Et subdit quod ‘secun-
dum hanc differenciam tam catholici quam Nestoriani duas naturas in
Christo constituerunt’.

II. Item. Nulla essencia destituitur vel privatur essenciali actu suo
in eo, in quo est, ipsa manente. In Christo sunt due essencie scilicet divinitas
et humanitas. Ergo neutra privatur essenciali actu suo in Christo. Hic
autem est esse. Ergo ille due essencie dant duo esse. Prima probatur ex
hoc quod actus essencialis comitatur essenciam, quia aliter non esset essen-
cialis. Secunda probatur ex dicto Anselmi (1. Avicenne) *, qui dicit quod
essencia, ens et esse differunt sicut lux, lucidum et lucere.

III. Item. ‘Esse est a forma’, et ‘essencia et unum convertuntur’. Ergo
unum esse est ab una forma. Ergo a duabus formis impermixtis duo esse.
Due autem forme impermixte et distincte sunt in Christo. Ergo duo esse.
Prima patet, quia illa est dictum Philosophi®. Secunda probatur per
Boecium ® sic dicentem. ‘Esse enim atque unum convertuntur et quod-
cunque est, unum est.’ _

ITII. Item. Damascenus ’ : ‘Differencia est {causa) numeri.’ Sed diffe-
rencia eciam est causa esse. Ergo differencia substancialis est causa
|| f. 24rb|| numeri esse substancialis. In Christo autem numerus est diffe-
renciarum substancialium ; ergo numerus esse substancialis. Ergo duo esse.
Hec autem racio innititur auctoritatibus in prima et secunda suppositis.

V. Item. Boecius ® in libro De epdomadibus in prima epdomada dicit
‘sic : ‘Diversum est esse et quod est.” Ergo hic homo Iesus non est suum
esse, quod habet secundum humanitatem. Sed Filius Dei est suum esse,
quod habet secundum divinitatem. Ergo esse quod habet secundum humani-

1 Cf. Sent.1. 3d. 6 a. 4 et 5 (B. 28, 130-132) ; d. 7 a. 6 (B. 28, 156 sq.); THOMAS,
Sent. 1.3d.6q.2a.2; q.3 a. 2.

? De praedicabilibus. De differentia, PPL 64, 129.

3 De una persona et duabus naturis in Christo, c. 1 PL 64, 1342.

¢ Sent. 1.3 d. 2 a. 5 (B. 28, 27) ascribit locum Avicennae: Avicenna dicit
quod sicut differunt lux, lucere et lucens, ita differunt essentia, esse et ens. Locum
ipsum non inveni.

8 BoeTHIUS, De trinitate, c. 2 PL 64, 1250.

8 BoreTHIUS, De una persona et duabus naturis, c. &4 PL 64, 1346.

" Cf. De orthodoxa fide, 1. 3 ¢. 5 PG 94, 1002. Sent. 1. 3 d. 6 a. 4 (B. 28, 130)
et 1.3 d.5 a. 12 (B. 34, 111).

8 De hebd. PL 64, 1311.



-iiber das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 23

tatem non est esse quod habet secundum divinitatem. Ergo ipse habet
duo esse. Et hec racio innititur ebdomadi Boecii !, quam dicit per se notam.

VI. Item. In VIa ebdomade? dicit sic: ‘Omne simplex esse suum

et id quod est unum habet; omni composito aliud est esse, aliud ipsum
quod est.’” Hic autem homo {est) compositus, demonstrato Iesu. Ergo
esse huius hominis non est hic homo. Sed Filius Dei est suum esse et sua
essencia. Ergo unum predicatur de supposito suo et aliud removetur. Ergo
non sunt unum esse hoc et illud.
: VII. Item. Unio facit quod id, quod predicatur in recto de homine,
predicatur de Filio Dei et econverso, nisi sit in racione sua claudens oppo-
situm alterius unitorum. Ergo si unio est in esse, unum esse predicabitur
de alio, Ergo esse hominis huius erit essencia Filii Dei et Filius Dei est hic
homo. Ergo hic homo est esse huius hominis. Ergo hic homo est esse suum ;
quod est contra omnium communem concepcionem inductam. Prima patet
per dictum Augustini ®, quod talis est unio, que Deum faciat hominem et
hominem Deum, et ea que dicuntur de homine dici de Deo et e converso,
ut passus, natus, crucifixus, mortuus et hunc hominem creasse stellas et
huiusmodi. Sed creatus et novus excipitur, quia racione sua privat attri-
butum divine nature, quod est eternitas.

VIII. Item. Essencia non est secundum esse, nisi in eo quod est. Ergo
per unum. esse inest essencia una. Ergo due essencie per duo esse. Prima
probatur ex hoc quod aut est secundum esse in eo, cuius est essencia aut
abstrahitur ab illo. Et tunc non est nisi per esse, quod in abstraccione
habet esse in anima %

Contra. Quecunque non uniuntur secundum esse, duo sunt secundum
esse. Quecunque autem duo sunt secundum esse, simpliciter sunt duo.
Hic homo et Filius Dei non uniuntur secundum esse. Ergo sunt simpliciter
duo.

II. Item. Esse naturale et essenciale est suppositi. Ergo unius suppo-
siti unum esse. Sed in Christo non est nisi unum suppositum. Ergo unum
esse.

III. Item. Dicit Boecius® haec verba : ‘Humanitas deitati naturali
unitate coniuncta est.” Naturalis unitas est in esse nature. Ergo non est
in Christo nisi unum esse.

IIII. Unio aut est in esse substanciali aut non. Si non, aut est in
aliquo alio aut non. Non in nullo. Ergo in aliquo alio. Sed aliud ab esse
substanciali non est nisi esse accidentis. Ergo esset in esse accidentis ;
quod falsum est. Ergo relinquitur quod sit in esse substanciali. Ergo esse
substanciale est unum.

V. Item. In Christo non est accipere nisi duas naturas et esse ypostasis.
Sed non est unio in naturis. Cum igitur in aliquo sit, erit in esse ypostasis.

' L. ¢. ‘Ita una communis est, ut omnium hominum sit.’
2 1. c.

3 De trin. 1. 1 ¢c. 13 PL 42, 840.

Y Cf. 1.3 d.6 a. & (B. 34 131).

* De una persona et duabus naturis, c. 7 PL 64, 1352.



24 Die Quaestio Alberts des GroBen

Ergo unum est esse, quia uniens est unitum sibi. Prima patet per hoc
quod ‘in domino Iesu non est accipere communem speciem’ neque tercii
composicionem *. Secunda supponitur a fide et dictis sanctorum 2.

Si forte tu dicas quod altera istarum naturarum degenerat in accidens ®
et ideo non dat esse supposito, secundum quod est suppositum, sicut si
dicam hunc esse hominem et hoc esse album non sicut duo esse suppositi
duarum formarum, sed unum, licet utraque forma per suum esse sit
in supposito illo, una per esse substancie, alia per esse accidentis :
contra : ‘Quod in se est substancia nulli potest esse accidens et respectu
nullius . In se autem est substancia humana natura. Igitur respectu
nullius erit accidens. -— Item. Cum sic dico: Hic est homo, demonstrato
Christo, aut li homo predicatur substancialiter aut non. Si non, ergo non
in eadem racione predicatur de Christo et de aliis hominibus ; et sic aut
Christus non est vere homo aut alii non sunt vere homines. Si sic, tunc
habebo propos1tum quod illud suppositum non degenerat in accidens.

Sed econtra obiciebatur quod degenerat in accidens sic : Quicquid est
de consequentibus esse substanciale vel essenciale est accidens. Humana
natura est de consequentibus esse substanciale vel accidentale. Ergo est
accidens vel Filio Dei accidentalis.

Preterea. Esse suppositi Filii Dei causatur vel quasi causatur a prin-
cipiis vel quasi principiis nature, cui naturaliter Filius Dei supponitur. Hec
autem sunt (principia) essencie divine. Ergo videtur quod nullum esse
substanciale in supposito causetur in Filio Dei.

Solucio. Sine preiudicio loquendo videtur michi esse et ‘inesse’ et
‘in supposito’ ®, Est enim esse nature, per quod natura est in supposito
et quod est essencialis et proprius actus eius in supposito, cui dat esse
nature, et est esse suppositi, in quantum {(ms quod) suppositum est. Si
enim sic dicam : Suppositum est positum sub communi natura, que est in
eo per esse, tango duo scilicet stans sub natura et quod habet aliquod (ms
ad) esse, in quantum substat. Et hoc habet, in quantum est hoc vel hoc
vel quis, si ita placet dicere. Et hoc non est esse nature communis, sicut
suscipiens esse superioris non est susceptum vel id a quo suscipit. Simi-
liter in supposito videtur michi distinguendum, quia aliud est res nature,
aliud suppositum et aliud individuum et aliud persona, secundum racionem.
Res enim nature est id quod nature actu producitur, ut generacione vel
opere actus. Suppositum autem est quod stat sub communi quod est in
eo secundum esse. Individuum autem concernit individuancia ydyomata,
que sunt in aliquo q(ms. alio) ; et persona concernit singularem existencie
modum in racionalis nature individuo.

I To. Damasc., De fide orth. 13 ¢, 3 PG 94, 994 ; cf. ALBERTUS, Sent. 1. 3
d. 2 a. 5 (B. 28, 26-28).

? Cf. locos Augustini apud Petr. Lomb. Sent. 1. 3 d. 6 c. 2 (ed. Quar. 374 {.).

3 Cf. Sent. 1. 3d. 7 a. 6 (B. 34, 157).

* Cf. Sent. 1. 3 d. 6 a. 1 (B. 34, 119), ubi provocat ad Avicennam. Cf. ARI-
STOTELES, Phys. 1. 1, text. 27.

5 Cf. ad sequentia Sent. 1. 3 d. 6 a. 2 (B. 34, 127)



iiber das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 25

Cum igitur unio faciat vere hunc hominem esse Deum, non possumus
dicere unionem <{esse) in aliquo accidentali, sed in esse substanciali. Et
sic res huius nature est res alterius nature. ;

Item notandum tercio quod contingit dupliciter querere in hac materia
de supposito scilicet secundum quod est suppositum alterius nature tantum
vel secundum quod est suppositum utriusque simul || f. 24va ||, scilicet secun-
dum quod supponitur in duabus naturis et tribus substanciis, ut dicit
secunda oppinio *. Et hoc tantum modo procedit ista questio de esse Christi.

Et hiis habitis de facili patet responsio ad omnia obiecta. Dico enim
sine preiudicio quod virtus divina uniens facit suppositum huius nature
substancialiter esse suppositum alterius nature, manente distinctione natu-
rarum. Et cum unio sit secundum esse suppositi, non nature, erit unum
esse suppositi, in quantum suppositum est duarum naturarum, manente
distincto esse naturarum, quia uniens est unitum, sicut vult Boecius 2.
Unde unio facit suppositi unitatem ; distinccio autem naturarum secundum
suum esse, quod habent in uno et eodem supposito, facit predicacionis
duplicis proprietatem, ut proprie dicatur : Hic est homo et hic est Deus.

Ad primas igitur octo raciones dicendum quod ille raciones necessario
concludunt de esse nature in Christo. Alias autem V de plano concedo,
quod unio est in esse suppositi, secundum quod supponitur in duabus
naturis et tribus substanciis.

Ad id autem quod ulterius querebatur utrum natura humana degeneret
in accidens, videtur michi non esse dicendum, quod male sonare videtur.
Si autem michi obicitur quod hoc quidam in suis scriptis reliquerunt, respon-
deo quod querendo de supposito non in quantum est suppositum [non]
utriusque nature, sed alterius scilicet divine, habet natura adveniens post
esse suppositi modum accidentis, non tamen unquam est accidens. Et
hoc intendunt antiqui® nec unquam intendunt quod non daret esse sub-
stanciale Christo, sicut dat alii homini, quia hoc esset haeresis.

Ad id autem quod circa hoc obicitur, ut probetur degenerare in accidens,
dicendum quod hoc quod dicit Philosophus quod consequencia esse sunt
accidentalia, intelligit de consequentibus eius esse, in quo sunt, quia illa
non possunt esse dare, sed inherent constituto per modum accidencium. Sed
humana natura non consequitur esse Christi, in quantum supponit in duabus
naturis, sed pocius dat ei esse sicut et divina. Nec eciam sequitur esse divi-
num in Christo ita, quod inhereat illi. Et ideo illud nichil probat de proposito.

Ad aliud dicendum quod loquendo de Filio, secundum quod est supposi-
tum alterius nature, non habet esse nisi nature divine nec potest esse suum
causari nisi a natura divina. Sed hoc modo, quo ipse unus supponit in dua- ,
bus naturis, habet aliud esse quam nature divine. Et ideo illud potest
causari a principiis alterius nature. Si autem aliquid minus {bene) ditcum
est, concedatur difficultati materie.

1 Cf. P. LoMB., Sent. 1.3 d. 6 c. 3 (ed. Quar. 576).

* Cf. ad sequentia Sent. 1. 3 d. 6 a. 2 (B. 34, 127).

# GUILELMUS ALTISIODORENSIS, Summa 1. 3 ¢. 1 q. 3 ad 2.; cf. ALEX. HaAL,,
Summa 1. 3 q. 6 m. 4 in fine.



	Die Quaestio Alberts des Grossen über das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 : ein Beitrag zur Geschichte des Problems

