
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 26 (1948)

Artikel: Die Quaestio Alberts des Grossen über das Eine Sein in Christus nach
Cod. Vat. lat. 4245 : ein Beitrag zur Geschichte des Problems

Autor: Pelster, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Quaestio Alberts des Großen über das

Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245

Ein Beitrag zur Geschichte des Problems

Von Franz PELSTER S. J.

Im Jahre 1928 hatte ich aus Cod. Vat. lat. 4245 eine Quaestio
als interessantes Zeugnis für den Stand der Frage über das Unum
esse in Christo vor Thomas abgeschrieben. Ich dachte dabei an einen

Pariser Dominikaner, etwa Guerricus als Verfasser, ließ aber die

Untersuchung vorläufig ruhen. Da zeigte ein Aufsatz von Albert Fries 1 den

richtigen Weg. Gelegentlich einer Beschreibung des Quästionen
enthaltenden Teiles der Hs. sagte er von unserer Quaestio, es seien 'immerhin

gute Anzeichen' dafür gegeben, daß Albert der Große ihr Verfasser

sei. Da nun die neuerdings erschienene umfassende Arbeit von P.
Bayerschmidt 2 über die Seins- und Formmetaphysik Heinrichs von Gent
auch Albert in den Kreis der Untersuchung zieht, so schien die

Veröffentlichung der Quaestio von einigem Nutzen zu sein, zumal
Thomas hier ganz in den Fußstapfen seines Lehrers wandelt. Ich
komme damit auch dem von Fries geäußerten Wunsch nach, ein
zustimmendes oder ablehnendes Wort möge der weiteren Klärung dienen.

Die von Fries für die Echtheit vorgebrachten Anzeichen benutze ich
und suche sie mehr auszubauen. Da TextVeröffentlichungen ohne

gleichzeitige Analyse erfahrungsgemäß oft totes Kapital bleiben, so möchte
ich eine gedrängte Inhaltsangabe beifügen und zugleich zum besseren

Verständnis die Stellung Alberts im Sentenzenkommentar kurz
darlegen. Es sei jedoch betont, daß eine Gesamtdarstellung der Lehre

1 Um neue theologische Abhandlungen Alberts des Großen : Angelicum
13 (1936) 85-87.

2 Die Seins- und Formmetaphysik des Heinrich von Gent in ihrer Anwendung
auf die Christologie : Baeumker, Beiträge 36, 3-4, Münster 1941, 34-43. Die Notiz
von Fries über Cod. Vat. 4245 ist Bayerschmidt entgangen. Er bringt aber einige
Auszüge aus der noch unveröffentlichten Summa de incarnatione, die mir zur
Zeit unzugänglich ist, für die ich deshalb auf Bayerschmidt angewiesen bin.



4 Die Quaestio Alberts des Großen

Alberts über die Hypostatische Vereinigung mir fernlag. Dafür kann
ich auf die gründliche Studie von M. V. Pollet1 verweisen.

1. Die Quaestio disputata in Cod. Vat. lat. 4245

Cod. Vat. lat. 4245 [membr. ff. 352, 28 X 18,5 cm saec. 13 med.

(in priore parte)] enthält im ersten Teile : 1. ff. lr-4v verschiedene

Einteilungen. —- 2. ff. 5r-22r (Aicher von Clairvaux, De spiritu et anima)
Quoniam dictum est michi ut me ipsum cognoscam patrie sue
visioni Dei, quem cernere finis. — 3. ff. 22v-24r «(Einleitung und
Einteilung der Heiligen Schrift). Legem, mandavit nobis Moyses in pre-
ceptis iusticiarum et hereditatem domui Jacob et Israel promissiones.
Eccli XXIIII. Et secundum glosam exponitur sic. 'Legem etc.' Que
lex Quicumque autem legit hec oret pro eo qui domino revelante
invenit. — 4. ff. 24r-v (Quaestio de uno esse in Christo). Sequitur de

questione. Cum omnis specifica differentia concedatur difficultati
materie. — 5. ff. 25r-37v (Johannes de Rupella, De anima). Si ignoras,
o pulcherrima inter mulieres, cognoscere etc. Cant. 1. Tibi, anima
rationalis, proponitur illud verbum prineipium operabilium. Hec
de viribus anime dicta sufficiant. — 6. ff. 38r-42v. Incipiunt édita
fidei catholice a Nicholao Ambianensi scripta domino pape Clementi.

Prologus. Clemens papa, cuius rem nominis et inde subiectum sentiant
sic patet propositum. Explicit liber de arte fidei catholice. —

7. ff. 43r-61r (Alanus de Insulis, Regulae de sacra theologia). Omnis
scientia suis utitur regulis velut propriis fundamentis dictorum
rationes catholicorum expositionibus pereipiuntur.

Für den folgenden Teil, der unter anderem Quodlibeta des Guer-
ricus 0. P. (ff. 62r-70r), Fragen Alberts des Großen (ff. 73r-74v), des

Guerricus (ff. 75r-76v), das vierte Buch der Sentenzenerklärung des

Wilhelm von Middleton 0. Min. (ff. 214r-309r) enthält, sei auf die

Angaben bei Fries verwiesen 2.

Welche Beweise sprechen nun für die Zuteilung der Frage über das

Eine Sein in Christus an Albert. Fries macht als erstes Anzeichen

geltend, daß die Quaestio mit Ausnahme der letzten Zeilen von
derselben Hand geschrieben ist wie der Traktat Alberts De sensibus glorio-
sis (ff. 88r-89v) und seine Quästionen (ff. 73r-74v). Ebenso finden sich

1 M. Y. Pollet, L'union hypostatique d'après saint Albert le Grand : RThom
38 (1933) 505-532, 689-724.

2 Angel 13, 81-92.



über das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 5

einige bei Albert beliebte Ausdrücke wie Sine preiudicio loquendo
aliud persona 'secundum rationem'. Suchen wir diese Anzeichen, die,
wie Fries selbst betont, der Erweiterung und Bestätigung bedürfen,

zu vervollständigen. Die Vergleichspunkte in formaler und inhaltlicher
Hinsicht nehme ich aus dem dritten Sentenzenbuch Alberts, das inhaltlich

und zeitlich unserer Frage am nächsten steht. Ich benutze die am
leichtesten zugängliche Ausgabe von Borgnet (B. 34), deren Seitenzahl

ich angebe. Das angeführte Sine preiudicio loquendo videtur mihi und
ferner Dico enim sine preiudicio findet sich 1. 3 von d. 1 bis d. 22 in
den Formen Sine praeiudicio dicendum S. 36, 54, 55, 57, 103, 249, 255 ;

Sine praeiudicio dicimus S. 49, 66, 257 ; Dico sine praeiudicio S. 119,

357 ; Sine praeiudicio dici potest S. 272 ; Sine praeiudicio loquendo
concedo S. 360. Die zur Einführung der Einwände benutzte Partikel
Item, die in der Frage ausschließlich vorkommt, überwiegt im
Sentenzenkommentar bei weitem das synonyme Praeterea. Die Antwort auf die
zweite Frage wird eingeleitet Ad id autem quod ulterius querebatur.
Dieselbe Formel ist in den Fragen des Sentenzenkommentars die

gewöhnliche, z. B. S. 16, 36, 51, 82, 105, 277 usw. Die Antwort auf die

Einwände beginnt : Ad id autem quod circa hoc obicitur dicendum
und Ad aliud dicendum. Zur ersten Formel gleichlautende oder völlig
analoge Formeln wie Ad id autem quod contra obicitur, Ad id quod
ultimo obicitur dicendum, und die zweite Formel sind so häufig, daß

sich eine Aufzählung erübrigt. Die Quaestio hat : His habitis de facili
patet responsio ad omnia obiecta ; der Kommentar : His visis
respondendum est ad obiecta S. 148 ; His habitis facile est respondere obiectis
S. 271 ; His habitis planum est respondere obiectis S. 357 ; Hac habita
distinctione facile est determinare totum S. 337 ; Secundum habita
leve est ad hoc respondere S. 297 ; Et sie patet qualiter de facili verba
Hilarii verificantur S. 287 ; Et per hoc patet solutio ad totum S. 272 usw.
Eine solche Übereinstimmung zwischen Quaestio und Kommentar nicht
nur in der einen oder andern Formel, sondern in geradezu allen ist zum
mindesten ein sehr wahrscheinlicher Beweis für die Gleichheit der
Verfasser.

Dieser Beweis wird durch die Betrachtung des Inhalts noch bedeutend

verstärkt.
Albert hat im Kommentar, 1. 3 d. 6 a. 2, B. 127 f. die Frage : Quae

differentia sit inter rem naturae, suppositum, hypostasim, substantiam
et individuum et personam. In der Quaestio sagt der Verfasser : Aliud
est res nature, aliud suppositum et aliud individuum et aliud persona



6 Die Quaestio Alberts des Großen

secundum rationem. Man beachte besonders die gleiche Reihenfolge in
der Aufzählung. Nur fehlen hypostasis und substantia, was leicht zu
erklären ist. Nach dem Kommentar ist hypostasis das Synonym zu
substantia, substantia heißt die res naturae, insofern sie durch die
Akzidentien von anderen unterschieden werden kann, individuum,
insofern sie durch die Akzidentien unterschieden wird. Substantia und
individuum fallen demnach begrifflich beinahe zusammen, so daß der
Unterschied leicht vernachlässigt werden konnte 1. Auch die

Erklärungen der Termini sind sehr ähnlich. Kommentar, B. 127 : Non est

res naturae nisi aliquod constitutum per actum generationis in natura
illa ; Quaestio : Res enim nature est id quod nature actu producitur
ut generacione vel opere actus. — Kommentar, B. 127 : Ergo supposi-
tum dicitur stans sub natura communi ; Quaestio : Suppositum autem
est id quod stat sub communi quod est in eo secundum esse. —
Kommentar : Individuum secundum Philosophum est distinctum collectione

accidentium, quae in alio non possunt inveniri non tarnen necessario

est persona, quia individuum, licet sit distinctum, non necessario est

rationalis naturae ; Quaestio : Individuum autem concernit individuancia

ydiomata, que sunt in aliquo, et persona concernit singularem existencie

modum in racionalis nature individuo.
Im Kommentar wird die Frage erörtert : Utrum humana natura

degeneret in accidens (1. 3 d. 7 a. 6, B. 156 f.). In der Quaestio haben

wir dasselbe Problem als Unterfrage. In beiden Schriften wird diese

Ausdrucksweise abgelehnt. Kommentar : Sed absit quod degeneret,

quia potius generosa fit. Quaestio : Ad id autem quod ulterius quere-
batur utrum natura humana degeneret in accidens, videtur michi non
esse dicendum, quod male sonare videtur. Der Grund der Verwerfung
dieser Ausdrucksweise ist beidemal derselbe. Kommentar : Videtur enim

vergere in accidens propter convenientiam cum accidentis proprietate
quadam, non propter accidentis naturam. Quaestio : Querendo de suppo-
sito [non] in quantum est suppositum non utriusque nature, sed alterius
sc. divine, habet natura adveniens post esse suppositi modum
accidentis, non tarnen unquam est accidens. Also wiederum völlige sachliche

Übereinstimmung. Dazu kommt noch in beiden die Behauptung,
daß diese Ausdrucksweise neu sei 2. Kommentar : Nec antiqui dixerunt

é»

1 L. 3 d. 10, B. 186 zählt nur unsere vier Termini auf, aber in der
umgekehrten Reihenfolge : Persona, individuum, suppositum, res naturae.

2 Zu diesen Novelli gehört jedenfalls Wilhelm von Auxerre, der in seiner
Summa, Paris 1500, f. HOvb, zweimal dégénérât gebraucht.



über das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 7

quod dégénérât Novelli vergi mutaverunt in dégénérât ; Quaestio :

Hoc quidam in scriptis reliquerunt Et hoc intendunt antiqui.
Auch in den Zitaten findet sich mehr als eine Übereinstimmung ;

nur ist die Quaestio reicher. Beide haben das Zitat aus Damascenus :

Differentia est causa numeri ; beide die Stelle aus Augustinus (Kom. 130) :

Talis est unio, quae Deum faciat hominem et hominem Deum ; beide

das Boethiuszitat (Kom. 103) : Natura est unamquamque rem infor-
mans differentia specifica ; beide (Kom. 104) den Zusatz quod tarn
catholici quam Nestorius in Christo duas dicunt esse naturas ; Quaestio :

quod secundum hanc diffinicionem tarn catholici quam Nestorius duas

naturas in Christo constituerunt.
All diese Übereinstimmungen in äußerer Form, in Inhalt und

Lehre erlauben meines Erachtens den sicheren Schluß : Albert der
Große ist Verfasser dieser Quaestio.

Was läßt sich nun über Natur und Entstehung der Quaestio sagen
Es ist eine Pariser Quaestio. Das wird bereits durch die Umgebung in der
Hs. zum mindestens sehr nahe gelegt. Schon der Schrift und ganzen
äußeren Aufmachung nach ist die Hs. in die Mitte des 13. Jahrhunderts
zu verweisen. Das Gleiche sagen die in ihr enthaltenen Auktoren. Ala-
nus von Lille, Nikolaus von Amiens, Johannes von Rochelles, Guerricus,
Wilhelm von Middleton gehören sämtlich dem Anfang oder der Mitte
des 13. Jahrhunderts an. Alle mit Ausnahme des Wilhelm sind Franzosen

; alle drei Magistri haben in Paris gelehrt. Das ist ein sicheres

Zeichen für die Pariser Herkunft der Hs. und damit auch der Quaestio.
Wie sollte eine einzelne Frage so schnell von Köln nach Paris kommen
Es ist ferner eine Quaestio disputata, keine versprengte Frage eines

Quodlibet. Die Quodlibeta jener Zeit, wie jene des Guerricus in
derselben Hs. und die anonymen um Alexander von Haies sind bedeutend
kürzer und haben ein anderes Gepräge. Man wird in ihnen nicht eine

so lange Reihe von Gründen Pro et Contra finden und ebenfalls keine

so ausführliche Lösung. Es haben sich auch noch Reste der ursprünglichen

Disputatio erhalten. So finden wir im V.: Contra... Si forte tu
dicas Contra Sed contra obiciebatur. Die Erfahrung hat
gelehrt, daß dies fast unfehlbare Zeichen einer ursprünglich gehaltenen
und dann determinierten und niedergeschriebenen Disputation sind.
Zumal gilt dies von dem Imperfekt obiciebatur. Die Quaestio bildete
ferner den Teil einer Sammlung von Quästionen, wie das Sequitur zu
Beginn klar ausspricht.

Liegt nun unsere Quaestio vor oder nach den entsprechenden



8 Die Quaestio Alberts des Großen

Fragen des Kommentars zu dem dritten Buch der Sentenzen Das

dritte Buch ist in seiner heutigen Fassung zwischen den Jahren 1246

und 1249 entstanden. Die Erklärung selbst gehört höchstwahrscheinlich
ins Jahr 1246. Denn Albert kam 1245 nach ParisL Wenn schon
damals der bald nachher feste Brauch bestand, daß der Baccalarius vor
Erlangung der Magisterwürde zwei Jahre über die Sentenzen zu lesen

hatte, dann war Albert 1246 noch nicht Magister, konnte also auch
noch nicht öffentlich disputieren. Somit wäre das Jahr 1247-1248 für
unsere Quaestio anzusetzen 2.

Aber auch innere Gründe sprechen dafür, daß die Quaestio später
als das dritte Buch liegt. Sachlich freilich besteht in der Beantwortung
der Fragen kein wesentlicher Unterschied. Jedoch ist das in den Objektionen

herangezogene Material reichhaltiger. So wird Boethius De hebdo-
madibus zweimal mit Namen angeführt. Im Kommentar zur 6. und
7. Distinktion kommt diese Schrift überhaupt nicht vor. Dies ist um
so auffallender als Obiectio 6 sachlich mit d. 6 a. 5 obi. 2 (B. 132)

übereinstimmt, wo Boethius mit keinem Wort erwähnt wird. Auch die

Solutio der Quaestio ist ausführlicher. Der Beweis aus der Vereinigung
der beiden Naturen im esse, das nichts anderes sei als das Sein der

Person, steht nicht in der Solutio der Quaestio, sondern im Contra 4

und 5, wo er genauer durchgeführt wird. Dagegen stehen die

Darlegungen der Quaestio über suppositum, res naturae, individuum im
Kommentar nicht an dieser Stelle, sondern d. 6 a. 2, wobei in der Quaestio das

mehr Überflüssige des Kommentars ausgelassen wurde. Wenn wir alle
äußeren und inneren Momente zusammennehmen, so dürfen wir sagen,
daß höchst wahrscheinlich die Quaestio in Paris nach dem Kommentar
entstanden ist.

2. Die Frage über das Eine Sein in Christus
in früheren Schriften Alberts des Großen

Man hat bei der Kontroverse über das Eine Sein in Christus
vielleicht zu wenig beachtet, daß die Frage ursprünglich in erster Linie
ein grammatikalisch-dialektisches Problem war3. Menschheit und Gott-

1 Vgl. F. Pelster, Kritische Studien zum Leben und zu den Schriften
Alberts des Großen, Freiburg 1920, 62-84.

2 Es ist allerdings für jene Frühzeit, da vieles noch nicht durch Statut
festgelegt war, möglich, daß Albert auch als Magister über die Sentenzen las.
Vielleicht wurde der seit langem im Lehramt erfolgreich Tätige sehr bald Magister.

3 SchonBayerschmidt, S. 2 4,deutet darauf hin, legt der Tatsache aber zu wenig
Gewicht bei. Vgl. auch 1. 3 d. 10 a. 1-2, die für Alberts Terminologie wichtig sind.



über das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 9

heit werden in einer Person vereinigt. Die göttliche Person hat die

menschliche Natur aufgenommen. Das ist das Ergebnis der fünften
Distinktion des dritten Sentenzenbuches. In der sechsten und siebten

Distinktion wird die Frage nach dem Endergebnis der hypostatischen

Vereinigung erörtert1. Wenn ich die philosophischen Begriffe Natur,
Suppositum, Einer und Eines und andere zur Erfassung des Geheimnisses

verwenden will, wie muß ich mich dann ausdrücken, um den

objektiven Tatbestand wiederzugeben Hier wichen nun die Ausdrucksweisen

voneinander ab, je nachdem man die eine oder andere der bekannten

drei Sentenzen bei Petrus Lombardus zu Grunde legte. Nach
Aufgabe der dritten, die nur eine akzidentale Vereinigung kannte2, ging
der Streit zwischen der ersten und zweiten Meinung weiter3. Er wurde
bereits zu Anfang des 13. Jahrhunderts in die Form gekleidet : Muß

ich in Christus, der zwei Naturen in einer Person vereinigt, von einem

oder zwei Supposita reden 4 Die Anhänger der zweiten Sentenz, die

immer allgemeiner wurde, erklärten, daß Suppositum einer vernünftigen

Substanz sachlich identisch mit Person sei, daß man also nur
von einem Suppositum in Christus reden dürfe. Wie steht es nun mit
der Aussage von Einheit und Mehrheit Da wir einer 'unus' im
maskulinen Sinn nur von der Person gebrauchen und in Christus nur
eine Person ist, wie beide Ansichten behaupten, so kann einer 'unus'

von Christus nur im Singular ausgesagt werden. Das gaben beide

Ansichten zu5.
Wie ist aber über die Aussage eines 'unum' im neutralen Sinn zu

urteilen Haben wir doch in Christus zwei Naturen. Anhänger der

ersten Ansicht verfochten, daß man sagen müsse : Christus ist zwei

1 Albert, Sent. 1. 3 d. 6. Divisio textus (B. 117). Hie incipit pars illa, in
qua Magister incipit agere de consequentibus unionem. Sunt autem consequentia,
quae consequuntur unionem, ut termini ipsius unionis, sicut Deum esse hominem
et e converso et hominem et Deum esse duo vel unum, et unionem factam esse
in natura vel supposito vel persona. Vgl. auch Thomas, Sent. 1. 3 d. 6 Div. textus.

2 Vgl. die Verurteilung im Brief 'Cum Christus' Alexanders III. an Erz-
bischof Wilhelm von Reims. Denzinger, 393.

3 Vgl. R. F. Studeny, John of Cornwall an Opponent of Nihilianisme,
St. Gabriels Mission Presse, Wien 1939. Es ist trotz der sorgfältigen und
aufschlußreichen Arbeit Studenys bisweilen nicht leicht, die Zugehörigkeit eines
Auktors des 12. Jahrhunderts zu einer der drei Klassen zu bestimmen. Studeny
stand hie und da wohl zu sehr unter dem Einfluß der Terminologie des 13.
Jahrhunderts.

4 Nach Bayerschmidt, 28, bezeugt Wilhelm von Auxerre, daß schon zu
seiner Zeit die Frage unter der Rücksicht ein oder zwei Supposita erörtert wurde.

6 Vgl. Thomas, Sent. 1. 3 d. 6 Div. textus und q. 2 a. 1.



10 Die Quaestio Alberts des Großen

oder eines und das andere 'unum et aliud' im neutralen Sinn, wogegen
die Verteidiger der zweiten Ansicht diese Aussage verwarfen h Denn

gezählt werden die realen Supposita, die Naturen nur insoweit, als sie

in einem Suppositum ihr konkretes Dasein haben. Da in Christus nur
ein Suppositum ist, so ist er auch schlechthin (in recto) nur eines. Aber
es gibt doch in Christus neben der göttlichen auch die menschliche

Natur. Wird diese denn gar nicht gezählt Dégénérât in accidens,

lautet die Antwort, die Wilhelm von Auxerre und Pseudo-Alexander,
d. h. hier wohl Johannes de Rupella geben 2. Sie wollen damit
allerdings nicht, wie Anhänger der dritten Meinung, behaupten, die

Verbindung der beiden Naturen sei eine rein akzidentale, sondern nur,
daß die Menschheit zu dem bereits völlig konstituierten göttlichen
Suppositum hinzutrete 'ad modum accidentis', ähnlich wie das Akzidens
zu der bereits in sich konstituierten Substanz. Christus ist einer und
eines, d. h. eine Person und ein Suppositum. Unum und ens sind
miteinander vertauschbar. So mußte als Corrolarium zu der Frage nach
der Einheit oder Mehrheit in Christus auch die Frage nach der Einheit
oder Mehrheit des Seins in Christus gestellt werden.

Aus der Tradition hatte man den Satz, daß die hypostatische
Vereinigung im esse geschehen sei. Dies esse kann aber kein anderes

sein als das esse hypostasis 3. Dieses Sein der Hypostase ist aber nach

Albert identisch mit der realen Hypostase4. In der Hypostase aber

gibt es das Sein der Akzidentien, das Sein der beiden Naturen, das

Sein der Hypostase. So entstand ähnlich wie beim Einen und Vielen
die Frage : Muß ich sagen : Christus hat nur ein Sein oder mehrere
Auf die Frage : Utrum Christus habeat tantum unum esse, antwortet
Albert konsequent zur zweiten Sentenz und ihrem einen Suppositum

1 Vgl. über die Frühscholastik Bayerschmidt, 24-30. Albert, Sent. 1. 3 d. 7

a. 3 (B. 147) und d. 6 a. 4 (B. 130 f.).
2 Bayerschmidt, 29 A. 6 und 30, zitiert Wilhelm von Auxerre Summa ed.

Paris 1500, 1. 3 c. 1 q. 1 f. HOvb und Pseudo-Alexander, 1. 3 q. 6 m. 4 ad 3. Alexander

gebraucht den Ausdruck aber mit der Entschuldigung liceat modo ita loqui,
sicut doctores locuti sunt.

3 Albert, Sent. 1.3 d. 6 a. 5 (B. 132) : Et hoc patere potest ex hoc quod fides
catholica dicit unionem illam factam in esse. Si enim in esse facta est, erit ipsa
facta in esse aliquo et non nisi in esse hypostasis. Man wollte durch die 'unio in
esse' wahrscheinlich gegen Nestorius Stellung nehmen.

1 Sent. 1. 3 d. 6 a. 3 (B. 129) : Unio est in re naturae hominis et suppositi
et hypostasis et individui et personae. — A. a. O. a. 6 (B. 132) : Tenendo veri-
tatem unionis factam esse in hypostasi. — A. a. O. d. 7 a. 5 (B. 155) : Unio haec
est secundum esse hypostasis, quod est esse hoc vel quod est hic.



über das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 11

mit Ja : Ad hoc sine praeiudicio dicendum quod Christi esse in
hypostasi non est nisi unum, quod fit a duabus naturis inconfuse unitis
in hypostasi1. Ferner : Unum est esse in Christo secundum compara-
tionem ad hypostasim, cuius est esse, licet hoc esse sit duarum essen-

tiarum, quae distinctae manent, eo quod 'hoc esse' istius est 'hoc esse'

alterius, et est mirabile, ut unio fiat in esse et non in essentiis2. Mit
anderen Worten : Das Sein im vollen Sinn 'esse simpliciter', wie Albert
auch sagt, oder das esse in hypostasi, das Hypostasesein, das Christussein,

— nicht aber das Sein der göttlichen Natur, das ja begrifflich
von der Person des göttlichen Wortes verschieden ist und ihr begrifflich
vorangeht, — folgt der Hypostase, gehört ihr und ist identisch mit ihr.
Esse enim huius simpliciter est esse personae vel hypostasis, secundum

quod est hypostasis. Da nun in Christus nur eine Hypostase ist, so kann
es in ihm auch nur ein Sein des Ganzen 'esse totius' oder 'esse simpliciter'

eine Verwirklichung der Hypostase geben : Unius hypostasis non
est nisi unum esse. Sed Christus non est nisi hypostasis una. Ergo
Christus non habet nisi unum esse simpliciter, quia esse rei naturae
sive hypostasis est esse totius et hoc est simpliciter esse 3.

Die These von dem einen esse in Christus ist also nichts anderes

als eine grammatikalisch-logische Folgerung aus dem Satz : Christus ist

nur ein suppositum, ähnlich wie das eine suppositum nur eine logische

Folgerung aus dem Dogma von der einen Person in Christus ist. Es
bleibt somit Alberts großes Verdienst, die Begriffe weiter geklärt und
dadurch das Dogma schärfer gefaßt zu haben. Eine Lösung der Frage :

Wie ist in der physischen Ordnung eine solche Vereinigung möglich,
hat er nicht versucht. Et est mirabile, ut unio fiat in esse et non in
essentiis Ad hoc quod obicitur quod non sit intelligibile, qualiter
duarum essentiarum sit unum esse hypostasis, dicendum quod hoc

non est intelligibile, nisi intelligantur illae essentiae uniri ita quod esse

unius terminetur in esse quod facit altera, sicut est in Christo 4. Das

ist im Grund nur eine Wiederholung des dogmatischen Satzes.

Aus der Behauptung vom einen Sein in Christus ergibt sich eine

zweite Frage. Hat die mit dem göttlichen Worte vereinigte menschliche

1 Sent. 1. 3 d. 6 a. 4 (B. 131).
2 A. a. O. (B. 131). Hier sieht man wieder die Bedeutung des esse in hypostasi.

Es ist das esse hoc, das Petrus-sein, das Christus-Sein, der subsistierende Petrus
oder Christus.

3 A. a. O. (B. 132).
4 A. a. O. (B. 131).



12 Die Quaestio Alberts des Großen

Natur eine eigene Individualität und ein eigenes esse, das zwar kein

hypostatisches Sein, aber Wirklichkeit ist, wenn auch nicht im vollsten
Sinn, da ihm die Subsistenz fehlt. Eines ist sofort klar : Die menschliche

Natur ist kein Individuum im vollen Sinn. Denn Albert sagt :

Individuum secundum Philosophum est distinctum collectione acci-

dentium, quae in alio non possunt inveniri ; non tarnen necessario est

persona, quia individuum, licet sit distinctum, non necessario est rationale

naturae h Die Einigung der menschlichen und göttlichen Natur
findet im Individuum statt, d. h. hier in der Person des göttlichen
Wortes. Unio est in re naturae hominis et suppositi et hypostasis et

individui et personae 2. All diese Termini bezeichnen nur verschiedene

Rücksichten (rationes) in ein und derselben Person. Er sagt auch

ausdrücklich : Dico eodem modo quod individua duo non sunt in
Christo 3.

Anders aber ist es mit den konkreten Eigenschaften, durch die

Christi Natur von anderen menschlichen Naturen verschieden ist. Die
menschliche Natur besitzt solche unterscheidende Merkmale. Individua
duo non sunt in Christo. Licet enim proprietates (naturae divinae et

humanae) non sint eaedem sicut nec naturae, tarnen denominative

praedicantur de hoc homine et de Filio proprietates utriusque. Talis
enim est illa unio, ut dicit Augustinus, quae Deum faceret hominem
et hominem Deum et proprietates unius de altero dici et e converso.
Unde dicitur Deus est natus, passus, lassus, dolens et huiusmodi, et
homo est creator, gubernator mundi et omnia huiusmodi. Et ideo non
est dicendum quod Christus umquam fuerit hoc aliquid vel suppositum
unum vel individuum unitate et singularitate propria, quae esset naturae
humanae, sed semper fuit hoc aliquid et unitate et singularitate personae
divinae4. In diesem Text wird einmal klar gesagt, daß die menschliche

Natur Christi schon an und für sich bestimmte unterscheidende

Merkmale hat. Es wird aber auch erklärt, warum sie trotzdem kein
Individuum ist. Die notae individuantes offenbaren, daß ihr Träger von
jedem Träger anderer notae individuantes der menschlichen Natur
verschieden ist. Der Träger der proprietates naturae humanae ist aber

1 A. a. O. a. 2 (B. 128).
2 A. a. O. a. 3 (B. 129).
3 A.a.O. (B. 130). Soweit ich sehe, gebraucht Albert individuum nur im

engeren Sinn, so daß es die subsistentia und incommunicabilitas einschließt und
gleich suppositum ist.

4 A. a. O.



über das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 13

nicht verschieden vom Träger der proprietates divinae. Also sind die

proprietates naturae humanae nicht notae individuantes im strengen
Sinn und deshalb ist die menschliche Natur trotz all ihren proprietates
kein Individuum1.

Damit ist die Antwort auf die eng verbundene Frage bereits

angedeutet. Ist nach Albert in der menschlichen Natur als solcher ein

eigenes esse, eine eigene Verwirklichung In der Frage : An in Christo
sit unum esse simpliciter gibt er eine Einteilung des esse : Aliud est

esse huius (sc. Christi) simpliciter et aliud est esse huius secundum
naturam hanc vel illam et aliud est esse naturae huius vel illius. 'Esse

enim huius simpliciter' est esse personae vel hypostasis, secundum

quod est hypostasis. Et hoc non est nisi unum in Christo 'Esse

autem secundum naturam hanc vel illam' est esse acceptum in compa-
ratione ad naturam facientem esse in hypostasi. Et a parte illa gemi-
natur esse in Christo. Est enim in eo esse naturae humanitatis et esse

naturae deitatis. Et si vellemus proprie dicere, tunc diceremus quod
haberet tali consideratione non duo esse, sed unum duplex in consti-
tuente esse. 'Esse naturae' est esse quod habet natura in se ; omnis
enim res habet suum esse. Esse naturae humanae in Christo non est

esse naturae Dei neque <1. et) ilia esse sunt duo sicut naturae2. Es

1 Thomas dürfte hier sachlich vollkommen mit seinem Lehrer
übereinstimmen. Nach ihm ist individuum im strengen Sinn gleich Suppositum — Persona.
Die menschliche Natur erhält ihr volles Sein als Individuum erst durch die
Aufnahme in die Person des göttlichen Wortes. Daneben kennt er aber die natura
particularis oder individualis, die aufgenommen wird und die an und für sich schon
von jeder anderen Natur verschieden ist, aber keine eigene Subsistenz hat. Vgl.
z.B. Thomas, Sent. 1. 3 d. 6 a. 1 ; d. 1 q. 2 a. 5 ; d. 5 q. 3 a. 1. Wenn er der Natur,
die durch die Definition bezeichnet wird, unmittelbar das Individuum im vollen
Sinn gleich Suppositum gegenüberstellt, so liegt dies wohl daran, daß man in der
philosophischen Terminologie keinen Ausdruck für eine konkrete Natur, der die
Subsistenz fehlte, besaß. Gemeint ist in solchen Fällen die « natura quaedam
quae est in particularibus » (d. 5 q. 3 a. 1 ad 1). Wenn diese natura particularis
oder dies individuum im weiteren Sinn als solches erst durch die Aufnahme in
die Person des Sohnes konstituiert würde und somit ratione posterius wäre, so
hätte man die Ungereimtheit, daß der Sohn eine allgemeine Natur aufgenommen
hätte. Ich glaube daher, daß der jüngst von H. Ruding unternommene Versuch
einer Thomaserklärung nach der, wenn ich recht verstehe, alle Individualität erst
durch die Person konstituiert werde, kaum haltbar ist. Vgl. Het Begrip Persoon
in de Leer omtrent de Hypostatische Verenigung : Bijdragen 7 (1946) 231-273.

2 Sent. 1. 3 d. 6 a. 4 (B. 132). Hier wie an anderen Stellen zeigt sich, wie
berechtigt die schon vor mehr als dreißig Jahren erhobenen Klagen H. Stadlers
über die Unzulänglichkeit des Textes von Borgnet-Jammy sind. Eine Neuausgabe
dieses schon wegen seiner engen Beziehung zu Thomas wichtigsten theologischen



14 Die Quaestio Alberts des Großen

gibt also in Christus ein esse simpliciter, das Personsein und ein esse

secundum naturam divinam und secundum naturam humanam. Es ist
dies esse dieselbe göttliche Hypostase, insofern sie als Träger der
göttlichen und menschlichen Natur eine Relation zu der nur gedanklich
verschiedenen göttlichen Natur und eine andere zu der menschlichen

Natur besitzt. Endlich haben wir das Sein, das die menschliche Natur
in sich hat, ihre Verwirklichung, und ebenso das Sein der göttlichen
Natur als solcher. Es ist ein zweifaches Sein in zwei als solchen
verwirklichten Naturen. Die von Capreolus, Terrien und Billot und manchen

Neueren gegen Caietan vertretene Ansicht hat in Alberts
Sentenzenkommentar keine Stütze.

Hat nun Albert auch in anderen Schriften die gleiche Ansicht
vertreten Es kommt nur die bisher unveröffentlichte Summa de incar-
natione in Betracht, die wohl noch vor dem dritten Buch der Sentenzenerklärung

liegt. Nach den kurzen von Bayerschmidt1 gebrachten
Auszügen zu urteilen — eine Hs. steht mir nicht zur Verfügung — stellt
Albert dort noch nicht die formelle Frage : Utrum Christus habuerit
tantum unum esse. Er hat aber auch hier einerseits das esse suppositi
oder das verwirklichte Suppositum, in dem die Vereinigung stattfindet,
anderseits das esse formarum, der Naturen ; also ein esse suppositi,
das esse simpliciter des Kommentars, und zwei esse formarum, die

beiden esse naturarum des Kommentars. — Für das mehrdeutige esse

formarum setzt der Kommentar das eindeutige esse naturarum. Ad
quartum dicendum quod differentiae (scilicet specificae) constitutae

non faciunt nisi esse formale 2. Unde sunt de consideratione logici qui
formam (scilicet intentionem speciei) considérât. Esse autem suppositi

vel personae non est formale tantum, sed esse quod relinquitur ex

utroque componentium. Et illud est unum in Christo. Unde licet esse

formale sit duplex gratia differentiarum, tarnen esse suppositi vel per¬

Werkes Alberts ist ein dringendes Bedürfnis. Die von Bayerschmidt, 40, gegebene

Erklärung des neque : sie können nicht als aktuelles Sein gezählt werden,
befriedigt nicht. Es ist ja hier die Rede vom Sein der Natur in sich, im Gegensatz

zum Sein des Suppositum. Dieses Sein der Naturen ist aber ebenso zählbar
wie die Naturen.

1 Die Seins- und Formmetaphysik, 35 f.
2 Wenn Albert sagt, das esse formarum sei Gegenstand der Logik, so

versteht er dies insofern als die forma oder essentia der Grund ist für die Bildung
der zweiten Intentio, d. h. des Genus und der Spezies. Ähnlich redet Thomas,
Sent. 1. 3 d. 5 q. 3 a. 1. Zu beachten ist auch, daß dies esse formale nichts anderes
ist als die reale Wesenheit.



über das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 15

sonae non est nisi unum. Et ideo non sequitur quod Christus sit duo,

quia nec est duo supposita nec duae personae. Sed sequitur, quod sit
unum habens in se esse duarum differentiarum oppositarum 1.

3. Der Lehrgehalt der Quaestio

Die hier veröffentlichte Quaestio bietet durch ihre Einwände und
durch die ausführliche Antwort den Vorteil, daß wir über den Stand
der Frage und die Terminologie unmittelbar vor dem Auftreten von
Thomas gut unterrichtet werden. Die Gegner des einen esse gehen

von den beiden Naturen in Christus aus. Ihnen ist das esse nicht die

Wesenheit einfachhin, sondern die in der physischen Ordnung verwirklichte

Wesenheit2. Bei einer substanzialen Wesenheit ist ihr Sein ein

substanziales, selbständiges, beim Menschen also das selbständige Sein

als Mensch, das in recto vom Träger ausgesagt wird. Dieses Sein ist
unzertrennlich mit der realen, konstituierenden Wesenheit verbunden.
So lange die Wesenheit in der realen Ordnung dauert, solange auch ihr
eigenes Sein. Wo daher zwei reale Wesenheiten wie in Christus sind,
da gibt es auch zwei substanziale Sein. Das ist der stets wiederkehrende
Gedanke der Gegner. Die spezifische Differenz, d. h. hier die Wesenheit,

gibt ihrem Träger das Sein. Zwei Wesenheiten, also zwei Sein (I).
Die Wesenheit wird, solange sie währt, nie ihres Aktes beraubt. Zwei
Wesenheiten ; also (II)3. Das Sein ist Formaleffekt der Form. 'Sein
im vollen Sinn' und 'Nureinessein' sind identisch. Also haben eine

Form oder Wesenheit ein Sein und zwei Formen zwei Sein (III). Die
substanziale Differenz ist der Grund für die Zählung des substanzialen
Seins. Zwei Differenzen, also zwei Sein (IV). Das Sein dieses Menschen

1 Der letzte Satz zeigt, daß Albert hier nicht an die zwei Relationen des

Suppositum zu den beiden Naturen denkt, sondern an das Sein der Naturen in sich.
2 Noch Praepositinus gebraucht, ebenso wie Boethius in De hebdomadibus,

esse einfachhin als Synonym für Wesenheit oder Natur. Nihil aliud est esse quam
natura. Auch Thomas kennt diese Bedeutung, z. B. Sent. 1. 3 d. 6 q. 2 a. 2 : ali-
quando tarnen sumitur esse pro essentia, secundum quam res est, quia per actus
consueverunt significari eorum principia. Hier dagegen wird der Nachdruck auf
das esse als actus, als die verwirklichte Wesenheit gelegt. Vgl. Albert, 1. 3 d. 5

a. 7 (B. 106) : Dicendum quod actus formae multi sunt, sed principalis est facere
esse illius formae proprium. Unde cum Christus verissime habet esse Dei, dicitur
in forma Dei manere.

3 Text. Obi. II. Nulla essencia destituitur vel privatur essenciali actu suo
in eo, in quo est, ipsa manente. — Actus essencialis comitatur essenciam, " quia
aliter non esset essencialis.



16 Die Quaestio Alberts des Großen

Jesus, das er von seiner Menschheit erhalten hat, ist nicht mit ihm
identisch ; das Sein, das der Sohn Gottes durch die göttliche Natur
hat, ist mit ihm identisch. Also hat Christus zwei Sein (V) und (VI).
Wenn die Einigung im esse stattfindet, so muß, was von einem
ausgesagt wird, auch vom anderen gelten ; denn die Einigung bewirkt,
daß, was man in recto vom Menschen aussagt, auch vom Sohne Gottes
in recto ausgesagt werden kann. Also wäre dieser Mensch mit seinem
Sein identisch, was gegen aller Meinung ist (VII). Da die Wesenheit

nur durch ihr esse im Suppositum ist, so muß jede Wesenheit ihr eigenes

esse haben ; zwei Wesenheiten, also zwei esse.

Diesen Gründen für ein doppeltes esse werden nun die Beweise
für die Einheit des esse in Christus gegenübergestellt, die Albert in der
Solutio nachher sich zu eigen macht. Der Grundgedanke ist : Die
Einigung in Christus und die daraus hervorgehende Einheit findet im
Suppositum, im Träger der Naturen statt und nicht in den Naturen.
Wo aber Einheit im Suppositum ist, da ist auch nur ein esse, eine

Verwirklichung desselben. Albert setzt hier offenbar die Einheit des

Suppositum in Christus als bewiesen voraus. Dieser Gedanke wird
zunächst indirekt benutzt. Wenn die Einigung nicht im esse des Suppositum

Christi stattfindet, so hat man eine Zweiheit im esse, damit eine

Zweiheit schlechthin (I). Ferner das natürliche und wesentliche Sein

gehört dem Suppositum, so daß dieses eigentlich ist. Also ein Suppositum,
ein Sein. In Christus ist aber nur ein Suppositum. Also (II). Derselbe
Gedanke wird durch eine Boethiusstelle begründet (III). Ferner die

Einigung kann nicht in einem akzidentalen Sein stattfinden, sondern

nur in einem substanzialen Sein ; dieses aber ist nur eines im Suppositum

(IV). Diese Einigung der Naturen in einem Suppositum wird
dann nochmals auf etwas andere Weise begründet, wobei gegenüber
einem Einwand gegen die dritte Meinung des Lombarden noch besonders

betont wird, daß die Vereinigung der menschlichen Natur mit dem

göttlichen Suppositum keine akzidentale sein kann (V).
In der folgenden Hauptlösung bestimmt Albert vor allem den Punkt

der Frage. Es handelt sich bei der Frage nach dem einen oder
mehrfachen Sein in Christus nicht um das göttliche Suppositum, insofern es

nur für eine Natur supponiert — in dieser Voraussetzung wäre die

Frage völlig überflüssig — sondern entsprechend der zweiten Meinung
um das göttliche Suppositum, insofern es beide Naturen trägt, insofern
es in zwei Naturen und drei Substanzen seinen Bestand hat (Gottheit,
Leib und Seele). Er unterscheidet nun ein doppeltes esse : das esse



über das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 17

naturae und das esse suppositi, insofern es Suppositum ist. Durch das

erste ist die Natur im Suppositum, ist in ihm wesentlich verwirklicht,
und verleiht dem Suppositum, daß es ein Suppositum dieser Natur
wird. Das zweite besagt zwei Dinge : Einmal, es ist Träger der Natur,
die durch ihr Sein in ihm ist, dann aber auch : als Suppositum hat es

ein eigenes esse verschieden vom Sein der Natur1. Ferner muß man im
Suppositum selbst drei Rücksichten unterscheiden. Als res naturae
bezeichnet es das, was die Natur durch ihren Akt z. B. die Zeugung

hervorbringt. Als suppositum bezeichnet es den Träger der gemeinen
Natur, die in ihm verwirklicht ist. Als individuum hebt es die indivi-
duierenden Kennzeichen hervor, die in ihm sich finden. Als Person

endlich zielt es ab auf die eigentümliche Existenzweise, die es in einem

vernunftbegabten Individuum hat.
Nach diesen klärenden Darlegungen ist die Antwort auf die iFrage

unmittelbar gegeben. Da die Einigung bewirkt, daß dieser Mensch

Christus Gott ist, so kann die Einigung nicht in einem akzidentalen
Sein geschehen sein, sondern nur in einem substanzialen Sein, d. h. im
Sein des Suppositum. Dies aber ist eines.

Nach den gemachten Unterscheidungen faßt Albert die Antwort
auf alle gemachten Einwände kurz in eines zusammen. Die göttliche
einende Kraft bewirkt, daß das Suppositum der einen Natur identisch
ist mit dem Träger der anderen Natur, wobei der Unterschied der

Naturen vollauf gewahrt bleibt. Und da nun die Einigung im Sein des

Suppositum nicht der Natur erfolgt, so haben wir ein Sein des Suppositum,

während das Sein der Naturen unterschieden bleibt. Daher kann

man im eigentlichen Sinn aussagen : Dieser Christus ist Mensch und
dieser selbe Christus ist Gott. Die angeführten Gründe der Gegner
lassen also nur auf ein zweifaches Sein der Natur in Christus schließen,
nicht aber auf ein doppeltes Sein des Suppositum.

Gegen eine vorläufige Antwort auf einen Einwand der Gegner,
hatten diese sich darauf berufen, daß nach einigen modernen Theologen,
die den Ausdruck des Lombarden 'persona composita' vermeiden wollten,

die menschliche Natur zum Akzidens degeneriere und deshalb dem

göttlichen Suppositum kein neues Sein gebe. Sie begründeten diese

1 Si enim sie dicam : suppositum est positum sub communi natura, que est
in eo per esse, tango duo sc. stans sub natura et quod habet aliquod esse, inquan-
tum substat. Et hoc habet, in quantum est hoc vel hic vel quis, si ita placet
dicere. Et hoc non est esse nature communis, sicut suseipiens esse superioris non
est suseeptum vel id a quo suseipit.

Divus Thomas 2



18 Die Quaestio Alberts des Großen

Sprechweise damit, daß alles was zum einmal konstituierten Suppositum
hinzukomme, diesem akzidental sei, daß also die menschliche Natur
dem Sohne Gottes akzidental sein müsse. Ferner werde das Suppositum-
sein dem Sohne Gottes durch die Prinzipien jener Natur gegeben, für
die er natürlicherweise supponiere, das sei aber die göttliche Natur,
die menschliche bewirke daher im Sohne Gottes kein suppositales Sein.

Albert mißbilligt den Ausdruck dégénérât als wenig der Würde
des Gottmenschen entsprechend. Zur Entschuldigung einiger älterer
Magistri, die so geschrieben haben, führt er eine Unterscheidung ein.
Wenn man in Christus vom Suppositum redet, insofern er das Suppositum

der menschlichen Natur ist, so mag man sagen, daß die zum
Suppositum neu hinzukommende Natur eine gewisse Ähnlichkeit mit
dem Akzidens (ad modum accidentis) hat, nie aber, daß sie akzidental
hinzutrete und Christus ihr kein suppositales (substantiale) esse gebe.
Und AVenn Aristoteles sagt, daß alles, was dem esse folgt, akzidental ist,
so versteht er dies von all jenem, was dem suppositalen esse folgt. Die
menschliche Natur aber folgt nicht dem Sein Christi, insofern dies

Träger von zwei Naturen ist, sie gibt ihm vielmehr das Suppositumsein
als Mensch, ähnlich wie die göttliche Natur ihm das Suppositumsein
in der göttlichen Natur gibt. Die Natur folgt also nicht dem bereits
konstituierten Suppositum, sondern sie geht dem Suppositum der
menschlichen Natur voraus. Ebensowenig folgt sie dem göttlichen
Suppositum in der Weise, daß sie ihm als Akzidens inhäriere.

Auf den zweiten Einwand, das suppositale Sein des Sohnes Gottes
werde schon durch die göttliche Natur vollkommen konstituiert, die
menschliche Natur könne also nichts hinzufügen, antwortet Albert,
das gelte für den Sohn Gottes insofern er Suppositum der göttlichen
Natur, nicht aber insofern er Suppositum auch der menschlichen Natur
sei. Er schließt mit dem Wunsch, falls er etwas weniger gut gesagt
habe, so möge man dies bei der Schwierigkeit des Stoffes zu gute halten.

Albert hat in dieser Quaestio das Dogma von der Vereinigung
der göttlichen und menschlichen Natur in der Person des göttlichen
Wortes in aller Schärfe umschrieben. Vor allem bestimmt er den

Einigungspunkt. Er ist nicht das Sein der göttlichen Natur einfachhin,
sondern das Suppositum Sohn Gottes, das durch die göttliche Natur
sein Gottsein erhält, nicht aber einfachhin das Sohnsein. Da nun die

Einigung der beiden Naturen in einem und durch ein Suppositum
stattfindet, so kann es auch nur ein suppositales Sein in Christus geben.

Ein Suppositum hat nur ein Sein. Da ferner zwei Supposita nicht ein



über das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 19

Suppositum konstituieren können — es wäre ein offenbarer Widerspruch

—, so kann die menschliche Natur kein eigenes suppositales
Sein besitzen. Sie bewirkt nur, daß das suppositale Sein der göttlichen
Natur im Sohne nun auch suppositales Sein für die menschliche Natur
wird.

Neben diesem suppositalen Sein steht aber ein eigenes wesentliches

Sein, das die Natur in sich hat, kraft dessen sie im göttlichen
Suppositum ist und ihm verleiht, daß es nun auch Suppositum der
menschlichen Natur ist1. Die menschliche Natur gibt also zu gleicher
Zeit und empfängt. Sie gibt dem Sohne, daß er nun auch Suppositum
einer menschlichen Natur ist2 ; sie erhält, daß sie von ihm als ihrem

Suppositum getragen wird und damit ein volles Sein als Ganzes ihr
eigen nennt. Ob nach Albert in der menschlichen Natur das reale Sein

der Wesenheit von der realen Wesenheit sachlich verschieden ist oder

nicht, dafür linden sich in unserer Quaestio keine Anhaltspunkte.
Sicher ist aber, daß dies Sein der Wesenheit in der hypostatischen

Vereinigung nicht durch das Sein der göttlichen Natur ersetzt wird.
Sonst hätte es gar keinen Sinn, daß Albert beständig von dem Sein

der beiden Naturen in sich als einem doppelten und verschiedenen Sein

redet ; sonst könnte sie ihr Sein dem Suppositum nicht geben 3. Er
hätte auch den Gegnern, die gerade auf dieses doppelte Sein der
Naturen pochten, einfach antworten können, ein solches gäbe es gar
nicht.

Ein Vergleich unserer Quaestio mit den Fragen in distinctio 6 und
in Artikel 6 der distinctio 7 zeigt sachlich keinen Unterschied, so daß
sich beide aufs beste ergänzen. Nur ist die Quaestio viel straffer
aufgebaut. Aus den vorausgeschickten Erklärungen und Unterscheidungen

1 Virtus divina uniens facit suppositum huius naturae substancialiter esse

suppositum alterius nature, manente distinccione naturarum. Et cum unio sit
secundum esse suppositi, non nature, erit unum esse suppositi, in quantum suppositum

est duarum naturarum, manente distincto esse naturarum.
2 Nach der unio 'erit unum esse suppositi manente distincto esse naturarum'.

ïlle raciones necessario concludunt de esse nature in Christo (sc. quod est
duplex). Vgl. Sent. 1. 3 d. 6 q. 5 (B. 132). Esse naturae humanae in Christo non
est esse naturae Dei neque (1. et) ilia esse sunt duo sicut naturae. Das sinnlose
neque bei Borgnet ist zu verbessern.

3 Zu beachten ist hier auch die Wendung in 1. 3 d. 6 a. 4 (B. 131). Intelli-
gantur illae essentiae uniri, ita quod esse unius (sc. naturae humanae) terminetur
in esse quod facit altera sicut est in Christo. Das Sein der menschlichen Wesenheit
erhält den terminus seiner Vollendung, d. h. sein suppositales Sein nicht im Sein
der göttlichen Natur, sondern in esse quod facit altera, d. h. im Suppositum des
göttlichen Wortes.



20 Die Quaestio Alberts des Großen

fließen Lösung und Antwort auf die erhobenen Schwierigkeiten wie von
selbst und ohne jeden Umweg. Man spürt hier etwas vom Geiste, der
Thomas beim Aufbau seiner Artikel beseelte.

Für die Geschichte der Frage ist unsere Quaestio eine Bereicherung.
Zunächst erfahren wir, daß Albert nicht Entdecker des Problems ist,
wie Bayerschmidt1 auf Grund der ihm bekannten Quellen glaubte
sagen zu können. Die lange Reihe der wenigstens zum Teil wirklich
vorgebrachten Schwierigkeiten zeigt, daß die Frage bereits vorher
erörtert wurde. Da Wilhelm von Auxerre diese Fassung noch nicht
kennt, wird der Ursprung etwa zwischen 1230 und 1245 liegen.

Es treten auch neue Quellen bei Behandlung der Frage auf :

Avicenna und Boethius, De hebdomadibus. Unsere Hs. freilich liest
Anseimus für Avicenna, indem sie die Abkürzung Au für An(selmus)
nahm. Aus dem Inhalt aber geht hervor, daß Anselm nicht in Betracht
kommt, und eine zweite Zitation sagt klar, daß Avicenna gemeint ist2.
Boethius in seiner Schrift De duabus naturis et una persona in Christo

gehört zwar mit Johannes Damascenus, Augustinus, Cassianus und
Bernhard, De consideratione, zu den klassischen Zeugen bei der Unio
hypostatica, aber in unserer Quaestio treffen wir auch seinen Porphyrius-
kommentar und vor allem De hebdomadibus. Beide, Avicenna und
Boethius, zeigen uns den langsam vor sich gehenden Bedeutungswandel
in manchen Termini, hier im esse. Wenn Porphyrius schreibt :

Différencia est quod ad esse conducit et quod eius quod est esse rei pars est,

so versteht er unter dem esse die Wesenheit. Boethius sagt in seinem

Porphyriuskommentar von der differentia specifica : Nam substantiam
hominis conformât et ad esse hominis proficit et difflnitionis eius pars
est. Ergo nisi ad id quod est esse conducit et eius quod est esse rei

pars sit, specifica differentia nullo modo potuerit nuncupari. Quid est
autem esse rei Nihil aliud nisi diffinitio 3. Das Gleiche gilt von den

in V und VI angeführten Sätzen aus De hebdomadibus. Diversum est

esse et quod est usw., wo esse die Wesenheit und quod est das Suppo-
situm bezeichnen i. In der Quaestio aber gebrauchen die Gegner esse

nicht für die Wesenheit einfachhin, sondern für die Verwirklichung, den

1 Die Seins- und Formmetaphysik, 34.
2 Albertus, Sent. 1. 3 d. 2 a. 5 (B. 27). Auch der Satz : Quod in se est

substantia nulli potest esse accidens et respectu nullius ist nach Sent. 1. 3 d. 5 a. 1

(B. 119) Avicenna entlehnt.
3 PL 64, 129.
1 PL 64, 1311. Vgl. H. J. Brosch, Der Seinsbegriff bei Boethius, Innsbruck

1931, 64-73 und öfter.



über das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 21

Akt der Wesenheit, insofern dieser in relativem Gegensatz zur Wesenheit

aufgefaßt wird : Neutra (essencia) privatur essenciali actu suo in
Christo. Hie autem est esse L Das esse einfachhin der Wesenheit im

Sinn der Argumente ist das suppositale Sein. Die Wesenheit ist die

Formalursache dieses Seins : Preterea esse suppositi filii Dei causatur
vel quasi causatur a principiis vel quasi principiis, cui naturaliter
Alius Dei supponitur. Wir werden kaum fehl gehen, wenn wir diesen

Bedeutungswandel des esse von essentia zum Akt der essentia auf

Rechnung des Avicenna setzen. Heißt es doch zum Beweis dafür,
daß der Akt der Wesenheit das esse ist (II) : Dicit <Avicenna> quod
essencia, ens et esse différant sicut lux, lucidum et lucere. Das Suppo-
situm ist ens, seine Wesenheit essentia, seine Verwirklichung, sein Akt
das esse. Albert wendet diese Termini an, aber er unterscheidet noch

schärfer zwischen dem esse der Natur und dem esse des Suppositum.
Das letzte ist der Akt im vollen Sinn : Cum igitur esse quod est actus

proprie conveniat personae, Christus non habuit nisi unum esse 2. Vom

ersten sagt er : Esse naturae humanae in Christo non est esse naturae
Dei3. Ähnlich ist der Bedeutungswandel des Boethianischen : Omne

esse a forma, das hier zitiert wird : Esse est a forma. Während
Boethius unter dem esse klar die essentia versteht 4, nimmt der
Einwand III esse als suppositales Sein.

Diese letzten Beobachtungen, zu denen unsere Quaestio und
Alberts Sentenzenkommentar uns führten, scheinen von weitreichender

Bedeutung zu sein. Über dem Anbahner der aristotelisch-scholastischen

Philosophie und Naturwissenschaften hat man bei Albert ein

wenig vergessen, daß er durch seine theologischen Frühwerke, die

Summen, den Kommentar und die Quästionen auch Anbahner einer

aristotelisch orientierten Theologie geworden ist. Gerade im
Sentenzenkommentar offenbart sich diese langsame Umwandlung. Man muß
immer berücksichtigen, daß der auf der Bahn Alberts fortschreitende
Thomas bei Abfassung seines Kommentars zum Lombarden das Werk
seines Lehrers stets vor Augen hatte. Schon ein vergleichendes Studium
der Unio hypostatica. würde die große Ähnlichkeit in der Lehre
offenbaren.

1 Vgl. III : Item esse est a forma ; V : Esse quod habet secundum humani-
tatem, non est esse quod habet secundum divinitatem ; VIII : Essencia non est
secundum esse nisi in eo quod est.

2 Sent. 1. 3 d. 2 a. 5 (B. 27).
3 Sent. 1. 3 d. 6 a. 5 (B. 132).
4 Vgl. H. J.Brosch, Der Seinsbegriff bei Boethius, 24-27.



22 Die Quaestio Alberts des Großen

Cod. Vat. lat. 4245 f. 24ra-v

Sequitur de questione {Utrum in Christo sit unum esse substantiate) 1.

Omnis specifica différencia rem informans, cuius est différencia, dat
esse illi rei, quam informat. Due tales différencie sunt in Christo. Ergo
utraque earum dat esse Christo. Ergo duo esse sunt in Christo. Probacio
maioris est quod dicit Porfirius 2

: 'Différencia est quod ad esse conducit
et quod eius quod est esse rei pars est.' Probacio minoris est quod dicit
Boecius 3 in libro De duabus naturis Christi et una persona : 'Natura est

unamquamque rem informans specifica différencia.' Et subdit quod 'secundum

hanc differenciam tarn catholici quam Nestoriani duas naturas in
Christo constituerunt'.

II. Item. Nulla essencia destituitur vel privatur essenciali actu suo
in eo, in quo est, ipsa manente. In Christo sunt due essencie scilicet divinitas
et humanitas. Ergo neutra privatur essenciali actu suo in Christo. Hic
autem est esse. Ergo ille due essencie dant duo esse. Prima probatur ex
hoc quod actus essencialis comitatur essenciam, quia aliter non esset essen-
cialis. Secunda probatur ex dicto Anselmi (1. Avicenne) 4, qui dicit quod
essencia, ens et esse différant sicut lux, lucidum et lucere.

III. Item. 'Esse est a forma', et 'essencia et unum convertuntur'. Ergo
unum esse est ab una forma. Ergo a duabus formis impermixtis duo esse.

Due autem forme impermixte et distincte sunt in Christo. Ergo duo esse.

Prima patet, quia ilia est dictum Philosophi5. Secunda probatur per
Boecium 6 sic dicentem. 'Esse enim atque unum convertuntur et quod-
cunque est, unum est.'

IUI. Item. Damascenus ' : 'Différencia est {causa) numeri.' Sed
différencia eciam est causa esse. Ergo différencia substancialis est causa
||f. 24rb|[ numeri esse substancialis. In Christo autem numerus est diffe-
renciarum substancialium ; ergo numerus esse substancialis. Ergo duo esse.
Hec autem racio innititur auctoritatibus in prima et secunda suppositis.

V. Item. Boecius 8 in libro De epdomadibus in prima epdomada dicit
sic : 'Diversum est esse et quod est.' Ergo hie homo Iesus non est suum
esse, quod habet secundum humanitatem. Sed Filius Dei est suum esse,

quod habet secundum divinitatem. Ergo esse quod habet secundum humani-

1 Cf. Sent. 1. 3 d. 6 a. 4 et 5 (B. 28, 130-132) ; d. 7 a. 6 (B. 28, 156 sq.) ; Thomas,
Sent. 1. 3 d. 6 q. 2 a. 2 ; q. 3 a. 2.

2 De praedicabilibus. De differentia, PL 64, 129.
3 De una persona et duabus naturis in Christo, c. 1 PL 64, 1342.
4 Sent. 1. 3 d. 2 a. 5 (B. 28, 27) ascribit locum Avicennae : Avicenna dicit

quod sicut différant lux, lucere et Iucens, ita différant essentia, esse et ens. Locum
ipsum non inveni.

6 Boethius, De trinitate, c. 2 PL 64, 1250.
6 Boethius, De una persona et duabus naturis, c. 4 PL 64, 1346.
' Cf. De orthodoxa fide, 1. 3 c. 5 PG 94, 1002. Sent. 1. 3 d. 6 a. 4 (B. 28, 130)

et 1. 3 d. 5 a. 12 (B. 34, 111).
8 De hebd. PL 64, 1311.



über das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 23

tatem non est esse quod habet secundum divinitatem. Ergo ipse habet
duo esse. Et hec racio innititur ebdomadi Boecii1, quam dicit per se notam.

VI. Item. In Via ebdomade 2 dicit sic : 'Omne simplex esse suum
et id quod est unum habet ; omni composito aliud est esse, aliud ipsum
quod est.' Hie autem homo <est> compositus, demonstrato Iesu. Ergo
esse huius hominis non est hie homo. Sed Filius Dei est suum esse et sua
essencia. Ergo unum predicatur de supposito suo et aliud removetur. Ergo
non sunt unum esse hoc et illud.

VII. Item. Unio facit quod id, quod predicatur in recto de homine,
predicatur de Filio Dei et econverso, nisi sit in racione sua claudens oppo-
situm alterius unitorum. Ergo si unio est in esse, unum esse predicabitur
de alio. Ergo esse hominis huius erit essencia Filii Dei et Filius Dei est hic
homo. Ergo hic homo est esse huius hominis. Ergo hic homo est esse suum ;

quod est contra omnium communem concepcionem induetam. Prima patet
per dictum Augustini 3, quod talis est unio, que Deum faciat hominem et
hominem Deum, et ea que dicuntur de homine dici de Deo et e converso,
ut passus, natus, crucifixus, mortuus et hunc hominem créasse Stellas et
huiusmodi. Sed creatus et novus excipitur, quia racione sua privat attri-
butum divine nature, quod est eternitas.

VIII. Item. Essencia non est secundum esse, nisi in eo quod est. Ergo
per unum esse inest essencia una. Ergo due essencie per duo esse. Prima
probatur ex hoc quod aut est secundum esse in eo, cuius est essencia aut
abstrahitur ab illo. Et tune non est nisi per esse, quod in abstraccione
habet esse in anima 4.

Contra. Quecunque non uniuntur secundum esse, duo sunt secundum
esse. Quecunque autem duo sunt secundum esse, simpliciter sunt duo.
Hic homo et Filius Dei non uniuntur secundum esse. Ergo sunt simpliciter
duo.

II. Item. Esse naturale et essenciale est suppositi. Ergo unius suppo-
siti unum esse. Sed in Christo non est nisi unum suppositum. Ergo unum
esse.

III. Item. Dicit Boecius6 haec verba : 'Humanitas deitati naturali
unitate coniuncta est.' Naturalis unitas est in esse nature. Ergo non est
in Christo nisi unum esse.

IUI. Unio aut est in esse substanciali aut non. Si non, aut est in
aliquo alio aut non. Non in nullo. Ergo in aliquo alio. Sed aliud ab esse

substanciali non est nisi esse accidentis. Ergo esset in esse accidentis ;

quod falsum est. Ergo relinquitur quod sit in esse substanciali. Ergo esse

substanciale est unum.
V. Item. In Christo non est aeeipere nisi duas naturas et esse ypostasis.

Sed non est unio in naturis. Cum igitur in aliquo sit, erit in esse ypostasis.

1 L. c. 'Ita una communis est, ut omnium hominum sit.'
2 L. c.
3 De trin. 1. 1 c. 13 PL 42, 840.
' Cf. 1. 3 d. 6 a. 4 (B. 34, 131).
' De una persona et duabus naturis, c. 7 PL 64, 1352.



24 Die Quaestio Alberts des Großen

Ergo unum est esse, quia uniens est unitum sibi. Prima patet per hoc
quod 'in domino Iesu non est accipere communem speciem' neque tercii
composicionem 1. Secunda supponitur a fide et dictis sanctorum 2.

Si forte tu dicas quod altera istarum naturarum dégénérât in accidens 3

et ideo non dat esse supposito, secundum quod est suppositum, sicut si
dicam hunc esse hominem et hoc esse album non sicut duo esse suppositi
duarum formarum, sed unum, licet utraque forma per suum esse sit
in supposito illo, una per esse substancie, alia per esse accidentis :

contra : 'Quod in se est substancia nulli potest esse accidens et respectu
nullius4. In se autem est substancia humana natura, Igitur respectu
nullius erit accidens. — Item. Cum sic dico : Hie est homo, demonstrato
Christo, aut Ii homo predicatur substancialiter aut non. Si non, ergo non
in eadem racione predicatur de Christo et de aliis hominibus ; et sie aut
Christus non est vere homo aut alii non sunt vere homines. Si sic, tunc
habebo propositum quod illud suppositum non dégénérât in accidens.

Sed econtra obiciebatur quod dégénérât in accidens sic : Quicquid est
de consequentibus esse substanciale vel essenciale est accidens. Humana
natura est de consequentibus esse substanciale vel accidentale. Ergo est
accidens vel Filio Dei accidentalis.

Preterea. Esse suppositi Filii Dei causatur vel quasi causatur a prin-
cipiis vel quasi principiis nature, cui naturaliter Filius Dei supponitur. Hec
autem sunt (principia) essencie divine. Ergo videtur quod nullum esse
substanciale in supposito causetur in Filio Dei.

Solucio. Sine preiudicio loquendo videtur michi esse et 'inesse' et
'in supposito'5. Est enim esse nature, per quod natura est in supposito
et quod est essencialis et proprius actus eius in supposito, cui dat esse

nature, et est esse suppositi, in quantum (ms quod) suppositum est. Si
enim sic dicam : Suppositum est positum sub communi natura, que est in
eo per esse, tango duo scilicet stans sub natura et quod habet aliquod (ms
ad) esse, in quantum substat. Et hoc habet, in quantum est hoc vel hoc
vel quis, si ita placet dicere. Et hoc non est esse nature communis, sicut
suscipiens esse superioris non est susceptum vel id a quo suscipit. Similiter

in supposito videtur michi distinguendum, quia aliud est res nature,
aliud suppositum et aliud individuum et aliud persona, secundum racionem.
Res enim nature est id quod nature actu producitur, ut generacione vel
opere actus. Suppositum autem est quod stat sub communi quod est in
eo secundum esse. Individuum autem concernit individuancia ydyomata,
que sunt in aliquo (ms. alio) ; et persona concernit singularem existencie
modum in racionalis nature individuo.

1 Io. Damasc., De fide orth. 13 c. 3 PG 94, 994 ; cf. Albertus, Sent. 1. 3

d. 2 a. 5 (B. 28, 26-28).
2 Cf. locos Augustini apud Petr. Lomb. Sent. 1. 3 d. 6 c. 2 (ed. Quar. 374 f.).
3 Cf. Sent. 1. 3 d. 7 a. 6 (B. 34, 157).
4 Cf. Sent. 1. 3 d. 6 a. 1 (B. 34, 119), ubi provocat ad Avicennam. Cf.

Aristoteles, Phys. 1. 1, text. 27.
5 Cf. ad sequentia Sent. 1. 3 d. 6 a. 2 (B. 34, 127).



über das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 25

Cum igitur unio faciat vere hune hominem esse Deum, non possumus
dicere unionem <[esse> in aliquo accidentali, sed in esse substanciali. Et
sie res huius nature est res alterius nature.

Item notandum tercio quod contingit dupliciter querere in hac materia
de supposito scilicet secundum quod est suppositum alterius nature tantum
vel secundum quod est suppositum utriusque simul || f. 24va||, scilicet secundum

quod supponitur in duabus naturis et tribus substaneiis, ut dicit
secunda oppinio l. Et hoc tantum modo procedit ista questio de esse Christi.

Et hiis habitis de facili patet responsio ad omnia obiecta. Dico enim
sine preiudicio quod virtus divina uniens facit suppositum huius nature
substancialiter esse suppositum alterius nature, manente distinetione natu-
rarum. Et cum unio sit secundum esse suppositi, non nature, erit unum
esse suppositi, in quantum suppositum est duarum naturarum, manente
distincto esse naturarum, quia uniens est unitum, sicut vult Boecius 2.

Unde unio facit suppositi unitatem ; distinccio autem naturarum secundum
suum esse, quod habent in uno et eodem supposito, facit predicacionis
duplicis proprietatem, ut proprie dicatur : Hic est homo et hic est Deus.

Ad primas igitur octo raciones dicendum quod ille raciones necessario
concludunt de esse nature in Christo. Alias autem V de piano concedo,
quod unio est in esse suppositi, secundum quod supponitur in duabus
naturis et tribus substaneiis.

Ad id autem quod ulterius querebatur utrum natura humana degeneret
in accidens, videtur michi non esse dicendum, quod maie sonare videtur.
Si autem michi obicitur quod hoc quidam in suis scriptis reliquerunt, respon-
deo quod querendo de supposito non in quantum est suppositum [non]
utriusque nature, sed alterius scilicet divine, habet natura adveniens post
esse suppositi modum accidentis, non tarnen unquam est accidens. Et
hoc intendunt antiqui3 nec unquam intendunt quod non daret esse sub-
stanciale Christo, sicut dat alii homini, quia hoc esset haeresis.

Ad id autem quod circa hoc obicitur, ut probetur degenerare in accidens,
dicendum quod hoc quod dicit Philosophus quod consequencia esse sunt
accidentalia, intelligit de consequentibus eius esse, in quo sunt, quia ilia
non possunt esse dare, sed inherent constitute per modum accidencium. Sed

humana natura non consequitur esse Christi, in quantum supponit in duabus
naturis, sed pocius dat ei esse sicut et divina. Nec eciam sequitur esse
divinum in Christo ita, quod inhereat illi. Et ideo illud nichil probat de proposito.

Ad aliud dicendum quod loquendo de Filio, secundum quod est suppositum

alterius nature, non habet esse nisi nature divine nec potest esse suum
causari nisi a natura divina. Sed hoc modo, quo ipse unus supponit in dua-
bus naturis, habet aliud esse quam nature divine. Et ideo illud potest
causari a principiis alterius nature. Si autem aliquid minus (Irene) ditcum
est, concedatur difficultati materie.

1 Cf. P. Lomb., Sent. 1. 3 d. 6 c. 3 (ed. Quar. 576).
2 Cf. ad sequentia Sent. 1. 3 d. 6 a. 2 (B. 34, 127).
3 Guilelmus Altisiodorensis, Summa I. 3 c. 1 q. 3 ad 2.; cf. Alex. Hal.,

Summa 1. 3 q. 6 m. 4 in fine.


	Die Quaestio Alberts des Grossen über das Eine Sein in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245 : ein Beitrag zur Geschichte des Problems

