Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)
Heft: 4
Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Laiterarische Besprechungen

Dogmatik. Moraltheologie

A. Kunz O. F. M. Cap.: Katholische Glaubenslehre. 1. Band, 1. Teil des
Religionsbuches fiir hohere Schulen. — Einsiedeln, Benziger. 1946. 254 SS.

K. Bugmann O. S. B.: Kirche und Sakramente. 1. Band, 2. Teil des
Religionsbuches fiir héhere Schulen. — 1945. 118 SS.

G. Staffelbach: Katholische Sittenlehre. 2. Band des Religionsbuches
fiir hohere Schulen. — 1945. 255 SS.

Ein wichtiges Werk ist verwirklicht : das auf Anregung der Konferenz
der katholischen Mittelschullehrer der Schweiz entstandene « Religionsbuch
fiir héhere Schulen » liegt vor. Man kann sich die vielen technischen und
personlichen Schwierigkeiten vorstellen, von denen der Prisident der Kon-
ferenz, Dr. P. J. Betschart O. S. B., jetzt Salzburg, im Geleitwort zu den
zwei Banden spricht, denn ein Lehrbuch fir die heranwachsende Jugend
zu schreiben ist entschieden schwieriger, als einen fachwissenschaftlichen
Leitfaden. Das hat auch der Rezensent zu bedenken : dieses Werk muB
als Unterrichtsbuch gewertet werden. Es kann uns ja eigentlich auch nur
als solches interessieren, denn der Stoff an sich ist so konzentriert, daB
theologische Eigenartigkeiten gar nicht Platz haben. Sie hiatten auch keine
Berechtigung vor dem Forum der Jugend.

Band 1, 1. Teil, « Katholische Glaubenslehre » benannt, enthdlt zwar
nicht die ganze Dogmatik, verdient aber obigen Titel im Sinne der eigen-
artigen Verquickung von Apologetik einerseits und Dogmatik derjenigen
Hauptstiicke, die am meisten umkiampft sind, andererseits. Wie sehr wir
noch immer in Abwehrstellung stehen, wird einem klar, wenn man sieht,
ein wie breiter Raum der Behandlung der « vorwissenschaftlichen und wissen-
schaftlichen (gemeint ist philosophischen !) Gotteserkenntnis » gewidmet
werden muB. GewiB, man wei8 das Licht des Glaubens umso mehr zu
schitzen, je mehr Finsternis man durchschritten hat. Bei der Jugend
jedoch erzeugt die Wanderung durchs Inferno des Zweifels meist Ver-
wirrung. Der Verf. behandelt die Probleme in souveriner Weise und ist
ohnedies bemiiht, die Auseinandersetzung mit den Glaubensgegnern nicht
bloB als unermiidliche Abdichtungsarbeit gegen das Eindringen irriger
Lehren zu leisten, sondern die Irrtiimer zum Ausgangspunkt den Glauben
stiitzender Erwigungen zu machen. Die Herausstellung der Glaubens-
werte, das Geltendmachen des Reichtums des Gottesbesitzes, sowie der
Schoénheit und Giite Gottes selber, ist ihm Herzenssache. Daher auch das
Hineinflechten von Anregungen fiirs Leben aus dem Glauben, wie z. B. die
Abschnitte iiber die « Bibel als Lebensbuch, Lebenswerte des Dreifaltigkeits-



Literarische Besprechungen 487

dogmas » und die ausfiihrliche Mariologie. Viel Sorgfalt ist gelegt auf Zitate
aus neuesten Denkern und auf gut einpragbare Leitsdtze.

Statt auf S. 185 zu sagen : « Christus ... gab sich geradezu alle Miihe,
sie (die Jiinger) von der Wirklichkeit seiner leiblichen Auferstehung zu
iiberzeugen », wiirde ich vorschlagen, lieber auf die Griinde hinzuweisen,
warum ihre Augen « gehalten » waren und sie ihn « nicht erkannten». In
diese m Zusammenhange moéchte ich einmal feststellen, dafl in der ganzen
popularisierenden theologischen Literatur viel zu wenig mit dem sehr in-
struktiven Hinweis auf den Unterschied zwischen dem Auferstehungsleib
Christi und dem Leib der zum sterblichen Leben Wiedererweckten, z. B. des
Lazarus, gearbeitet wird. S. 205 klingt die Absatziiberschrift « Der Zweck
der Kirche ist die Fortsetzung der Erlésung Christi » nicht gut. Und Denz.
1821 — zitiert auf derselben Seite — wére « perenne reddere » wohl richtiger
zu tibersetzen mit « dauernd machen, fortwirken lassen », und nicht mit
« verewigen ». Soviel als kleiner Verbesserungsvorschlag.

Der 2. Teil des 1. Bandes behandelt « Kirche und Sakramente », ganz
unter dem einheitlichen Aspekt des fortlebenden und fortwirkenden Christus.
Der Verf. geht mit Vorsitzlichkeit vom papstlichen Rundschreiben « Mystici
corporis » als der Grundlage fiir den katholischen Kirchenbegriff aus. Da-
durch erleichtert er sich und den Schiilern vieles. Sehr lebensnah ist die
Darstellung der Sakramentenlehre, die stark von den Einsichten bestimmt
ist, die sich aus der liturgischen Bewegung ergeben. Beim Abschnitt « Eucha-
ristie » ist die stereotype Dreiteilung praesentia-communio-sacrificium fallen
gelassen worden und die ganze Lehre wird aus dem eucharistischen Opfer-
begriff heraus entwickelt.

Der Schwung der liturgischen Bewegtheit steigert sich auf S. 43 zu dem
Satz ;: « Die Sakramente sind mehr als nur Gnadenmittel ; sie formen den
Menschen vollstindig um, daB er als ein zweiter Christus in die ewige
Herrlichkeit eingehen kann.» Ob damit gesagt ist, daB sie etwas anderes
sind ? Vielleicht lieBe sich auch der Satz S. 114 anders fassen: « Das
Priestertum ist der Ehe so wenig entgegen, wie die ibernatiirliche der natii-
lichen Ordnung.» Die Zitierung Denz. 1716 auf S. 15 kénnte noch préziser
iibersetzt sein. Das sind kleine Anmerkungen im Sinne einer konstruktiven
Kritik.

Band 2 zerfillt in die « Allgemeine Sittenlehre » und in die « Besondere
Moral ». Der Verf. ist sich dessen bewuBt, wie sehr die Summa des heiligen
Thomas eine solide Grundlage bietet fiir einen methodischen Unterricht.
Deshalb hilt er sich ganz an sie. Damit gibt er auch dem ganzen Buch
jenen positiven Zug, der ja gerade auf die heranwachsende Jugend befreiend
und im besten Sinne des Wortes aufklarend wirkt. Auf Grund der voran-
gehenden Zielerfassung wird dem jungen Menschen klar, daBl in der Frei-
willigkeit des SichentschlieBens hiéchste Wiirde, aber auch hochste Verant-
wortung liegt. Der Hauptwert des Buches liegt in der Darbietung einer
Sittenlehre, die « auf dem Evangelium fuBt und mit der Gnade rechnet
und die Liebe fordert », also den iibernatiirlichen Charakter der Moral ganz
zur Geltung bringt. Dennoch ist es verstindlich, daB nach der Tugend-
lehre eine Pflichtenlehre an Hand des Dekalogs geboten wird, da die



488 Literarische Besprechungen

Gewissensschulungspraxis allgemein auf das Dekalogschema eingestellt ist.
Wie angenehm wirken jedoch bei dieser « Gewissenserforschung » die klaren
Bezeichnungen der Werte, die durch die Gebote erkannt und verwirklicht
werden sollen ! « Sittliche Einstellung zu Gott — Heiligung der Zeiten —
Elternehrfurcht und Einordnung in die Gemeinschaft — Sittliche Ordnung
des geschlechtlichen Lebens — » usw.

Auch die sozialen Bindungen und Aufgaben werden ausfiihrlich behan-
delt. Im Kapitel « Das Verhiltnis von Kirche und Staat » kénnte vielleicht
stirker betont werden, was, der Staat der Kirche zu verdanken hat, daB
immer der Staat mehr empfingt als die Kirche. Etwas mehr berechtigtes
SelbstbewuBtsein in dieser Frage wiirde gerade der studierenden Jugend
gut stehen. Eigenartig mutet § 40 « Der Krieg und der Vélkerfriede » an :
« Kriege wird es unter siindigen Menschen immer geben, und der Staat
hat das Recht, Soldaten auszuheben. — Der Staat darf die Beurteilung
iber Billigkeit und Gerechtigkeit des Krieges nicht dem einzelnen Biirger
iiberlassen — ... so daB3 auch fiir den Christen Pflicht ist, auf Befehl der
Vorgesetzten die Waffen zu gebrauchen, die den Tod des Feindes herbei-
fiithren. — Der Biirger darf mit gutem Glauben annehmen, daB es sich
um einen gerechten Krieg handelt. — Bei einem Krieg muf3 letzten Endes
mit der verderbten Natur des Menschen und mit der Erbsiinde gerechnet
werden. Darum koénnen wir bei der Frage der Kriegsschuld auch nicht
allein die Regenten verantwortlich machen. SchlieBlich stehen hinter ihnen
doch die Wihler. — Es hat jedes Volk die Regierung, die es verdient.»

Schon die kommentarlose Aneinanderreihung dieser Sitze liBlt uns
die Dissonanz spiiren : es fehlt uns eben an einer bewuBten « Linienhaltung »
in diesen Fragen. Es miiBte einmal griindlich untersucht werden, inwieweit
das alte Schema der theologischen Lehre iiber den Krieg, das vor allem
noch stark vom Imperiumsgedanken beeinfluBt war, auf den modernen
Krieg anwendbar ist oder nicht. Waren nicht die letzten Kriege eher
Hasarde, die man mehr nach den kirchlichen Prinzipien iiber das Duell
denn auf Grund der Annahme eines Defensivkrieges beurteilen sollte ?
Und wo es sich um die Bedrohung durch Diktaturen handelt, hat wieder
die Erfahrung gelehrt, daB es eigentlich zu wenig ist, es « auf den Krieg
ankommen zu lassen », sondern da8 ihnen vielmehr mit anderen Mitteln
rechtzeitig begegnet werden miiBte. Jedenfalls weisen die neuesten pipst-
lichen Kundgebungen iiber die zitierten Gemeinplitze hinaus! — « Vor
allem ist als Ausgangspunkt und Grundlage anzusehen, daff die materielle
Gewalt dev Waffen durch die movalische Kraft des Rechis ersetzt wird » (Bene-
dikt XV.) registriert der Verf. selber! ... Es ist auch nicht seine Schuld
daB wir keine zeitgerechte theologische Spekulation iiber den modernen
Krieg haben, die den Fragen auf den Grund geht. Diese Liicke macht
sich jedoch in einem Moralbuch, das die kommende Generation bilden soll,
empfindlich spiirbar.

Ilanz. A. Scherzer O. P.



Literarische Besprechungen 489

G. Turbessi O. S. B.: La vita contemplativa. Dottrina tomistica e sua
relazione alle fonti. — Roma 1944. x11-200 pp.

Angesichts der Vorliebe, mit der heute Fragen der aszetischen und
mystischen Theologie erdrtert werden und der Leichtfertigkeit, mit der
dem hl. Thomas Ansichten unterschoben werden, die nicht zu ihm passen,
war der Gedanke, die Lehre des hl. Thomas iiber das beschauliche Leben
einer genauen Durchsicht zu unterziehen, gewiB ein recht gliicklicher.
T. hat diese Arbeit in anerkennenswerter Weise geleistet. Im ersten Teil
seiner Dissertation sucht er den Inhalt der Lehre des hl. Thomas, wie sie
in der Summa theologica II-II, 179-181 vorliegt, festzulegen, wobei natiir-
lich andere Texte und besonders Sentenzenkommentar IIT d. 35 q. 1 fort-
laufend beriicksichtigt werden. Im zweiten aufschluBreicheren Teile seiner
Arbeit untersucht T. das Verhidltnis des hl. Thomas zu seinen Quellen ;
beriicksichtigt dabei aber nur die vom hl. Thomas zitierten Quellen, da
er eine Untersuchung iiber Einfliisse, die, vom hl. Thomas unerkannt, auf
ihn eingewirkt haben diirften, mit Recht fiir verfritht hilt. Aus dieser
Untersuchung geht hervor, da8 Thomas das Grundschema fiir seine Dar-
stellung im 10. Buche der Nikomachischen Ethik gefunden hat, das er dann
im Sinne der Offenbarungslehre wesentlich erganzte. Was die Abhingig-
keit des hl. Thomas von Augustin und Gregor dem Groflen anbetrifft,
scheint mir die Ansicht T.s, sie erstrecke sich auch auf grundlegende Fragen,
nicht aus seiner Untersuchung bestitigt zu werden. Unumwunden gibt der
Autor zu, daB sich der Aquinate vom hl. Bernhard absolut nicht hat beein-
flussen lassen und wundert sich dariiber. Den Gedanken einer gewissen
Antipathieydie Thomas Bernhard gegeniiber gehegt hiatte auf Grund ihrer
verschiedenen philosophischen Einstellung, hilt T. fiir eine zu gewagte Er-
klarung dieser Tatsache. Uns scheint, daB dieser Gedanke (abgesehen von
dem Ausdruck Antipathie) weder verwunderlich noch gewagt ist, sondern
die einzig richtige Losung darstellt. Die konkreten Gedankenginge des
hl. Bernhard hitten ja wie Fremdkorper in der aristotelischen Begriffswelt
gelegen. Den SchluB der Arbeit bilden vier mit fast iibertriebener Sorgfalt
angefertigte Indices; trotzdem ist im Index bibliographicus ein Aufsatz
vergessen, der unbedingt Anrecht hatte auf Erwahnung: Bérard Henri
O.S. B., Action et contemplation, Vie spirituelle 20 (1929) 129-162 ; 241-
257. Doch wollen diese kleinen Aussetzungen das eingangs gezollte Lob
nicht schmalern. Alle, denen ein vorurteilsfreies Studium des hl. Thomas
am Herzen liegt, werden die Arbeit T.s gebiihrend zu schitzen wissen.

Rom, S. Anselmo. Leo Thiry O.S. B.



	Literarische Besprechungen

