
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 4

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Dogmatik. Moraltheologie

A. Kunz O. F. M. Cap.: Katholische Glaubenslehre. 1. Band, 1. Teil des

Religionsbuches für höhere Schulen. — Einsiedeln, Benziger. 1946. 254 SS.

K. Bugmann O. S. B.: Kirche und Sakramente. 1. Band, 2. Teil des

Religionsbuches für höhere Schulen. — 1945. 118 SS.

G. Staffelbach: Katholische Sittenlehre. 2. Band des Religionsbuches
für höhere Schulen. — 1945. 255 SS.

Ein wichtiges Werk ist verwirklicht : das auf Anregung der Konferenz
der katholischen Mittelschullehrer der Schweiz entstandene « Religionsbuch
für höhere Schulen » liegt vor. Man kann sich die vielen technischen und
persönlichen Schwierigkeiten vorstellen, von denen der Präsident der
Konferenz, Dr. P. J. Betschart O. S. B., jetzt Salzburg, im Geleitwort zu den
zwei Bänden spricht, denn ein Lehrbuch für die heranwachsende Jugend
zu schreiben ist entschieden schwieriger, als einen fachwissenschaftlichen
Leitfaden. Das hat auch der Rezensent zu bedenken : dieses Werk muß
als Unterrichtsbuch gewertet werden. Es kann uns ja eigentlich auch nur
als solches interessieren, denn der Stoff an sich ist so konzentriert, daß
theologische Eigenartigkeiten gar nicht Platz haben. Sie hätten auch keine
Berechtigung vor dem Forum der Jugend.

Band 1, 1. Teil, «Katholische Glaubenslehre» benannt, enthält zwar
nicht die ganze Dogmatik, verdient aber obigen Titel im Sinne der
eigenartigen Verquickung von Apologetik einerseits und Dogmatik derjenigen
Hauptstücke, die am meisten umkämpft sind, andererseits. Wie sehr wir
noch immer in Abwehrstellung stehen, wird einem klar, wenn man sieht,
ein wie breiter Raum der Behandlung der « vorwissenschaftlichen und
wissenschaftlichen (gemeint ist philosophischen Gotteserkenntnis » gewidmet
werden muß. Gewiß, man weiß das Licht des Glaubens umso mehr zu
schätzen, je mehr Finsternis man durchschritten hat. Bei der Jugend
jedoch erzeugt die Wanderung durchs Inferno des Zweifels meist
Verwirrung. Der Verf. behandelt die Probleme in souveräner Weise und ist
ohnedies bemüht, die Auseinandersetzung mit den Glaubensgegnern nicht
bloß als unermüdliche Abdichtungsarbeit gegen das Eindringen irriger
Lehren zu leisten, sondern die Irrtümer zum Ausgangspunkt den Glauben
stützender Erwägungen zu machen. Die Herausstellung der Glaubens-
werte, das Geltendmachen des Reichtums des Gottesbesitzes, sowie der
Schönheit und Güte Gottes selber, ist ihm Herzenssache. Daher auch das
Hineinflechten von Anregungen fürs Leben aus dem Glauben, wie z. B. die
Abschnitte über die « Bibel als Lebensbuch, Lebenswerte des Dreifaltigkeits-



Literarische Besprechungen 487

dogmas » und die ausführliche Mariologie. Viel Sorgfalt ist gelegt auf Zitate
aus neuesten Denkern und auf gut einprägbare Leitsätze.

Statt auf S. 185 zu sagen : « Christus gab sich geradezu alle Mühe,
sie (die Jünger) von der Wirklichkeit seiner leiblichen Auferstehung zu
überzeugen », würde ich vorschlagen, lieber auf die Gründe hinzuweisen,
warum ihre Augen « gehalten » waren und sie ihn « nicht erkannten ». In
diese m Zusammenhange möchte ich einmal feststellen, daß in der ganzen
popularisierenden theologischen Literatur viel zu wenig mit dem sehr
instruktiven Hinweis auf den Unterschied zwischen dem Auferstehungsleib
Christi und dem Leib der zum sterblichen Leben Wiedererweckten, z. B. des

Lazarus, gearbeitet wird. S. 205 klingt die Absatzüberschrift « Der Zweck
der Kirche ist die Fortsetzung der Erlösung Christi » nicht gut. Und Denz.
1821 -— zitiert auf derselben Seite — wäre « perenne reddere » wohl richtiger
zu übersetzen mit « dauernd machen, fortwirken lassen », und nicht mit
« verewigen ». Soviel als kleiner Verbesserungsvorschlag.

Der 2. Teil des 1. Bandes behandelt « Kirche und Sakramente», ganz
unter dem einheitlichen Aspekt des fortlebenden und fortwirkenden Christus.
Der Verf. geht mit Vorsätzlichkeit vom päpstlichen Rundschreiben « Mystici
corporis » als der Grundlage für den katholischen Kirchenbegriff aus.
Dadurch erleichtert er sich und den Schülern vieles. Sehr lebensnah ist die
Darstellung der Sakramentenlehre, die stark von den Einsichten bestimmt
ist, die sich aus der liturgischen Bewegung ergeben. Beim Abschnitt « Eucharistie

» ist die stereotype Dreiteilung praesentia-communio-sacrificium fallen
gelassen worden und die ganze Lehre wird aus dem eucharistischen
Opferbegriff heraus entwickelt.

Der Schwung der liturgischen Bewegtheit steigert sich auf S. 43 zu dem
Satz : « Die Sakramente sind mehr als nur Gnadenmittel ; sie formen den
Menschen vollständig um, daß er als ein zweiter Christus in die ewige
Herrlichkeit eingehen kann. » Ob damit gesagt ist, daß sie etwas anderes
sind Vielleicht ließe sich auch der Satz S. 114 anders fassen : « Das
Priestertum ist der Ehe so wenig entgegen, wie die übernatürliche der natü-
lichen Ordnung. » Die Zitierung Denz. 1716 auf S. 15 könnte noch präziser
übersetzt sein. Das sind kleine Anmerkungen im Sinne einer konstruktiven
Kritik.

Band 2 zerfällt in die « Allgemeine Sittenlehre » und in die « Besondere
Moral ». Der Verf. ist sich dessen bewußt, wie sehr die Summa des heiligen
Thomas eine solide Grundlage' bietet für einen methodischen Unterricht.
Deshalb hält er sich ganz an sie. Damit gibt er auch dem ganzen Buch
jenen positiven Zug, der ja gerade auf die heranwachsende Jugend befreiend
und im besten Sinne des Wortes aufklärend wirkt. Auf Grund der
vorangehenden Zielerfassung wird dem jungen Menschen klar, daß in der
Freiwilligkeit des Sichentschließens höchste Würde, aber auch höchste
Verantwortung liegt. Der Hauptwert des Buches liegt in der Darbietung einer
Sittenlehre, die « auf dem Evangelium fußt und mit der Gnade rechnet
und die Liebe fordert », also den übernatürlichen Charakter der Moral ganz
zur Geltung bringt. Dennoch ist es verständlich, daß nach der Tugendlehre

eine Pflichtenlehre an Hand des Dekalogs geboten wird, da die



488 Literarische Besprechungen

Gewissensschulungspraxis allgemein auf das Dekalogschema eingestellt ist.
Wie angenehm wirken jedoch bei dieser « Gewissenserforschung » die klaren
Bezeichnungen der Werte, die durch die Gebote erkannt und verwirklicht
werden sollen « Sittliche Einstellung zu Gott — Heiligung der Zeiten —
Elternehrfurcht und Einordnung in die Gemeinschaft — Sittliche Ordnung
des geschlechtlichen Lebens — » usw.

Auch die sozialen Bindungen und Aufgaben werden ausführlich behandelt.

Im Kapitel « Das Verhältnis von Kirche und Staat » könnte vielleicht
stärker betont werden, wast der Staat der Kirche zu verdanken hat, daß
immer der Staat mehr empfängt als die Kirche. Etwas mehr berechtigtes
Selbstbewußtsein in dieser Frage würde gerade der studierenden Jugend
gut stehen. Eigenartig mutet § 40 « Der Krieg und der Völkerfriede » an :

« Kriege wird es unter sündigen Menschen immer geben, und der Staat
hat das Recht, Soldaten auszuheben. — Der Staat darf die Beurteilung
über Billigkeit und Gerechtigkeit des Krieges nicht dem einzelnen Bürger
überlassen — so daß auch für den Christen Pflicht ist, auf Befehl der
Vorgesetzten die Waffen zu gebrauchen, die den Tod des Feindes
herbeiführen. — Der Bürger darf mit gutem Glauben annehmen, daß es sich
um einen gerechten Krieg handelt. — Bei einem Krieg muß letzten Endes
mit der verderbten Natur des Menschen und mit der Erbsünde gerechnet
werden. Darum können wir bei der Frage der Kriegsschuld auch nicht
allein die Regenten verantwortlich machen. Schließlich stehen hinter ihnen
doch die Wähler. — Es hat jedes Volk die Regierung, die es verdient. »

Schon die kommentarlose Aneinanderreihung dieser Sätze läßt uns
die Dissonanz spüren : es fehlt uns eben an einer bewußten « Linienhaltung »

in diesen Fragen. Es müßte einmal gründlich untersucht werden, inwieweit
das alte Schema der theologischen Lehre über den Krieg, das vor allem
noch stark vom Imperiumsgedanken beeinflußt war, auf den modernen

Krieg anwendbar ist oder nicht. Waren nicht die letzten Kriege eher
Hasarde, die man mehr nach den kirchlichen Prinzipien über das Duell
denn auf Grund der Annahme eines Defensivkrieges beurteilen sollte
Und wo es sich um die Bedrohung durch Diktaturen handelt, hat wieder
die Erfahrung gelehrt, daß es eigentlich zu wenig ist, es « auf den Krieg
ankommen zu lassen », sondern daß ihnen vielmehr mit anderen Mitteln
rechtzeitig begegnet werden müßte. Jedenfalls weisen die neuesten päpstlichen

Kundgebungen über die zitierten Gemeinplätze hinaus — «Vor
allem ist als Ausgangspunkt und Grundlage anzusehen, daß die materielle
Gewalt der Waffen durch die moralische Kraft des Rechts ersetzt wird » (Benedikt

XV.) registriert der Verf. selber Es ist auch nicht seine Schuld
daß wir keine zeitgerechte theologische Spekulation über den modernen
Krieg haben, die den Fragen auf den Grund geht. Diese Lücke macht
sich jedoch in einem Moralbuch, das die kommende Generation bilden soll,
empfindlich spürbar.

Ilanz. A. Scherzer O. P.



Literarische Besprechungen 489

G. Turbessi O. S. B. : La vita contemplativa. Dottrina tomistica e sua
relazione alle fonti. — Roma 1944. xu-200 pp.

Angesichts der Vorliebe, mit der heute Fragen der aszetischen und
mystischen Theologie erörtert werden und der Leichtfertigkeit, mit der
dem hl. Thomas Ansichten unterschoben werden, die nicht zu ihm passen,
war der Gedanke, die Lehre des hl. Thomas über das beschauliche Leben
einer genauen Durchsicht zu unterziehen, gewiß ein recht glücklicher.
T. hat diese Arbeit in anerkennenswerter Weise geleistet. Im ersten Teil
seiner Dissertation sucht er den Inhalt der Lehre des hl. Thomas, wie sie

in der Summa theologica II-II, 179-181 vorliegt, festzulegen, wobei natürlich

andere Texte und besonders Sentenzenkommentar III d. 35 q. 1

fortlaufend berücksichtigt werden. Im zweiten aufschlußreicheren Teile seiner
Arbeit untersucht T. das Verhältnis des hl. Thomas zu seinen Quellen ;

berücksichtigt dabei aber nur die vom hl. Thomas zitierten Quellen, da
er eine Untersuchung über Einflüsse, die, vom hl. Thomas unerkannt, auf
ihn eingewirkt haben dürften, mit Recht für verfrüht hält. Aus dieser
Untersuchung geht hervor, daß Thomas das Grundschema für seine
Darstellung im 10. Buche der Nikomachischen Ethik gefunden hat, das er dann
im Sinne der Offenbarungslehre wesentlich ergänzte. Was die Abhängigkeit

des hl. Thomas von Augustin und Gregor dem Großen anbetrifft,
scheint mir die Ansicht T.s, sie erstrecke sich auch auf grundlegende Fragen,
nicht aus seiner Untersuchung bestätigt zu werden. Unumwunden gibt der
Autor zu, daß sich der Aquinate vom hl. Bernhard absolut nicht hat
beeinflussen lassen und wundert sich darüber. Den Gedanken einer gewissen
Antipathie^die Thomas Bernhard gegenüber gehegt hätte auf Grund ihrer
verschiedenen philosophischen Einstellung, hält T. für eine zu gewagte
Erklärung dieser Tatsache. Uns scheint, daß dieser Gedanke (abgesehen von
dem Ausdruck Antipathie) weder verwunderlich noch gewagt ist, sondern
die einzig richtige Lösung darstellt. Die konkreten Gedankengänge des
hl. Bernhard hätten ja wie Fremdkörper in der aristotelischen Begriffswelt
gelegen. Den Schluß der Arbeit bilden vier mit fast übertriebener Sorgfalt
angefertigte Indices ; trotzdem ist im Index bibliographicus ein Aufsatz
vergessen, der unbedingt Anrecht hatte auf Erwähnung : Bérard Henri
O.S.B., Action et contemplation, Vie spirituelle 20 (1929) 129-162; 241-
257. Doch wollen diese kleinen Aussetzungen das eingangs gezollte Lob
nicht schmälern. Alle, denen ein vorurteilsfreies Studium des hl. Thomas
am Herzen liegt, werden die Arbeit T.s gebührend zu schätzen wissen.

Rom, S. Anselmo. Leo Thiry O. S. B.


	Literarische Besprechungen

