Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 4

Artikel: Die wissenschaftstheoretischen Quaest. V u. VI in Boethium de
Trinitate des hl. Thomas von Aquin

Autor: Wyser, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762410

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die wissenschaftstheoretischen
Quaest. V u. VI in Boethium de Trinitate
des hl. Thomas von Aquin

Von Paul VWYSER O.P.

Der Kommentar des hl. Thomas zum theologischen Opusculum
De sancta Trimitate (Quomodo Trinitas unus Deus et non tres dii) des
Boethius darf trotz seines fragmentarischen Charakters einen ersten
Platz innerhalb des thomistischen Schrifttums beanspruchen ; denn es
handelt sich hier zur Hauptsache um einen der wichtigsten hoch-
scholastischen Beitrdge zur philosophischen und theologischen Er-
kenntnislehre. Mit der einzigen Ausnahme von Q. IV (de his, quae
ad causam pluralitatis pertinent), bezieht sich der Inhalt dieses interes-
santen Werkes des hl. Thomas aus der ersten Pariserzeit auf die grund-
legendsten Fragen der menschlichen Erkenntnis iiberhaupt und der
natiirlichen und tibernatiirlichen Gotteserkenntnis im besonderen, wobei
das Verhiltnis von Glauben und Wissen im typisch thomistischen Sinne
einer klaren Unterscheidung, nicht aber Trennung der beiden Erkenntnis-
ordnungen bereits ganz eindeutig herausgearbeitet erscheintl. Die
beiden letzten Quistionen schlieBen den Text des Kommentars mit der
umfangreichsten wissenschaftstheoretischen Abhandlung ab, die uns
Thomas hinterlassen hat.

L]

1. Die literarische Eigenart des Kommentars

Obschon nun diesen zwei wissenschaftstheoretischen Quéistionen
eine wenigstens relative Selbstiandigkeit zukommt, erfordert doch ihr
tieferes Verstindnis, daB sie aus dem Kontexte des ganzen Kommentars
erklirt werden. Dieser aber ist in seiner Struktur nur aus seinem litera-
rischen Charakter zu verstehen. Tatsichlich ist er nimlich sowenig wie
der Sentenzenkommentar des hl. Thomas ein Kommentar im strengen
Sinne dieses Wortes, sondern steht vielmehr in der Mitte zwischen

1 Vgl. dazu q. 1 aa. 1 u. 4; q. 2 aa. 1-3; q. 3 a. 1.



438 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

eigentlichen Kommentaren und selbstindig gestalteten Abhandlungen.
Der in vielen, auch iltesten Werkkatalogen angefiihrte Titel Expositio
wn librum Boethii de Trinitate entspricht daher dem Inhalte nur teilweise.

Die mittelalterliche Expositio litteralis ! ist die eine Form des sog.
Commentums oder Commentariums, die — zum Unterschiede von der
zweiten scholastischen Kommentarform der Glossen und Paraphrasen —
den zu erkldrenden Text in ein logisches Einteilungsschema bringt und
sodann Wort fiir Wort, Satz fiir Satz erklirt. Der Thomaskommentar
in librum Boethii de Trinitate ist aber nur zum kleinsten Teile Literal-
kommentar des Boethiustextes. Er verbindet nidmlich die Divisio und
Expositio textus mit der Quaestio, die aber in Umfang und Inhalt die
Expositio litteralis bei weitem iibertrifft. Den Hauptinhalt dieses
Kommentars stellen daher die sechs Quistionen dar. Obwohl sich nun
diese Quistionen immer an den Boethiustext anschlieBen, sind sie im
ibrigen doch moglichst selbstindig gestaltete Abhandlungen in strenger
Quaistionenform. Die literarische Form dieses Boethiuskommentars
entspricht also durchaus der formalen Struktur des hochscholastischen
« Scriptum » oder der « Quaestiones », in denen wir die litararische Uber-
gangsform der Hochscholastik von reinen Texterklirungen zu ganz
selbstindigen, von jedem Grundtexte losgelosten Werken der spiteren
Zeit zu erblicken haben. Thomas beniitzte dieses Schema einzig im
Sentenzenkommentar 2 und in diesem Opusculum. Alle anderen philo-
sophischen und theologischen Kommentare des Aquinaten sind Exposi-
tiones ad litteram.

Diese stark aufgelockerte Kommentierweise ermdoglicht es Thomas,
in den Quistionen seines Kommentars de Trinitate aktuellste Probleme
zu behandeln, die dem Grundtexte entweder iiberhaupt fern liegen oder
aber®hochstens in einem sehr losen Zusammenhange mit ihm stehen.
Trotzdem bleibt aber die Quistion dem Grundtexte immer irgendwie
verhaftet. Wir finden in einzelnen Artikeln Gegenstinde behandelt,
die sich ausschlieBlich aus bestimmten Stellen des Boethiustextes er-

1 Uber die mittelalterlichen Kommentarformen vgl. G. MEERSSEMAN O. P.,
Introductio in opera omnia B. Alberti Magni O. P. (Brugis 1931) 3 {. ; M. DE WULF,
Histoive de la philosophie médiévale 11 (Louvain 1936) 15 f.

2 Der ilteste Titel des Sentenzenkommentars in den alten Werkkatalogen,
den Handschriften des 13. und beginnenden 14. Jahrhunderts,,in den Zitaten
der ersten Thomasschiiler und in den alten Bibliothekskatalogen ist demgemiB
regelmiBig « Scriptum super I. librum ... Sententiarum». Vgl. M. GRABMANN,
Die Werke des hl. Thomas von Aquin (Beitrige zur Gesch. der Philosophie und
Theologie des Mittelalters, XXII, 1/2, Miinster 1931 2) 281 ff.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 439

kliren lassen. In solchen, allerdings wenig zahlreichen Fillen tritt also
das exegetische Moment des Opusculums sogar in der Quistion etwas
stiarker hervor. Aber zahlreicher, inhaltlich bedeutsamer und reicher
sind jene Artikel, die zwar ebenfalls durch den Boethiustext veranlaBt
werden, im iibrigen aber diesen zum bloBen Ausgangspunkte von
Gedankengingen nehmen, die bei Boethius nur angedeutet sind. Von
einer durchgehenden Kommentierung des Textes in den Quistionen
kann daher keine Rede sein. Zum gréBten Teil nimmt Thomas in seinen
Quistionen nur auf jene Stellen des Boethiustextes Bezug, die und
insofern sie eine einldBliche Behandlung von Problemen der Hoch-
scholastik erlauben.

Die natiirliche Konsequenz des Verfahrens ist ein gewisser Mangel
an logischem Zusammenhang zwischen den einzelnen Quistionen und
sogar zwischen den Artikeln einer Quistion, der auf den ersten Blick
auffallen muB. Zwar weist jede einzelne Quistion einen einheitlichen
Gesichtspunkt auf, dem sich sidmtliche Artikel der Quistion unter-
ordnen. Aber diese Gesichtspunkte sind ganz offenbar im Hinblick auf
aktuelle, sich damals vordringende Fragen und nicht“in Abhéngigkeit
von der inneren Logik des Boethiustextes ausgewdhlt. So zeigt also
der ganze Aufbau der sechs Quistionen diesen Doppelcharakter des
Opusculums, in dem sich Kommentar und Quéstion miteinander ver-
binden. Die kontinuierliche Bindung der Quéstionen an den Boethius-
text ist der eigentliche Grund dafiir, da ihnen trotz der unbestreitbaren
Tendenz zu selbstindiger Entfaltung die straffe innere Einheitlichkeit
fehlt, die wir in andern, von jedem Texte losgelosten Thomasschriften
mit Recht bewundern.

2. Aufbau und Inhalt der Quaestiones I-1V

In seiner duBeren Gliederung besteht das ganze Opusculum aus
einem Prolog und drei Hauptteilen mit je einer Texterkldrung und je
zwei Quistionen. Thomas folgt dem Boethiustext nur bis in die ein-
leitenden Sitze des 2. Kapitels. Prooemium, das ganze 1. Kapitel und
der Anfang des 2. Kapitels bilden die textliche Grundlage der drei
Hauptteile des Werkes. Daraus erkldrt es sich, daB iiber den eigent-
lichen Gegenstand des Grundtextes, die Heilige Dreifaltigkeit, in den
Texterklirungen und Quistionen wenig zu finden ist ; denn die eigent-
liche Trinititstheologie des Boethius entfaltet sich erst in den folgen-
den Kapiteln seines Buches.



440 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

Fiir den ersten Teil ! mit seinen zwei Quistionen iiber Moglichkeit
und Grenzen unserer Gotteserkenntnis (Q. I: de divinorum cogni-
tione) und iiber die Entfaltung dieser Gotteserkenntnis in der .theo-
logischen Wissenschaft (Q. Il : de manifestatione divinae cogni-
tionis) lassen sich Ankniipfungspunkte im Prooemium des Boethius ohne
groBe Schwierigkeit finden. Boethius erliutert hier kurz den Gegen-
stand seiner Untersuchung, die Schwierigkeit seiner Behandlung, die
spekulative Methode, die mit Vernunftsgriinden in das Geheimnis dieser
Glaubenswahrheit einzudringen sucht und dadurch diese grundlegende
theologische « quaestio diutissime investigata» zu einer «formata
rationibus » gestaltet. Damit sind die grundsitzlichen Fragen iiber
unsere Gotteserkenntnis und die Theologie von selbst gegeben. Natiir-
lich ist in diesem boethianischen Prologe von einer eigentlichen er-
kenntnistheoretischen Grundlegung der Trinitdtsspekulation keine Rede.
Aber Thomas findet in dem kurzen Texte eine Reihe von Bemerkungen,
Andeutungen, die ihm geniigen, um — entsprechend seiner Methode —
in den beiden ersten Quistionen die hervorragendsten und aktuellsten
Probleme der philosophischen und theologischen Erkenntnislehre seiner
Zeit zum Boethiustexte in Beziehung zu bringen.

Schon im ersten Satz des Prooemiums findet sich ein Hinweis auf
die augustinische Illuminationstheorie: « quantum nostrae mentis
igniculum illustrare lux divina dignata est» (PL 64, 1247). Damit ist
das Thema des ersten Artikels der Q. I gegeben, das von fundamentaler
Bedeutung fiir die erkenntnistheoretische Kontroverse zwischen dem
christlichen Aristotelismus des hl. Thomas und der konservativen Rich-
tung des hochscholastischen Augustinismus war : utrum mens humana
ad cognitionem veritatis nova illustratione divinae lucis indigeat. Und
doch reicht die Ablehnung der Illuminationstheorie fiir die natiirliche
Erkenntnis und ihre aristotelisch-thomistische Umdeutung auf die
Glaubenserkenntnis in diesem Artikel weit iiber den urspriinglichen
Sinn und die Tragweite des Boethiustextes hinaus,

Ganz idhnlich verhilt es sich mit den iibrigen Artikeln derselben
Quistion. Die Méglichkeit der Gotteserkenntnis (a. 2) kann man
ohne weiteres mit dem Hinweis des Boethius auf die Schwierigkeit der
trinitarischen Frage verbinden, eine Schwierigkeit, die ganz allgemein

1 Vgl. dazu M. GRABMANN : Die theolog. Evkenntnis- und Einleitungslehre des
hl. Thomas von Aquin auf Grund seiner Schrift In Boethium de Tvinitate (Thomist.
Studien, IV, Freiburg/Schweiz 1948), wo die ersten zwei Quistionen einer ein-
gehenden historisch-systematischen Untersuchung unterzogen werden.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 441

mit jeder Gotteserkenntnis verbunden ist: « Sed ne tantum a nobis
quaeri oportet, quantum humanae rationis intuitus ad divinitatis valet
celsa conscendere » (PL 64, 1249 A). Aber dieser sehr dquivoke Begriff
des « intuitus » legt seinerseits das augustinische Thema von Gott, dem
« primum cognitum» des menschlichen Geistes (a. 3) nahe. Erst
der letzte Artikel der Q. V beriihrt die spezielle erkenntnistheore-
tische Grundlage der trinitarischen Theologie. Die durch
die Patristik inaugurierte und von Boethius hier vertretene spekulativ-
rationale Methode erfordert eine klare Abgrenzung der rein rationalen
philosophischen Gotteserkenntnis von der theologischen. Den rationes
necessariae eines Richardus von St. Viktor gegeniiber beweist Thomas
hier die absolute Unerweisbarkeit des trinitarischen Geheimnisses mit
rein natiirlichen Beweisgriinden. Es ist nur aus dem Glauben er-
kennbar.

Indes ist gerade damit die Berechtigung und der Sinn der wissen-
schaftlichen Behandlung der Glaubensgeheimnisse in Frage gestellt.
Q. II ist diesem Gegenstande gewidmet. Der zentrale 2. Artikel gehort
zu den typisch thomistischen Darstellungen der theologia = scientia
fidei nach Analogie des aristotelischen Wissenschaftsbegriffes . Sie ist
der apodiktische Diskurs aus Glaubensprinzipien. Die iibrigen Artikel
dieser Quistion lehnen sich wiederum unmittelbar an den Boethius-

text an :

Boethius (Prooemium) : Thomas (Q. IT) :
investigatam quaestionem (PL 64, utrum divina liceat investigando
1247) tractare (art. 1)
ex intimis sumpta philosophiae dis- utrum in scientia fidei, quae est de
ciplinis (PL 64, 1249 A) Deo, liceat rationibus physicis uti

(art. 3)

novorum verborum significationibus utrum divina sint velanda novis et
velo (ib.) obscuris verbis (art. 4)

Der zweite Teil des Kommentars ist noch stdrker als der vorher-
gehende durch den Boethiustext bedingt. Boethius erdffnet seine
Trinititstheologie in Kap. 1 (PL 64, 1249) mit der Darstellung des
katholischen Dogmas « de Trinitate et Unitate Dei». Einleitend stellt
er grundsitzlich fest, daB die «sententia catholica» die der « fides

1 Vgl. M. D. CHENU O. P., La théologie comme science au XIII® siécle (pro
manuscripto), 2¢ édit. (Paris 1943). M. GRABMANN, l. c. 123-145.



442 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

catholica vel universalis » ist, zum Unterschied von allen hiretischen
Bekenntnissen. Auf diese positiv-theologisch alles folgende entscheidende
Feststellung bezieht sich die Q. ITI: de his quae pertinent ad cogni-
tionem fidei. In Art. 1 erortert Thomas die Frage der Notwendig-
keit des christlichen Glaubens. Die iibrigen Artikel lehnen sich
unmittelbar an den Text des Boethius an. Dessen Gleichsetzung von
«religio christiana» und « fides» veranla3t Art. 2: quomodo se
habet fides ad religionem. Die Berufung auf die « fides catholica wvel
universalis » bei Boethius fiihrt zur Frage von Art. 3: utrum con-
venienter vera fides catholica vel universalis nominetur. Artikel 4
entspricht dem Satze des Boethius, womit er das eigentliche Thema
des 2. Kapitels anschneidet : «cuius (i.e. fidei catholicae) haec de
Trinitatis unitate sententia est: Pater Deus, Filius Deus, Spiritus
Sanctus Deus, igitur Pater, Filius, Spiritus Sanctus unus, non tres dii.
Cuius coniunctionis ratio est indifferentia » (ib. C).

Boethius stellt im selben Kapitel diese Unverschiedenheit der gott-
lichen Personen in der einen unteilbaren Gottheit dem Pluralismus des
Arianismus gegeniiber. Die Widerlegung des arianischen Pluralismus
aber setzt die philosophische Erérterung der Pluralitdt voraus. Die
ganze IV. Quistion des hl. Thomas (de his quae ad causam pluralitatis
pertinent), die rein philosophischen Inhaltes ist, kniipft unmittelbar
und ausschlieBlich an die entsprechenden Ausfithrungen des 1. Kapitels
bei Boethius iiber Prinzip und Arten der Pluralitiit an. Boethius geht
vom Grundsatz aus : « Principium enim pluralitatis alteritas est » (ib.),
woriiber Art. 1 handelt. Nach Boethius ist aber diese « alteritas » oder
« diversitas », wie er sie auch nennt, eine dreifache, die generische,
spezifische und numerische. Die numerische oder individuelle Verschie-
denheit ist naturgemiB fiir die trinitarische Frage allein von Bedeu-
tung. Dies mag der Grund dafiir sein, daBB Boethius im letzten Teile
des 1. Kapitels die damit zusammenhdngenden philosophischen Pro-
bleme eingehender behandelt. Die vergleichende Gegeniiberstellung des
Boethiustextes zu den entsprechenden Thomasartikeln zeigt ganz klar,
daB es sich auch hier um Fragen handelt, die unmittelbar mit dem
Boethiustexte zusammenhingen :

Boethius (c. 1. PL 64, 1249 D) : Thomas (Q. IV) :

sed numero differentiam acciden- utrum varietas accidentium faciat
tium varietas facit. diversitatem secundum numerum
(art. 2)



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 443

Boethius : Thomas :

Nam si vel animo cuncta ab his
accidentia separemus, tamen locus
cunctis diversus est, quem unum
fingere nullo modo possumus; duo
enim corpora unum locum non ob- utrum duo corpora possint esse vel
tinebunt,-qui est accidens, intelligi esse in eodem loco (art. 3)

atque ideo sunt numero plures, Utrum varietas loci aliquid opere-
quoniam accidentibus plures fiunt. tur ad differentiam secundum nume-
rum (art. 4)

Kapitel 2 des Boethiustextes bietet also Thomas die willkommene
Gelegenheit, eine der wichtigsten Lehranschauungen der aristotelischen
Naturphilosophie zu entwickeln : die Theorie vom Individuations-
prinzip. In welch merklichem MafBle Thomas hier wiederum iiber
Boethius hinausgeht, erhellt schon aus dem bekannten Gegensatz der
platonisierenden Individuationslehre bei Boethius zur aristotelischen
des Aquinaten : nicht die Akzidenzien allein sind das, was die indivi-
duelle, numerische Verschiedenheit ausmacht, sondern die « materia
prout subest dimensionibus indeterminatis » (art. 2), also die « materia
signata quantitate ».

3. Die wissenschaftstheoretischen Quaistionen

Kapitel 2 de Trinitate (PL 64, 1250) eroffnet die eigentliche theo-
logische Spekulation des Boethius iiber das Trinititsdogma mit der
Betrachtung des gottlichen Seins als reiner Form : « divina substantia
sine materia forma est » (ib. C), und daraus ergibt sich Gottes absolute
Einfachheit, von der jede diversitas, pluralitas und jede numerische
Vielheit ausgeschlossen ist: «et ideo unum est ... (C), nulla igitur
in eo diversitas, nulla ex diversitate pluralitas, nulla ex accidentibus
multitudo atque idcirco nec numerus» (1250 D - 1251 A). Dieses
Kapitel enthilt also die spekulative Begriindung des in Kap. 1 auf-
gestellten katholischen Dogmas von der Wesenseinheit der drei gott-
lichen Personen. Aber Boethius will sich eingangs iiber die der theo-
logischen Spekulation eigentiimliche Methode Klarheit verschaffen, und
zu diesem Zwecke vergleicht er die theologische Wissenschaft
mit den beiden {ibrigen des bekannten aristotelischen Einteilungs-
schemas des rein theoretischen Wissens, der « scientia naturalis»
und « mathematica», sowohl in ihrem Objekt wie in ihrer Methode.



444 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

Boethius, der gewiBl der hervorragendste Vermittler aristotelischen
Gedankengutes an das abendlindische Mittelalter aus patristischer Zeit
ist 1, beweist aber gerade in diesem wissenschaftstheoretischen Ab-
schnitte seines theologischen Opusculums, wie weit er trotz aller An-
lehnung an aristotelische Texte in realphilosophischer und speziell
erkenntnistheoretischer Hinsicht dem Neuplatonismus seiner groBen
christlichen Autoritdt, Augustinus, auf die er sich im Procemium aus-
driicklich beruft 2, verpflichtet bleibt 3. Zweifellos versucht Boethius
hier und in andern Werken ofters Aristotelismus und Platonismus zu
verbinden und in Einklang zu bringen. Oft {iberwiegt aber die neu-
platonisch-augustinische Tendenz. So muf3 auch hier die Identifikation
von christlicher Theologie oder Glaubenswissenschaft mit der Oco)oyia
des Aristoteles in die Augen springen, eine Gleichsetzung, die ohne
weiteres in den christlichen Neuplatonismus der Patristik und der
darauf fuBenden augustinischen Scholastik hineinpaB3t. Echt augu-
stinisch ist aber hier vor allem die Konzeption des theologischen Gegen-
standes : die reine Form des gottlichen Wesens, die intuitiv erkannt
wird ohne jeden Riickgriff auf die empirische Erkenntnis des stofflichen
Seins. Im Gegensatz zur rationalen und disziplinalen ¢ Methode der
« scientia naturalis » und « mathematica », die ihrem Gegenstande, den
« formae in materia », entsprechend an das Stoffliche und seine Erkennt-
nisweise durch die dulleren Sinne, die Phantasie (« imaginatio ») und die
«ratio» gebunden ist, bedeutet die theologische Erkenntnisweise bei
Boethius ein reines «intelligere »: «in divinis intellectualiter versari
oportebit, neque deduci ad imaginationes, sed potius ipsam inspicere
formam, quae vere forma nec imago est ...» (PL 64, 1250 B). Die
fundamentale Ubereinstimmung dieser Theorie mit Augustins Lehre
von der «ratio superior » oder dem «intellectus», der «intelligentia »,
liegt auf der Hand. Auch bei Augustinus vollzieht sich die Erkenntnis
des Gottlichen in moglichster Abkehr des Geistes von der Stoffwelt und

1 M. GRABMANN, Die Geschichie der scholastischen Methode, 1 (Freiburg 1909)
149-160.

2 Vobis tamen etiam illud inspiciendum est, an ex beati Augustini scriptis
semina rationum aliquos in nos venientia fructus exulerint (PL 64, 1249 B).

3 Vgl. K. BRUDER, Die philosophischen Elemente in den Opuscula sacra des
Boethius (Forschungen zur Gesch. d. Philos. u. d. Pidagogik, 111, 2, Leipzig 1928)
27-30.

¢ Uber die historische Bedeutung der drei boethianischen Begriffe « rationa-
liter, disciplinaliter, intellectualiter » vgl. die interessante Studie von M. D. CHENU
O. P., Disciplina. Note de léxicographie philosophique médiévale. Revue des
sciences philos. et théolog. 25 (1936) 686-692.



445

in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin

in der Hinkehr zu den « rationes aeternae, immutabiles et necessariae ».
Die viel einfachere Formulierung dieses Gedankens bei Boethius 143t
nur umso Kklarer die gemeinsame Quelle erkennen: die plotinische
Intuition des NoUg, die in der christlichen Umwandlung derselben
Grundidee zu einer Art unmittelbarer, aber doch wieder von der «Visio
beata» unterschiedenen Schau des Goéttlichen und Ewigen wird.

Im Rahmen dieser methodologischen Einleitung des boethianischen
Kapitels 2 bewegen sich nun die wissenschaftstheoretischen Quiistionen
V und VI unseres Opusculums, und damit schlieBt auch dieser Kommen-
tar ab. Der Boethiustext bietet Thomas die willkommene Gelegenheit,
einen hochst wertvollen methodologischen, in sich geschlossenen Traktat
zu schreiben, der in seiner Art im ganzen schriftstellerischen Werk des
Aquinaten einzig dasteht. Abgesehen vom Kommentar zu den Anal.
Post. des Aristoteles, 1b. I, lect. 4, 41, 42 und 44, sind seine wissen-
schaftstheoretischen Uberlegungen als gelegentliche Erorterungen iiber
das ganze Werk zerstreut. Nur hier finden wir eine zwar an Boethius
anschlieBende, im iibrigen aber wiederum selbstindig entwickelte Ab-
handlung, in der Thomas die aristotelische Wissenschaftseinteilung
in die theoretische und praktische Wissenschaft (a. 1), hauptsichlich
aber Objekt und Methode der drei theoretischen Wissenschaf-
ten des aristotelischen Einteilungstypus eingehend darlegt.

Der Aufbau der beiden Quistionen ist wiederum und zwar aus-
schlieBlich durch den Boethiustext bedingt, wie sich aus folgender
Gegeniiberstellung klar ersehen 140t :

Boethius : Thomas :

(c. 2. PL 64, 1250 A - B) Q.5: de divisione speculati-

vae scientiae.

utrum sit conveniens divisio,
qua dividitur speculativa in
has tres partes: naturalem,
mathematicam et divinam.

Nam cum tres sint speculativae a.1:
partes,

naturalis, in motu, inabstracta,
avumebalpetos, 1. €. inseparabilis : con-
siderat enim corporum formas cum
materia, quae a corporibus actu
separari non possunt, quae corpora
in motu sunt ... ;

mat;h"e:matica, sine motu, inab-
stracta ; haec enim formas corpo-
rum speculatur’ sine materia, ac

Divus Thomas

a. 2 : utrum naturalis philosophia
sit de his, quae sunt in motu
et materia.

a. 3 : utrum mathematica considera-

tio sit sine motu et materia
de his, quae sunt in materia.

30



446 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

Boethius : Thomas :

per hoc sine motu; quae formae,
cum in materia sint, ab ea separari
non possunt ;

theologica, sine motu, abstrac- a. 4: utrum divina scientia sit de
ta atque separabilis : nam Dei sub- his, quae sunt sine materia
stantia et materia et motu caret. et motu.

Q.6: demodis, quos speculati-
vae scientiae attribuit.

In naturalibus igitur rationaliter, in a. 1: utrum oporteat wversari in

mathematicis disciplinaliter, in divi- naturalibus rationabiliter, in

nis intellectualiter versari oportebit, mathematicis disciplinabiliter,
in divinis intellectualiter.

neque deduci ad imaginationes, a. 2: utrum in divinis sit omnino
imaginatio relinquenda.

sed potius ipsam inspicere formam. a. 3: utrum intellectus noster possit
ipsam formam divinam inspi-
cere.

a. 4 : utrum hoc possit fieri per
viam alicuius scientiae specu-
lativae.

Die Q. V ist auBerordentlich reich an methodologisch-erkenntnis-
theoretischem Gehalt. Hier finden wir die bedeutendste Darstellung
der drei aristotelischen Abstraktionsgrade und der darauf beru-
henden Bestimmung des naturphilosophischen, mathematischen und
metaphysischen Formalobjektes oder Wissenschaftssubjektes. Be-
sonders originell ist Art. 3 mit seiner Differenzierung zwischen mathema-
tischem und metaphysischem Erkennen, zwischen «abstractio» und
«separatio» 1. In Art. 4 bietet sich Gelegenheit, im Gegensatz zur neu-
platonisch-augustinischen, also auch boethianischen Tradition die natiir-
liche Theologie als vornehmsten Teil der Metaphysik scharf gegen die
Theologie als Glaubenswissenschaft, die « theologia sacrae scripturae »,
abzugrenzen. Die ganze Quaestio enthilt aber auBerdem, besonders in
den Responsa, sehr wertvolle Erdrterungen anderer Probleme der
Wissenschaftslehre, wie z. B. der ethischen Erkenntnis und Wissenschaft
(a. 1 co u. ad 4), der Stellung der Logik innerhalb des Wissenschafts-
systemes (a. 1 ad 2), des Verhiltnisses der Disziplinen des Triviums

1 Vgl. L. B. GeiGer O. P., Abstraction et séparation d'aprés saint Thomas
in de Tvinitate q. 5 a. 3. Revue des sciences philos. et théolog. 31 (1947) 3-40.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 447

und Quadriviums zu den philosophischen Wissenschaften (a. 1 ad 3),
der Subordination (a. 1 ad 5 u. 6) und Hierarchie (a. 1 ad 9 u. 10) der
theoretischen Wissenschaften.

Q. VI iiber die Methode der drei theoretischen Wissenschaf-
ten ist ein klassisches Beispiel jener zahlreichen Umdeutungen neupla-
tonisch-augustinischer Formulierungen in einen evident aristotelischen
Sinn, wie wir sie so oft bei Thomas vorfinden. In Art. 1, dem wichtigsten
der Quistion in wissenschaftstheoretischer Hinsicht, wird der augusti-
nische Gegensatz von «intellectus» und «ratio » kithn uminterpretiert
in die aristotelische Kreisbewegung des menschlichen Erkennens, das
zwar in seinem ganzen Umfange rational, d.h. diskursiv ist, aber
gerade deshalb von der unmittelbaren Erkenntnis des «intellectus »
ausgehen muB, um schlieBlich in der metaphysischen Wirklichkeits-
betrachtung die Mannigfaltigkeit des Seins wiederum auf das Sein
schlechthin und die héchsten Seinsursachen zuriickzufiihren. So ver-
liert natiirlich das boethianische Begriffspaar « intellectus » und « ratio »
auch in der Methodenfrage seine urspriingliche AusschlieBlichkeit und
Gegensiitzlichkeit : der « modus rationalis» ist jetzt zwar vorziiglich
(¢ maxime »), aber doch nicht exklusiv der «scientia naturalis » eigen-
tiimlich : « Attribuitur ergo rationabiliter procedere scientiae naturali,
non quia ei soli conveniat, sed quia ei praecipue competit » (q. 6 a. 1,
q* 1 co) ; und ebenso ist auch der « modus intellectualis » die vorziigliche,
aber nicht ausschlieBliche Methode der Metaphysik : «eo quod in ipsa
(scientia divina) maxime observatur modus intellectus » (ib., q* 3 co),
was aber die rationale Methode von der Metaphysik nicht ausschlieBt.
Die mathematische Methode (modus disciplinalis) erklirt Thomas
durchaus in Ubereinstimmung mit der antiken Auffassung von der
Mathematik als der wissenschaftlichen Disziplin par excellence (pa0-
og), die wegen ihrer GewiBheit jede andere iibertrifft und gerade des-
halb als Ideal der wissenschaftlichen Erkenntnis auch heute noch
bewertet wird. Aber auch hier bleibt sich Thomas der Relativitit
dieser Charakteristik durchaus bewuBt : « non quia ipsa sola disciplina-
liter procedat, sed quia hoc ei praecipue competit» (ib., q¢* 2 co).

Die iibrigen drei Artikel der Quistion sind ausschlieBlich der
theologischen Methodenfrage gewidmet. Der unleugbar augusti-
nische Ankniipfungspunkt im Boethiustext rechtfertigt hier in vollem
Umfange die Behandlung einer der wichtigsten Fragen der augustinisch-
aristotelischen Kontroverse des 13. Jahrhunderts: der natiirlichen
Gotteserkenntnis. Thomas 16st sie im Sinne seiner aristotelischen Er-



448 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

kenntnistheorie, die keine einzige Ausnahme vom Grundgesetz mensch-
licher Erkenntnis zuldBt : « Principium cuiuslibet nostrae cognitionis
est in sensu» (a. 2 co), alsp auch der Ausgangspunkt unserer natiir-
lichen Gotteserkenntnis, in klarem Gegensatz zu jeder Form neupla-
tonisch-augustinischer Intuition des rein Geistigen und Géttlichen.
Das hindert jedoch Thomas keineswegs, seiner irenischen Art der
« benigna interpretatio » gemiB die neuplatonischen Formulierungen
des Boethius wie auch des Ps.-Dionysius im aristotelischen Sinne um-
zudeuten.

4. Datierung des Opusculums

Die Authentizitit der Quaestiones in de Trinitate stand von jeher
aullerhalb jeder Diskussion, zumal es sich ja um eines der wenigen
Werke handelt, von denen noch ein Autographfragment vorhanden ist.
Ganz anders verhdlt es sich mit der Datierung dieses Opusculums.
Seit Mandonnet wird es fast allgemein in die Jahre 1257-58 verlegt,
also in den letzten Abschnitt des ersten Pariseraufenthaltes, als Thomas
bereits zum Magister promoviert war (1256). Mandonnet ! zdhlt dieses
Opusculum mit dem gleichzeitig verfaten Kommentar zu De Hebdo-
madibus des Boethius zu den vorwiegend philosophischen Schriften,
die den privaten Vorlesungen innerhalb des Ordens entwachsen sein
sollen. Seine Argumentation zu Gunsten dieser Datierung geht einzig
vom unvollendeten Zustande dieses Boethiuskommentars aus. Er hilt
es fiir sehr wahrscheinlich, da Thomas deshalb den Boethiuskommentar
unvollendet lieB, weil er in der zur selben Zeit begonnenen Summa
contra Gentes die gleichen Fragen auf methodischere Weise behandeln
wollte. Im Gegensatz zu dieser Datierung, die allerdings einen stark
hypothetischen Charakter aufweist, hielt zunidchst Grabmann? die
letzten Lebensjahre fiir die wahrscheinlichere Abfassungszeit, da er die
Nichtvollendung des Werkes eher auf den frithen Tod des Autors
zuriickfithren mochte. Diese Auffassung haben sich dann auch Rimaud 3
und neuerdings Bonnefoy * zu eigen gemacht. Bonnefoys Beweis-

1 P. MANDONNET O. P., Chronologie sommaire de la vie et des écrits de saint
Thomas. Revue des sciences philos. et théolog. 9 (1920) 150.

2 M. GRABMANN, Der gittliche Grund menschlicher Wahrheitserkenninis nach
Augustinus und Thomas von Aquin (Veroffentl. d. Albertus-Magnus-Akademie,
Kéln, Bd. I, Heft 4, Miinster 1924) 58,

3 J. RiMAUD, Thomisme et méthode (Paris 1925) 19, note 1.

4 J. F. BonNEFoY O. F. M., La théologie comme science et l'explication de la
foi selon saint Thomas d’Aquin. Ephemerides theol. Lovanienses 14 (1937) 421 f.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 449

fiihrung liegt allerdings auf einer andern Linie : auf Grund des inhalt-
lichen Vergleichs der Q. IT dieses Werkes mit den entsprechenden Aus-
fithrungen des Sentenzenkommentars und sogar der Summa theologica
iiber die theologische Wissenschaft glaubt er sich dazu berechtigt, in
Boeth. de Trinitate zeitlich sogar nach der Summa (I. Pars) ansetzen
zu diirfen ; denn dieses Werklein zeige in dieser Hinsicht einen unver-
kennbaren Fortschritt selbst iiber die Summa. Fiir den Sentenzen-
kommentar trifft nun dies gewil zu, indem vor allem die Anwendung
der aristotelischen Subalternationstheorie auf die Theologie im Sen-
tenzenkommentar fehlt und erstmals in de Trinitate erscheint. Wie
Chenu 1 gezeigt hat, deckt sich aber die theologische Methodologie
in de Trinitate substanziell mit der Summa. AuBerdem ist es ohne
weiteres verstindlich, da3 die konzise Form der Summaartikel die aus-
fiihrlichere und eingehendere Darstellungsweise der Quaestiones in de
Trinitate einfach nicht zuli8t. Mit demselben Recht mii3te man eine
Reihe anderer Werke, so z. B. die Quaestiones disputatae, einfach des-
halb nach der Summa ansetzen, weil sie die entsprechenden Ausfiih-
rungen der Summa an Weite und Tiefe iibertreffen.

Indes haben die literarkritischen Forschungen eine- Reihe von
inneren Argumenten zu Tage gefordert, die Mandonnets Datierung
mindestens als die viel wahrscheinlichere erscheinen lassen. Roland-
Gosselin 2 hat gezeigt, daB Thomas in diesem Opusculum die aver-
roistische Individuationstheorie von den «dimensiones interminatae »
vertritt (q. 4 a. 2), sie aber von Contra Gentes, 1b. IV (1264) ab fallen
14B8t. Ferner machte derselbe Autor # darauf aufmerksam, da Thomas
hier (q. 4 a. 3 ad 6) die averroistische Theorie von der medialen
Form der Elemente im corpus mixtum der avicennischen vorzieht und
sie fiir die wahrscheinlichere hilt : « probabilior tamen videtur esse
opinio Commentatoris ... », allerdings nicht ohne sie umzudeuten in
die akzidentelle « media qualitas », in der die substanzialen Elementar-
formen nur virtuell enthalten sind. In spiteren Schriften, und zwar
nach Roland-Gosselin schon in der Quaestio disputata de anima, a. 9
ad 10 (1265/66 nach Grabmann und Synave ¢), gibt Thomas diese Inter-

1 M. D. Caenvu O. P., La théologie comme science au XIII¢ siécle (pro manu-
scripto), 2e édit. (Paris 1943) 82.

2 M. D. RoLAND-GOSSELIN O. P., Le « De ente et essentia » de saint Thomas
d’Aquin (Bibl. thom. 8, Paris 1926) 107-109. *1.e 144 1.

¢ P. Synave O.P., Le probléme chronologique des questions disputées de
s. Thomas d’Aquin. Revue thomiste 9 (1926) 154-159. M. GRABMANN, Die Werke
des hl. Thomas von Agquin (Beitrige zur Gesch. der Philosophie und Theologie des



450 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

pretation des Averroes auf und nennt dessen Theorie sogar licherlich :
« dicere etiam quod formae elementorum recipiant magis et minus, ut
Averroes dicit, ridiculum est. » Synave ! stellte fest, daB die Lehre von
der Notwendigkeit der Offenbarung fiir die natiirliche Gotteserkenntnis
hier (q. 3 a. 1) in der Formulierung und Argumentation auf Moses
Maimonides zuriickgeht, und zwar dhnlich wie schon im Sentenzen-
kommentar (1254-56) und in De Veritate (1256-59), wogegen Contra
Gentes I, c. 4 (1258) und die Summa theol. eine selbstindigere Behand-
lung dieses Themas verraten. Die iiberraschend genaue Datierung
Synaves 2 fiir simtliche sechs Quéstionen unseres Opusculums auf den
24, April bis zum 21. Juli 1256 fuBt allerdings auf der sehr schwachen
Hypothese, da3 es sich um eigentliche Quaestiones disputatae handle,
die Thomas als kurz vorher promovierter Magister in Paris gehalten
habe. Jedoch auch wenn wir von dieser unbewiesenen Behauptung ab-
sehen, bringt uns Synaves Argumentation mit guten Griinden aus der
lehrinhaltlichen Entwicklung ganz nahe an die Datierung Mandonnets
heran. Grabmann 3 sodann hat in der 2. Auflage seiner hervorragenden
Monographie iiber « Die Werke des hl. Thomas von Aquin » seine
frithere Ansicht gedndert, und zwar auf Grund der 2. Objektion zur
q* 3 in q. 6 a. 1, wo Thomas den «liber de Causis » immer noch Aristo-
teles zuschreibt. Da Thomas in seinem Kommentar zu diesem Buche
(1269-73) dank der Ubersetzung der arotyeiwatg Bzoroyixy des Proklos
durch Wilhelm von Moerbeke % den liber de causis als arabisches Exzerpt
aus der orotyeiwotg erkannt hat, muB natiirlich unser Opusculum zum
mindesten vor den AbschluB der moerbekschen Ubersetzung, 1268,
datiert werden, und zwar umso mehr, als Thomas damals mit Wilhelm
am Hofe Clemens IV. in Viterbo weilte, also sicher schon 1268 Kenntnis
von der Proklusiibersetzung hatte. DaBl Thomas dieses Opusculum
jedenfalls nicht nach 1270 verfaBt hat, liBt sich auch aus der interes-

Mittelalters, XXII, 1/2, Miinster 1931 2) 280, setzt sie etwas frither als die q. disp.
de spiritualibus creaturis (1266-68) an, wihrend MANDONNET, 1. c. 148 fiir 1269/70,
und P.GLORIEUX, Les questions disputées de saint Thomas et leur suite chronologique,
Recherches de théologie ancienne et médiévale 4 (1932) 5-33, fiir 1269 eintreten.
1 P. SyNave O. P., La révélation des vérités divines naturelles d’aprés saint
Thomas (Mélanges MANDONNET, I, Bibl. thom. 13, Paris 1930) 334-353.

* ) c. B61.
3 M. GRABMANN, Werke, 312, wo allerdings die Stelle des Boethiuskommentars
ungenau angefithrt wird. — Zur ganzen Datierungsfrage vgl. auch GRABMANN,

Die theolog. Erkenntnis- und Einleitungslehve, 18-21.
4 Vgl. dazu M. GRABMANN, Guglielmo di Moerbeke O. P., il traduttore delle
opere di Avistotele (Miscellanea historiae pontificiae, XI, Roma 1946) 147 f.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 451

santen Tatsache erschlieBen, daB in q. 5 a. 4 co (S. 481, 18) das Buch A
(= XII) der Metaphysik noch als liber XI zitiert wird. Pelster ! hat
handschriftlich nachgewiesen, dal Thomas, wie alle von der Leonina
beniitzten Handschriften beweisen, in der Summa theol. I und I-II
Buch A immer als 11. Buch zitiert, dagegen von II-II ab als 12., daB
er also kurz nach 1270 diese Zitationsweise geindert hat. Man kann
deshalb wohl mit einiger Wahrscheinlichkeit mit D. Salman 2 schlie-
Ben, daB Thomas Buch K (= XI) nicht vor Ende 1270 gekannt hat 3.
In diesem Falle muB3 aber auch unser Opusculum zum mindesten vor
diese Zeit datiert werden.

Die bisherigen Argumente lassen jedenfalls erkennen, daB die
Quistionen in Boethium de Trinitate sicher nicht in die Zeit des zweiten
Pariseraufenthaltes (1269-72) gehéren : als Terminus ad quem kommen
nur die Jahre 1256 (Synave), bzw. 1264-68 oder hichstens 1270 in Frage,
m. a. W. die letzte Zeit des ersten Pariseraufenthaltes bzw. die zweite
Hilfte der italienischen Zeit zwischen den beiden Pariserperioden
(1259-68). Aber das entscheidende und beste Argument hat in dieser
Frage bisher Chenu ¢ erbracht, das uns den Terminus ad quem mit
groBer Sicherheit und ziemlich genau bestimmen 14Bt. Als Argument
der duBeren Textkritik iibertrifft es alle bisher erwihnten Kriterien,
ist aber zugleich deren beste Bestitigung. Chenu hat nidmlich q. 1 des
Sentenzenkommentars, 1b. I, des Freundes und Schiilers des hl. Thomas,
Hannibaldus de Hannibaldis O. P., mit in de Trinit. q. 2 a. 2 verglichen
und dabei festgestellt, daB Hannibaldus diese Thomasschrift beniitzt,
teilweise sogar wortlich. Hannibald, im Dezember 1262 zum Kardinal
kreiert, war 1261-62 in Paris als Magister der Theologie titig, nachdem
er dort unmittelbar vorher die Sentenzen gelesen hatte. Sein Sentenzen-
kommentar, von dem Ptolemaeus von Lucca® gesagt hatte, er sei

! Fr. PELSTER S. J., Die Ubersetzungen der avistotelischen Metaphysik in den
Werken des hi. Thomas von Aquin. Gregorianum 17 (1936) 381.

? Bulletin thomiste, V (14¢ année: 1937) 103.

3 Wie FRr. PELSTER schon 1923 bewiesen hatte (Die griechisch-lateinischen
Metaphysikiibersetzungen des Mittelalters, in : Beitrage zur Geschichte der Philo-
sophie und Theologie des Mittelalters, Suppl. II [Miinster 1923] 106-113), war es
Wilhelm von Moerbeke, der Buch K in seiner « Translatio Nova» erstmals ins
Lateinische iibersetzt hat. Uber diese Metaphysikiibersetzung vgl. M. GRABMANN,
Guglielmo di Moerbeke, 96-103.

4 M. D. Cuenv O. P., La date du commentaive de saint Thomas sur le De Trini-
tate de Boéce. Les sciences philos. et théolog. 2 (1941-42), 432-434.

5 Historia ecclesiastica, in: MuURATORI, Scriptores revum italicarum, XI,
col. 1153 (zit. bei CHENU, L. c. 434, note 4).



452 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

nichts anderes als eine «abbreviatio dictorum Fratris Thomae », ist
folglich um das Jahr 1260 herum zu datieren. Das Jahr 1260 ist also
der sicherste Terminus ad quem fiir die Datierung unseres Werkleins.
Wenn wir zudem den lehrinhaltlichen Fortschritt desselben iiber den
Sentenzenkommentar hinaus in der theologischen Methodologie, ja in
etwa auch in der Lehre iliber die Notwendigkeit der Offenbarung in
Betracht ziehen, liB3t sich auch der Terminus a quo annihernd be-
stimmen : um 1255. Es muB also dieses Opusculum mit praktischer
GewiBheit in die Jahre 1255-59 verlegt werden, also in die zweite Hilfte
des ersten Pariseraufenthaltes. Damit ist folglich auch die Datierung
Mandonnets wenigstens anndhernd gerechtfertigt.

5. Edition

Die hier vorliegende Neuausgabe der QQ. V und VI De Trinitate
ist die Edition des Autographs, die ohne die miithsame Kollationsarbeit
des Prasidenten des Institutum historicum FF. Praed., S. Sabina, Rom,
Dr. P. Thomas Kippeli O. P., iiberhaupt nicht moglich gewesen wire.
Thm fillt deshalb das Hauptverdienst der Ausgabe zu, wofiir ihm hier
der herzlichste Dank des Herausgebers ausgesprochen sei. P. Kippeli
hatte bereits 1932 im Archivum Fratrum Praedicatorum?! von dem
hier veroffentlichten Texte ein Fragment herausgegeben (q. 5 a. 1 ad 1
[S. 461, 16] bis a. 2 sed contra [S. 467, 17]), das im Autographblatt
der Biblioteca Casanatense, Cod. 3997, enthalten ist. Dieses einst
aus dem Autographkodex entwendete Blatt gehért zwischen Bl 95
und 96 des Cod. Vat. lat. 9850 2, der Autographe folgender Werke des
hl. Thomas enthilt : Contra Gentes ungefihr zur Hilfte (fol. 2r-897), in
De Trinitate, lect. 1, q. 1 (= q. 3 in den spiteren Editionen), a. 2 co,
vers. fin. (« ... utatur secundum specialem rationem obiecti, utpote
coniectans magnum in actibus omnium virtutum ... ») bis zum Schluf3

! Ta. KAppeLl O. P., Zerstreute Autographblitter des hl. Thomas von Aquin.
Archivum Fr. Pr. 2 (1932) 382-392.

2 Vgl. die Beschreibung des Autographblattes der Biblioteca Casanatense bei
KApPPELTL 1. c. 383 f. Uber den Autographkodex Vat. lat. 9850 und seine Geschichte
siche : S. Thomae opera omnia, ed. Leonina, XIII (Romae 1918) VII-XI ;
M. GRABMANN, Die Aulographe von Werken des hl. Thomas von Aquin. Histor.
Jahrbuch 60 (1940) 523-526. Eine Beschreibung der Handschrift gibt Mgr. PELZER
in : Exempla scripturarum edita consilio et opera procuratorum Bibliothecae et
Tabularii Vaticani, fasc. 1: Codices latini s. XIII, selegerunt et narraverunt
Br. Katterbach, Aug. Pelzer, C. Silva-Tarouca (Romae 1928) 19-21.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 453

des Opusculums (fol. 90r-104¥) und Isataskommentar, cc. 34-50 (fol.
1057-1147) teilweise. Der gliickliche Umstand, da dieser Codex gerade
fiir unser Opusculum einen zusammenhingenden Text bietet, ermag-
licht eine Edition der wissenschaftstheoretischen Quistionen, ohne
dafiir auf andere Handschriften zuriickgreifen zu miissen. Wir haben
hier die denkbar beste Grundlage fiir eine kritische Ausgabe, den
sicheren Urtext des hl. Thomas, zur Verfiigung.

Eine kritische Edition des ganzen Opusculums wire zweifellos
héchst wiinschenswert ; denn die bisherigen von zahlreichen Fehlern
durchsetzten Ausgaben sind eigentlich schlecht zu nennen. Die hier
vorliegende Teilausgabe 148t sich aber ohne Schwierigkeit schon allein
aus dem Gesamtcharakter des Opusculums rechtfertigen ; denn auch
QQ. V und VI bilden zusammen ein relativ selbstindiges Ganzes, einen
eigentlichen methodologischen Traktat, der im Grunde genommen nur
duBerlich, mittels des Boethiustextes, mit den vorhergehenden QQ. zu-
sammenhingt. Erst recht laBt natiirlich die groBe Bedeutung, die
diesem wichtigsten methodologischen Traktate des Aquinaten zukommt,
eine solche Teiledition sehr wiinschenswert erscheinen.

Nun hat allerdings der groBe Thomasforscher P.A.Uccelli schon 1880
das ganze Opusculum herausgegeben ! und dabei als erster das Thomas-
autograph zugrundegelegt. Leider aber mul3 von dieser Ausgabe wesent-
lich dasselbe gesagt werden, was die Herausgeber der Leonina zu Uccellis
Edition der Summa Contra Gentiles 2 bemerkt haben : « Dolendum tamen
est quod labori non respondit felix exitus. Non enim in uno vel alio loco,
sed frequentissime errat in interpretatione scripti S. Thomae ... Nimis
enim faciliter in inspectione materiali litterarum obliteratarum acquievit,
nec interpretationem inde eductam cum contextu comparavit ...»?

Uccellis MiBerfolg ist freilich aus der gewaltigen Schwierigkeit seines
Unternehmens zu erkliren : die « littera inintelligibilis » des hl. Thomas
stellt hochste Anforderungen, denen nur wenige gewachsen sind. Kap-
peli ¢ hat fiir das von ihm herausgegebene kleine Fragment allein
etwa 40 fehlerhafte Lesungen bei Uccelli festgestellt. Einige typische
Beispiele von Ungenauigkeiten und Unkorrektheiten aus der Q. V, die
sich teils in Uccellis Ausgabe, teils in der letzten Druckausgabe von

1 P.A.UcceLLl, S. Thomae Aquinatis . .. in Isaiam prophetam, in tres psalmos

David, in Boetium de Hebdomadibus et de Trinitate expositiones (Romae 1880) 277-356.
2 P, A. UcceLLl, S. Thomae Agquinatis ... Summae de Veritate Catholicae
Fidei contra Gentiles ... (Romae 1878).
8 S. Thomae opera ommnia, ed. Leonina, XIII (Romae 1918) X, b.
4 Tu. KAppELI, 1. C. 385.



454

Mandonnet ! vorfinden, diirften die Notwendigkeit einer kritischen

Edition besonders eindringlich dartun 2.

Autograph :

460, 36 : praecipuum
462, 12 : philosophicas
464, 33 s: non enim
metaphysicae
465, 15-17 : quia principia
quae accipit alia scientia,
scl. naturalis, a prima phi-
losophia, non probant ea
quae idem philosophus pri-
mus accipit a naturali, sed
probantur per alia princi-
pia per se nota

467, 1 : physica

468, 7-9 : Huiusmodi au-
tem rationes, quas consi-
derant scientiae quae sunt
de rebus, cum consideran-
tur absque motu, sic opor-
tet quod

469, 8 s : conditionibus

469, 9 s: in scientia natu-
rali

469, 11 : naturalis

470, 39-471, 1 : spatii, quod

pertinet ad mathematicum,

et quantitatem

427, 3: abstrahere possit

472, 21 : primam

472, 22 : abstrahere

472, 37 : comparti

472, 38 : secundum rem
separata

472, 41 : unum potest

473,19 s: secundum duos
modos coniunctionis prae-
dictos, scl. quo pars et to-
tum uniuntur vel forma et
materia, duplex est ab-
stractio

Uccelli :

330 b: physicas

332 a: quia principia
quae accipit alia scien-
tia, scl. naturalis, a
prima philosophia non
probat. probat ea quae
idem Philosophus pri-
mus accipit a naturali,
sed probantur perfalia
principia per se nota.
333 a : philosophia
333 b : huiusmodi au-
tem rationes, quas con-
siderant scientiae quas
de rebus sunt, consi-
derantur absque motu,
sic oportet quod

334 a : considerationi-

bus
334 a : in scientia uni-
versali
334 a : universalis

336 a : abstrahere non
possit
337 a : propriam

337 a : compositi
337 b : secundum rem
separatam
337 b: unum non
potest
337 b: secundum du-
os modos coniunctio-
nis praedictos, scl. qua
pars et totum uniun-
tur animal, forma, et
materia, duplex est
abstractio

Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

Mandonnet :
100 : principium
101 : physicas
103 : om.

105 : philosophia

109 : om.

110 : separare
111 : compositi

111 : unum non
potest

! P. ManponNET O. P., S. Thomae Aq. Opuscula omnia 111 (Parisiis 1927)
97-116.

* Der Text des Autographs wird nach vorliegender Edition mit Angabe der
Seite und Zeile zitiert. Die Auslassungen der Ed. Uccelli und Mandonnet sind
durch om. gekennzeichnet.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 455

Autograph :

474, 15 : sunt quidem par-
tes essentiae Socratis et
Platonis

474, 38 s : Substantia au-
tem, quae est materia in-
telligibilis quantitatis, po-
test esse sine quantitate

475, 1 : mathematicae
475, 2 : secundum eandem
operationem

475,19 : intelligi... materia
476, 8-10 : et proprietates
eorum, licet per alium mo-
dum, sicut propriae quali-
tates elementorum et mo-
tus ipsorum proprii, in-
veniuntur in mixto ; quod

Uccelli :

339 a : metaphysicae

Mandonnet :

112 : sunt partes ma-
teriae, quae quidem
sunt partes Socratis
et Platonis
113 : Substantia au-
tem, quae est mate-
ria, intelligibilis esse
potest sine quanti-
tate
113 : metaphysicae
113 : secundum op-
positionem
114 : om.
115 : et proprietates
eorum, licet per ali-
um modum. Sicut
propriae qualitates
elementorum et mo-
tus ipsorum propri-

340 a : quod autem est

autem est compositorum compositorum princi- um non invenitur in

proprium, non invenitur in  pium, non invenitur simplicibus
simplicibus in simplicibus
476, 25 : sunt soni, sed in 115 : om.
quantum
476, 36 : immixtae 340 b : mixtae 115 : mixtae
477, 9 : mobilibus 340 b : immobilibus 116 : immobilibus
480, 2 : pertinent ... etsic 117 : om.
481, 3 s : inferioribus ... 118 : om.
de corporibus
483, 5 : de subiectis ... 118 : om.
si{cut)
484, 25 s : possibile est ... 344 a: om.
et ideo
484, 28 : corruptibilia 121 : corporalia
485, 2 : incorruptibilia 121 : incorporalia
485, 32 : principiorum 122 : om.

Orthographie und Interpunktion der vorliegenden Ausgabe weichen
vom Autograph vielfach ab und sind nach modernen Grundsitzen vor-
genommen, um die Lektiire des Textes moglichst zu erleichtern. Die
Numerierung der Quistionen und Artikel entspricht der gewohnlichen
Numerierung der neueren Druckausgaben, wihrend Uccelli der Ein-
teilung der editio Romana (1570/1) folgt, die die Quéistionen der drei
Hauptteile des Opusculums gesondert numeriert, soda8 also Q. V und
VI dort den QQ. I und IT der lectio 2 entsprechen. Die Quistionen-
und Artikeltitel sind alle dem Texte der Prologe zu den einzelnen
Quistionen entnommen. Titel, Numerierung derselben, Numerierun-
gen der Objektionen im Texte sind als Hinzufiigungen des Heraus-
gebers durch spitze Klammern gekennzeichnet. Das gleiche gilt von



456 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

simtlichen Hinzufiigungen im Texte selber, welche eine Reihe von
« ommissiones » des Autographs ergidnzen sollen. Dieses Autograph
enthdlt ndmlich genau so wie die iibrigen Thomasautographe eine
groBe Anzahl von Streichungen und Korrekturen, daneben aber auch
evidente Schreibfehler, Korrekturen, die neben korrigierten Stellen
stehen, die aber Thomas zu streichen vergall., Was nach Auffas-
sung des Herausgebers mit GewiBheit als nicht gestrichenes «delen-
dum » zu bewerten ist, wird durch eckige Klammer gekennzeichnet.
Umgekehrt werden evidente Schreibfehler im Texte selber korrigiert,
die urspriingliche irrtiimliche Schreibweise des Autographs wird aber
zugleich immer im kritischen Apparat mit Zeilenverweis angefiihrt. Die
verschiedenen, nicht seltenen, zum Teil auch gréBeren Streichungen
werden in dieser Edition iiberhaupt nicht beriicksichtigt. Sie wurden
von Uccelli als « Liturae » im Apparat herausgegeben. GroBeres Inte-
resse wiirde in diesem Zusammenhange die « Litura» des 3. Artikels
der Q. V beanspruchen (Uccelli, 3351.).1 Die wortlichen Zitate im
Thomastexte sind durch Anfithrungszeichen (« ») hervorgehoben.
Samtliche Zitate sind nach Mdglichkeit verifiziert und im Apparat mit
Quellennachweis wortlich angefiihrt, ausgenommen allein die zahl-
reichen Aristoteleszitate, die nach der Berliner Ausgabe von Bekker
(1831) zitiert, fiir gewohnlich aber, nimlich sooft das Thomaszitat mit
dem Aristotelestext im wesentlichen iibereinstimmt, nicht im Wort-
laute wiedergegeben werden. Die Biichereinteilung der zitierten Werke
(liber I, IT usw.) werden mit lateinischen Ziffern angegeben. Fiir die
aristotelische Metaphysik werden aber der Klarheit halber in Klammer
die griechischen Buchbezeichnungen angefiihrt. Die lateinische Bezif-
ferung dieses Werkes setzt die Einteilung in 14 Biicher voraus, sodal3
also Buch « als 2. Buch figuriert.

Abkiirzungsverzeichnis

[ ] = im Autograph nicht gestrichene Schreibfehler, bzw. Stellen einer
ersten, nachher korrigierten Redaktion.

e = Hinzufiigungen des Herausgebers.

« = wortliche Zitate.

COrT. = correxit.

PL = MIGNE, Patrologia latina.

PG = MIGNE, Patrologia graeca.

CSEL = Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum.

1 Vgl. dazu L. B. GE1GER O. P., Abstraction et séparation d'aprés saint Thomas,
in de Trinitate q. 5 a. 3. Revue des sciences philos. et théolog. 31 (1947) 15-20.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 457

S. THOMAE DE AQUINO
IN LIBRUM BOETHII DE TRINITATE
QUAESTIONES V ET VL.

Text des Autographs: Cod. Vat. lat. 9850, fol. 95T ss.

(QUAESTIO QUINTA

(De divisione speculativae scientiae.)

Hic est duplex quaestio: prima, de divisione speculativae, quam
littera ponit ; secunda, de modis, quos partibus speculativae attribuit.

Circa primum quaeruntur quatuor :

Primo : Utrum sit conveniens divisio, qua dividitur speculativa in
has tres partes: naturalem, mathematicam et divinam.

Secundo : Utrum naturalis philosophia sit de his, quae sunt in motu
et materia.

Tertio : Utrum mathematica consideratio sit sine motu et materia de
his, quae sunt in materia.

Quarto : Utrum divina scientia sit de his, quae sunt sine materia et
motu.

{ARTICULUS 1.}

{(Utrum sit conveniens divisio, qua dividitur speculativa
in has tres partes: naturalem, mathematicam et divinam.)

Ad primum sic proceditur : Videtur quod speculativa inconvenienter
in has partes dividatur.

{1.) Partes enim speculativae sunt illi habitus qui partem contempla-
tivam animae perficiunt. Sed PHiLosoPHUS in VI Ethicorum ' ponit quod
scientificum animae, quod est pars eius contemplativa, perficitur tribus
habitibus, scilicet sapientia, scientia et intellectu. Ergo ista tria sunt
partes speculativae, et non illa quae in littera * ponuntur.

1 ARISTOTELES, Ethica Nicom. VI, c. 1, 11392 12 : T0 EWGTNROVIXOY (u.e'po,
Ti¢ Yuyc), zum Unterschied vom pLeooq AOYLGTIXOV. — Uber Wissenschaft (&m:-
5“77]!”1) Verstand (vous) und Weisheit (cogia), die als Habitus den « wissenden »
Teil der Seele vervollkommnen (BeAtigty ¢fi oder apet, 1139 a 16), vgl. Ar1sTO-
TELES, 1. c., cc. 3, 6 u. 7 (1139b 14ss., 1140 b 81ss., 1141 a 9ss.).

2 BoetHIUs, De Trinitate, c. 2 (PL 64, 1250 A) : Nam cum tres sint specula-
tivae partes : naturalis, in motu, inabstracta, avureaipetog, i. e. inseparabilis . ..,
mathematica, sine motu, inabstracta ... theologica, sine motu, abstracta atque
separabilis ...

10

15

25



10

15

20

25

30

458 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

{2.> Praeterea, AuGusTiNUs dicit in VIII de Civitate Dei', quod
rationalis philosophia, quae est logica, sub contemplativa philosophia vel
speculativa continetur. Cum ergo de ea mentionem non faciat, videtur
quod divisio sit insufficiens. :

{3.) Praeterea, communiter dividitur philosophia in septem artes
liberales, inter quas neque naturalis neque divina continetur, sed sola
rationalis et mathematica. Ergo naturalis et divina non debuerunt poni
partes speculativae.

{4.> Praeterea, scientia medicinae maxime videtur esse operativa, et
tamen in ea ponitur una pars speculativa, et alia practica. Ergo eadem
ratione in omnibus aliis operativis scientiis aliqua pars est speculativa, et
ita debuit in hac divisione mentio fieri de ethica sive morali, quamvis sit
activa, propter partem eius speculativam.

{5.> Praeterea, scientia medicinae quaedam pars physicae est, et
similiter quaedam aliae artes quae dicuntur mechanicae, ut scientia de
agricultura, alchimia, et aliae huiusmodi. Cum ergo istae sint operativae,
non videtur quod debuerit naturalis absolute sub speculativa poni.

{6.> Praeterea, totum non debet dividi contra partem. Sed divina
scientia esse videtur ut totum respectu physicae et mathematicae, cum
subiecta illarum sint partes subiecti istius. Divinae enim scientiae, quae
est prima philosophia, subiectum est ens, cuius pars est substantia mobilis,
quam considerat naturalis, et similiter quantitas quam considerat mathe-
maticus, ut patet in I11 Metaphysicorum ®. Ergo scientia divina non debet
dividi contra naturalem et mathematicam.

{7.> Praeterea, scientiae dividuntur quemadmodum et res, ut dicitur
in III de Anima® Sed philosophia est de ente; est enim cognitio entis,
ut dicit DioNvsius in Epistola ad Polycarpum ®. Cum ergo ens primo divi-
datur secundum potentiam et actum per unum et multa, per substantiam
et accidens, videtur quod per huiusmodi deberent partes philosophiae
distingui.

1 AugusTiNUS, De Civitate Dei VIII, c. 4 (CSEL 40, I, 359) : Itaque cum
studium sapientiae in actione et contemplatione versetur, unde una pars eius
activa, altera contemplativa dici potest . .. Plato utrumque iungendo philosophiam
perfecisse laudatur, quam in tres partes distribuit : unam moralem, quae maxime
in actione versatur; alteram naturalem, quae contemplationi deputata est;
tertiam rationalem, qua verum disterminatur a falso. Quae licet utrique, i.e¢.
actioni et contemplationi, sit necessaria, maxime tamen contemplatio perspec-
tionem sibi vindicat veritatis. Ideo haec tripertitio non est contraria illi distinc-
tioni, qua intelligitur omne studium sapientiae in actione et contemplatione con-
sistere.

2 ARISTOTELES, Metaphysica 111 (B), c. 2, 996 b 14-23, wo aber der Gegenstand
der drei theoretischen Wissenschaften nicht in der von Thomas angefiihrten For-
mulierung bestimmt wird. Dazu vgl. VI (E), c. 1, 1025 b 26-28, 1026 a 7-16;
XI (K), c. 3, 1061 b 4-11; c. 4, 1061 b 17-33.

3 ARISTOTELES, De Amnima III, c. 8, 431 b 24s.

¢ Ps.-Dionysius, Epistula VII, § 2 (PG 3, 1080 B) : ... t9) yap tdv dvtwv
YVU)O'E!.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 459

{8.) Praeterea, multae aliae divisiones sunt entium, de quibus sunt
scientiae magis essentiales quam istae, quae sunt per mobile et immobile,
per abstractum et non abstractum, utpote per corporeum et incorporeum,
animatum et inanimatum, et per alia huiusmodi. Ergo magis deberet
divisio partium philosophiae accipi per huiusmodi differentias, quam per
illas quae hic tanguntur.

{9.> Praeterea, illa scientia, a qua aliae supponunt, debet esse prior
eis. Sed omnes aliae scientiae supponunt a scientia divina, quia eius est
probare principia aliarum scientiarum. Ergo debuit scientiam divinam
aliis praeordinare.

{10.> Praeterea, mathematica prius occurit addiscenda quam natu-
ralis, eo quod mathematicam facile possunt addiscere pueri, non autem
naturalem, nisi provecti, ut dicitur in VI Ethicorum . Unde et apud anti-
quos hic ordo in scientiis addiscendis fuisse dicitur observatus, ut primo
logica, deinde mathematica prius quam naturalis, et post hanc moralis,
et tandem divinae scientiae homines studerent. Ergo mathematicam
naturali scientiae praeordinare debuit. Et sic videtur divisio haec in-
sufficiens.

Sed e contra, quod haec divisio sit conveniens, probatur per PHILO-
sopHUM in VI Metaphysicorum 2, ubi dicit quod « tres erunt philosophicae
et theoricae, mathematica, physica et theologia ».

Praeterea in II Physicorum ® ponuntur \tres modi scientiarum, qui ad

has etiam tres pertinere videntur.
Praeterea PTOLOMAEUS etiam in pnnmpm\ Almagesti * hac divisione

\
A

utitur.

Responsio. — Dicendum quod theoricus sive speculativus intel-
lectus in hoc proprie ab operativo sive practico distinguitur, quod specula-
tivus habet pro fine veritatem quam considerat, bractmus vero veritatem
consideratam ordinat in operationem tanquam in finem. Et ideo dicit
PuiLosopHUs in IIT de Anima®, quod differunt ad invicem fine, et in
II Metaphysicorum ® dicitur, quod « finis speculativae est veritas, sed finis
operativae scientiae est actio». Cum ergo oporteat materiam fini esse pro-
portionatam, oportet practicarum scientiarum materiam esse res illas, quae
a nostro opere fieri possunt, ut sic earum cognitio in operationem quasi
in finem ordinari possit. Speculativarum vero scientiarum materiam oportet

¢

1 ARISTOTELES, Ethica Nicom. VI, c. 9, 1142 a 11-19.

2 ARISTOTELES, Metaphysica V1 (E), c. 1, 1026 a 18s.

8 ARISTOTELES, Physica II, c. 2, 193 b 23ss.; 194 b 14.

¢ Craupius PTOLEMAEUS, Syntaxis mathematica I, c. 1 (ed. J. L. Heiberg,
Bibl. Teubneriana, Lipsiae 1898 ; Opera omnia I, 5, 7-10) : xal yom ®v xat TO
Gswp'q'rtxov 0 Aptcrora)\qg ToVY su.p.s)\w: glc -rpmc Ta TOWTA Y:V'f] Swupst 70
Te Quatxdv xal TO malnpatixov xai td Hecoloyxov.

5 ARISTOTELES, De Anima III, c. 10, 433 a 14s.

¢ ARISTOTELES, Metaphysica 11 (a), c. 1, 993 b 20s.

10

15

25

30

35



10

15

20

25

30

35

40

460 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

esse res quae a nostro opere non fiunt. Unde earum consideratio in opera-
tione{m) ordinari non potest sicut in finem, et secundum harum rerum
distinctionem oportet scientias speculativas distingui.

Sciendum tamen quod, quando habitus vel potentiae penes obiecta
distinguuntur, non distinguuntur penes quaslibet differentias obiectorum,
sed penes illas quae sunt per se obiectorum in quantum sunt obiecta.
Esse enim animal vel plantam accidit sensibili in quantum est sensibile,
et ideo penes hoc non sumitur distinctio sensuum, sed magis penes differen-
tiam coloris et soni. Et ideo oportet scientias speculativas dividi per diffe-
rentias speculabilium, in quantum speculabilia sunt. Speculabili autem,
quod est obiectum speculativae potentiae, aliquid competit ex parte intellec-
tivae potentiae et aliquid ex parte habitus scientiae, quo intellectus perfi-
citur. Ex parte siquidem intellectus competit ei quod sit immateriale, quia

et ipse intellectus immaterialis est; ex parte vero scientiae competit ei

quod sit necessarium, quia scientia de necessariis est, ut probatur in
I Posteriorum *. Omne autem necessarium in quantum huiusmodi est
immobile, quia omne quod movetur in quantum huiusmodi est possibile
esse et non esse vel simpliciter vel secundum quid, ut dicitur in IX Mela-
physicorum ®. Sic ergo speculabili quod est obiectum scientiae specula-
tivae, per se competit separatio a materia et motu, vel applicatio ad ea.
Et ideo secundum ordinem remotionis a materia et motu scientiae specu-
lativae distinguuntur.

Quaedam ergo speculabilium sunt, quae dependent a materia secundum
esse, quia non nisi in materia esse possunt, et haec distinguuntur: quia
quaedam dependent a materia secundum esse et intellectum, sicut illa in
quorum definitione ponitur materia sensibilis ; unde sine materia sensibili
intelligi non possunt, ut in definitione hominis oportet accipere carnem et
ossa, et de his {est) physica sive scientia naturalis. Quaedam vero sunt
quae quamvis dependeant a materia secundum esse, non tamen secundum
intellectum, quia in eorum definitionibus non ponitur materia sensibilis,
sicut linea et numerus, et de his est mathematica. Quaedam vero specula-
bilia sunt, quae non dependent a materia secundum esse, quia sine materia
esse possunt, sive nunquam sint in materia, sicut Deus et angelus, sive
in quibusdam sint in materia et in quibusdam non, ut substantia, qualitas,
ens, potentia, actus, unum et multa, et huiusmodi, de quibus omnibus est
theologia, id est scientia divina, quia praecipuum in ea cognitorum est
Deus, quae alio nomine dicitur metaphysica, id est trans physicam, quia
post physicam discenda occurit nobis, quibus ex sensibilibus oportet in
insensibilia devenire. Dicitur etiam philosophia prima, in quantum aliae
omnes scientiae ab ea sua principia accipientes eam consequuntur. Non

1 ARISTOTELES, Analytica Post. 1, c. 6, 74b 5-75a 17.

® ARISTOTELES, Metaphysica IX (B), c. 8, 1050 b 11-15: 10 dpx duvatov
elvar évBéyetar xai elvar xaf py elvat * 7o adtd dpo Buvatdy xal elvar xai wi
elvar. To 8% Juvatdy ph elvaw evBéyetar wi elvar ' T 3 EvBeydpmevov py eivar
eBaptov, % amldc, 7 Tolto avTd 6 Aéyetar évdéyeshar pm elvar ... — Vgl
TuaoMmas, In IX Metaph., lect. 9 (ed. Cathala, n. 1869s.).



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 461

est autem possibile, quod sint aliquae res quae secundum intellectum
dependeant a materia, et non secundum esse, quia intellectus, quantum
est de se, immaterialis est. Et ideo non est quartum genus philosophiae
praeter praedicta.

Ad primum ergo dicendum quod PHiLosopuus in VI Ethicorum !
determinat de habitibus intellectualibus, in quantum sunt virtutes intellec-
tuales. Dicuntur autem virtutes, in quantum perficiunt {intellectum) in
sua operatione. Virtus enim est, quae bonum facit habentem et opus eius
bonum reddit. Et ideo secundum quod diversimode perficitur per huius-
modi habitus speculativos, diversificat huiusmodi virtutes. Est autem alius
modus quo pars animae speculativa perficitur per intellectum, qui est
habitus principiorum, quo aliqua ex seipsis nota fiunt, et quo cognoscuntur
conclusiones ex huiusmodi principiis demonstratae, sive demonstratio pro-
cedat ex causis inferioribus, sicut est in scientia, sive ex causis altissimis,
ut in sapientia. Cum autem distinguuntur scientiae ut sunt habitus quidam,
oportet quod penes obiecta distinguantur, id est penes res, de quibus sunt
scientiae ; et sic distunguuntur hic et in VI Metaphysicorum * tres partes
philosophiae speculativae.

Ad secundum dicendum quod scientiae speculativae, ut patet in
principio Metaphysicae ®, sunt de illis, quorum cognitio quaeritur propter
seipsa. Res autem de quibus est logica, non quaeruntur ad cognoscendum
propter seipsas, sed ut amminiculum quoddam ad alias scientias. Et ideo
logica non continetur sub speculativa philosophia quasi principalis pars,
sed sicut quoddam reductum ad philosophiam speculativam, prout minis-
trat speculationi sua instrumenta, scilicet syllogismos et definitiones et alia
huiusmodi, quibus in scientiis speculativis indigemus. Unde secundum
BoEeTtHIUM in Comm. super Porphyrium % non tam est scientia, quam scientiae
instrumentum.

Ad tertium dicendum quod septem liberales artes non sufficienter
dividunt philosophiam theoricam, sed ideo, ut dicit Huco pE Sancrto
VIcTORE in IIT sui Didascalon ®, praetermissis quibusdam aliis, septem

1 ARrisTOTELES, Ethica Nicom. VI, c. 3ss., 1139 b 14 ss.

* ARISTOTELES, Metaphysica VI (E), c. 1, 1026 a 18s.

3 ARISTOTELES, Metaphysica 1 (A), c. 1, 981 b 21s., 982a 1; c. 2, 982a
14-17, 30 s.: 70 & eidévar xat 7o emigraslar altdv fvexa ..., wo allerdings nur
von der Metaphysik die Rede ist.

¢ BoeTHIUS, In Isagogen Porphyrii Comm., ed. secundae 1b. I, c. 3 (CSEL
48, 149) : manifestum est non eam esse philosophiae partem, sed potius instru-
mentum.

5 Huco A S. VICTORE, Didascalion 111, c. 3 (PL 176, 768) : Ex his autem
omnibus scientiis septem specialiter decreverunt antiqui in studiis suis ad opus
erudiendorum, in quibus tantam utilitatem esse prae ceteris omnibus perspexe-
runt, ut quisquis harum disciplinarum firmiter percepisset, ad aliarum notitiam
postea, inquirendo magis et exercendo quam audiendo, perveniret. Sunt enim
quasi optima quaedam instrumenta et rudimenta, quibus via paratur animo ad
plenam philosophicae veritatis notitiam. Hinc trivium et quadrivium nomen acce-
pit, eo quod ii{s) quasi quibusdam viis vivax animus ad secreta sophiae introeat.

Divus Thomas 31

10

15

20

25

30



10

15

20

462 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

connumerantur, quia his primum erudiebantur, qui philosophiam discere
volebant. Et ideo distinguuntur in trivium et quadrivium, « eo quod his
quasi quibusdam viis vivax animus ad secreta philosophiae introeat». Et
hoc etiam consonat verbis PHiLosoPHI, qui dicit in II Metaphysicorum !,
quod modus scientiae debet quaeri ante scientias ; et COMMENTATOR ibidem *
dicit, quod logicam, quae docet modum omnium scientiarum, debet quis
addiscere ante omnes alias scientias, ad quam pertinet trivium. Dicit
etiam in VI Ethicorum ®, quod mathematica potest sciri a pueris, non
autem physica, quae experimentum requirit. Et sic datur intelligi, quod
post logicam consequenter debet mathematica addisci, ad quam pertinet
quadrivium ; et ita his quasi quibusdam viis praeparatur animus ad alias

philosophicas disciplinas. Vel ideo haec inter ceteras scientias artes dicuntur,

quia non solum habent cognitionem, sed opus aliquod, quod est immediate
ipsius rationis, ut constructionem, syllogismum vel orationem formare,
numerare, mensurare, melodias formare et cursus siderum computare.
Aliae vero scientiae vel non habent opus, sed cognitionem tantum, sicut
scientia divina et naturalis, unde nomen artis habere non possunt, cum
ars dicatur ratio factiva, ut dicitur in VI Metaphysicorum *, vel habent
opus corporale, sicut medicina, alchimia et aliae huiusmodi, unde non pos-
sunt dici artes liberales, quia sunt hominis huiusmodi actus ex parte illa,
qua non est liber, scilicet ex parte corporis. Scientia vero moralis, quamvis
sit propter operationem, tamen illa operatio non est actus scientiae, sed
magis virtutis, ut patet in libro Ethicorum ®, unde non potest dici ars, sed

1 ARISTOTELES, Metaphysica 11 (a), c. 3, 995a 12-14.

2 AVERROES, In I1 Metaphysicae, com. 15 (Venetiis 1574, X, fol. 357) : dedit
(Aristoteles) praeceptum valde utile, et est, ut homo non addiscat illam (i. e. artem
logicam) cum adiunctione aliarum scientiarum, quoniam tunc neque addiscent
hanc neque istam, sicut dixit. Quoniam malum est quaerere aliquam scientiam
et modum, secundum quem declaratur.

3 ARISTOTELES, Ethica Nicom. VI, c. 9, 1142 a 11-19.

4 ArisToTELES, Metaphysica VI (E), c. 1, 1025b 225s.: Tiv pev yap woun-
TIX®Y &V TG Woodvtt T doym N vous N Téyvm N Suvapic Tic. Die scholastische
Definition der « ars» ist also in diesem Metaphysiktext nur implicite enthalten,
insofern namlich nach Aristoteles der Intellekt (voUc) inneres Titigkeitsprinzip
der woinagtg, der scholastischen «factio», ist. Daraus folgt freilich, daB die
«ars » eine «ratio factiva » ist. Genauer gesagt ist allerdings die «ars» (téyvwn) nach
Aristoteles und Thomas ein Habitus der titigen Vernunft, weshalb Aristoteles
sie in der Ethica VI, c. 4, 1140a 10, definiert als gfig pera Adyou ahmbois
motnTix7. Diese Definition entspricht vollkommen der scholastischen Definition
der «ars», die Thomas verkiirzt hier verwendet : « recta ratio factiva » oder « facti-
bilium ». Vgl. THomas, In VI Ethic., lect. 3 (ed. Pirotta n. 1153) : « habitus fac-
tivus cum recta ratione»; L. c. I. lect. 1 (n. 8); VII, lect. 12 (n. 1496) : « recta
ratio factibilium ».

5 Ein aequivalenter Gedanke findet sich bei ARrisTOTELES, Ethica Nicom.
VI, c. 13, 1144 b 17-30, wo das Verhdltnis von Wissen und ethischem Handeln
besprochen und im Gegensatz zum extremen ethischen Intellektualismus des
Socrates die Gleichsetzung von Tugend und Wissen verneint wird. Die Tugend ist
nicht Wissen, nicht bloB Klugheit oder eine besondere Art von Klugheit. Wohl



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 463

magis in illis operationibus se habet virtus loco artis. Et ideo veteres
definierunt virtutem esse artem bene recteque vivendi, ut AUGUSTINUS
dicit in IV de Civitate Dei*,

Ad quartum dicendum quod, sicut dicit AvICENNA in principio suae
Medicinae ®, aliter distinguitur theoricum et practicum, cum philosophia
dividitur in theoricam et practicam, aliter cum artes dividuntur in theo-
ricas et practicas, aliter cum medicina. Cum enim philosophia vel etiam
artes per theoricum et practicum distinguuntur, oportet accipere distinc-
tionem eorum ex fine, ut theoricum dicatur illud, quod ordinatur ad solam
cognitionem veritatis, practicum vero, quod ordinatur ad operationem.
Hoc tamen interest, cum in hoc dividitur philosophia totalis et artes, quod
in divisione philosophiae habetur respectus ad finem beatitudinis, ad quem
tota humana vita ordinatur. Ut enim dicit AvcustiNUs XX de Civitate
Dei ® ex verbis VARONIS ¢, « nulla est homini alia causa philosophandi nisi
ut beatus sit.» Unde cum duplex felicitas a philosophis ponatur, una con-
templativa et alia activa, ut patet in X Ethicorum 5 secundum hoc in
duas partes philosophiam distinxerunt, moralem dicentes practicam, natu-
ralem et rationalem dicentes theoricam. Cum vero dicuntur artium quae-
dam esse speculativae, quaedam practicae, habetur respectus ad aliquos
speciales fines illarum artium, sicut si dicamus agriculturam esse artem
practicam, dialecticam vero theoricam. Cum autem medicina dividitur in
theoricam et practicam, non attenditur divisio secundum finem. Sic enim
17 philosophiam : philosophiae.
aber ist sie ein Gehaben, das der rechten Vernunft und damit der Klugheit gemiB
ist : 7, €ftg, 7 xatx Tov 600bv Adyov ' 6plds 36 xata TMv godvnety (1144 b 22-24).
Daraus folgt dann freilich, was Thomas hier Aristoteles zuschreibt : das ethische
Tun (operatio) ist nicht ein Wissensakt, sondern ein Akt der Tugend, wenigstens
primir (magis). Die leitende Rolle der praktischen Vernunft wird aber damit
nicht ausgeschlossen, indem die ethische Handlung eine der « recta ratio » gemiBe
Tugendhandlung ist. Die Tugend selber ist im vollen Sinne ein « habitus secundum
rationem rectam », d. h. « secundum prudentiam». Vgl. Tuomas, In VI Ethic.,
lect. 11 (n. 12883).

! AucustiNus, De Civitate Dei IV, c¢. 21 (CSEL 40, I, 188) : Ars quippe
ipsa bene recteque vivendi virtus a veteribus definita est. Vgl 1. c. XIX, c. 1
(CSEL 40, II, 3864), wo Augustinus die Tugend mit MArRcus TERENTIUS VARRO
kurz « ars vivendi » nennt. Augustinus zitiert hier den verloren gegangenen « liber
de philosophia» (1. c. 363). '

2 AVICENNA, Liber canonis in Medicina a Gerardo Cremonensi in latinum
conversus, I, fen. 1, doctr. 1, prologus (Venetiis 1564, I 6) : Nos autem responde-
bimus tunc et dicemus quod artium quaedam est quae est theorica et practica ;
et de philosophia quod est theorica et practica. In unaquaque autem harum
divisionum aliud volumus dicere cum dicimus theoricam et aliud cum dicimus
practicam.

3 AucusTiNus, De Civitate Dei XIX, c. 1 (CSEL 40, II, 366) : Quandoquidem
nulla est homini causa philosophandi nisi ut beatus sit.

¢ T. M. Varro, Liber de philosophia.

5 ARISTOTELES, Ethica Nicom. X, cc. 7-8, 1177 a 12 ss.

10

15

20



10

15

20

25

30

40

464 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

tota medicina sub practica continetur, utpote ad operationem ordinata.
Sed attenditur praedicta divisio secundum quod ea, quae in medicina trac-
tantur, sunt propinqua vel remota ab operatione. Illa enim pars medi-
cinae dicitur practica, quae docet modum operandi ad sanationem, sicut
quod talibus apostematibus sunt talia remedia adhibenda ; theorica vero
illa pars, quae docet principia, ex quibus homo dirigitur in operatione, sed
non proxime, sicut quod virtutes sunt tres, et quod genera febrium sunt
tot. Unde non oportet, ut si alicuius activae scientiae aliqua pars dicatur
theorica, quod propter hoc illa pars sub philosophia speculativa ponatur.

Ad quintum dicendum quod aliqua scientia continetur sub alia
dupliciter : Uno modo ut pars ipsius, quia scilicet subiectum eius est pars
aliqua subiecti illius, sicut planta est quaedam pars corporis naturalis.
Unde et scientia de plantis continetur sub scientia naturali ut pars. Alio
modo continetur una scientia sub alia ut ei subalternata, quando scilicet
in superiori scientia assignatur propter quid eorum, de quibus scitur in
scientia inferiori solum quia, sicut musica ponitur sub arithmetica. Medi-
cina ergo non ponitur sub physica ut pars ; subiectum enim medicinae non
est pars subiecti scientiae naturalis secundum illam rationem, qua est sub-
iectum medicinae. Quamvis enim corpus sanabile sit corpus naturale, non
tamen est subiectum medicinae prout est sanabile a natura, sed prout est
sanabile ab arte. Sed quia in sanatione, quae fit etiam per artem, ars est
ministra naturae, quia ex aliqua naturali virtute sanitas perficitur auxilio
artis, inde est quod propter quid de operatione artis oportet accipere ex pro-
prietatibus rerum naturalium. Et propter hoc medicina subalternatur physi-
cae, et eadem ratione alchimia et scientia de agricultura et omnia huiusmodi.
Et sic relinquitur quod physica secundum se et secundum omnes partes
suas est speculativa, quamvis aliquae scientiae operativae subalternentur ei.

Ad sextum dicendum quod, quamvis subiecta aliarum scientiarum
sint partes entis, quod est subiectum metaphysicae, non tamen oportet
quod aliae scientiae sint partes ipsius. Accipit enim unaquaeque scien-
tiarum unam partem entis secundum specialem modum considerandi alium
a modo, quo consideratur ens in metaphysica; unde, proprie loquendo,
subiectum illius non est pars subiecti metaphysicae, non enim est pars
entis secundum illam rationem, qua ens est subiectum metaphysicae, sed
hac ratione considerata ipsa est specialis scientia aliis condivisa. Sic autem
posset dici pars ipsius scientia, quae est de potentia vel quae est de actu
aut de uno vel de aliquo huiusmodi, quia ista habent eumdem modum
considerandi cum ente, de quo tractatur in metaphysica.

Ad septimum dicendum quod illae partes entis exigunt eundem
modum tractandi cum ente communi, quia etiam ipsa non dependent a
materia ; et ideo scientia de ipsis non distinguitur a scientia, quae est de
ente communi.

10 quintum : corr. ex quartum. Im Autograph steht diese Responsio vor der
Responsio ad quartum. Thomas hatte zuerst die Beantwortung der 4. Objektion
vergessen, sie dann aber nachgeholt und am Rand die Umstellung der beiden
Responsiones vermerkt.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 465

Ad octavum dicendum quod aliae diversitates rerum, quas obiectio
tangit, non sunt differentiae per se earum, in quantum sunt scibiles; et
ideo penes eas scientiae non distinguuntur.

Ad nonum dicendum quod, quamvis scientia divina sit prima omnium
scientiarum, naturaliter tamen, quoad nos, aliae scientiae sunt priores. Ut
enim dicit AVICENNA in principio suae Mefaphysicae *, ordo huius scientiae
est, ut addiscatur post scientias naturales, in quibus sunt multa determinata,
quibus ista scientia utitur, ut generatio, corruptio, motus et alia huiusmodi ;
similiter etiam post mathematicas, indiget enim haec scientia ad cognitionem
substantiarum separatarum cognoscere numerum et ordinem orbium cae-
lestium, quod non est possibile sine astrologia, ad quam tota mathematica
praeexigitur ; aliae vero scientiae sunt ad bene esse ipsius, ut musica et
morales vel aliae huiusmodi. Nec tamen oportet quod sit circulus, quia
ipsa supponit ea, quae in aliis probantur, cum ipsa aliarum principia probet,
quia principia quae accipit alia scientia, scilicet naturalis, a prima philo-
sophia, non probant ea quae idem philosophus primus accipit a naturali,
sed probantur per alia principia per se nota ; et similiter philosophus primus
non probat principia, quae tradit naturali, per principia quae ab eo ac-
cipit, sed per alia principia per se nota. Et sic non est aliquis circulus in
definitione. Et praeterea, effectus sensibiles, ex quibus procedunt demons-
trationes naturales, sunt notiores quoad nos in principio. Sed cum per eos
pervenerimus ad cognitionem causarum primarum, ex eis apparebit nobis
propter quid illorum effectuum, ex quibus probantur demonstrationes quia.
Et sic et scientia naturalis aliquid tradit scientiae divinae, et tamen per
eam sua principia notificantur. Et inde est quod BoETHIUS ? ultimo ponit
scientiam divinam, quia est ultima quoad nos.

Ad decimum dicendum quod, quamvis naturalis post mathemathi-
cam addiscenda occurrat, ex eo quod universalia ipsius documenta indi-
gent experimento et tempore, tamen res naturales, cum sint sensibiles,
sunt naturaliter magis notae quam res mathematicae a sensibili materia
abstractae.

! AVICENNA, Metaphysica, Tract. I, c. 3 (Venetiis 1508, fol. 74T b-71V a) : Ordo
vero huius scientiae est, ut discatur post scientia naturales et disciplinales. Sed post
naturales ideo, quia multa de his, quae conceduntur in ista, sunt de illis, quae
iam probata sunt in naturali, sicut generatio et corruptio et alteritas et locus et
tempus et quod omne, quod movetur, ab alio movetur, et quae sunt ea, quae
moventur ad primum motorem etc. Post disciplinales vero ideo, quia intentio ul-
tima in hac scientia est cognitio gubernatoris Dei altissimi et cognitio angelorum
spiritualium et ordinum suorum, et cognitio ordinationis in comparatione circu-
lorum, ad quam scientiam impossibile est perveniri nisi per cognitionem astro-
logiae. Ad scientiam vero astrologiae nemo potest pervenire nisi per scientiam
arithmeticae et geometriae. Musica vero et particulares disciplinalium et morales
et civiles utiles sunt, non necessariae, ad hanc scientiam.

2 BoetHius, De Trinitate, c. 2 (PL 64, 1250 A): Text S. 457, Anm. 2.

10

15

20

25

30



10

15

20

25

466 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

(ARTICULUS 2.)

Utrum naturalis philosophia sit de his,
P P
quae sunt in motu et materia.)

Ad secundum sic proceditur : Videtur quod scientia naturalis non sit
de his, quae sunt in motu et materia.

{1.> Materia enim est individuationis principium. Sed nulla scientia
est de individuis, sed de solis universalibus, secundum sententiam Pra-
TONIS !, quae ponitur in PorpHYRIO 2., Ergo scientia naturalis non est de
his, quae sunt in materia.

(2. (Praeterea, scientia ad intellectum pertinet. Sed intellectus cog-
noscit abstrahendo a materia) et a conditionibus materiae. Ergo de his,
quae non sunt a materia abstracta, nulla scientia esse potest.

{3.) Praeterea, in scientia naturali agitur de primo motore, ut patet
in VIII Physicorum . Sed ipse est immunis ab omni materia. Ergo scientia
naturalis non est de his solis, quae sunt in materia.

(4., Praeterea, omnis scientia de necessariis est. Sed omne quod
movetur, in quantum huiusmodi, est contingens, ut probatur in I.X Meta-
physicorum *. Ergo nulla scientia potest esse de rebus mobilibus, et sic nec
scientia naturalis.

{5.> Praeterea, nullum universale movetur; homo enim universalis
non sanatur, sed hic homo, ut dicitur in principio Metaphysicae ®. Sed omnis
scientia de universalibus est. Ergo naturalis scientia non est de his, quae
sunt in motu.

{6.> Praeterea, in scientia naturali determinatur de quibusdam, quae
non moventur, sicut est anima, ut probatur in I de Anima ®, et terra, ut
probatur in IT Caeli et Mundi *, et omnes formae naturales non fiunt nec
corrumpuntur, et eadem ratione non moventur nisi per accidens, ut pro-

10-11 Praeterea, scientia ... a materia : Die 2. Objektion wurde von Thomas
erst nachtriglich am oberen Rand rechts hinzugefiigt. Beim Einbinden wurden
die in spitzen Klammern stehenden Worte weggeschnitten.

1 PLATON, Philebos, 16 C-D u. 17 D : iiber das Eine und das Viele, die Ein-
heit und Bestimmtheit der Idee, Gegenstand des Wissens, im Gegensatz zur Un-
bestimmtheit und Vielfalt des Einzelnen (17 D: év &xdetorg whifog o'Emtpov).
Die Uberzeitlichkeit und Universalitit des wissenschaftlichen Erkennens hebt
Platon schon im Dialog Laches, 198 D, sehr klar hervor.

2 PorPHYRI1OS, Isagoge (ed. A. Busse, Commentaria in Aristot. graeca I1V/1,
Berolini 1887, 6, 12-16) : T& & JTOMX ... ametpa ... T& % dmewpd gmory (b
IMdtwv) &dv, pa yap &v yevéshar Toltwy émerrpuyy.

3 ARISTOTELES, Physica VIII, ¢. 5, 256 a 4-257 a 33.

¢ ARISTOTELES, Metaphysica IX (), c. 8, 1050 b 11-15 : Text S. 460,
Anm. 2.

5 ARISTOTELES, Metaphysica I (A), ¢. 1, 981 a 18-20.

6 ARISTOTELES, De Anima I, c. 3, 4053 b, 31-407 b 12.

7 ARISTOTELES, De Caelo et Mundo 11, c. 14, 296 a 24-297 a 8.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 467

batur in VII Metaphysicorum *. Ergo non omnia, de quibus est physica,
sunt in motu.

{7.> Praeterea, omnis creatura est mutabilis, cum naturaliter immu-
tabilitas soli Deo conveniat, ut AucusTINUs dicit 2. Si ergo ad naturalem
pertinet considerare de his, quae in motu sunt, eius erit considerare de
omnibus creaturis, quod apparet expresse esse falsum.

Sed contra, ad scientiam naturalem pertinet de rebus naturalibus
determinare. Sed res naturales sunt, in quibus est principium motus. Ubi-
cumque autem est motus, oportet et esse materiam, ut dicitur in IX Meia-
physicorum ®. Ergo scientia naturalis est de his, quae sunt in motu et
materia.

Praeterea, de his, quae sunt in materia et motu, oportet esse aliquam
scientiam speculativam, alias non esset perfecta traditio philosophiae, quae
est cognitio entis. Sed nulla alia speculativa scientia est de his, quia neque
mathematica nec {meta)physica. Ergo est de his naturalis.

Praeterea, hoc apparet ex hoc, quod dicit PHiLosoPHUS in VI Meta-
physicorum * et in II Physicorum 5.

Responsio. — Dicendum quod propter difficultatem huius quaes-
tionis coactus est Plato ad ponendum ideas. Cum enim, ut dicit PHILo-
sopHUS in I Metaphysicorum ®, crederet omnia sensibilia semper esse in
fluxu secundum opinionem Cratuli et Heracliti, et ita existimaret de eis
non posse esse scientiam, posuit quasdam substantias a sensibilibus sepa-
ratas, de quibus essent scientiae et darentur definitiones. Sed hic defectus
accidit ex eo quod non distinxit quod est per se ab eo, quod est secundum
accidens, et ideo secundum accidens falluntur plerumque etiam sapientes,
ut dicitur in I Elenchorum . Ut autem probatur in VII Metaphysicorum ®,
cum in substantia sensibili inveniatur et ipsum integrum, id est compositum,
et ratio, id est forma eius, per se quidem generatur et corrumpitur compo-
situm, non autem ratio sive forma, sed solum per accidens. « Non enim
fit domum esse », ut ibidem ? dicitur, « sed hanc domum ». Unumquodque

! ARISTOTELES, Metaphysica VII (Z), c. 8, 1083 b 5s.

? AucusTiNus, De Civitate Dei X1, c. 10 (CSEL 40, I, 525) : Est itaque bonum
solum simplex et ob hoc solum incommutabile, quod est Deus. Ab hoc bono
creata sunt omnia bona, sed non simplicia et ob hoc mutabilia. Vgl. ferner :
c. 21 (541); XII, c. 15 (590).

3 ARISTOTELES, Metaphysica IX (), c. 8, 1050 b 22: todtou (xtvoumévou
2i3lov) &' UAmyv oLlEv xwAlet Omdoyetv, worin das im Text stehende Prinzip ent-
halten ist. Ausdriicklich ist es aber im VII. Buch (Z), c. 8, 1033 b 18 s. formuliert :
&V TavTL TG;) ‘YEVOP.E’V{{J U)\'q Eveatt.

4 ARISTOTELES, Metaphysica VI (E), c. 1, 1025 b 26-28.

5 ARISTOTELES, Physica II, c. 2, 193 b 22-194a 12.

¢ ARISTOTELES, Metaphysica I (A), c. 6, 987 a 32-34.

7 ARISTOTELES, De Sophisticis Elenchis I, c. 6, 164b 6s.

8 ARISTOTELES, Metaphysica VII (Z), c. 8, 1033 b 17s.

® ARISTOTELES, Metaphysica VII (Z), c. 15, 1039b 25.

10

15

20

25

30



10

15

20

25

30

468 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

autem potest considerari sine omnibus his quae ei non per se compa-
rantur, et ideo formae et rationes rerum, quamvis in motu existentium,
prout in se considerantur, absque motu sunt; et sic de eis sunt scientiae
et definitiones, ut ibidem ! PuiLosorHUS dicit. Non autem scientiae sensi-
bilium substantiarum fundantur super cognitione aliquarum substantiarum
a sensibilibus separatarum, ut ibidem ? probatur.

Huiusmodi autem rationes, quas considerant scientiae quae sunt de
rebus, cum considerantur absque motu, sic oportet quod considerentur
absque illis, secundum quae competit motus rebus mobilibus. Cum autem
omnis motus tempore mensuretur, et primus motus sit motus localis, quo
remoto nullus alius motus inest, oportet quod secundum hoc aliquid sit
mobile, quod est hic et nunc ; hoc autem consequitur rem ipsam mobilem,
secundum quod est individuata per materiam existentem sub dimensionibus
signatis. Unde oportet quod huiusmodi rationes, secundum quas de rebus
mobilibus possunt esse scientiae, considerentur absque materia signata et
absque omnibus his, quae consequuntur materiam signatum, non autem
absque materia non signata, quia ex eius notione dependet notio formae,
quae determinat sibi materiam. Et ideo ratio hominis quam significat
definitio et secundum quam procedit scientia, consideratur sine his carnibus
et sine his ossibus, non autem sine carnibus et ossibus absolute. Et quia
singularia includunt in sui ratione materiam signatam, universalia vero
materiam communem, ut dicitur in VII Metaphysicorum ®, ideo prae-
dicta abstractio non dicitur formae a materia absolute, sed universalis
a particulari.

Possunt ergo huiusmodi rationes sic abstractae considerari dupliciter :
uno modo secundum se, et sic considerantur sine motu et materia signata,
et hoc non invenitur in eis nisi secundum esse quod habent in intellectu ;
alio modo secundum quod comparantur ad res, quarum sunt rationes,
quae quidem res sunt in materia et motu, et sic {(sunt) principia cognos-
cendi illa, quia omnis res cognoscitur per suam formam ; et ita per huius-
modi rationes immobiles et sine materia particulari consideratas habetur
cognitio in scientia naturali de rebus mobilibus et materialibus extra animam
existentibus.

8 cum : sunt.
15 considerentur : considerantur.

1 ARISTOTELES, Metaphysica VII (Z), c. 15, 1039b 27-1040 a 2: Beweis
(xmédetfic) und wissenschaftliche Definition (6otspbs émistrpovindc) beziehen sich
nicht auf das stoffliche Einzelding ; denn es ist verinderlich, also nicht not-
wendig. Ihr Gegenstand ist also nicht das stoffliche Kompositum, das der Ver-
inderung (motus) unterworfen ist, sondern die reine allgemeine Form (5 Adyog
6Awg, 1039 b 22), die « formae et rationes rerum, prout in se considerantur »,
wie Thomas sich hier ausdriickt.

2 ARISTOTELES, Metaphysica VII (Z), c. 14, 1039 a 24 ss. Das ganze Kapitel
ist gegen die platonische Begriindung der wissenschaftlichen Erkenntnis des Stoff-
lichen durch die Ideen als subsistierende Substanzen (ousiat ywotatal) gerichtet.

3 ARISTOTELES, Metaphysica VII (Z), c¢. 10, 1035 b 27-31.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 469

Ad primum ergo dicendum quod materia non est individuationis
principium nisi secundum quod est sub dimensionibus signatis existens, et
sic etiam scientia naturalis a materia abstrahit.

Ad secundum dicendum quod forma intelligibilis est quidditas rei ;
obiectum enim intellectus est quid, ut dicitur in II1 de Anima *. Quidditas
autem compositi universalis, ut hominis, aut animalis, includit in se mate-
riam universalem, non autem particularem, ut dicitur in VII Metaphysi-
corum ®. Unde intellectus communiter abstrahit a materia signata et condi-
tionibus eius, non autem a materia communi in scientia naturali, quamvis
etiam in scientia naturali non consideretur materia nisi in ordine ad formam ;
unde etiam forma per prius est de consideratione naturalis quam materia.

Ad tertium dicendum quod de primo motore non agitur in scientia
naturali tanquam de subiecto vel de parte subiecti, sed tanquam de termino
ad quem scientia naturalis perducit. Terminus autem non est de natura
rei cuius est terminus, sed habet aliquam habitudinem ad rem illam, sicut
terminus lineae non est linea, sed habet ad eam aliquam habitudinem. Ita
etiam et primus motor est alterius naturae a rebus naturalibus, habet
tamen ad ea{s) aliquam habitudinem, in quantum influit eis motum, et
sic cadit in consideratione({m} naturalis, scilicet non secundum ipsum, sed
in quantum est motor. ‘

Ad quartum dicendum quod scientia est de aliquo dupliciter : uno
modo primo et principaliter, et sic scientia est de rationibus univer-
salibus, super quas fundatur ; alio modo est de aliquibus secundario et
quasi per reflexionem quamdam, et sic de illis rebus, quarum sunt illae
rationes, in quantum illas rationes applicat ad res etiam particulares, qua-
rum sunt, adminiculo inferiorum virium. Ratione enim universali utitur
sciens et ut re scita et ut medio sciendi. Per universalem enim hominis
rationem possum iudicare de hoc vel de illo. Rationes autem universales
rerum omnes sunt immobiles, et ideo quantum ad hoc omnis scientia de
necessariis est. Sed rerum, quarum sunt illae rationes, quaedam sunt neces-
sariae et immobiles, quaedam contingentes et mobiles, et quantum ad hoc
de rebus contingentibus et mobilibus dicuntur esse scientiae.

Ad quintum dicendum quod, quamvis universale non moveatur, est
tamen ratio rei mobilis.

Ad sextum dicendum quod anima et aliae formae naturales, quamvis
non moveantur per se, moventur tamen per accidens, et insuper sunt per-
fectiones rerum mobilium, et secundum hoc cadunt in consideratione(m}
naturalis. Terra vero, quamvis secundum totum non moveatur, quod accidit
ei in quantum est in suo loco naturali, in quo aliquid quiescit per eamdem
naturam, per quam movetur ad locum, tamen partes eius moventur ad

locum, cum sunt extra locum proprium, et sic terra et ratione quietis

totius et ratione motus partium cadit in considerationem naturalis.

1 ARISTOTELES, De Anima I11, c. 4, 429b 19 : to ¢ v eivar. Vgl. THOMAS,
In IIT De Anima, lect. 8 (ed. Pirotta n. 705-717).
2 ARISTOTELES, Metaphysica VII (Z), c. 10, 1035 b 28-30.

10

15

20

25

30

35

40



10

20

25

30

35

470 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

Ad septimum dicendum quod mutabilitas illa, quae competit omni
creaturae, non est secundum aliquem motum naturalem, sed secundum de-
pendentiam ad Deum, a quo, si sibi deserentur, deficerent ab eo quod sunt.
Dependentia autem ista pertinet ad considerationem metaphysicae potius
quam naturalis ; creaturae enim spirituales non sunt mutabiles nisi secun-
dum electionem, et talis mutatio non pertinet ad naturalem, sed magis
ad divinum.

(ARTICULUS 3.)

{(Utrum mathematica consideratio sit sine motu et
materia de his quae sunt in materia.)

Ad tertium sic proceditur: Videtur quod mathematica consideratio
non sit sine materia de his quae habent esse in materia.

{1.> Cum enim veritas consistat in adaequatione rei ad intellectum,
oportet esse falsitatem, quandocumque res consideratur aliter quam sit.
Si ergo res quae sunt in materia, sine materia considerantur {in) mathe-
matica, eius consideratio erit falsa, et sic non erit scientia, cum omnis
scientia sit verorum.

{2.> Praeterea, secundum PHuirosopHUM in I Posteriorum * cuius-
libet scientiae est considerare subiectum et partes subiecti. Sed omnium
materialium secundum esse materia pars est. Ergo non potest esse quod
aliqua scientia consideret de his, quae sunt in materia, absque hoc quod
materiam consideret.

(3.) Praeterea, omnes lineae rectae sunt eiusdem speciei. Sed mathe-
maticus considerat lineas rectas numerando eas, alias non consideraret
triangulum et quadratum. Ergo considerat lineas secundum quod differunt
numero et conveniunt specie. Sed principium differendi his, quae secundum
speciem conveniunt, est materia, ut ex supradictis patet. Ergo materia
consideratur a mathematico.

{4.) Praeterea, nulla scientia quae penitus abstrahit a materia, de-
monstrat per causam materialem. Sed in mathematica fiunt aliquae
demonstrationes, quae non possunt reduci nisi ad causam materialem, sicut
cum demonstratur aliquid de toto ex partibus. Partes enim sunt materia
totius, ut dicitur in II Physicorum 2. Unde et in II Posteriorum ® reduci-
tur ad causam materialem demonstratio, qua demonstratur quod angulus,
qui est in semicirculo, est rectus ex hoc quod utraque pars eius est semi-
rectus. Ergo mathematica non omnino abstrahit a materia.

{5.)> Praeterea, motus non potest esse sine materia. Sed mathematicus
debet considerare motum, quia cum motus mensuretur secundum spatium,
eiusdem rationis et scientiae videtur esse considerare quantitatem spatii,

21 in: sine.

1 ARISTOTELES, Analytica Post. 1, c. 28, 87a 38s.
? ARISTOTELES, Physica II, c. 3, 195a 20.
3 ARISTOTELES, Analytica Post. 11, c. 11, 94 a 28-34.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 471

quod pertinet ad mathematicum, et quantitatem motus. Ergo mathema-
ticus non omnino dimittit considerationem materiae.

{6.) Praeterea, astrologia quaedam pars mathematicae est, et simi-
liter scientia de sphaera mota et scientia de ponderibus et musica, in quibus
omnibus fit consideratio de motu et rebus mobilibus. Ergo mathematica
non abstrahit totaliter a materia et motu.

{7.) Praeterea, naturalis consideratio tota est circa materiam et motum.
Sed quaedam conclusiones demonstrantur communiter a mathematico et
naturali, ut utrum terra sit rotunda et wutrum sit in medio caeli. Ergo
non potest esse quod mathematica omnino abstrahat materia.

Si dicatur quod abstrahit tantum a materia sensibili, contra : Materia
sensibilis videtur esse materia particularis, quia sensus particularium est,
a qua omnes scientiae abstrahunt. Ergo mathematica consideratio non
debet dici magis abstracta quam aliqua aliarum scientiarum.

{8.) Praeterea, PHiLosoPHUS in II Physicorum * dicit tria esse nego-
tia : primum est de mobili et corruptibili, secundum de mobili et incorrupti-
bili, tertium de immobili et incorruptibili,. Primum autem est naturale,
tertium divinum, secundum mathematicum, ut PTOLEMAEUS exponit in
principio Almagesti ®. Ergo mathematica est de mobilibus.

Sed contra est quod PuiLosopuus dicit in VI Metaphysicorum *

Praeterea, quaedam res sunt quae, quamvis sint in materia, tamen non
recipiunt in sui definitione materiam, ut curvum, et in hoc differt a §imo.
Sed philosophia debet de omnibus entibus considerare. Ergo oportet de
huius modi esse aliquam partem philosophiae, et haec est mathematica,
cum ad nullam aliam pertineat.

Praeterea, ea quae sunt priora secundum intellectum, possunt sine
posterioribus considerari. Sed mathematica sunt priora naturalibus, quae
sunt in materia et motu ; habent enim se ex additione ad mathematica, ut
dicitur in III Caeli et Mundi *. Ergo mathematica consideratio potest esse

sine materia et motu.

27 priora : posteriora. Dieser Korrekturfehler ist daraus zu erkliren, daB Thomas
urspriinglich «sed naturalia sunt posteriora» schrieb, dann aber «naturalia»
durch «mathematica » ersetzte, ohne logischerweise auch « posteriora » durch
« priora» zu korrigieren.

1 ARISTOTELES, Physica II, c. 7, 198 a 29-31.

2 CLAUDIUS PTOLEMAEUS, Synfaxis mathematica 1, c. 1 (ed Heiberg, Lipsiae
1898, I, 5, 13-6, 5) : ... 10 wév THE TOV GAwv upun"qg ancemc Trpw'rov aitiov,
el Tic xatd TO AmAOUvV sx)\c:p.['}:zvoz, fBeov adoratov xat ocxw*qrov ay ny*chno
xau TH TOUTOU C'qtq-nxov €idog eso)\oytxov ... TO 8F 'rq; OAtxHe xal atel xtvou-
p..w“qg ﬂozdr'qroc Oaspsuvn‘rtxov 1305 ... cpuo'mov &v xahécets, -r'qq 't:oww'cm
oucuxg v toig coeap‘ro:q . avqctpsmouwnq T 8% TH¢ xata ta eidn xal
Tag p.s'raﬁcz‘uxot; xtV‘qGSH: ﬂozo-rn'roc s;&qmvwnxov stBOC cen g p.ozﬂ“qu.mt-
xdv av aoopigets, THS TOWXUTYS ovglas weTall woTep eixeivowy TdY 30 mimTol-
GNG » o -

3 ARISTOTELES, Metaphysica VI (E), c. 1, 1026 a 7-10, 14s.

¢ ARIsTOTELES, De Cacelo et Mundo III, c. 1, 299a 16s.

10

20

25

30



10

15

20

25

30

35

40

472 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

Responsio. — Dicendum quod ad evidentiam huius quaestionis
oportet (scire», quo{modo) intellectus secundum suam operationem ab-
strahere possit. Sciendum est igitur quod secundum PHILOSOPHUM in
IIT de Anima® duplex est operatio intellectus: una quae dicitur intelli-
gentia indivisibilium, qua cognoscit de unoquoque quid est ; alia vero, qua
componit et dividit, scilicet enuntiationem affirmativam vel negativam for-
mando, et hae quidem duae operationes duobus, quae sunt in rebus, res-
pondent. Prima quidem operatio respicit ipsam naturam rei, secundum
quam res intellecta aliquem gradum in entibus obtinet, sive sit res com-
pleta ut totum aliquod, sive res incompleta, ut pars vel accidens. Secunda
vero operatio respicit ipsum esse rei, quod quidem resultat ex congrega-
tione principiorum rei in compositis, vel ipsam simplicem naturam rei
concomitatur, ut in substantiis simplicibus. Et quia veritas intellectus est
ex hoc, quod conformatur {rei)», patet quod secundum hanc secundam
operationem intellectus non potest vere abstrahere, quod secundum rem
coniunctum est, quia in abstrahendo significaretur esse separatio{nem)
secundum ipsum esse rei, sicut si abstraho hominem ab albedine dicendo
‘homo non est albus’, significo esse separationem in re. Unde si secundum
rem homo et albedo non sint separata, erit intellectus falsus. Hac ergo
operatione intellectus vere abstrahere non potest nisi ea quae sunt secundum
rem separata, ut cum dicitur ‘homo non est asinus’. Sed secundum primam
operationem potest abstrahere ea quae secundum rem separata non sunt,
non tamen omnia, sed aliqua. Cum enim unaquaeque res sit intelligibilis
secundum quod est in actu, ut dicitur in I.X Metaphysicorum *, oportet quod
ipsa natura sive quidditas rei intelligatur vel secundum quod est actus
quidam, sicut accidit de ipsis formis et substantiis simplicibus, vel secun-
dum id quod est actus eius, sicut substantiae compositae per suas formas,
vel secundum id quod est ei loco actus, sicut materia prima per habitu-
dinem ad formam, et vacuum per privationem locati, et hoc est illud, ex
quo unaquaeque natura suam rationem sortitur. Quando ergo hoc, per
quod constituitur ratio naturae et per quod ipsa natura intelligitur
[natura ipsa], habet ordinem et dependentiam ad aliquid aliud, tunc
constat quod natura illa sine illo alio intelligi non potest, sive sint coniuncta
coniunctione illa, qua pars coniungitur toti, sicut pes non potest intelligi
sine intellectu animalis, quia id a quo pes habet rationem pedis, dependet
ab ‘eo a quo animal est animal; sive sint coniuncta per modum quo for-
ma coniungitur materiae, sicut pars comparti vel accidens subiecto, sicut
simum non potest intelligi sine naso ; sive etiam sint secundum rem sepa-
rata, sicut pater non potest intelligi sine intellectu filii, quamvis illae
relationes inveniantur in diversis rebus. Si vero unum ab altero non de-
pendeat secundum id quod constituit rationem naturae, tunc unum potest

1 ARISTOTELES, De Anima I1I, c. 6, 430a 26; b 26s.

2 ARISTOTELES, Metaphysica I1X (0), c. 9, 1051 a 29-32. — Vgl. THOMAS,
In IX Metaph., lect. 10 (ed. Cathala n. 1894) : ... quando aliqua reducuntur
de potentia in actum, tunc invenitur earum veritas. Et huius causa est, quia
intellectus actus est. Et ideo ea quae intelliguntur, oportet esse actu.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 473

ab altero abstrahi per intellectum ut sine eo intelligatur, non solum si sint
separata secundum rem, sicut homo et lapis, sed etiam si secundum rem
coniuncta sint, sive ea coniunctione qua pars et totum coniunguntur, sicut
littera potest intelligi sine syllaba, sed non e converso, et animal sine pede,
sed non e converso ; sive etiam sint coniuncta per modum quo forma con-
iungitur materiae, et accidens subiecto, sicut albedo potest intelligi sine
homine et e converso.

Sic ergo intellectus distinguit unum ab altero aliter et aliter secundum
diversas operationes, quia secundum operationem, qua componit et dividit,
distinguit unum ab alio per hoc, quod intelligit unum alii non inesse. In
operatione vero qua intelligit quid est unumquodque, distinguit unum ab
alio, dum intelligit quid est hoc, nihil intelligendo de alio, neque quod sit
cum eo, neque quod sit ab eo separatum. Unde ista distinctio non proprie
habet nomen separationis, sed prima tantum. Haec autem distinctio recte
dicitur abstractio, sed tunc tantum quando ea, quorum unum sine altero
intelligitur, sunt simul secundum rem. Non enim dicitur animal a lapide
abstrahi, si animal absque intellectu lapidis intelligatur. Unde cum ab-
stractio non possit esse, proprie loquendo, nisi coniunctorum secundum
rem, secundum duos modos coniunctionis praedictos, scilicet quo pars et
totum uniuntur vel forma et materia, duplex est abstractio: una qua
forma abstrahitur a materia, alia qua totum abstrahitur a partibus. Forma
autem illa potest a materia aliqua abstrahi, cuius ratio essentiae non
dependet a tali materia. Ab illa autem materia non potest forma abstrahi
per intellectum, a qua secundum suae essentiae rationem dependet. Unde
cum omnia accidentia comparentur ad substantiam sicut forma ad mate-
riam et cuiuslibet accidentis ratio dependeat a substantia, impossibile est,
aliquam talem formam a substantia separari. Sed accidentia superveniunt
substantiae quodam ordine ; nam primo advenit ei quantitas, deinde qua-
litas, deinde passiones et motus. Unde quantitas potest intelligi in [materia]
substantia, antequam intelligantur in ea qualitates sensibiles, a quibus
dicitur materia sensibilis ; et sic secundum rationem suae substantiae non
dependet quantitas a materia sensibili, sed solum a materia intelligibili.
Substantia enim remotis accidentibus non manet nisi intellectu comprehen-
sibilis, eo quod sensibiles potentiae non pertingunt usque ad substantiae
comprehensionem. Et de huiusmodi abstractis est mathematica, quae
considerat quantitates et ea quae quantitates consequuntur, ut figuras et
huiusmodi.

Totum etiam non a quibuslibet partibus abstrahi potest. Sunt enim
quaedam partes, ex quibus ratio totius dependet, quando scilicet hoc est
esse tali toti, quod ex talibus partibus componi, sicut se habet syllaba ad
litteras et mixtum ad elementa ; et tales partes dicuntur partes speciei et
formae, sine quibus totum intelligi non potest, cum ponantur in eius defini-
tione. Quaedam vero partes sunt, quae accidunt toti in quantum huius-
modi, sicut semicirculus se habet ad circulum. Accidit enim circulo, quod

926 a substantia : ad substantiam.

10

15

20

25

30

35

40



10

15

20

25

30

35

40

45

474 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

sumantur per divisionem duae eius partes aequales vel inaequales vel
etiam plures ; non autem accidit triangulo, quod in eo designentur tres
lineae, quia ex hoc triangulus est triangulus. Similiter etiam per se competit
homini quod inveniatur in eo anima rationalis et corpus compositum ex
quatuor elementis ; unde sine his partibus homo intelligi non potest, sed
haec oportet poni in definitione eius, unde sunt partes speciei et formae.
Sed digitus, pes et manus et aliae huiusmodi partes sunt praeter intellectum
hominis, unde ex eis ratio essentialis hominis non dependet et homo sine
his intelligi potest. Sive enim habeat pedes sive non, dummodo ponatur
coniunctum ex anima rationali et corpore mixto ex elementis propria
mixtione, quam requirit talis forma, erit homo. Et hae partes dicuntur
partes materiae, quae non ponuntur in definitione totius, sed magis e con-
verso, et hoc modo se habent ad hominem omnes partes signatae, sicut
haec anima et hoc corpus et hic unguis et hoc os et huiusmodi. Hae enim
partes sunt quidem partes essentiae Socratis et Platonis, non autem hominis
in quantum homo, et ideo potest homo abstrahi per intellectum ab istis
partibus. Et talis abstractio est universalis a particulari.

Et ita sunt duae abstractiones intellectus : una quae respondet unioni
formae et materiae vel accidentis et subiecti, et haec est abstractio formae
a materia sensibili ; alia quae respondet unioni totius et partis, et huic
respondet abstractio universalis a particulari, quae est abstractio totius,
in qua consideratur absolute natura aliqua secundum suam rationem essen-
tialem ab omnibus partibus, quae non sunt partes speciei, sed sunt partes
accidentales. Non autem inveniuntur abstractiones eis oppositae, quibus
pars abstrahatur a toto vel materia a forma, quia pars vel non potest
abstrahi a toto per intellectum, si sit de partibus materiae, in quarum
definitione ponitur totum ; vel potest etiam sine toto esse, si sit de partibus
speciei, sicut linea sine triangulo vel littera sine syllaba vel elementum
sine mixto. In his autem quae secundum esse possunt esse divisa, magis
habet locum separatio quam abstractio. Similiter autem cum dicimus
formam abstrahi a materia, non intelligitur de forma substantiali, quia
forma substantialis et materia sibi correspondens dependent ad invicem,
ut unum sine alio non possit intelligi, eo quod proprius actus in propria
materia sit; sed intelligitur de forma accidentali, quae est quantitas et
figura, a qua quidem materia sensibilis per intellectum abstrahi non potest,
cum qualitates sensibiles non possint intelligi non praeintellecta quantitate,
sicut patet in superficie et colore, nec etiam potest intelligi esse subiectum
motus, quod non intelligitur quantum. Substantia autem, quae est materia
intelligibilis quantitatis, potest esse sine quantitate. Unde considerare
substantiam sine quantitate magis pertinet ad genus separationis quam
abstractionis.

Sic ergo in operatione intellectus triplex distinctio invenitur : una
secundum operationem intellectus componentis et dividentis, quae separatio
dicitur proprie, et haec competit scientiae divinae sive metaphysicae ; alia
secundum operationem, qua formantur quidditates rerum, quae est ab-

15 Socratis: Sortis.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 475

stractio formae a materia sensibili, et haec competit mathematicae ; tertia
secundum eandem operationem universalis a particulari, et haec competit
etiam physicae et est communis omnibus scientiis, quia in omni scientia
praetermittitur quod per accidens est, et accipitur quod per se est. Et
quia quidam non intellexerunt differentiam duarum ultimarum a prima,
inciderunt in errorem, ut ponerent mathematica et universalia a sensibilibus
separata, ut Pythagorici et Platonici.

Ad primum ergo dicendum quod mathematicus abstrahens non con-
siderat rem aliter quam sit. Non enim intelligit lineam esse sine materia sen-
sibili, sed considerat lineam et eius passiones sine consideratione materiae
sensibilis, et sic non est dissonantia inter intellectum et rem, quia etiam
secundum rem id quod est de natura lineae, non dependet ab eo quod
facit materiam esse sensibilem, sed magis e converso. Et sic patet quod
abstrahentium non est mendacium, ut dicitur in II Physicorum *.

Ad secundum dicendum quod materiale dicitur non solum id, cuius
pars est materia, sed etiam illud, quod in materia esse habet, secundum
quem modum linea sensibilis materiale quoddam dici potest. Unde per hoc
non prohibetur, quin linea sine materia intelligi possit ; non enim materia
sensibilis comparatur ad lineam sicut pars, sed magis sicut subiectum in

quo esse habet ; et similiter est.de superficie et corpore. Non enim mathe-

maticus considerat corpus, quod est in genere substantiae, prout eius pars
est materia et forma, sed secundum quod est in genere quantitatis tribus
dimensionibus perfectum, et sic comparatur ad corpus, quod est in genere
substantiae, cuius pars est materia physica, sicut accidens ad subiectum.

Ad tertium dicendum, quod materia non est principium diversitatis
secundum numerum, nisi secundum quod in multas partes divisa, in
singulis partibus formam recipiens eiusdem rationis, plura individua eiusdem
speciei constituit. Materia autem dividi non potest nisi ex praesupposita
quantitate, qua remota omnis substantia indivisibilis remanet, et sic prima
ratio diversificandi ea quae sunt unius speciei, est penes quantitatem.
Quod quidem quantitati competit, in quantum in sui ratione situm quasi
differentiam constitutivam habet, quod nihil est aliud quam ordo partium.
Unde etiam abstracta quantitate a materia sensibili per intellectum, adhuc
contingit imaginari diversa secundum numerum unius speciei, sicut plures
triangulos aequilateros et plures lineas rectas aequales.

Ad quartum dicendum quod mathematica non abstrahit a qualibet
materia, sed solum a materia sensibili. Partes autem quantitatis, a quibus
demonstratio sumpta quodammodo a causa materiali videtur sumi, non
sunt materia sensibilis, sed pertinent ad materiam intelligibilem, quae
etiam in mathematicis invenitur, ut patet in VII Metaphysicorum ®,

Ad quintum dicendum, quod motus secundum naturam suam non
pertinet ad genus quantitatis, sed participat aliquid de natura quantitatis
aliunde, secundum quod divisio motus sumitur vel ex divisione spatii vel

1 ARISTOTELES, Physica 1I, c. 2, 193 b 35.
2 ARISTOTELES, Metaphysica VII (Z), c. 10, 1036 a 11s.

10

15

20

25

30

35

40



10

15

20

25

30

35

40

476 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

ex divisione mobilis ; et ideo considerare motus non pertinet ad mathema-
ticum, sed tamen principia mathematica ad motum applicari possunt ; et
ideo secundum hoc quod principia quantitatis ad motum applicantur,
naturalis considerat de divisione et continuitate motus, ut patet in VI Physi-
corum ', Et in scientiis mediis inter mathematicam et naturalem tractatur
de mensuris motuum, sicut in scientia de sphaera mota et in astrologia.

Ad sextum dicendum, quod in compositis simplicia salvantur, et
proprietates eorum, licet per alium modum, sicut propriae qualitates ele-
mentorum et motus ipsorum proprii, inveniuntur in mixto; quod autem
est compositorum proprium, non invenitur in simplicibus. Et inde est,
quod quanto aliqua scientia est abstractiora et simpliciora considerans,
tanto eius principia sunt magis applicabilia aliis scientiis ; unde principia
mathematicae (sunt) applicabilia naturalibus rebus, non autem e con-
verso, propter quod physica est ex suppositione mathematicae, sed non
e converso, ut patet in III Caeli et Mundi ®. Et inde est quod de rebus
naturalibus et mathematicis tres ordines scientiarum inveniuntur: Quae-
dam enim sunt pure naturales, quae considerant proprietates rerum natu-
ralium in quantum huiusmodi, sicut physica et agricultura et huiusmodi.
Quaedam vero sunt pure mathematicae, quae determinant de quantitatibus
absolute, sicut geometria de magnitudine et arithmetica de numero. Quae-
dam vero sunt mediae, quae principia mathematica ad res naturales appli-
cant, ut musica, astrologia {et)> huiusmodi, quae tamen magis sunt affines
mathematicis, quia in earum consideratione id quod est physicum, est
quasi materiale, quod autem est mathematicum, est quasi formale ; sicut
musica considerat sonos non in quantum sunt soni, sed in quantum sunt
secundum numeros proportionabiles, et similiter est in aliis. Et propter
hoc demonstrant conclusiones suas circa res naturales, sed per media mathe-
matica ; et ideo nihil prohibet si, in quantum cum naturali communicant,
materiam sensibilem respiciunt. In quantum enim cum mathematica com-
municant, abstractae sunt.

Ad septimum dicendum quod, quia scientiae mediae, de quibus
dictum est, communicant cum naturali secundum id quod in earum consi-
deratione est materiale, differunt autem secundum id quod in earum con-
sideratione est formale, ideo nihil prohibet has scientias cum naturali habere
interdum easdem conclusiones. Non tamen per eadem demonstrant nisi
secundum quod scientiae sunt immixtae, et una interdum utitur eo quod
est alterius, sicut rotunditatem terrae naturalis probat ex motu gravium,
astrologus autem per considerationem lunarium eclypsium.

Ad octavum dicendum quod, sicut dicit CoOMMENTATOR ® ibidem,
PuiLosopHUs non intendit ibi distinguere scientias speculativas, quia de

22 ut: et.

1 ARISTOTELES, Physica VI, c. 4, 234b 21-235b 5.

2 ARISTOTELES, De Caelo et Mundo III, c. 1, 299a 16s.

3 AVERROES, In II Physicae, com. 71 (Venetiis 1574, IV, fol. 74r) : Hoc autem
quod dixit, quod modi scientiae sunt tres, habet quaestionem. Unus enim modo-



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 477

quolibet mobili, sive sit corruptibile sive incorruptibile, determinat natu-
ralis. Mathematicus autem in quantum huiusmodi non considerat aliquod
mobile. Intendit autem distinguere res, de quibus scientiae speculativae
determinant, de quibus seorsum et secundum ordinem agendum est,
quamvis illa tria genera rerum tribus scientiis appropriari possint. Entia
enim incorruptibilia et immobilia praecise ad metaphysicum pertinent.
Entia vero mobilia et incorruptibilia propter sui uniformitatem et regulari-
tatem possunt determinari quantum ad suos motus per principia mathe-
matica, quod de mobilibus corruptibilibus dici non potest ; et ideo secundum
genus entium attribuitur mathematicae ratione astrologiae, tertium vero
remanet proprium soli naturali, et sic loquitur PTroLEMAEUS.

{ARTICULUS 4.}

{(Utrum divina scientia sit de his,
quae sunt sine materia et motu.)

Ad quartum sic proceditur : Videtur quod scientia divina non sit de
rebus a motu et materia separatis.

{1.> Scientia enim divina maxime videtur esse de Deo. Sed ad Dei
cognitionem pervenire non possumus nisi per effectus visibiles, qui sunt
in materia et motu constituti. Roman. I:' « Invisibilia enim ipsius» etc.
Ergo scientia divina non abstrahit a materia et motu.

{2.)> Praeterea, illud cui aliquo modo motus convenit, non est omnino
a motu et materia separatum. Sed motus aliquo modo Deo convenit ; unde
dicitur Sap. VII1.? de spiritu sapientiae, quod est mobilis et mobilior omnibus
mobilibus. Et Aucustinus ? dicit VIII super Gemnes., quod Deus movet

rum trium scientiae est scientia, quae considerat de rebus mobilibus, et est scientia
naturalis. Secundus est, qui considerat de rebus immobilibus, sed sunt in mobi-
libus, et est scientia mathematica. Mobilia autem corruptibilia et mobilia incor-
ruptibilia sunt unius scientiae. Et ideo forte hic non intendit dicere modos artium
speculativarum, sed dicere modos entium diversorum, de quorum unoquoque
oportet dicere per se. Ista enim genera, quae dixit, sunt genera diversa. Et
scientia divina non considerat de rebus abstractis tantum, sed et de rebus existen-
tibus, secundum quod existunt. Et ideo, cum ens dividitur secundum conside-
rationem demonstrativam, intrabit una natura in duas artes, ut consideratio
mathematici et divini de numero, et similiter consideratio mathematici et natu-
ralis in corpore et linea et superficie. Hic igitur non intendebat dividere artes,
sed dicere genera entium, quae sunt diversarum naturarum, et cum conside-
rantur, inveniuntur, sicut dixit, tria. — Vgl. Tuomas, In II Physic., lect. 11
(ed. Leonina II, n. 3). '

1 ad Romanos, c. 1, 20 : Invisibilia enim ipsius a creatura mundi, per ea
quae facta sunt intellecta, conspiciuntur.

2 Liber Sapientiae, ¢. 7, 22 : Est enim in illa (i. e. sapientia) spiritus ...
mobilis ... 24: Omnibus enim mobilibus mobilior est sapientia.

3 AuGuUSTINUS, De Genesi ad litteram, VIII, n. 20 (SSEL 28, I, 259) : Spiritus
autem creator movet seipsum sine tempore et loco.

Dirus Thomas 32

10

15

20



10

478 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

{se> sine tempore et loco; et PrLaTo! posuit primum movens movere
seipsum. Ergo scientia divina, quae de Deo determinat, non est omnino
a motu separata.

{8.> Praeterea, scientia divina non solum habet considerare de Deo,
sed etiam de angelis. Sed angeli moventur et secundum electionem, quia
de bonis facti sunt mali, et secundum locum, ut patet in illis, qui mittuntur.
Ergo illa, de quibus scientia divina considerat, non sunt omnino a motu
separata.

{4.) Praeterea, ut videtur CoMMENTATOR dicere in principio Physi-
corum ®, omne quod est, vel est materia pura vel forma pura vel compo-

1 PLATON, Phaedrus, 245 D (Dialogi, ed. Hermann, II, Lipsiae 1909, 225) :
Oftw 3 xwicews wiv apyn to avtd adtd xwvolv. Leges, X, 895 B (ed. Her-
mann, vV, Lipsia.e 1906, 327): Ap/*qv ocpa xw*qo'z-:wv TACOY xal ﬂp(u‘r'q\l ev TE
£6TOGL yevou.aw]v xal &v xwoup.évozq olgay THY alTNHY XvoUsay G GOUEY avey-
xafwg, elvar mpesPutatny xai xpatioTny metafolny macdv. — Bei Platon ist
dieser Erstbeweger des Weltalls allerdings nicht Gott, sondern die Weltseele,
deren Selbstbewegung er die « urspriinglichste und gewaltigste aller Verinde-
rungen » nennt (Leges X, 895 B).

2 AVERROES, In I Physicae, com. 1 (Venetiis 1574, IV, fol. 67) : D. d. : ‘cum
sciverimus causas eius simplices’. Et intendit (Aristoteles), ut mihi videtur, causas
existentes in re, primas, non compositas, et sunt prima materia et ultima forma ;
quae enim sunt praeter primam materiam et ultimam formam cuiuslibet rerum
naturalium, sunt materiae compositae et formae compositae. — Die Interpreta-
tion, die Thomas diesem Averroestext gibt, widerspricht ganz offenbar dem klaren
Wortlaute. Averroes spricht hier — dem aristotelischen Kontexte gemifl — ein-
zig von den einfachen und zusammengesetzten inneren Ursachen der Koérperdinge.
Einfach sind Materia prima und Forma substantialis, die « forma ultima» des Aver-
roes. Dazwischen liegen die « materiae et formae compositae ». Von einer « forma
pura », die losgelést ist von jeder Korperlichkeit, ist dort nicht die Rede, so wie
natiirlich auch die « materia» und «forma composita» etwas anderes bedeuten
als das « compositum ex materia et forma » bei Thomas. «Materiae compositae »
und « formae compositae » sind bei Averroes identisch mit Materie und Form des
« corpus mixtum ». Die stofflichen Bestandteile des zusammengesetzten Korpers
sind seine Materie, in erster Linie die Elemente, die ihrerseits allerdings die
Materia prima voraussetzen, aber miteinander verbunden die « materia composita »
ausmachen, Vgl. dazu In XII Metaph., com. 15 (Venetiis 1574, X, fol. 3027) :
formarum rerum naturalium quaedam sunt formae rerum, quae sunt materia
aliorum, ut ignis et aliorum elementorum, quae sunt materiae aliorum, et simi-
liter carnis et ossis, quae sunt materiae capitis. Beziiglich der Elementarformen
des « mixtum » vertritt Averroes die Auffassung, dafl dieselben im corpus mixtum
zwar nicht, wie Avicenna meinte, aktuell verbleiben, aber doch auch nicht ein-
fach verschwinden, sondern sich vielmehr zu einer medialen Form verbinden.
In III de Caelo, com. 67 (Venetiis 1574, VII, fol. 227r) erklirt Averroes diese
« forma mixti» aus der Eigenart der Elementarformen, die, im Gegensatz zur
vollkommenen substanzialen Form, der «forma ultima» des Korpers, unvoll-
kommene, abgeschwichte Formen sein sollen, die als solche Intensititsgrade (das
«magis et minus» der Scholastik) zulassen und darum eine mittlere Stellung
zwischen akzidenteller und substanzieller Form einnehmen : Formae istorum ele-
mentorum substantiales sunt diminutae a formis substantialibus perfectis, et
quasi suum esse est medium inter formas et accidentia. Et ideo non fuit impos-



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 479

situm ex materia et forma. Sed angelus non est forma pura, quia sic esset
actus purus, quod solius Dei est ; nec tantum est materia pura. Ergo est
compositus ex materia et forma. Et sic scientia divina non abstrahit a
materia.

{5.> Praeterea, scientia divina, quae ponitur tertia pars speculativae
philosophiae, est idem quod metaphysica, cuius subiectum est ens et
specialiter ens quod est substantia, ut patet in IV Metaphysicorum *. Sed
ens et substantia non abstrahit a materia, alias nullum ens inveniretur
quod haberet materiam. Ergo scientia divina non est a materia abstrahens.

{6.> Praeterea, secundum PHI1LOSOPHUM in I Posteriorum ® ad scien-
tiam pertinet considerare non solum subiectum, sed partes et passiones
subiecti. Sed ens est subiectum scientiae divinae, ut dictum est. Ergo ad

sibile ut formae eorum substantiales admiscerentur et proveniret ex collectione
earum alia forma. Der von Thomas zitierte und umgedeutete Text des Physik-
kommentars diirfte sehr stark zu Gunsten jener Hochscholastiker (Bonaventura,
Hervaeus Natalis, Duns Scotus, usw.) sprechen, die Averroes den Formenplura-
lismus zusprachen, obwohl er selber In III de Caelo, com. 67, die Einheit des
Compositums auf die einzige substanziale Form zuriickfiihrt: unum secundum
formam substantialem. Tatsdchlich unterscheidet Averroes im Physikkommentar
zwischen der forma ultima und den formae compositae : praeter ultimam formam

. sunt formae compositae. Die substanziale Einheit des zusammengesetzten
Korpers geht also nach Averroes auf die vollkommene, letzte Form zuriick, die
eine einzige ist. Das schlieBt aber die unvollkommenen Formen des « mixtum »
nicht aus, die, dhnlich den inchoativen « formae in actu incompleto » bei manchen
Formenpluralisten des 13. Jahrh., auf die letzte Form hingeordnet sind. Vgl. dazu
M. DE Wurr, Gilles de Lessines (Les Philosophes belges, I, Louvain 1902) 33,
note 5 ; A. FOREST, La structure métaphysique du concret selon S. Thomas d’ Aquin
(Etudes de philosophie médiévale, 14, Paris 1931) 167-199. Thomas erwihnt
diese averroistische Theorie von der « forma media» des « mixtum» schon in
diesem Opusculum, q. 4, a. 3 ad 6, und nennt sie da sogar die wahrscheinlichere,
allerdings mit der gewichtigen Einschrinkung, daB8 die Elementarformen nicht
in sich, sondern virtuell in ihren Qualititen verbleiben : formae secundum se non
remanent, sed solum prout sunt virtute in suis qualitatibus, ex quibus fit una
media qualitas. Thomas deutet also Averroes im Sinne seiner aristotelischen
Theorie von der Einheit der substanzialen Form um, wie wir sie in simtlichen
spateren Schriften vorfinden, und die einzig in der akzidentellen Ordnung, in
der «qualitas media », eine Mischung der Elementarformen zuliBt.

Was aber Thomas an dieser Stelle seines Boethiuskommentar Averroes zu-
schreibt, finden wir bei ihm in aequivalenter Formulierung anderswo ofters, so
z. B. In III Physic. com. 57 (Venetiis 1574, VI, fol. 111) : rerum enim quaedam
sunt in puro actu ... et quaedam sunt, secundum quod potentia admiscetur cum
actu ; In VII Metaph. com. 34 (X, fol. 1857) : entia inveniuntur his duobus modis,
scl. forma sine materia et forma in materia. Da nun auch bei Averroes die materia
pura (prima) zwar niemals ohne Akt existiert, trotzdem aber real vom Akt ver-
schieden ist, deshalb folgt sinngemiB, was Thomas an dieser Stelle behauptet :
alles, was ist, ist entweder reiner Stoff oder reine Form oder das aus Stoff und
Form Zusammengesetzte.

1 ARISTOTELES, Metaphysica IV (I'), c¢. 1, 1003 a 21; 2, 1003b 17s,

? ARISTOTELES, Analytica Post. I, c. 28, 87 a 38s. Vgl. ¢. 10, 76 b 11-16.

10



10

15

20

25

30

35

480 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

ipsam pertinet considerare de omnibus entibus. Sed materia et motus sunt
quaedam entia, ergo pertinent ad considerationem metaphysicae et sic
scientia divina ab eis non abstrahit.

{7.) Praeterea, sicut dicit COMMENTATOR in I Physicorum *, scientia
divina demonstrat per tres causas, scilicet efficientem, formalem et finalem.
Sed causa efficiens non potest considerari sine consideratione motus, simi-
liter nec finis, ut dicitur in III Metaphysicorum ®. Unde in mathematicis
propter hoc quod sunt immobilia, nulla demonstratio per huiusmodi causas
datur. Ergo scientia divina non abstrahit a motu.

{8.> Praeterea, in theologia determinatur de creatione caeli et terrae
et actibus hominum et multis huiusmodi, quae in se materiam et motum
continent. Ergo non videtur theologia a materia et a motu abstrahere.

Sed contra est quod PuiLosopHuUs dicit in VI Metaphysicorum 3,
quod prima philosophia est circa separabilia, scilicet a materia, et immo-
bilia. Prima autem philosophia est scientia divina, ut ibidem * dicitur,
Ergo scientia divina est abstracta a materia et motu.

Praeterea nobilissima scientia est de nobilissimis entibus. Sed scien-
tia divina est nobilissima. Cum ergo entia immaterialia et immobilia sint
nobilissima, de eis erit scientia divina.

Praeterea PHiLosoPHUS dicit in principio Metaphysicae ®, quod scientia
divina est de primis principiis et causis ; huiusmodi autem sunt immate-
rialia et immobilia. Ergo de talibus est scientia divina.

Responsio. — Dicendum quod ad evidentiam huius quaestionis
scire oportet, quae scientia divina scientia dici debeat. Sciendum siquidem
est quod, quaecumque scientia considerat aliquod genus subiectum, oportet
quod consideret principia illius generis, cum scientia non perficiatur nisi
per cognitionem principiorum, ut patet per PHILOsOPHUM in principio
Physicorum ®. Sed principiorum duo sunt genera: Quaedam enim sunt,
quae et sunt in seipsis quaedam naturae completae et sunt nihilominus
principia aliorum, sicut corpora caelestia sunt quaedam principia inferiorum
corporum, et corpora simplicia corporum mixtorum, et ideo ista non solum
considerantur in scientiis ut principia sunt, sed etiam ut sunt in seipsis
res quaedam ; et propter hoc de eis non solum tractatur in scientia, quae

1 AVERROES, In I Physicae, com. 1 (Venetiis 1574, VI, fol. 67) : Et intendebat
Aristoteles per hunc sermonem (c. 1, 184a 10s.) docere, quod non omnes artes
considerant de omnibus causis, sed quaedam considerant de causa formali tantum,
scl. mathematicae, et quaedam de tribus causis, scl. efficiente, formali et fine,
et est scientia divina, et quaedam de quatuor causis et est scientia naturalis. —
Vgl. Tuomas, In I Physic. lect. 1 (ed. Leon. II, n. 5).

2 ARISTOTELES, Metaphysica 111 (B), c. 2, 996 a 22-27.

3 ARISTOTELES, Metaphysica VI (E), c. 1, 1026 a 16.

4 ARISTOTELES, Metaphysica VI (E), c. 1, 1026 a 19-21. Vgl I (A), c. 2,
983 a 5.

5 ARISTOTELES, Metaphysica I (A), c. 1, 981 b 28s.

¢ ARISTOTELES, Physica 1, c. 1, 184 a 10-12.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 481

considerat ipsa principiata, sed etiam habent per se scientiam separatam,
sicut de corporibus caelestibus est quaedam pars scientiae naturalis praeter
illam, in qua determinatur de corporibus inferioribus et de elementis, praeter
illam in qua tractatur de corporibus mixtis. Quaedam autem sunt principia,
quae non sunt naturae completae in seipsis, sed solum sunt principia natu-
rarum, sicut unitas numeri et punctus lineae et forma et materia corporis
physici. Unde huiusmodi principia non tractantur nisi in scientia, in qua
de principiatis agitur.

Sicut autem uniuscuiusque determinati generis sunt quaedam com-
munia principia, quae se extendunt ad omnia principia illius generis, ita
etiam et omnia entia secundum quod in ente communicant, habent quae-
dam principia, quae sunt principia omnium entium ; quae quidem princi-
pia possunt dici communia dupliciter secundum AVICENNAM in sua Suffi-
cientia : * uno modo per praedicationem, sicut hoc quod dico: ‘forma est
commune ad omnes formas’, quia de qualibet praedicatur ; alio modo per
causalitatem, sicut dicimus, solem unum numero esse principium ad omnia
generabilia. Omnium autem entium sunt principia communia non solum
secundum primum modum, quod appellat PHiLosoPHUS in X1 Metaphysi-
corum %, omnia entia habere eadem principia secundum analogiam, sed etiam
secundum modum secundum, ut sint quaedam res eaedem numero existentes
omnium rerum principia, prout scilicet principia accidentium reducuntur
in principia substantiae, et principia substantiarum corruptibilium redu-
cuntur in substantias incorruptibiles, et sic quodam gradu et ordine in
quaedam principia omnia entia reducuntur. Et quia id, quod est princi-
pium essendi omnibus, oportet esse maxime ens, ut dicitur in II Meta-
physicorum 8, ideo huiusmodi principia oportet esse completissima, et

1 AVICENNA, Sufficientia I, c. 2 (Venetiis 1508, fol. 14¥ a) : Commune autem
hic intelligitur duobus modis: uno enim modo efficiens communis est ille qui
facit primum opus, ex quo cetera opera habent ordinem ... et erit finis com-
munis finis qui intenditur naturalibus omnibus ... ; alius autem modus est com-
munis qui participatur ad modum universalis, sicut efficiens commune est id
quod praedicatur de omnibus factoribus particularibus rerum particularium, et
finis universalis est ille qui praedicatur de omnibus particularibus finibus rerum
particularium. Et differentia, quae est inter duos modos, haec est, scl. quod
commune secundum primum intellectum est in esse essentia una numero ... ;
commune autem secundo modo non habet in esse essentiam unam, immo est
res intellecta complectens essentias multas convenientes in intellectu secundum
quod sunt efficientes aut finales, ergo hoc commune dicetur de multis.

2 ARISTOTELES, Metaphysica XII (A), c. 4, 1070a 31s.

8 ARISTOTELES, Metaphysica 11 (a), c. 1, 993 b 24-31: éxastov 3¢ pwaliota
adtd Tov erov, xxb’ 8 xal Toic dAlotc OmagyEt TO GuUVWOYLROY, oloy T TP
Oepudratov * xal Y%p Toic &Adowg tb aftov Touto THS OeppoTyTos, x. 7. A —
Vgl. Tuomas, In II Metaph., lect. 2 (ed. Cathala, n. 292). Thomas formuliert
dieses aristotelische Prinzip in der Summa theol., I, q. 2, a. 3 folgendermaBen :
Quod dicitur maxime tale in aliquo genere, est causa omnium quae sunt illius
generis. In Anwendung auf das Sein iiberhaupt ergibt sich daraus der Satz,
den Thomas im Texte anfiihrt, und der folglich nur implizit im zitierten Aristo-
telestext zu finden ist.

10

15

20

25



10

15

20

25

30

35

40

482 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

propter hoc oportet ea esse maxime actu, ut nihil vel minimum habeant
de potentia, quia actus est prior et potior potentia, ut dicitur in 7X Meta-
physicorum '. Et propter hoc oportet ea esse absque materia, quae est in
potentia, et absque motu, qui est actus existentis in potentia. Et huius-
modi sunt res divinae, quia si divinum alicubi existit, in tali natura immate
riali scilicet et immobili maxime existit, ut dicitur in VI Metaphysicorum ®.

Huiusmodi ergo res divinae, quia sunt principia omnium entium et
sunt nihilominus in se naturae completae, dupliciter tractari possunt : uno
modo, prout sunt principia communia omnium entium ; alio modo, prout
sunt in se res quaedam. Quia autem huiusmodi prima principia, quamvis
sint in se maxime nota, tamen intellectus noster se habet ad ea ut oculus
noctuae ad lucem solis, ut dicitur in II Metaphysicorum ®, per lumen natu-
ralis rationis pervenire non possumus in ea nisi secundum quod per effectus
in ea ducimur. Et hoc modo philosophi in ea pervenerunt, quod patet
Rom. I : * « Invisibilia Dei per ea, quae facta sunt, intellecta conspiciuntur. »
Unde et huiusmodi res divinae non tractantur a philosophis nisi prout sunt
rerum omnium principia, et ideo pertractantur in illa doctrina, in qua
ponuntur ea, quae sunt communia omnibus entibus, quae habet subiectum
ens inquantum est ens, et haec scientia apud eos scientia divina dicitur.
Est autem alius {modus) cognoscendi huiusmodi res, non secundum quod
per effectus manifestantur, sed secundum quod ipsae seipsas manifestant.
Et hunc modum ponit ApostoLus I Corinth. II :® « Quae sunt Dei, nemo
novit nisi spiritus Dei. Nos autem non spiritum huius mundi accepimus,
sed spiritum qui a Deo est, ut sciamus.» Et ibidem : 8 « Nobis autem
revelavit Deus per spiritum suum.» Et per hunc modum tractantur res
divinae, secundum quod in seipsis subsistunt et non solum prout sunt
rerum principia.

Sic ergo theologia sive scientia divina est duplex : una, in qua conside-
rantur res divinae non tamquam subiectum scientiae, sed tamquam prin-
cipia subiecti, et talis est theologia, quam philosophi prosequuntur, quae
alio nomine metaphysica dicitur ; alia vero, quae ipsas res divinas consi-
derat propter seipsas ut subiectum scientiae, et haec est theologia, quae
in sacra Scriptura traditur. Utraque autem est de his, quae sunt separata
a materia et motu secundum esse, sed diversimode, secundum quod dupli-
citer potest esse aliquid a materia et motu separatum secundum esse : uno
modo sic quod de ratione ipsius rei, quae separata dicitur, sit quod nullo
modo in materia et motu esse possit, sicut Deus et angeli dicuntur a materia
et motu separati; alio modo sic, quod non sit de ratione eius, quod sit
in materia et motu, sed possit esse sine materia et motu, quamvis quandoque
inveniatur in materia et motu, et sic ens et substantia et potentia et actus

1 ARISTOTELES, Metaphysica 1X (®), c. 8, 1049b 5; c. 9, 1051 a 4s.
® ARISTOTELES, Metaphysica V1 (E), c. 1, 1026 a 20.

3 ARISTOTELES, Metaphysica 11 (a), c¢. 1, 993 b 9-11.

4 ad Romanos, c. 1, 20.

5 I ad Corinthios, c. 2, 11 s.

6 I ad Corinthios, c. 2, 10,



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 483

sunt separata a materia et motu, quia secundum esse a materia et motu
non dependent, sicut mathematica dependebant, quae nunquam nisi in
materia esse possunt, quamvis sine materia sensibili possint intelligi.
Theologia ergo philosophica determinat de separatis secundo modo sicut
de subiectis, de separatis autem primo modo si{cut) de principiis subiecti.
Theologia vero sacrae Scripturae tractat de separatis primo modo sicut de
subiectis, quamvis in ea tractentur aliqua, quae sunt in materia et motu,
secundum quod requirit rerum divinarum manifestatio. /

Ad primum ergo dicendum quod illa, quae non assumuntur in
scientia nisi ad alterius manifestationem, non pertinent per se ad scientiam,
sed quasi per accidens. Sic enim in naturalibus quaedam mathematica
assumuntur, et per hunc modum nihil prohibet in scientia divina esse
quaedam, quae sunt in materia et motu.

Ad secundum dicendum quod moveri {(Deo) non attribuitur proprie,
sed quasi metaphorice, et hoc dupliciter : uno modo, secundum quod im-
proprie operatio intellectus vel voluntatis motus dicitur, et secundum hoc
dicitur aliquis movere seipsum, quando intelligit et diligit se, et per hunc
modum potest verificari dictum Prartonis !, qui dixit, quod primus motor
movet seipsum, quia scilicet intelligit et diligit se, ut CoMMENTATOR dicit
in VIII Physicorum;? alio modo, secundum quod ipse “efluxus causa-
torum a suis causis nominari potest processio sive motus quidam causae
in causatum, in quantum in ipso effectu relinquitur similitudo causae, et
sic causa, quae prius erat in seipsa, postmodum fit in effectu per suam
similitudinem. Et hoc modo Deus, qui similitudinem suam omnibus crea-
turis impartitus est, quantum ad aliquid dicitur per eas moveri vel ad
omnia procedere, quo modo loquendi utitur frequenter Dionvsius®. Et
secundum hunc etiam modum videtur intelligi quod dicitur Sap. VII 4,
quod « omnium mobilium mobilior est sapientia », et quod « attingit a fine

1 PLATON, Phaedrus, 245 D ; Leges X, 895 B: Text S. 478, Anm. 1.

® AverroEs, In VIII Physicae, com. 40 (Venetiis 1574, VI, fol. 380r):
existimavit Plato quod mota ex se moventur a motoribus absfractis, scl. quia
ponebat quod movens se est abstractum et quod abstractum est movens se. Sed
si hoc fuerit ita, tunc motus et movere illic dicentur aequivoce cum motu, qui
est hic ... Et fuit impossibile apud ipsum ut motor, qui est corpus, moveat se,
et similiter qui est virtus in corpore, et tunc conclusit ex hoc, quod anima non
est in corpore et quod est aeterna, cum moveat se. Et hoc esset verum, si anima
moveret se essentialiter et moveret se motu proprio abstractis, scl. ut intellectus
et intellectum in ea essent idem, ut declaratum est de primo motore et de ceteris
motoribus abstractis. Sed iste motus dicitur aequivoce cum motu, qui est a
motoribus, qui sunt corpora aut virtutes in corporibus. — Bemerkenswert ist
an diesem Texte, daB Averroes unter dem platonischen Erstbeweger ganz richtig
die Seele verstand, allerdings nicht die Welt-, sondern die menschliche Seele.
Vgl. oben, S. 478, Anm. 1.

3 Ps.-DionNvsius, De Divinis Nominibus, c. 9, § 9 (PG 3, 916 C): ot Oed-
hoyot xal Wl mavTa WYOIGVTA xal XtYOUUEVEV Gast TOV &xivnTov.

4 Liber Sapieniiae, c. 7, 24 : Omnibus enim mobilibus mobilior est sapientia ;
c. 8, 1: Attingit ergo a fine usque ad finem fortiter.

10

15

20



10

15

20

25

30

35

484 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

usque ad finem fortiter. » Hoc autem non est proprie moveri, et ideo ratio
non sequitur.

Ad tertium dicendum quod scientia divina, quae est per inspira-
tionem divinam accepta, non est de angelis sicut de subiecto, sed solum
sicut de his, quae assumuntur ad manifestationem subiecti. Sic enim in
sacra Scriptura agitur de angelis sicut et de ceteris creaturis. Sed in
scientia divina, quam philosophi tradunt, consideratur de angelis, quos
intelligentias vocant, eadem ratione qua et de prima causa, quae {est)
Deus, in quantum ipsi etiam sunt rerum principia secunda, saltem per
motum orbium, quibus quidem nullus motus physicus accidere potest.
Motus autem, qui est secundum electionem, reducitur ad illum modum,
quo actus intellectus vel voluntatis motus dicitur, quod est improprie dic-
tum, motu pro operatione sumpto. Motus etiam, quo dicuntur secundum
locum moveri, non est secundum circumscriptionem localem, sed secundum
operationem, quam exerce{n>t in hoc vel in illo loco, aut secundum aliquam
aliam habitudinem, quam habe{n)t ad locum, omnino aequivocam ab illa
habitudine, quam habet corpus locatum ad locum. Et ideo patet quod eis
non convenit motus, secundum quod naturalia in motu esse dicuntur.

Ad quartum dicendum quod actus et potentia sunt communiora
quam materia et forma. Et ideo in angelis, etsi non inveniatur compositio
formae et materiae, potest tamen inveniri in eis potentia et actus. Materia
enim et forma sunt partes compositi ex materia et forma, et ideo in illis
tantum invenitur compositio materiae et formae, quorum una pars se
habet ad aliam ut potentia ad actum. Quod autem potest esse, potest et
non esse, et ideo possibile est unam partem inveniri cum alia;__et sine alia,
et ideo compositio materiae et formae non invenitur secundum COMMENTA-
TOREM in I Caeli et Mundi! et in VIII Metaphysicorum ® nisi in his, quae
sunt per naturam corruptibilia. Nec obstat quod aliquod accidens in aliquo
subiecto perpetuo conservetur, sicut figura in caelo, cum tamen corpus
caeleste impossibile sit esse sine tali figura, quia figura et omnia accidentia
consequuntur substantiam sicut causam, et ideo subiectum se habet ad
accidentia non solum ut potentia passiva, sed etiam quodammodo ut
potentia activa, et ideo aliqua accidentia naturaliter perpetuantur in suis
subiectis. Materia autem non est hoc modo causa formae, et ideo omnis
materia, quae subest alicui formae, potest etiam non subesse nisi fortassis

1 AverrOES, In I de Caelo, com. 20 (Venetiis 1574, VII, fol. 157) : Cum
voluerit (natura) facere corpus neque generabile neque corruptibile, non fecit
contrarium neque generavit ipsum ex contrario, quoniam, si haberet contrarium,
corrumperet ipsum omnino, quapropter necesse est ut omne generabile sit corrup-
tibile. Et ex hoc apparet bene quod corpus caeleste non est compositum ex
materia et forma.

2 AVERROES, In VIII Metaphysicae, com. & (Venetiis 1574, X, fol. 2117) :
caelum ... non habet materiam generabilem et corruptibilem. Et ideo videmus
quod caelum non componitur ex materia, quae est in potentia, et forma, quae
est in actu. — com. 12 (fol. 2207) : Matetia in rei veritate, cuius esse est in
potentia, non invenitur nisi in substantiis generabilibus et corruptibilibus. —
Vgl. auch com. 14 (fol. 222r).



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 485

a causa extrinseca contineatur, sicut virtute divina ponimus aliqua corpora
etiam ex contrariis composita esse incorruptibilia, ut corpora resurgentium.
Essentia autem angeli secundum naturam suam incorruptibilis est, et ideo
non est in eo compositio formae et materiae. Sed quia non habet esse a
seipso angelus, ideo se habet in potentia ad esse quod accipit a Deo, et
sic esse a Deo acceptum comparatur ad essentiam eius simplicem ut actus
ad potentiam. Et hoc est quod dicitur quod sunt compositi ex quod est
et quo est, ut ipsum esse intelligatur quo est, ipsa vero natura angeli intelli-
gatur quod est. Tamen si ex materia et forma angeli compositi essent, non
tamen ex materia sensibili, a qua oportet et mathematica abstracta esse
et metaphysica separata.

Ad quintum dicendum quod ens et substantia dicuntur separata
a materia et motu non per hoc quod de ratione ipsorum sit esse sine materia
et motu, sicut de ratione asini est sine ratione esse, sed per hoc quod de
ratione eorum non est esse in materia et motu, quamvis quandoque sint
in materia et motu, sicut animal abstrahit a ratione, quamvis aliquod
animal sit rationale.

Ad sextum dicendum quod metaphysicus considerat etiam de singu-
laribus entibus non secundum proprias rationes, per quas sunt tale vel
tale ens, sed secundum quod participant communem rationem entis, et sic
etiam pertinet ad eius considerationem materia et motus.

Ad septimum dicendum quod agere et pati non convenit entibus
secundum quod sunt in consideratione, sed secundum quod sunt in esse.
Mathematicus autem considerat res abstractas secundum considerationem
tantum, et ideo illae res prout cadunt in consideratione{m) mathematici, non
possunt esse principium et finis motus, et ideo mathematicus non demonstrat
per causas efficientem et finalem. Res autem, quas considerat divinus,
sunt separatae existentes in rerum natura, tales quae possunt esse princi-
pium et finis motus. Unde nihil prohibet quin per causas efficientem et
finalem demonstret.

Ad octavum dicendum quod, sicut fides, quae est quasi habitus
principiorum theologiae, habet pro obiecto ipsam veritatem primam, et
tamen quaedam alia ad creaturas pertinentia in articulis fidei continentur,
in quantum contingunt aliquo modo veritatem primam, per eumdem modum
theologia est principaliter de Deo sicut de subiecto, de creaturis autem
multa assumit ut effectus eius vel quomodolibet habentia habitudinem

ad ipsum. ( Schlup folgt.)

26 possunt: convenit.

10

15

20

25

30

35



	Die wissenschaftstheoretischen Quaest. V u. VI in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin

