
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 4

Artikel: Die wissenschaftstheoretischen Quaest. V u. VI in Boethium de
Trinitate des hl. Thomas von Aquin

Autor: Wyser, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762410

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die wissenschaftstheoretischen
Quaest. V u. VI in Boethium de Trinitate

des hl. Thomas von Aquin
Von Paul WYSER O. P.

Der Kommentar des hl. Thomas zum theologischen Opusculum
De sancta Trinitate (Quomodo Trinitas unus Deus et non très dii) des

Boethius darf trotz seines fragmentarischen Charakters einen ersten
Platz innerhalb des thomistischen Schrifttums beanspruchen ; denn es

handelt sich hier zur Hauptsache um einen der wichtigsten
hochscholastischen Beiträge zur philosophischen und theologischen
Erkenntnislehre. Mit der einzigen Ausnahme von Q. IV (de his, quae
ad causam pluralitatis pertinent), bezieht sich der Inhalt dieses interessanten

Werkes des hl. Thomas aus der ersten Pariserzeit auf die

grundlegendsten Fragen der menschlichen Erkenntnis überhaupt und der
natürlichen und übernatürlichen Gotteserkenntnis im besonderen, wobei
das Verhältnis von Glauben und Wissen im typisch thomistischen Sinne

einer klaren Unterscheidung, nicht aber Trennung der beiden Erkenntnisordnungen

bereits ganz eindeutig herausgearbeitet erscheintx. Die
beiden letzten Quästionen schließen den Text des Kommentars mit der
umfangreichsten wissenschaftstheoretischen Abhandlung ab, die uns
Thomas hinterlassen hat.

»

1. Die literarische Eigenart des Kommentars

Obschon nun diesen zwei wissenschaftstheoretischen Quästionen
eine wenigstens relative Selbständigkeit zukommt, erfordert doch ihr
tieferes Verständnis, daß sie aus dem Kontexte des ganzen Kommentars

erklärt werden. Dieser aber ist in seiner Struktur nur aus seinem
literarischen Charakter zu verstehen. Tatsächlich ist er nämlich sowenig wie
der Sentenzenkommentar des hl. Thomas ein Kommentar im strengen
Sinne dieses Wortes, sondern steht vielmehr in der Mitte zwischen

1 Vgl. dazu q. 1 aa. 1 u. 4 ; q. 2 aa. 1-3 ; q. 3 a. 1.



438 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

eigentlichen Kommentaren und selbständig gestalteten Abhandlungen.
Der in vielen, auch ältesten Werkkatalogen angeführte Titel Expositio
in librum Boethii de Trinitate entspricht daher dem Inhalte nur teilweise.

Die mittelalterliche Expositio litteralis 1 ist die eine Form des sog.
Commentums oder Commentariums, die — zum Unterschiede von der
zweiten scholastischen Kommentarform der Glossen und Paraphrasen —
den zu erklärenden Text in ein logisches Einteilungsschema bringt und
sodann Wort für Wort, Satz für Satz erklärt. Der Thomaskommentar
in librum Boethii de Trinitate ist aber nur zum kleinsten Teile Literal-
kommentar des Boethiustextes. Er verbindet nämlich die Divisio und

Expositio textus mit der Quaestio, die aber in Umfang und Inhalt die

Expositio litteralis bei weitem übertrifft. Den Hauptinhalt dieses

Kommentars stellen daher die sechs Quästionen dar. Obwohl sich nun
diese Quästionen immer an den Boethiustext anschließen, sind sie im
übrigen doch möglichst selbständig gestaltete Abhandlungen in strenger
Quästionenform. Die literarische Form dieses Boethiuskommentars

entspricht also durchaus der formalen Struktur des hochscholastischen
« Scriptum » oder der « Quaestiones », in denen wir die litararische
Übergangsform der Hochscholastik von reinen Texterklärungen zu ganz
selbständigen, von jedem Grundtexte losgelösten Werken der späteren
Zeit zu erblicken haben. Thomas benützte dieses Schema einzig im
Sentenzenkommentar 2 und in diesem Opusculum. Alle anderen

philosophischen und theologischen Kommentare des Aquinaten sind Exposi-
tiones ad litteram.

Diese stark aufgelockerte Kommentierweise ermöglicht es Thomas,
in den Quästionen seines Kommentars de Trinitate aktuellste Probleme

zu behandeln, die dem Grundtexte entweder überhaupt fern liegen oder
aber"höchstens in einem sehr losen Zusammenhange mit ihm stehen.
Trotzdem bleibt aber die Quästion dem Grundtexte immer irgendwie
verhaftet. Wir finden in einzelnen Artikeln Gegenstände behandelt,
die sich ausschließlich aus bestimmten Stellen des Boethiustextes er-

1 Über die mittelalterlichen Kommentarformen vgl. G. Meersseman O. P.,
Introductio in opera omnia B. Alberti Magni O. P. (Brugis 1931) 3 f. ; M. De Wulf,
Histoire de la philosophie médiévale II (Louvain 1936) 15 f.

2 Der älteste Titel des Sentenzenkommentars in den alten Werkkatalogen,
den Handschriften des 13. und beginnenden 14. Jahrhunderts,, in den Zitaten
der ersten Thomasschüler und in den alten Bibliothekskatalogen ist demgemäß
regelmäßig « Scriptum super I. librum Sententiarum ». Vgl. M. Grabmann,
Die Werke des hl. Thomas von A quin (Beiträge zur Gesch. der Philosophie und
Theologie des Hittelalters, XXII, 1/2, Münster 1931 2) 281 ff.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 439

klären lassen. In solchen, allerdings wenig zahlreichen Fällen tritt also
das exegetische Moment des Opusculums sogar in der Quästion etwas
stärker hervor. Aber zahlreicher, inhaltlich bedeutsamer und reicher
sind jene Artikel, die zwar ebenfalls durch den Boethiustext veranlaßt
werden, im übrigen aber diesen zum bloßen Ausgangspunkte von
Gedankengängen nehmen, die bei Boethius nur angedeutet sind. Von
einer durchgehenden Kommentierung des Textes in den Quästionen
kann daher keine Rede sein. Zum größten Teil nimmt Thomas in seinen

Quästionen nur auf jene Stellen des Boethiustextes Bezug, die und
insofern sie eine einläßliche Behandlung von Problemen der
Hochscholastik erlauben.

Die natürliche Konsequenz des Verfahrens ist ein gewisser Mangel
an logischem Zusammenhang zwischen den einzelnen Quästionen und

sogar zwischen den Artikeln einer Quästion, der auf den ersten Blick
auffallen muß. Zwar weist jede einzelne Quästion einen einheitlichen

Gesichtspunkt auf, dem sich sämtliche Artikel der Quästion
unterordnen. Aber diese Gesichtspunkte sind ganz offenbar im Hinblick auf
aktuelle, sich damals vordrängende Fragen und nicht in Abhängigkeit
von der inneren Logik des Boethiustextes ausgewählt. So zeigt also

der ganze Aufbau der sechs Quästionen diesen Doppelcharakter des

Opusculums, in dem sich Kommentar und Quästion miteinander
verbinden. Die kontinuierliche Bindung der Quästionen an den Boethiustext

ist der eigentliche Grund dafür, daß ihnen trotz der unbestreitbaren
Tendenz zu selbständiger Entfaltung die straffe innere Einheitlichkeit
fehlt, die wir in andern, von jedem Texte losgelösten Thomasschriften
mit Recht bewundern.

2. Aufbau und Inhalt der Quaestiones I-IV

In seiner äußeren Gliederung besteht das ganze Opusculum aus

einem Prolog und drei Hauptteilen mit je einer Texterklärung und je
zwei Quästionen. Thomas folgt dem Boethiustext nur bis in die

einleitenden Sätze des 2. Kapitels. Prooemium, das ganze 1. Kapitel und
der Anfang des 2. Kapitels bilden die textliche Grundlage der drei

Hauptteile des Werkes. Daraus erklärt es sich, daß über den eigentlichen

Gegenstand des Grundtextes, die Heilige Dreifaltigkeit, in den

Texterklärungen und Quästionen wenig zu finden ist ; denn die eigentliche

Trinitätstheologie des Boethius entfaltet sich erst in den folgenden

Kapiteln seines Buches.



440 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

Für den ersten Teil1 mit seinen zwei Quästionen über Möglichkeit
und Grenzen unserer Gotteserkenntnis (Q. I : de divinorum cogni-
tione) und über die Entfaltung dieser Gotteserkenntnis in der

theologischen Wissenschaft (Q. II : de manifestatione divinae cogni-
tionis) lassen sich Anknüpfungspunkte im Prooemium des Boethius ohne

große Schwierigkeit finden. Boethius erläutert hier kurz den Gegenstand

seiner Untersuchung, die Schwierigkeit seiner Behandlung, die

spekulative Methode, die mit Vernunftsgründen in das Geheimnis dieser

Glaubenswahrheit einzudringen sucht und dadurch diese grundlegende
theologische « quaestio diutissime investigata » zu einer « formata
rationibus » gestaltet. Damit sind die grundsätzlichen Fragen über
unsere Gotteserkenntnis und die Theologie von selbst gegeben. Natürlich

ist in diesem boethianischen Prologe von einer eigentlichen
erkenntnistheoretischen Grundlegung der Trinitätsspekulation keine Rede.

Aber Thomas findet in dem kurzen Texte eine Reihe von Bemerkungen,
Andeutungen, die ihm genügen, um — entsprechend seiner Methode —
in den beiden ersten Quästionen die hervorragendsten und aktuellsten
Probleme der philosophischen und theologischen Erkenntnislehre seiner

Zeit zum Boethiustexte in Beziehung zu bringen.
Schon im ersten Satz des Prooemiums findet sich ein Hinweis auf

die augustinische Illuminationstheorie: «quantum nostrae mentis

igniculum illustrare lux divina dignata est » (PL 64, 1247). Damit ist
das Thema des ersten Artikels der Q. I gegeben, das von fundamentaler
Bedeutung für die erkenntnistheoretische Kontroverse zwischen dem

christlichen Aristotelismus des hl. Thomas und der konservativen Richtung

des hochscholastischen Augustinismus war : utrum mens humana
ad cognitionem veritatis nova illustratione divinae lucis indigeat. Und
doch reicht die Ablehnung der Illuminationstheorie für die natürliche
Erkenntnis und ihre aristotelisch-thomistische Umdeutung auf die
Glaubenserkenntnis in diesem Artikel weit über den ursprünglichen
Sinn und die Tragweite des Boethiustextes hinaus.

Ganz ähnlich verhält es sich mit den übrigen Artikeln derselben

Quästion. Die Möglichkeit der Gotteserkenntnis (a. 2) kann man
ohne weiteres mit dem Hinweis des Boethius auf die Schwierigkeit der

trinitarischen Frage verbinden, eine Schwierigkeit, die ganz allgemein

1 Vgl. dazu M. Grabmann : Die theolog. Erkenntnis- und Einleitungslehre des

hl. Thomas von A quin auf Grund seiner Schrift In Boethium de Trinitate (Thomist.
Studien, IV, Freiburg/Schweiz 1948), wo die ersten zwei Quästionen einer
eingehenden historisch-systematischen Untersuchung unterzogen werden.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 441

mit jeder Gotteserkenntnis verbunden ist : « Sed ne tantum a nobis

quaeri oportet, quantum humanae rationis intuitus ad divinitatis valet
celsa conscendere » (PL 64, 1249 A). Aber dieser sehr äquivoke Begriff
des « intuitus » legt seinerseits das augustinische Thema von Gott, dem

«primum cognitum» des menschlichen Geistes (a. 3) nahe. Erst
der letzte Artikel der Q. V berührt die spezielle erkenntnistheoretische

Grundlage der trinitarischen Theologie. Die durch
die Patristik inaugurierte und von Boethius hier vertretene spekulativrationale

Methode erfordert eine klare Abgrenzung der rein rationalen

philosophischen Gotteserkenntnis von der theologischen. Den rationes
necessariae eines Richardus von St. Viktor gegenüber beweist Thomas
hier die absolute Unerweisbarkeit des trinitarischen Geheimnisses mit
rein natürlichen Beweisgründen. Es ist nur aus dem Glauben
erkennbar.

Indes ist gerade damit die Berechtigung und der Sinn der
wissenschaftlichen Behandlung der Glaubensgeheimnisse in Frage gestellt.
Q. II ist diesem Gegenstande gewidmet. Der zentrale 2. Artikel gehört

zu den typisch thomistischen Darstellungen der theologia scientia
fidei nach Analogie des aristotelischen Wissenschaftsbegriffes l. Sie ist
der apodiktische Diskurs aus Glaubensprinzipien. Die übrigen Artikel
dieser Quästion lehnen sich wiederum unmittelbar an den Boethius-

text an :

Boethius (Prooemium) :

investigatam quaestionem (PL 64,

1247)

ex intimis sumpta philosophiae dis-
ciplinis (PL 64, 1249 A)

novorum verborum significationibus
velo (ib.)

Thomas (Q. II) :

utrum divina liceat investigando
tractare (art. 1)

utrum in scientia fidei, quae est de
Deo, liceat rationibus physicis uti
(art. 3)

utrum divina sint velanda novis et
obscuris verbis (art. 4)

Der zweite Teil des Kommentars ist noch stärker als der

vorhergehende durch den Boethiustext bedingt. Boethius eröffnet seine

Trinitätstheologie in Kap. 1 (PL 64, 1249) mit der Darstellung des

katholischen Dogmas « de Trinitate et Unitate Dei ». Einleitend stellt

er grundsätzlich fest, daß die « sententia catholica » die der « fides

1 Vgl. M. D. Chenu O. P., La théologie comme science au XIIIe siècle (pro
manuscripto), 2e édit. (Paris 1943). M. Grabmann, 1. c. 123-145.



442 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

catholica vel universalis » ist, zum Unterschied von allen häretischen
Bekenntnissen. Auf diese positiv-theologisch alles folgende entscheidende

Feststellung bezieht sich die Q. III : de his quae pertinent ad
Cognitionen! fidei. In Art. 1 erörtert Thomas die Frage der Notwendigkeit

des christlichen Glaubens. Die übrigen Artikel lehnen sich

unmittelbar an den Text des Boethius an. Dessen Gleichsetzung von

«religio christiana» und « fides » veranlaßt Art. 2: quomodo se

habet fides ad religionem. Die Berufung auf die « fides catholica vel
universalis » bei Boethius führt zur Frage von Art. 3 : utrum con-
venienter vera fides catholica vel universalis nominetur. Artikel 4

entspricht dem Satze des Boethius, womit er das eigentliche Thema
des 2. Kapitels anschneidet : « cuius (i. e. fidei catholicae) haec de

Trinitatis unitate sententia est : Pater Deus, Filius Deus, Spiritus
Sanctus Deus, igitur Pater, Filius, Spiritus Sanctus unus, non très dii.
Cuius coniunctionis ratio est indifferentia » (ib. C).

Boethius stellt im selben Kapitel diese Unverschiedenheit der
göttlichen Personen in der einen unteilbaren Gottheit dem Pluralismus des

Arianismus gegenüber. Die Widerlegung des arianischen Pluralismus
aber setzt die philosophische Erörterung der Pluralität voraus. Die

ganze IV. Quästion des hl. Thomas (de his quae ad causam pluralitatis
pertinent), die rein philosophischen Inhaltes ist, knüpft unmittelbar
und ausschließlich an die entsprechenden Ausführungen des 1. Kapitels
bei Boethius über Prinzip und Arten der Pluralität an. Boethius geht
vom Grundsatz aus : « Principium enim pluralitatis alteritas est » (ib.),
worüber Art. 1 handelt. Nach Boethius ist aber diese « alteritas » oder
« diversitas », wie er sie auch nennt, eine dreifache, die generische,
spezifische und numerische. Die numerische oder individuelle Verschiedenheit

ist naturgemäß für die trinitarische Frage allein von Bedeutung.

Dies mag der Grund dafür sein, daß Boethius im letzten Teile
des 1. Kapitels die damit zusammenhängenden philosophischen
Probleme eingehender behandelt. Die vergleichende Gegenüberstellung des

Boethiustextes zu den entsprechenden Thomasartikeln zeigt ganz klar,
daß es sich auch hier um Fragen handelt, die unmittelbar mit dem
Boethiustexte zusammenhängen :

Boethius (c. 1. PL 64, 1249 D) : Thomas (Q. IV) ;

sed numéro differential« acciden- utrum varietas accidentium faciat
tium varietas facit. diversitatem secundum numerum

(art. 2)



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 443

Boethius Thomas :

Nam si vel animo cuncta ab his
accidentia separemus, tarnen locus
cunctis diversus est, quem unum
fingere nullo modo possumus ; duo
enim corpora unum locum non ob-
tinebunt, qui est accidens,

atque ideo sunt numéro plures,
quoniam accidentibus plures fiunt.

utrum duo corpora possint esse vel
intelligi esse in eodem loco (art. 3)

Utrum varietas loci aliquid opere-
tur ad differentiam secundum nume-
rum (art. 4)

Kapitel 2 des Boethiustextes bietet also Thomas die willkommene
Gelegenheit, eine der wichtigsten Lehranschauungen der aristotelischen

Naturphilosophie zu entwickeln : die Theorie vom Individuations-
prinzip. In welch merklichem Maße Thomas hier wiederum über
Boethius hinausgeht, erhellt schon aus dem bekannten Gegensatz der

platonisierenden Individuationslehre bei Boethius zur aristotelischen
des Aquinaten : nicht die Akzidenzien allein sind das, was die individuelle,

numerische Verschiedenheit ausmacht, sondern die « materia

prout subest dimensionibus indeterminatis » (art. 2), also die « materia
signata quantitate ».

3. Die wissenschaftstheoretischen Quästionen

Kapitel 2 de Trinitate (PL 64, 1250) eröffnet die eigentliche
theologische Spekulation des Boethius über das Trinitätsdogma mit der

Betrachtung des göttlichen Seins als reiner Form : « divina substantia
sine materia forma est » (ib. C), und daraus ergibt sich Gottes absolute

Einfachheit, von der jede diversitas, pluralitas und jede numerische
Vielheit ausgeschlossen ist : « et ideo unum est (C), nulla igitur
in eo diversitas, nulla ex diversitate pluralitas, nulla ex accidentibus

multitudo atque idcirco nec numerus » (1250 D -1251 A). Dieses

Kapitel enthält also die spekulative Begründung des in Kap. 1

aufgestellten katholischen Dogmas von der Wesenseinheit der drei
göttlichen Personen. Aber Boethius will sich eingangs über die der

theologischen Spekulation eigentümliche Methode Klarheit verschaffen, und
zu diesem Zwecke vergleicht er die theologische Wissenschaft
mit den beiden übrigen des bekannten aristotelischen Einteilungsschemas

des rein theoretischen Wissens, der « scientia naturalis »

und « mathematica », sowohl in ihrem Objekt wie in ihrer Methode.



444 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

Boethius, der gewiß der hervorragendste Vermittler aristotelischen

Gedankengutes an das abendländische Mittelalter aus patristischer Zeit
ist beweist aber gerade in diesem wissenschaftstheoretischen
Abschnitte seines theologischen Opusculums, wie weit er trotz aller
Anlehnung an aristotelische Texte in realphilosophischer und speziell
erkenntnistheoretischer Hinsicht dem Neuplatonismus seiner großen
christlichen Autorität, Augustinus, auf die er sich im Proœmium
ausdrücklich beruft2, verpflichtet bleibt3. Zweifellos versucht Boethius
hier und in andern Werken öfters Aristotelismus und Piatonismus zu
verbinden und in Einklang zu bringen. Oft überwiegt aber die neu-
platonisch-augustinische Tendenz. So muß auch hier die Identifikation
von christlicher Theologie oder Glaubenswissenschaft mit der Oso/.oyLa
des Aristoteles in die Augen springen, eine Gleichsetzung, die ohne
weiteres in den christlichen Neuplatonismus der Patristik und der
darauf fußenden augustinischen Scholastik hineinpaßt. Echt augu-
stinisch ist aber hier vor allem die Konzeption des theologischen
Gegenstandes : die reine Form des göttlichen Wesens, die intuitiv erkannt
wird ohne jeden Rückgriff auf die empirische Erkenntnis des stofflichen
Seins. Im Gegensatz zur rationalen und disziplinalen 4 Methode der
« scientia naturalis » und « mathematica », die ihrem Gegenstande, den
« formae in materia », entsprechend an das Stoffliche und seine Erkenntnisweise

durch die äußeren Sinne, die Phantasie (« imaginatio ») und die
« ratio » gebunden ist, bedeutet die theologische Erkenntnisweise bei

Boethius ein reines « intelligere » : « in divinis intellectualiter versari

oportebit, neque deduci ad imaginationes, sed potius ipsam inspicere
formam, quae vere forma nec imago est » (PL 64, 1250 B). Die
fundamentale Übereinstimmung dieser Theorie mit Augustins Lehre

von der « ratio superior » oder dem « intellectus », der « intelligentia »,

liegt auf der Hand. Auch bei Augustinus vollzieht sich die Erkenntnis
des Göttlichen in möglichster Abkehr des Geistes von der Stoffwelt und

1 M. Grabmann, Die Geschichte der scholastischen Methode, I (Freiburg 1909)
149-160.

2 Vobis tarnen etiam illud inspiciendum est, an ex beati Augustini scriptis
semina rationum aliquos in nos venientia fructus exulerint (PL 64, 1249 B).

3 Vgl. K. Bruder, Die philosophischen Elemente in den Opuscula sacra des

Boethius (Forschungen zur Gesch. d. Philos, u. d. Pädagogik, III, 2, Leipzig 1928)
27-30.

4 Über die historische Bedeutung der drei boethianischen Begriffe « rationa-
liter, disciplinaliter, intellectualiter » vgl. die interessante Studie von M. D. Chenu
O. P., Disciplina. Note de léxicographie philosophique médiévale. Revue des
sciences philos, et théolog. 25 (1936) 686-692.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 445

in der Hinkehr zu den « rationes aeternae, immutabiles et necessariae ».

Die viel einfachere Formulierung dieses Gedankens bei Boethius läßt
nur umso klarer die gemeinsame Quelle erkennen : die plotinische
Intuition des Noüq, die in der christlichen Umwandlung derselben
Grundidee zu einer Art unmittelbarer, aber doch wieder von der «Visio
beata» unterschiedenen Schau des Göttlichen und Ewigen wird.

Im Rahmen dieser methodologischen Einleitung des boethianischen

Kapitels 2 bewegen sich nun die wissenschaftstheoretischen Quästionen
V und VI unseres Opusculums, und damit schließt auch dieser Kommentar

ab. Der Boethiustext bietet Thomas die willkommene Gelegenheit,
einen höchst wertvollen methodologischen, in sich geschlossenen Traktat
zu schreiben, der in seiner Art im ganzen schriftstellerischen Werk des

Aquinaten einzig dasteht. Abgesehen vom Kommentar zu den Anal.
Post, des Aristoteles, lb. I, lect. 4, 41, 42 und 44, sind seine
wissenschaftstheoretischen Überlegungen als gelegentliche Erörterungen über
das ganze Werk zerstreut. Nur hier finden wir eine zwar an Boethius
anschließende, im übrigen aber wiederum selbständig entwickelte
Abhandlung, in der Thomas die aristotelische Wissenschaftseinteilung
in die theoretische und praktische Wissenschaft (a. 1), hauptsächlich
aber Objekt und Methode der drei theoretischen Wissenschaften

des aristotelischen Einteilungstypus eingehend darlegt.
Der Aufbau der beiden Quästionen ist wiederum und zwar

ausschließlich durch den Boethiustext bedingt, wie sich aus folgender
Gegenüberstellung klar ersehen läßt :

Boethius :

(c. 2. PL 64, 1250 A - B)

Nam cum très sint speculativae
partes,

naturalis, in motu, inabstracta,
àvu7T£?atpeTOî, i. e. inseparabilis ;

considérât enim corporum formas cum
materia, quae a corporibus actu
separari non possunt, quae corpora
in motu sunt ;

m at hematic a, sine motu, inab-
4 I

stracta ; haec enim formas corporum

speculator sine materia, ac

Divus Thomas

Thomas :

Q.5: de divisione speculati¬
vae scientiae.

a. 1 : utrum sit conveniens divisio,
qua dividitur speculativa in
has très partes : naturalem,
mathematicam et divinam.

a. 2 : utrum naturalis philosophia
sit de his, quae sunt in motu
et materia.

a. 3 : utrum mathematica considera-
tio sit sine motu et materia
de his, quae sunt in materia.

30



446 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

Boethius :

per hoc sine motii ; quae formae,
cum in materia sint, ab ea separari
non possunt ;

theologica, sine motu, abstrac-
ta atque separabilis : nam Dei
substantia et materia et motu caret.

In naturalibus igitur rationaliter, in
mathematicis disciplinaliter, in divi-
nis intellectualiter versari oportebit,

neque deduci ad imaginationes,

sed potius ipsam inspicere formam.

Thomas :

a. 4 : utrum divina scientia sit de
his, quae sunt sine materia
et motu.

Q.6: demodis, quos spéculâti-
vae scientiae attribuit.

a. 1 : utrum oporteat versari in
naturalibus rationabiliter, in
mathematicis disciplinabiliter,
in divinis intellectualiter.

a. 2 : utrum in divinis sit omnino
imaginatio relinquenda.

a. 3 : utrum intellectus noster possit
ipsam formam divinam inspicere.

a. 4 : utrum hoc possit fieri per
viam alicuius scientiae specu-
lativae.

Die Q. V ist außerordentlich reich an methodologisch-erkenntnistheoretischem

Gehalt. Hier finden wir die bedeutendste Darstellung
der drei aristotelischen Abstraktionsgrade und der darauf
beruhenden Bestimmung des naturphilosophischen, mathematischen und
metaphysischen Formalobjektes oder Wissenschaftssubjektes.
Besonders originell ist Art. 3 mit seiner Differenzierung zwischen mathematischem

und metaphysischem Erkennen, zwischen « abstractio » und
« separatio »L In Art. 4 bietet sich Gelegenheit, im Gegensatz zur neu-
platonisch-augustinischen, also auch boethianischen Tradition die natürliche

Theologie als vornehmsten Teil der Metaphysik scharf gegen die

Theologie als Glaubenswissenschaft, die « theologia sacrae scripturae »,

abzugrenzen. Die ganze Quaestio enthält aber außerdem, besonders in
den Responsa, sehr wertvolle Erörterungen anderer Probleme der
Wissenschaftslehre, wie z. B. der ethischen Erkenntnis und Wissenschaft

(a. 1 co u. ad 4), der Stellung der Logik innerhalb des Wissenschafts-

systemes (a. 1 ad 2), des Verhältnisses der Disziplinen des Triviums

1 Vgl. L. B. Geiger O. P., Abstraction et séparation d'après saint Thomas
in de Trinitate q. 5 a. 3. Revue des sciences philos, et théolog. 31 (1947) 3-40.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 447

und Quadriviums zu den philosophischen Wissenschaften (a. 1 ad 3),
der Subordination (a. 1 ad 5 u. 6) und Hierarchie (a. 1 ad 9 u. 10) der
theoretischen Wissenschaften.

Q. VI über die Methode der drei theoretischen Wissenschaften
ist ein klassisches Beispiel jener zahlreichen Umdeutungen neupla-

tonisch-augustinischer Formulierungen in einen evident aristotelischen
Sinn, wie wir sie so oft bei Thomas vorfinden. In Art. 1, dem wichtigsten
der Quästion in wissenschaftstheoretischer Hinsicht, wird der augusti-
nische Gegensatz von « intellectus » und « ratio » kühn uminterpretiert
in die aristotelische Kreisbewegung des menschlichen Erkennens, das

zwar in seinem ganzen Umfange rational, d. h. diskursiv ist, aber

gerade deshalb von der unmittelbaren Erkenntnis des « intellectus »

ausgehen muß, um schließlich in der metaphysischen Wirklichkeitsbetrachtung

die Mannigfaltigkeit des Seins wiederum auf das Sein

schlechthin und die höchsten Seinsursachen zurückzuführen. So

verliert natürlich das boethianische Begriffspaar « intellectus » und « ratio »

auch in der Methodenfrage seine ursprüngliche Ausschließlichkeit und
Gegensätzlichkeit : der « modus rationalis » ist jetzt zwar vorzüglich
(« maxime »), aber doch nicht exklusiv der « scientia naturalis »

eigentümlich : « Attribuitur ergo rationabiliter procedere scientiae naturali,
non quia ei soli conveniat, sed quia ei praecipue competit » (q. 6 a. 1,

qa 1 co) ; und ebenso ist auch der « modus intellectualis » die vorzügliche,
aber nicht ausschließliche Methode der Metaphysik : « eo quod in ipsa
(scientia divina) maxime observatur modus intellectus » (ib., qa 3 co),

was aber die rationale Methode von der Metaphysik nicht ausschließt.
Die mathematische Methode (modus disciplinalis) erklärt Thomas
durchaus in Übereinstimmung mit der antiken Auffassung von der
Mathematik als der wissenschaftlichen Disziplin par excellence (p.à07)-

mç), die wegen ihrer Gewißheit jede andere übertrifft und gerade
deshalb als Ideal der wissenschaftlichen Erkenntnis auch heute noch

bewertet wird. Aber auch hier bleibt sich Thomas der Relativität
dieser Charakteristik durchaus bewußt : « non quia ipsa sola disciplina-
liter procedat, sed quia hoc ei praecipue competit » (ib., qa 2 co).

Die übrigen drei Artikel der Quästion sind ausschließlich der

theologischen Methodenfrage gewidmet. Der unleugbar augusti-
nische Anknüpfungspunkt im Boethiustext rechtfertigt hier in vollem
Umfange die Behandlung einer der wichtigsten Fragen der augustinisch-
aristotelischen Kontroverse des 13. Jahrhunderts : der natürlichen
Gotteserkenntnis. Thomas löst sie im Sinne seiner aristotelischen Er-



448 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

kenntnistheorie, die keine einzige Ausnahme vom Grundgesetz menschlicher

Erkenntnis zuläßt : « Principium cuiuslibet nostrae cognitionis
est in sensu » (a. 2 co), also auch der Ausgangspunkt unserer natürlichen

Gotteserkenntnis, in klarem Gegensatz zu jeder Form neupla-
tonisch-augustinischer Intuition des rein Geistigen und Göttlichen.
Das hindert jedoch Thomas keineswegs, seiner irenischen Art der
« benigna interpretatio » gemäß die neuplatonischen Formulierungen
des Boethius wie auch des Ps.-Dionysius im aristotelischen Sinne
umzudeuten.

4. Datierung des Opusculums

Die Authentizität der Quaestiones in de Trinitate stand von jeher
außerhalb jeder Diskussion, zumal es sich ja um eines der wenigen
Werke handelt, von denen noch ein Autographfragment vorhanden ist.
Ganz anders verhält es sich mit der Datierung dieses Opusculums.
Seit Mandonnet wird es fast allgemein in die Jahre 1257-58 verlegt,
also in den letzten Abschnitt des ersten Pariseraufenthaltes, als Thomas
bereits zum Magister promoviert war (1256). Mandonnet1 zählt dieses

Opusculum mit dem gleichzeitig verfaßten Kommentar zu De Hebdo-
madibus des Boethius zu den vorwiegend philosophischen Schriften,
die den privaten Vorlesungen innerhalb des Ordens entwachsen sein

sollen. Seine Argumentation zu Gunsten dieser Datierung geht einzig

vom unvollendeten Zustande dieses Boethiuskommentars aus. Er hält
es für sehr wahrscheinlich, daß Thomas deshalb den Boethiuskommentar
unvollendet ließ, weil er in der zur selben Zeit begonnenen Summa

contra Gentes die gleichen Fragen auf methodischere Weise behandeln
wollte. Im Gegensatz zu dieser Datierung, die allerdings einen stark
hypothetischen Charakter aufweist, hielt zunächst Grabmann2 die

letzten Lebensjahre für die wahrscheinlichere Abfassungszeit, da er die
NichtVollendung des Werkes eher auf den frühen Tod des Autors
zurückführen mochte. Diese Auffassung haben sich dann auch Rimaud3
und neuerdings Bonnefoy4 zu eigen gemacht. Bonnefoys Beweis-

1 P. Mandonnet O. P., Chronologie sommaire de la vie et des écrits de saint
Thomas. Revue des sciences philos, et théolog. 9 (1920) 150.

2 M. Grabmann, Der göttliche Grund menschlicher Wahrheitserkenntnis nach
Augustinus und Thomas von A quin (Veröffentl. d. Albertus-Magnus-Akademie,
Köln, Bd. I, Heft 4, Münster 1924) 58.

3 J. Rimaud, Thomisme et méthode (Paris 1925) 19, note 1.
4 J. F. Bonnefoy O. F. M., La théologie comme science et l'explication de la

foi selon saint Thomas d'Aquin. Ephemerides theol. Lovanienses 14 (1937) 421 f.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 449

führung liegt allerdings auf einer andern Linie : auf Grund des inhaltlichen

Vergleichs der Q. II dieses Werkes mit den entsprechenden
Ausführungen des Sentenzenkommentars und sogar der Summa theologica
über die theologische Wissenschaft glaubt er sich dazu berechtigt, in
Boeth. de Trinitate zeitlich sogar nach der Summa (I. Pars) ansetzen

zu dürfen ; denn dieses Werklein zeige in dieser Hinsicht einen
unverkennbaren Fortschritt selbst über die Summa. Für den
Sentenzenkommentar trifft nun dies gewiß zu, indem vor allem die Anwendung
der aristotelischen Subalternationstheorie auf die Theologie im
Sentenzenkommentar fehlt und erstmals in de Trinitate erscheint. Wie
Chenu 1 gezeigt hat, deckt sich aber die theologische Methodologie
in de Trinitate substanziell mit der Summa. Außerdem ist es ohne

weiteres verständlich, daß die konzise Form der Summaartikel die
ausführlichere und eingehendere Darstellungsweise der Quaestiones in de

Trinitate einfach nicht zuläßt. Mit demselben Recht müßte man eine

Reihe anderer Werke, so z. B. die Quaestiones disputatae, einfach
deshalb nach der Summa ansetzen, weil sie die entsprechenden Ausführungen

der Summa an Weite und Tiefe übertreffen.
Indes haben die literarkritischen Forschungen eine Reihe von

inneren Argumenten zu Tage gefördert, die Mandonnets Datierung
mindestens als die viel wahrscheinlichere erscheinen lassen. Roland-
Gosselin 2 hat gezeigt, daß Thomas in diesem Opusculum die aver-
roistische Individuationstheorie von den « dimensiones interminatae »

vertritt (q. 4 a. 2), sie aber von Contra Gentes, lb. IV (1264) ab fallen
läßt. Ferner machte derselbe Autor 3 darauf aufmerksam, daß Thomas
hier (q. 4 a. 3 ad 6) die averroistische Theorie von der medialen
Form der Elemente im corpus mixtum der avicennischen vorzieht und
sie für die wahrscheinlichere hält : « probabilior tarnen videtur esse

opinio Commentatoris », allerdings nicht ohne sie umzudeuten in
die akzidentelle « media qualitas », in der die substanzialen Elementarformen

nur virtuell enthalten sind. In späteren Schriften, und zwar
nach Roland-Gosselin schon in der Quaestio disputata de anima, a. 9

ad 10 (1265/66 nach Grabmann und Synave 4), gibt Thomas diese Inter-

1 M. D. Chenu O. P., La théologie comme science au XIIIe siècle (pro
manuscript»), 2e édit. (Paris 1943) 82.

2 H. D. Roland-Gosselin O. P., Le a De ente et essentia » de saint Thomas

d'Aquin (Bibl. thom. 8, Paris 1926) 107-109. 3 1. c. 111 f.
4 P. Synave O. P., Le problème chronologique des questions disputées de

s. Thomas d'Aquin. Revue thomiste 9 (1926) 154-159. M. Grabmann, Die Werke
des hl. Thomas von Aquin (Beiträge zur Gesch. der Philosophie und Theologie des



450 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

pretation des Averroes auf und nennt dessen Theorie sogar lächerlich :

« dicere etiam quod formae elementorum recipiant magis et minus, ut
Averroes dicit, ridiculum est. » Synave 1 stellte fest, daß die Lehre von
der Notwendigkeit der Offenbarung für die natürliche Gotteserkenntnis
hier (q. 3 a. 1) in der Formulierung und Argumentation auf Moses

Maimonides zurückgeht, und zwar ähnlich wie schon im
Sentenzenkommentar (1254-56) und in De Veritate (1256-59), wogegen Contra
Gentes I, c. 4 (1258) und die Summa theol. eine selbständigere Behandlung

dieses Themas verraten. Die überraschend genaue Datierung
Synaves 2 für sämtliche sechs Quästionen unseres Opusculums auf den
24. April bis zum 21. Juli 1256 fußt allerdings auf der sehr schwachen

Hypothese, daß es sich um eigentliche Quaestiones disputatae handle,
die Thomas als kurz vorher promovierter Magister in Paris gehalten
habe. Jedoch auch wenn wir von dieser unbewiesenen Behauptung
absehen, bringt uns Synaves Argumentation mit guten Gründen aus der
lehrinhaltlichen Entwicklung ganz nahe an die Datierung Mandonnets
heran. Grabmann 3 sodann hat in der 2. Auflage seiner hervorragenden
Monographie über « Die Werke des hl. Thomas von Aquin » seine

frühere Ansicht geändert, und zwar auf Grund der 2. Objektion zur
qa 3 in q. 6 a. 1, wo Thomas den « liber de Causis » immer noch Aristoteles

zuschreibt. Da Thomas in seinem Kommentar zu diesem Buche

(1269-73) dank der Übersetzung der azo lysiuaic; OeoXoyixY) des Proklos
durch Wilhelm von Moerbeke 4 den liber de causis als arabisches Exzerpt
aus der ozor/etMmç erkannt hat, muß natürlich unser Opusculum zum
mindesten vor den Abschluß der moerbekschen Übersetzung, 1268,

datiert werden, und zwar umso mehr, als Thomas damals mit Wilhelm
am Hofe Clemens IV. in Viterbo weilte, also sicher schon 1268 Kenntnis
von der Proklusübersetzung hatte. Daß Thomas dieses Opusculum
jedenfalls nicht nach 1270 verfaßt hat, läßt sich auch aus der interes-

Mittelalters, XXII, 1/2, Münster 1931 3) 280, setzt sie etwas früher als die q. disp.
de spiritualibus creaturis (1266-68) an, während Mandonnet, 1. c. 148 für 1269/70,
und P.Glorieux, Les questions disputées de saint Thomas et leur suite chronologique,
Recherches de théologie ancienne et médiévale 4 (1932) 5-33, für 1269 eintreten.

1 P. Synave O. P., La révélation des vérités divines naturelles d'après saint
Thomas (Mélanges Mandonnet, I, Bibl. thom. 13, Paris 1930) 334-353.

2 1. c. 361.
3 M. Grabmann, Werke, 312, wo allerdings die Stelle des Boethiuskommentars

ungenau angeführt wird. — Zur ganzen Datierungsfrage vgl. auch Grabmann,
Die theolog. Erkenntnis- und Einleitungslehre, 18-21.

4 Vgl. dazu M. Grabmann, Guglielmo di Moerbeke O. P., il traduttore delle
opere di Aristotele (Miscellanea historiae pontificiae, XI, Roma 1946) 147 f.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 451

santen Tatsache erschließen, daß in q. 5 a. 4 co (S. 481, 18) das Buch A
XII) der Metaphysik noch als liber XI zitiert wird. Pelster 1 hat

handschriftlich nachgewiesen, daß Thomas, wie alle von der Leonina
benützten Handschriften beweisen, in der Summa theol. I und I-II
Buch A immer als 11. Buch zitiert, dagegen von II-II ab als 12., daß

er also kurz nach 1270 diese Zitationsweise geändert hat. Man kann
deshalb wohl mit einiger Wahrscheinlichkeit mit D. Salman 2 schließen,

daß Thomas Buch K XI) nicht vor Ende 1270 gekannt hat3.
In diesem Falle muß aber auch unser Opusculum zum mindesten vor
diese Zeit datiert werden.

Die bisherigen Argumente lassen jedenfalls erkennen, daß die

Quästionen in Boethium de Trinitate sicher nicht in die Zeit des zweiten
Pariseraufenthaltes (1269-72) gehören : als Terminus ad quem kommen

nur die Jahre 1256 (Synave), bzw. 1264-68 oder höchstens 1270 in Frage,
m. a. W. die letzte Zeit des ersten Pariseraufenthaltes bzw. die zweite
Hälfte der italienischen Zeit zwischen den beiden Pariserperioden
(1259-68). Aber das entscheidende und beste Argument hat in dieser

Frage bisher Chenu 4 erbracht, das uns den Terminus ad quem mit
großer Sicherheit und ziemlich genau bestimmen läßt. Als Argument
der äußeren Textkritik übertrifft es alle bisher erwähnten Kriterien,
ist aber zugleich deren beste Bestätigung. Chenu hat nämlich q. 1 des

Sentenzenkommentars, lb. I, des Freundes und Schülers des hl. Thomas,
Hannibaldus de Hannibaldis 0. P., mit in de Trinit. q. 2 a. 2 verglichen
und dabei festgestellt, daß Hannibaldus diese Thomasschrift benützt,
teilweise sogar wörtlich. Hannibald, im Dezember 1262 zum Kardinal
kreiert, war 1261-62 in Paris als Magister der Theologie tätig, nachdem

er dort unmittelbar vorher die Sentenzen gelesen hatte. Sein
Sentenzenkommentar, von dem Ptolemaeus von Lucca5 gesagt hatte, er sei

1 Fr. Pelster S. J., Die Übersetzungen der aristotelischen Metaphysik in den
Werken des hl. Thomas von Aquin. Gregorianum 17 (1936) 381.

ä Bulletin thomiste, V (14e année : 1937) 103.
3 Wie Fr. Pelster schon 1923 bewiesen hatte (Die griechisch-lateinischen

Metaphysikübersetzungen des Mittelalters, in : Beiträge zur Geschichte der
Philosophie und Theologie des Mittelalters, Suppl. II [Münster 1923] 106-113), war es

Wilhelm von Moerbeke, der Buch K in seiner « Translatio Nova » erstmals ins
Lateinische übersetzt hat. Über diese Metaphysikübersetzung vgl. M. Grabmann,
Guglielmo di Moerbeke, 96-103.

4 M. D. Chenu O. P., La date du commentaire de saint Thomas sur le De Trinitate

de Boèce. Les sciences philos, et théolog. 2 (1941-42), 432-434.
3 Historia ecclesiastica, in : Muratori, Scriptores rerum italicarum, XI,

col. 1153 (zit. bei Chenu, 1. c. 434, note 4).



452 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

nichts anderes als eine « abbreviatio dictorum Fratris Thomae», ist
folglich um das Jahr 1260 herum zu datieren. Das Jahr 1260 ist also

der sicherste Terminus ad quem für die Datierung unseres Werkleins.
Wenn wir zudem den lehrinhaltlichen Fortschritt desselben über den
Sentenzenkommentar hinaus in der theologischen Methodologie, ja in
etwa auch in der Lehre über die Notwendigkeit der Offenbarung in
Betracht ziehen, läßt sich auch der Terminus a quo annähernd
bestimmen : um 1255. Es muß also dieses Opusculum mit praktischer
Gewißheit in die Jahre 1255-59 verlegt werden, also in die zweite Hälfte
des ersten Pariseraufenthaltes. Damit ist folglich auch die Datierung
Mandonnets wenigstens annähernd gerechtfertigt.

5. Edition

Die hier vorliegende Neuausgabe der QQ. V und VI De Trinitate
ist die Edition des Autographs, die ohne die mühsame Kollationsarbeit
des Präsidenten des Institutum historicum FF. Praed., S. Sabina, Rom,
Dr. P. Thomas Käppeli O. P., überhaupt nicht möglich gewesen wäre.
Ihm fällt deshalb das Hauptverdienst der Ausgabe zu, wofür ihm hier
der herzlichste Dank des Herausgebers ausgesprochen sei. P. Käppeli
hatte bereits 1932 im Archivum Fratrum Praedicatorum 1 von dem

hier veröffentlichten Texte ein Fragment herausgegeben (q. 5 a. 1 ad 1

[S. 461, 16] bis a. 2 sed contra [S. 467, 17]), das im Autographblatt
der Biblioteca Casanatense, Cod. 3997, enthalten ist. Dieses einst

aus dem Autographkodex entwendete Blatt gehört zwischen Bl. 95

und 96 des Cod. Vat. lat. 9850 2, der Autographe folgender Werke des

hl. Thomas enthält : Contra Gentes ungefähr zur Hälfte (fol. 2r-89v), in
De Trinitate, lect. 1, q. 1 q. 3 in den späteren Editionen), a. 2 co,

vers. fin. (« utatur secundum specialem rationem obiecti, utpote
coniectans magnum in actibus omnium virtutum ») bis zum Schluß

1 Th. Käppeli O. P., Zerstreute Autographblätter des hl. Thomas von Aquin.
Archivum Fr. Pr. 2 (1932) 382-392.

2 Vgl. die Beschreibung des Autographblattes der Biblioteca Casanatense bei
Käppeli, 1. c. 383 f. Über den Autographkodex Vat. lat. 9850 und seine Geschichte
siehe : S. Thomae opera omnia, ed. Leonina, XIII (Romae 1918) VII-XI ;

M. Grabmann, Die Autographe von Werken des hl. Thomas von Aquin. Histor.
Jahrbuch 60 (1940) 523-526. Eine Beschreibung der Handschrift gibt Mgr. Pelzer
in : Exempla scripturarum édita consilio et opera procuratorum Bibliothecae et
Tabular» Vaticani, fasc. 1 : Codices latini s. XIII, selegerunt et narraverunt
Br. Katterbach, Aug. Pelzer, C. Silva-Tarouca (Romae 1928) 19-21.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 453

des Opusculums (fol. 90r-104T) und Isaiaskommentar, cc. 34-50 (fol.
105r-114T) teilweise. Der glückliche Umstand, daß dieser Codex gerade
für unser Opusculum einen zusammenhängenden Text bietet, ermöglicht

eine Edition der wissenschaftstheoretischen Quästionen, ohne
dafür auf andere Handschriften zurückgreifen zu müssen. Wir haben
hier die denkbar beste Grundlage für eine kritische Ausgabe, den

sicheren Urtext des hl. Thomas, zur Verfügung.
Eine kritische Edition des ganzen Opusculums wäre zweifellos

höchst wünschenswert ; denn die bisherigen von zahlreichen Fehlern
durchsetzten Ausgaben sind eigentlich schlecht zu nennen. Die hier

vorliegende Teilausgabe läßt sich aber ohne Schwierigkeit schon allein
aus dem Gesamtcharakter des Opusculums rechtfertigen ; denn auch

QQ. V und VI bilden zusammen ein relativ selbständiges Ganzes, einen

eigentlichen methodologischen Traktat, der im Grunde genommen nur
äußerlich, mittels des Boethiustextes, mit den vorhergehenden QQ.
zusammenhängt. Erst recht läßt natürlich die große Bedeutung, die
diesem wichtigsten methodologischen Traktate des Aquinaten zukommt,
eine solche Teiledition sehr wünschenswert erscheinen.

Nun hat allerdings der große Thomasforscher P. A.Uccelli schon 1880

das ganze Opusculum herausgegeben 1 und dabei als erster das

Thomasautograph zugrundegelegt. Leider aber muß von dieser Ausgabe wesentlich

dasselbe gesagt werden, was die Herausgeber der Leonina zu Uccellis

Edition der Summa Contra Gentiles2 bemerkt haben : «Dolendum tarnen
est quod labori non respondit felix exitus. Non enim in uno vel alio loco,
sed frequentissime errat in interpretatione scripti S. Thomae Nimis
enim faciliter in inspectione materiali litterarum obliteratarum acquievit,
nec interpretationem inde eductam cum contextu comparavit »3

Uccellis Mißerfolg ist freilich aus der gewaltigen Schwierigkeit seines

Unternehmens zu erklären : die « littera inintelligibilis » des hl. Thomas

stellt höchste Anforderungen, denen nur wenige gewachsen sind. Käp-
peli4 hat für das von ihm herausgegebene kleine Fragment allein

etwa 40 fehlerhafte Lesungen bei Uccelli festgestellt. Einige typische

Beispiele von Ungenauigkeiten und Unkorrektheiten aus der Q. V, die

sich teils in Uccellis Ausgabe, teils in der letzten Druckausgabe von

1 P. A.Uccelli, 5. Thomae Aquinatis in Isaiam prophetam, in très psalmos
David, inBoetium de Hehdomadihus et de Trinitate expositiones (Romae 1880) 277-356.

2 P. A. Uccelli, S. Thomae Aquinatis Summae de Veritate Catholicae

Fidei contra Gentiles (Romae 1878).
8 S. Thomae opera omnia, ed. Leonina, XIII (Romae 1918) X, b.
4 Th. Käppeli, 1. c. 385.



,454 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

Mandonnet 1 vorfinden, dürften die Notwendigkeit einer kritischen
Edition besonders eindringlich dartun 2.

Autograph :

460, 36 : praecipuum
462, 12 : philosophicas
464, 33 s : non enim

metaphysicae
465, 15-17 : quia principia
quae accipit alia seientia,
sei. naturalis, a prima phi-
losophia, non probant ea
quae idem philosophus
primus accipit a naturali, sed
probantur per alia principia

per se nota

467, 1 : physica
468, 7-9 : Huiusmodi au-
tem rationes, quas
considérant scientiae quae sunt
de rebus, cum consideran-
tur absque motu, sie oportet

quod
469, 8 s : conditionibus

469, 9 s : in scientia natu¬
rali

469, 11 : naturalis
470, 39-471, 1 : spatii, quod
pertinet ad mathematicum,
et quantitatem
427, 3 : abstrahere possit

472, 21 : primam
472, 22 : abstrahere
472, 37 : comparti
472, 38 : secundum rem

separata
472, 41 : unum potest

473, 19 s : secundum duos
modos coniunctionis prae-
dictos, sei. quo pars et to-
tum uniuntur vel forma et
materia, duplex est
abstracts

Uccelli :

330 b : physicas

332 a : quia principia
quae accipit alia scientia,

sei. naturalis, a
prima philosophia non
probat, probat ea quae
idem Philosophus
primus accipit a naturali,
sed probantur perjalia
principia per se nota.
333 a : philosophia
333 b : huiusmodi au-
tem rationes, quas
considérant scientiae quas
de rebus sunt, consi-
derantur absque motu,
sic oportet quod
334 a : considerationi-

bus
334 a : in scientia uni-

versali
334 a : universalis

336 a : abstrahere non
possit

337 a : propriam

337 a : compositi
337 b : secundum rem

separatam
337 b : unum non

potest
337 b : secundum duos

modos coniunctionis
praedictos, scl. qua

pars et totum uniuntur
animal, forma, et

materia, duplex est
abstractio

Mandonnet:
100 : principium
101 : physicas
103 : om.

105 : philosophia

109 : om.

110 : separare
111 : compositi

111 : unum non
potest

1 P. Mandonnet O. P., S. Thomae Aq. Opuscula omnia III (Parisiis 1927)
97-116.

8 Der Text des Autographs wird nach vorliegender Edition mit Angabe der
Seite und Zeile zitiert. Die Auslassungen der Ed. Uccelli und Mandonnet sind
durch om. gekennzeichnet.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von A quin 455

339 a : metaphysicae

Autograph : Uccelli
474, 15 : sunt quidem partes

essentiae Socratis et
Piatonis

474, 38 s : Substantia au-
tem, quae est materia in-
telligibilis quantitatis,
potest esse sine quantitate

475, 1 : mathematicae
475, 2 : secundum eandem

operationem
475, 19 : intelligi... materia
476, 8-10 : et proprietates
eorum, licet per alium mo-
dum, sicut propriae quali-
tates elementorum et motus

ipsorum proprii, in-
veniuntur in mixto ; quod
autem est compositorum
proprium, non invenitur in
simplicibus
476, 25 : sunt soni, sed in

quantum
476, 36 : immixtae
477, 9 : mobilibus
480, 2 : pertinent et sie

481, 3 s : inferioribus
de corporibus

483, 5 : de subiectis
si<cut>

484, 25 s : possibile est 344 a : om.
et ideo

484, 28 : corruptibilia
485, 2 : incorruptibilia
485, 32 : prineipiorum

340 a : quod autem est
compositorum princi-
pium, non invenitur
in simplicibus

340 b : mixtae
340 b : immobilibus

Mandonnet :

112 : sunt partes ma-
teriae, quae quidem
sunt partes Socratis
et Piatonis
113 : Substantia
autem, quae est materia,

intelligibilis esse
potest sine quantitate

113 : metaphysicae
113 : secundum op-

positionem
114 : om.
115 : et proprietates
eorum, licet per alium

modum. Sicut
propriae qualitates
elementorum et motus

ipsorum proprium
non invenitur in

simplicibus

115 : om.

115 : mixtae
116 : immobilibus
117 : om.
118 : om.

118 : om.

121 : corporalia
121 : incorporalia
122 : om.

Orthographie und Interpunktion der vorliegenden Ausgabe weichen

vom Autograph vielfach ab und sind nach modernen Grundsätzen

vorgenommen, um die Lektüre des Textes möglichst zu erleichtern. Die

Numerierung der Quästionen und Artikel entspricht der gewöhnlichen

Numerierung der neueren Druckausgaben, während Uccelli der

Einteilung der editio Romana (1570/1) folgt, die die Quästionen der drei

Hauptteile des Opusculums gesondert numeriert, sodaß also Q. V und

VI dort den QQ. I und II der lectio 2 entsprechen. Die Quästionen-
und Artikeltitel sind alle dem Texte der Prologe zu den einzelnen

Quästionen entnommen. Titel, Numerierung derselben, Numerierungen

der Objektionen im Texte sind als Hinzufügungen des Herausgebers

durch spitze Klammern gekennzeichnet. Das gleiche gilt von



456 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

sämtlichen Hinzufügungen im Texte selber, welche eine Reihe von
« ommissiones » des Autographs ergänzen sollen. Dieses Autograph
enthält nämlich genau so wie die übrigen Thomasautographe eine

große Anzahl von Streichungen und Korrekturen, daneben aber auch
evidente Schreibfehler, Korrekturen, die neben korrigierten Stellen
stehen, die aber Thomas zu streichen vergaß. Was nach Auffassung

des Herausgebers mit Gewißheit als nicht gestrichenes « delen-

dum » zu bewerten ist, wird durch eckige Klammer gekennzeichnet.
Umgekehrt werden evidente Schreibfehler im Texte selber korrigiert,
die ursprüngliche irrtümliche Schreibweise des Autographs wird aber

zugleich immer im kritischen Apparat mit Zeilenverweis angeführt. Die
verschiedenen, nicht seltenen, zum Teil auch größeren Streichungen
werden in dieser Edition überhaupt nicht berücksichtigt. Sie wurden

von Uccelli als « Liturae » im Apparat herausgegeben. Größeres Interesse

würde in diesem Zusammenhange die « Litura » des 3. Artikels
der Q. V beanspruchen (Uccelli, 335 f.).1 Die wörtlichen Zitate im
Thomastexte sind durch Anführungszeichen « » hervorgehoben.
Sämtliche Zitate sind nach Möglichkeit verifiziert und im Apparat mit
Quellennachweis wörtlich angeführt, ausgenommen allein die
zahlreichen Aristoteleszitate, die nach der Berliner Ausgabe von Bekker
(1831) zitiert, für gewöhnlich aber, nämlich sooft das Thomaszitat mit
dem Aristotelestext im wesentlichen übereinstimmt, nicht im Wortlaute

wiedergegeben werden. Die Büchereinteilung der zitierten Werke

(liber I, II usw.) werden mit lateinischen Ziffern angegeben. Für die

aristotelische Metaphysik werden aber der Klarheit halber in Klammer
die griechischen Buchbezeichnungen angeführt. Die lateinische
Bezifferung dieses Werkes setzt die Einteilung in 14 Bücher voraus, sodaß

also Buch a als 2. Buch figuriert.

Abkürzungsverzeichnis

PL
PG
CSEL

1 3

corr.

<>

im Autograph nicht gestrichene Schreibfehler, bzw. Stellen einer
ersten, nachher korrigierten Redaktion.
Hinzufügungen des Herausgebers.
wörtliche Zitate.
correxit.
Migne, Patrologia latina.
Migne, Patrologia graeca.
Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum.

1 Vgl. dazu L. B. Geiger O. P., Abstraction et séparation d'après saint Thomas,
in de Trinitate q. 5 a. 3. Revue des sciences philos, et théolog. 31 (1947) 15-20.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 457

S. THOMAE DE AQUINO
IN LIBRUM BOETHII DE TRINITATE

QUAESTIONES V ET VI.

Text des Autographs : Cod. Vat. lat. 9850, fol. 95r ss.

<QUAESTIO QUINTA.) s

<(De divisione speculativae scientiae.)

Hic est duplex quaestio : prima, de divisione speculativae, quam
littera ponit ; secunda, de modis, quos partibus speculativae attribuit.

Circa primum quaeruntur quatuor :

Primo : Utrum sit conveniens divisio, qua dividitur speculativa in 10

has très partes : naturalem, mathematicam et divinam.
Secundo : Utrum naturalis philosophia sit de his, quae sunt in motu

et materia.
Tertio : Utrum mathematica consideratio sit sine motu et materia de

his, quae sunt in materia. 15

Quarto : Utrum divina scientia sit de his, quae sunt sine materia et
motu.

<ARTICULUS 1.)

(Utrum sit conveniens divisio, qua dividitur speculativa
in has très partes : naturalem, mathematicam et divinam.) 20

Ad primum sic proceditur : Videtur quod speculativa inconvenienter
in has partes dividatur.

(1.) Partes enim speculativae sunt illi habitus qui partem contempla-
tivam animae perficiunt. Sed Philosophus in VI Ethicorum 1 ponit quod
scientificum animae, quod est pars eius contemplativa, perficitur tribus 25

habitibus, scilicet sapientia, scientia et intellectu. Ergo ista tria sunt
partes speculativae, et non ilia quae in littera 2 ponuntur.

1 Aristoteles, Ethica Nicom. VI, c. 1, 1139 a 12 : to siu<rt7)fi.ovtxdv (irépoç

ttjç y'jyijC), zum Unterschied vom o.icoç Xoynrxtxdv. — Über Wissenschaft £ 711 -

Verstand (voüs) und Weisheit (uoota), die als Habitus den «wissenden»
Teil der Seele vervollkommnen (ßsXxtcx-ri sçtç oder àpexYj, 1139 a 16), vgl. Aristoteles,

1. c., cc. 3, 6 u. 7 (1139 b 14 ss., 1140 b 31 ss„ 1141a 9ss.).
2 Boethius, De Trinitate, c. 2 (PL 64, 1250 A) : Nam cum très sint speculativae

partes : naturalis, in motu, inabstracta, àvuxe^atpexoç, i. e. inseparabilis
mathematica, sine motu, inabstracta theologica, sine motu, abstracta atque
separabilis



458 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

<2.) Praeterea, Augustinus dicit in VIII de Civitate Dei \ quod
rationalis philosophia, quae est logica, sub contemplativa philosophia vel
speculativa continetur. Cum ergo de ea mentionem non faciat, videtur
quod divisio sit insufficiens.

5 <3.) Praeterea, communiter dividitur philosophia in Septem artes
liberales, inter quas neque naturalis neque divina continetur, sed sola
rationalis et mathematica. Ergo naturalis et divina non debuerunt poni
partes speculativae.

<(4.) Praeterea, scientia medicinae maxime videtur esse operativa, et
10 tarnen in ea ponitur una pars speculativa, et alia practica. Ergo eadem

ratione in omnibus aliis operativis scientiis aliqua pars est speculativa, et
ita debuit in hac divisione mentio fieri de ethica sive morali, quamvis sit
activa, propter partem eius speculativam.

<5.) Praeterea, scientia medicinae quaedam pars physicae est, et
15 similiter quaedam aliae artes quae dicuntur mechanicae, ut scientia de

agricultura, alchimia, et aliae huiusmodi. Cum ergo istae sint operativae,
non videtur quod debuerit naturalis absolute sub speculativa poni.

<(6.) Praeterea, totum non debet dividi contra partem. Sed divina
scientia esse videtur ut totum respectu physicae et mathematicae, cum

20 subiecta illarum sint partes subiecti istius. Divinae enim scientiae, quae
est prima philosophia, subiectum est ens, cuius pars est substantia mobilis,
quam considérât naturalis, et similiter quantitas quam considérât mathe-
maticus, ut patet in III Metaphysicorum 2. Ergo scientia divina non debet
dividi contra naturalem et mathematicam.

25 <7.) Praeterea, scientiae dividuntur quemadmodum et res, ut dicitur
in III de Anima 3. Sed philosophia est de ente ; est enim cognitio entis,
ut dicit Dionysius in Epistola ad Polycarpum *. Cum ergo ens primo divi-
datur secundum potentiam et actum per unum et multa, per substantiam
et accidens, videtur quod per huiusmodi deberent partes philosophiae

30 distingui.

1 Augustinus, De Civitate Dei VIII, c. 4 (CSEL 40, I, 359) : Itaque cum
Studium sapientiae in actione et contemplatione versetur, unde una pars eius
activa, altera contemplativa dici potest Plato utrumque iungendo philosophiam
perfecisse laudatur, quam in très partes distribuit : unam moralem, quae maxime
in actione versatur ; alteram naturalem, quae contemplationi deputata est ;

tertiam rationalem, qua verum disterminatur a falso. Quae licet utrique, i. f.
actioni et contemplationi, sit necessaria, maxime tarnen contemplatio perspec-
tionem sibi vindicat veritatis. Ideo haec tripertitio non est contraria illi distinc-
tioni, qua intelligitur omne Studium sapientiae in actione et contemplatione con-
sistere.

2 Aristoteles, Metaphysica III (B), c. 2, 996 b 14-23, wo aber der Gegenstand
der drei theoretischen Wissenschaften nicht in der von Thomas angeführten
Formulierung bestimmt wird. Dazu vgl. VI (E), c. 1, 1025 b 26-28, 1026 a 7-16;
XI (K), c. 3, 1061b 4-11; c. 4, 1061b 17-33.

3 Aristoteles, De Anima III, c. 8, 431 b 24 s.
4 Ps.-Dionysius, Epistula VII, § 2 (PG 3, 1080 B) : *... ty) yào t<3v ovrtov

yv toast.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 459

{8.) Praeterea, multae aliae divisiones sunt entium, de quibus sunt
scientiae magis essentiales quam istae, quae sunt per mobile et immobile,
per abstractum et non abstractum, utpote per corporeum et incorporeum,
animatum et inanimatum, et per alia huiusmodi. Ergo magis deberet
divisio partium philosophiae accipi per huiusmodi differentias, quam per 5

illas quae hic tanguntur.
<(9.) Praeterea, ilia scientia, a qua aliae supponunt, debet esse prior

eis. Sed omnes aliae scientiae supponunt a scientia divina, quia eius est
probare principia aliarum scientiarum. Ergo debuit scientiam divinam
aliis praeordinare. 10

<10.^ Praeterea, mathematica prius occurit addiscenda quam naturalis,

eo quod mäthematicam facile possunt addiscere pueri, non autem
naturalem, nisi provecti, ut dicitur in VI Eihicorum \ Unde et apud anti-
quos hic ordo in scientiis addiscendis fuisse dicitur observatus, ut primo
logica, deinde mathematica prius quam naturalis, et post hanc moralis, 15

et tandem divinae scientiae homines studerent. Ergo mathematicam
naturali scientiae praeordinare debuit. Et sie videtur divisio haec in-
sufficiens.

Sed e contra, quod haec divisio sit conveniens, probatur per Philo-
sophum in VI Metaphysicorum 2, ubi dicit quod « très erunt philosophicae 20

et theoricae, mathematica, physica et theologia ».

Praeterea in II Physicorum 3 ponuntur très modi scientiarum, qui ad
has etiam très pertinere videntur.

Praeterea Ptolomaeus etiam in prineipio Almagesti 4 hac divisione
utitur. 25

Responsio. — Dicendum quod theoricus sive speculativus intel-
lectus in hoc proprie ab operativo sive practico distinguitur, quod speculativus

habet pro fine veritatem quam considérât, practicus vero veritatem
consideratam ordinat in operationem tanquam in finem. Et ideo dicit
Philosophus in III de Anima 5, quod different ad invicem fine, et in 30

II Metaphysicorum 6 dicitur, quod « finis speculativae est Veritas, sed finis
operativae scientiae est actio ». Cum ergo oporteat materiam fini esse pro-
portionatam, oportet practicarum scientiarum materiam esse res illas, quae
a nostro opere fieri possunt, ut sie earum cognitio in operationem quasi
in finem ordinari possit. Speculativarum vero scientiarum materiam oportet 35

1 Aristoteles, Ethica Nicom. VI, c. 9, 1142 a 11-19.
2 Aristoteles, Metaphysica VI (E), c. 1, 1026 a 18 s.

' Aristoteles, Physica II, c. 2, 193 b 23 ss. ; 194 b 14.
4 Claudius Ptolemaeus, Syntaxis mathematica I, c. 1 (ed. J. L. Heiberg,

Bibl. Teubneriana, Lipsiae 1898 ; Opera omnia I, 5, 7-10) : /.at yàp aù xai to
OsdipnTCXfiv 0 'Api5T0TsXy,ç itâvu ÊiLpiEXâiç e'iç rpt'a rà TtpSiTa yi\rr\ Staipet to
te ©ucrixôv xai to aa9ï)[AaTucôv xai tô 6Eo).oytxov.

6 Aristoteles, De Anima III, c. 10, 433 a 14 s.
6 Aristoteles, Metaphysica II (a), c. 1, 993 b 20 s.



460 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

esse res quae a nostro opere non fiunt. Unde earum consideratio in opera-
tione(m) ordinari non potest sicut in finem, et secundum harum rerum
distinctionem oportet scientias speculativas distingui.

Sciendum tarnen quod, quando habitus vel potentiae penes obiecta
5 distinguuntur, non distinguuntur penes quaslibet differentias obiectorum,

sed penes illas quae sunt per se obiectorum in quantum sunt obiecta.
Esse enim animal vel plantam accidit sensibili in quantum est sensibile,
et ideo penes hoc non sumitur distinctio sensuum, sed magis penes differen-
tiam coloris et soni. Et ideo oportet scientias speculativas dividi per diffe-

10 rentias speculabilium, in quantum speculabilia sunt. Speculabili autem,
quod est obiectum speculativae potentiae, aliquid competit ex parte intellec-
tivae potentiae et aliquid ex parte habitus scientiae, quo intellectus perfi-
citur. Ex parte siquidem intellectus competit ei quod sit immateriale, quia
et ipse intellectus immaterialis est ; ex parte vero scientiae competit ei

15 quod sit necessarium, quia scientia de necessariis est, ut probatur in
I Posteriorum 1. Omne autem necessarium in quantum huiusmodi est
immobile, quia omne quod movetur in quantum huiusmodi est possibile
esse et non esse vel simpliciter vel secundum quid, ut dicitur in IX Meta-
physicorum 2. Sic ergo speculabili quod est obiectum scientiae specula-

20 tivae, per se competit separatio a materia et motu, vel applicatio ad ea.
Et ideo secundum ordinem remotionis a materia et motu scientiae
speculativae distinguuntur.

Quaedam ergo speculabilium sunt, quae dependent a materia secundum
esse, quia non nisi in materia esse possunt, et haec distinguuntur : quia

25 quaedam dependent a materia secundum esse et intellectum, sicut ilia in
quorum definitione ponitur materia sensibilis ; unde sine materia sensibili
intelligi non possunt, ut in definitione hominis oportet accipere carnem et
ossa, et de his <est> physica sive scientia naturalis. Quaedam vero sunt
quae quamvis dependeant a materia secundum esse, non tarnen secundum

30 intellectum, quia in eorum definitionibus non ponitur materia sensibilis,
sicut linea et numerus, et de his est mathematica. Quaedam vero speculabilia

sunt, quae non dependent a materia secundum esse, quia sine materia
esse possunt, sive nunquam sint in materia, sicut Deus et angelus, sive
in quibusdam sint in materia et in quibusdam non, ut substantia, qualitas,

35 ens, potentia, actus, unum et multa, et huiusmodi, de quibus omnibus est

theologia, id est scientia divina, quia praecipuum in ea cognitorum est
Deus, quae alio nomine dicitur metaphysica, id est trans physicam, quia
post physicam discenda occqrit nobis, quibus ex sensibilibus oportet in
insensibilia devenire. Dicitur etiam philosophia prima, in quantum aliae

40 omnes scientiae ab ea sua principia accipientes earn consequuntur. Non

1 Aristoteles, Analytica Post. I, c. 6, 74 b 5-75 a 17.
2 Aristoteles, Metaphysica IX (0), c. 8, 1050 b 11-15: to ôcpx Buvatbv

sîvat èvSéyexai xat EÎvat xat jay) EÎvat ' tô auxb âpa ouvaxov xat eîvai xai pcrç

Etvat. to 8è Suvaxbv [at, Etvai èvBÉ^STat jay] Eivat • to 8' evSe^ojaevov jay) sivai
(pÔapxbv, Y] ônrXcoç, y^ tooto aùxb ô XÉysTat svSs^Eaöat |ay) Etvai — Vgl.
Thomas, In IX Metaph., lect. 9 (ed. Cathala, n. 1869 s.).



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 461

est autem possibile, quod sint aliquae res quae secundum intellectum
dependeant a materia, et non secundum esse, quia intellectus, quantum
est de se, immaterialis est. Et ideo non est quartum genus philosophiae
praeter praedicta.

Ad primum ergo dicendum quod Philosophus in VI Ethicorum 1
5

déterminât de habitibus intellectualibus, in quantum sunt virtutes intellec-
tuales. Dicuntur autem virtutes, in quantum perficiunt ^intellectum) in
sua operatione. Virtus enim est, quae bonum facit habenterri et opus eius
bonum reddit. Et ideo secundum quod diversimode perficitur per huius-
modi habitus speculativos, diversificat huiusmodi virtutes. Est autem alius 10

modus quo pars animae speculativa perficitur per intellectum, qui est
habitus principiorum, quo aliqua ex seipsis nota fiunt, et quo cognoscuntur
conclusiones ex huiusmodi principiis demonstratae, sive demonstratio
procedat ex causis inferioribus, sicut est in scientia, sive ex causis altissimis,
ut in sapientia. Cum autem distinguuntur scientiae ut sunt habitus quidam, is
oportet quod penes obiecta distinguantur, id est penes res, de quibus sunt
scientiae ; et sic distunguuntur hie et in VI Metaphysicorum 2 très partes
philosophiae speculativae.

Ad secundum dicendum quod scientiae speculativae, ut patet in
principio Metaphysicae 3, sunt de illis, quorum cognitio quaeritur propter 20

seipsa. Res autem de quibus est logica, non quaeruntur ad cognoscendum
propter seipsas, sed ut amminiculum quoddam ad alias scientias. Et ideo
logica non continetur sub speculativa philosophia quasi principalis pars,
sed sicut quoddam reductum ad philosophiam speculativam, prout minis-
trat speculationi sua instrumenta, scilicet syllogismos et definitiones et alia 25

huiusmodi, quibus in scientiis speculativis indigemus. Unde secundum
Boethium in Comm. super Porphyrium 4 non tarn est scientia, quam scientiae
instrumentum.

Ad tertium dicendum quod Septem liberales artes non sufficienter
dividunt philosophiam theoricam, sed ideo, ut dicit Hugo de Sancto 30

Victore in III sui Didascalon 6, praetermissis quibusdam aliis, septem

1 Aristoteles, Ethica Nicom. VI, c. 3 ss., 1139 b 14 ss.
2 Aristoteles, Metaphysica VI (E), c. 1, 1026 a 18 s.
3 Aristoteles, Metaphysica I (A), c. 1, 981b 21s., 982 a 1; c. 2, 982 a

14-17, 30 s. : to 8'siSÉvat xai to ETttVraoöai xiirwv svsxa wo allerdings nur
von der Metaphysik die Rede ist.

4 Boethius, In Isagogen Porphyrii Comm., ed. secundae lb. I, c. 3 (CSEL
48, 149) : manifestum est non earn esse philosophiae partem, sed potius
instrumentum.

3 Hugo a S. Victore, Didascalion III, c. 3 (PL 176, 768) : Ex his autem
omnibus scientiis Septem specialiter decreverunt antiqui in studiis suis ad opus
erudiendorum, in quibus tantam utilitatem esse prae ceteris omnibus perspexe-
runt, ut quisquis harum diseiplinarum firmiter pereepisset, ad aliarum notitiam
postea, inquirendo magis et exercendo quam audiendo, perveniret. Sunt enim
quasi optima quaedam instrumenta et rudimenta, quibus via paratur animo ad

plenam philosophicae veritatis notitiam. Hinc trivium et quadrivium nomen acce-

pit, eo quod ii^s) quasi quibusdam viis vivax animus ad secreta sophiae introeat.

Divus Thomas 31



462 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

connumerantur, quia his primum erudiebantur, qui philosophiam discere
volebant. Et ideo distinguuntur in trivium et quadrivium, « eo quod his
quasi quibusdam viis vivax animus ad secreta philosophiae introeat ». Et
hoc etiam consonat verbis Philosophi, qui dicit in II Metaphysicorum 1,

5 quod modus scientiae debet quaeri ante scientias ; et Commentator ibidem *

dicit, quod logicam, quae docet modum omnium scientiarum, debet quis
addiscere ante omnes alias scientias, ad quam pertinet trivium. Dicit
etiam in VI Ethicorum3, quod mathematica potest sciri a pueris, non
autem physica, quae experimentum requirit. Et sie datur intelligi, quod

10 post logicam consequenter debet mathematica addisci, ad quam pertinet
quadrivium ; et ita his quasi quibusdam viis praeparatur animus ad alias
philosophicas disciplinas. Vel ideo haec inter ceteras scientias artes dicuntur,
quia non solum habent cognitionem, sed opus aliquod, quod est immediate
ipsius rationis, ut constructionem, syllogismum vel orationem formare,

15 numerare, mensurare, melodias formare et cursus siderum computare.
Aüae vero scientiae vel non habent opus, sed cognitionem tantum, sicut
scientia divina et naturalis, unde nomen artis habere non possunt, cum
ars dicatur ratio factiva, ut dicitur in VI Metaphysicorum *, vel habent
opus corporale, sicut medicina, alchimia et aliae huiusmodi, unde non pos-

20 sunt dici artes liberales, quia sunt hominis huiusmodi actus ex parte illa,
qua non est liber, scilicet ex parte corporis. Scientia vero moralis, quamvis
sit propter operationem, tarnen illa operatio non est actus scientiae, sed

magis virtutis, ut patet in libro Ethicorum 6, unde non potest dici ars, sed

1 Aristoteles, Metaphysica II (a), c. 3, 995 a 12-14.
2 Averroes, In II Metaphysicae, com. 15 (Venetiis 1574, X, fol. 35r) : dedit

(Aristoteles) praeeeptum valde utile, et est, ut homo non addiscat illam (i. e. artem
logicam) cum adiunctione aliarum scientiarum, quoniam tunc neque addiscent
hanc neque istam, sicut dixit. Quoniam malum est quaerere aliquam scientiam
et modum, secundum quem declaratur.

3 Aristoteles, Ethica Nicom. VI, c. 9, 1142 a 11-19.
1 Aristoteles, Metaphysica VI (E), c. 1, 1025 b 22 s. : xcDv ysv yào xotij-

xixuiv £v tw TtotoCvri T, àpjrq ^ voùî -q iiyyt\ Tj Suvajiiç xtç. Die scholastische
Definition der « ars » ist also in diesem Metaphysiktext nur implicite enthalten,
insofern nämlich nach Aristoteles der Intellekt (vodç) inneres Tätigkeitsprinzip
der ixotTjOtc, der scholastischen « factio », ist. Daraus folgt freilich, daß die
« ars » eine « ratio factiva » ist. Genauer gesagt ist allerdings die « ars » (xéyvi)) nach
Aristoteles und Thomas ein Habitus der tätigen Vernunft, weshalb Aristoteles
sie in der Ethica VI, c. 4, 1140 a 10, definiert als ISjt; yexà Xoyou àXijflotj;
7tot7|Xtx7p Diese Definition entspricht vollkommen der scholastischen Definition
der « ars », die Thomas verkürzt hier verwendet : « recta ratio factiva » oder « facti-
bilium ». Vgl. Thomas, In VI Elhic., lect. 3 (ed. Pirotta n. 1153) : « habitus fac-
tivus cum recta ratione»; 1. c. I. lect. 1 (n. 8) ; VII, lect. 12 (n. 1496) : « recta
ratio factibilium ».

6 Ein aequivalenter Gedanke findet sich bei Aristoteles, Ethica Nicom.
VI, c. 13, 1144 b 17-30, wo das Verhältnis von Wissen und ethischem Handeln
besprochen und im Gegensatz zum extremen ethischen Intellektualismus des
Socrates die Gleichsetzung von Tugend und Wissen verneint wird. Die Tugend ist
nicht Wissen, nicht bloß Klugheit oder eine besondere Art von Klugheit. Wohl



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 463

magis in illis operationibus se habet virtus loco artis. Et ideo veteres
definierunt virtutem esse artem bene recteque vivendi, ut Augustinus
dicit in IV de Civitate Dei 1.

Ad quartum dicendum quod, sicut dicit Avicenna in principio suae
Medicinae 2, aliter distinguitur theoricum et practicum, cum philosophia 5

dividitur in theoricam et practicam, aliter cum artes dividuntur in theo-
ricas et practicas, aliter cum medicina. Cum enim philosophia vel etiam
artes per theoricum et practicum distinguuntur, oportet accipere distinc-
tionem eorum ex fine, ut theoricum dicatur illud, quod ordinatur ad solam
cognitionem veritatis, practicum vero, quod ordinatur ad operationem. 10

Hoc tarnen interest, cum in hoc dividitur philosophia totalis et artes, quod
in divisione philosophiae habetur respectus ad finem beatitudinis, ad quem
tota humana vita ordinatur. Ut enim dicit Augustinus XX de Civitate
Dei 3 ex verbis Varonis 4, « nulla est homini alia causa philosophandi nisi
ut beatus sit. » Unde cum duplex félicitas a philosophis ponatur, una con- 15

templativa et alia activa, ut patet in X Ethicorum 5, secundum hoc in
duas partes philosophiam distinxerunt, moralem dicentes practicam,
naturalem et rationalem dicentes theoricam. Cum vero dicuntur artium quae-
dam esse speculativae, quaedam practicae, habetur respectus ad aliquos
speciales fines illarum artium, sicut si dicamus agriculturam esse artem 20

practicam, dialecticam vero theoricam. Cum autem medicina dividitur in
theoricam et practicam, non attenditur divisio secundum finem. Sic enim

17 philosophiam : philosophiae.

aber ist sie ein Gehaben, das der rechten Vernunft und damit der Klugheit gemäß
ist: 7j ISjtç, 7} xoctz rbv bpObv Xoyov ' ôpôôç S' b xarà ttjv ^pdvvjcrtv (1144 b 22-24).
Daraus folgt dann freilich, was Thomas hier Aristoteles zuschreibt : das ethische
Tun (operatio) ist nicht ein Wissensakt, sondern ein Akt der Tugend, wenigstens
primär (magis). Die leitende Rolle der praktischen Vernunft wird aber damit
nicht ausgeschlossen, indem die ethische Handlung eine der « recta ratio » gemäße
Tugendhandlung ist. Die Tugend selber ist im vollen Sinne ein « habitus secundum
rationem rectam », d. h. « secundum prudentiam ». Vgl. Thomas, In VI Ethic.,
lect. 11 (n. 1283).

1 Augustinus, De Civitate Dei IV, c. 21 (CSEL 40, I, 188) : Ars quippe
ipsa bene recteque vivendi virtus a veteribus definita est. Vgl. 1. c. XIX, c. 1

(CSEL 40, II, 364), wo Augustinus die Tugend mit Marcus Terentius Varro
kurz « ars vivendi » nennt. Augustinus zitiert hier den verloren gegangenen « liber
de philosophia» (1. c. 363).

2 Avicenna, Liber canonis in Medicina a Gerardo Cremonensi in latinum
conversus, I, fen. 1, doctr. 1, prologus (Venetiis 1564, I 6) : Nos autem responde-
bimus tune et dicemus quod artium quaedam est quae est theorica et practica ;

et de philosophia quod est theorica et practica. In unaquaque autem harum
divisionum aliud volumus dicere cum dicimus theoricam et aliud cum dicimus
practicam.

3 Augustinus, De Civitate Dei XIX, c. 1 (CSEL 40, II, 366) : Quandoquidem
nulla est homini causa philosophandi nisi ut beatus sit.

4 T. M. Varro, Liber de philosophia.
6 Aristoteles, Ethica Nicom. X, cc. 7-8, 1177 a 12 ss.



464 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

tota medicina sub practica continetur, utpote ad operationem ordinata.
Sed attenditur praedicta divisio secundum quod ea, quae in medicina trac-
tantur, sunt propinqua vel remota ab operatione. Illa enim pars medi-
cinae dicitur practica, quae docet modum operandi ad sanationem, sicut

5 quod talibus apostematibus sunt talia remedia adhibenda ; theorica vero
ilia pars, quae docet principia, ex quibus homo dirigitur in operatione, sed

non proxime, sicut quod virtutes sunt très, et quod genera febrium sunt
tot. Unde non oportet, ut si alicuius activae scientiae aliqua pars dicatur
theorica, quod propter hoc ilia pars sub philosophia speculativa ponatur.

10 Ad quintum dicendum quod aliqua scientia continetur sub alia
dupliciter : Uno modo ut pars ipsius, quia scilicet subiectum eius est pars
aliqua subiecti illius, sicut planta est quaedam pars corporis naturalis.
Unde et scientia de plantis continetur sub scientia naturali ut pars. Alio
modo continetur una scientia sub alia ut ei subalternata, quando scilicet

15 in superiori scientia assignatur propter quid eorum, de quibus scitur in
scientia inferiori solum quia, sicut musica ponitur sub arithmetica. Medicina

ergo non ponitur sub physica ut pars ; subiectüm enim medicinae non
est pars subiecti scientiae naturalis secundum illam rationem, qua est
subiectum medicinae. Quamvis enim corpus sanabile sit corpus naturale, non

20 tarnen est subiectum medicinae prout est sanabile a natura, sed prout est
sanabile ab arte. Sed quia in sanatione, quae fit etiam per artem, ars est
ministra naturae, quia ex aliqua naturali virtute sanitas perficitur auxilio
artis, inde est quod propter quid de operatione artis oportet accipere ex pro-
prietatibus rerum naturalium. Et propter hoc medicina subalternatur physi-

25 cae, et eadem ratione alchimia et scientia de agricultura et omnia huiusmodi.
Et sie relinquitur quod physica secundum se et secundum omnes partes
suas est speculativa, quamvis aliquae scientiae operativae subalternentur ei.

Ad sextum dicendum quod, quamvis subiecta aliarum scientiarum
sint partes entis, quod est subiectum metaphysicae, non tarnen oportet

30 quod aliae scientiae sint partes ipsius. Accipit enim unaquaeque scien¬

tiarum unam partem entis secundum specialem modum considerandi alium
a modo, quo consideratur ens in metaphysica ; unde, proprie loquendo,
subiectum illius non est pars subiecti metaphysicae, non enim est pars
entis secundum illam rationem, qua ens est subiectum metaphysicae, sed

35 hac ratione considerata ipsa est specialis scientia aliis condivisa. Sic autem
posset dici pars ipsius scientia, quae est de potentia vel quae est de actu
aut de uno vel de aliquo huiusmodi, quia ista habent eumdem modum
considerandi cum ente, de quo tractatur in metaphysica.

Ad septimum dicendum quod illae partes entis exigunt eundem
40 modum tractandi cum ente communi, quia etiam ipsa non dependent a

materia ; et ideo scientia de ipsis non distinguitur a scientia, quae est de
ente communi.

10 quintum : corr. ex quartum. Im Autograph steht diese Responsio vor der
Responsio ad quartum. Thomas hatte zuerst die Beantwortung der 4. Objektion
vergessen, sie dann aber nachgeholt und am Rand die Umstellung der beiden
Responsiones vermerkt.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 465

Ad octavum dicendum quod aliae diversitates rerum, quas obiectio
tangit, non sunt differentiae per se earum, in quantum sunt scibiles ; et
ideo penes eas scientiae non distinguuntur.

Ad nonu m dicendum quod, quamvis scientia divina sit prima omnium
scientiarum, naturaliter tarnen, quoad nos, aliae scientiae sunt priores. Ut 5

enim dicit Avicenna in principio suae Metaphysicae \ ordo huius scientiae
est, ut addiscatur post scientias naturales, in quibus sunt multa determinata,
quibus ista scientia utitur, ut generatio, corruptio, motus et alia huiusmodi ;

similiter etiam post mathematicas, indiget enim haec scientia ad cognitionem
substantiarum separatarum cognoscere numerum et ordinem orbium cae- 10

lestium, quod non est possibile sine astrologia, ad quam tota mathematica
praeexigitur ; aliae vero scientiae sunt ad bene esse ipsius, ut musica et
morales vel aliae huiusmodi. Nec tarnen oportet quod sit circulus, quia
ipsa supponit ea, quae in aliis probantur, cum ipsa aliarum principia probet,
quia principia quae accipit alia scientia, scilicet naturalis, a prima philo- 15

sophia, non probant ea quae idem philosophus primus accipit a naturali,
sed probantur per alia principia per se nota ; et similiter philosophus primus
non probat principia, quae tradit naturali, per principia quae ab eo
accipit, sed per alia principia per se nota. Et sic non est aliquis circulus in
definitione. Et praeterea, effectus sensibiles, ex quibus procedunt demons- 20

trationes naturales, sunt notiores quoad nos in principio. Sed cum per eos

pervenerimus ad cognitionem causarum primarum, ex eis apparebit nobis
propter quid illorum effectuum, ex quibus probantur demonstrationes quia.
Et sie et scientia naturalis aliquid tradit scientiae divinae, et tarnen per
earn sua principia notificantur. Et inde est quod Boethius 2 ultimo ponit 25

scientiam divinam, quia est ultima quoad nos.
Ad deeimum dicendum quod, quamvis naturalis post mathemathi-

cam addiscenda occurrat, ex eo quod universalia ipsius documenta indigent

experimento et tempore, tarnen res naturales, cum sint sensibiles,
sunt naturaliter magis notae quam res mathematicae a sensibili materia 30

abstractae.

1 Avicenna, Metaphysial, Tract. I, c. 3 (Venetiis 1508, fol. 71r b-71T a) : Ordo
vero huius scientiae est, ut discatur post scientia naturales et disciplinales. Sed post
naturales ideo, quia multa de his, quae conceduntur in ista, sunt de illis, quae
iam probata sunt in naturali, sicut generatio et corruptio et alteritas et locus et
tempus et quod omne, quod movetur, ab alio movetur, et quae sunt ea, quae
moventur ad primum motorem etc. Post disciplinales vero ideo, quia intentio
ultima in hac scientia est cognitio gubernatoris Dei altissimi et cognitio angelorum
spiritualium et ordinum suorum, et cognitio ordinationis in comparatione circu-
lorum, ad quam scientiam impossibile est perveniri nisi per cognitionem astro-
logiae. Ad scientiam vero astrologiae nemo potest pervenire nisi per scientiam
arithmeticae et geometriae. Musica vero et particulares diseiplinalium et morales
et civiles utiles sunt, non necessariae, ad hanc scientiam.

2 Boethius, De Trinitate, c. 2 (PL 64, 1250 A) : Text S. 457, Anm. 2.



466 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

<ARTICULUS 2.)

(Utrum naturalis philosophia sit de his,
quae sunt in motu et materia.)

Ad secundum sic proceditur : Videtur quod scientia naturalis non sit
5 de his, quae sunt in motu et materia.

<1.) Materia enim est individuationis principium. Sed nulla scientia
est de individuis, sed de solis universalibus, secundum sententiam Pla-
tonis l, quae ponitur in Porphyrio 2. Ergo scientia naturalis non est de
his, quae sunt in materia.

10 <2.) {Praeterea, scientia ad intellectum pertinet. Sed intellectus cog-
noscit abstrahendo a materia) et a conditionibus materiae. Ergo de his,
quae non sunt a materia abstracta, nulla scientia esse potest.

(3.) Praeterea, in scientia naturali agitur de primo motore, ut patet
in VIII Physicorum 3. Sed ipse est immunis ab omni materia. Ergo scientia

15 naturalis non est de his solis, quae sunt in materia.
{4.) Praeterea, omnis scientia de necessariis est. Sed omne quod

movetur, in quantum huiusmodi, est contingens, ut probatur in IX Meta-
physicovum 4. Ergo nulla scientia potest esse de rebus mobilibus, et sic nec
scientia naturalis.

20 <5.) Praeterea, nullum universale movetur ; homo enim universalis
non sanatur, sed hie homo, ut dicitur in principio Metaphysicae 5. Sed omnis
scientia de universalibus est. Ergo naturalis scientia non est de his, quae
sunt in motu.

<(6.) Praeterea, in scientia naturali determinatur de quibusdam, quae
25 non moventur, sicut est anima, ut probatur in I de Anima *, et terra, ut

probatur in II Caeli et Mundi ', et omnes formae naturales non hunt nec

corrumpuntur, et eadem ratione non moventur nisi per accidens, ut pro-

10-11 Praeterea, scientia a materia : Die 2. Objektion wurde von Thomas
erst nachträglich am oberen Rand rechts hinzugefügt. Beim Einbinden wurden
die in spitzen Klammern stehenden Worte weggeschnitten.

1 Platon, Philebos, 16 C-D u. 17 D : über das Eine und das Viele, die Einheit

und Bestimmtheit der Idee, Gegenstand des Wissens, im Gegensatz zur
Unbestimmtheit und Vielfalt des Einzelnen (17 D : èv sxâaxotç xX-^Ôoç enrstpov).
Die Überzeitlichkeit und Universalität des wissenschaftlichen Erkennens hebt
Piaton schon im Dialog Laches, 198 D, sehr klar hervor.

2 Porphyrios, Isagoge (ed. A. Busse, Commentaria in Aristot. graeca IV/1,
Berolini 1887, 6, 12-16) : xà 8è àtojmc ânEtpa xà 8s a7retpa <pi)siv (6

nXotxiüv) èav, p.7| yàa av ysvésOat xoüxwv èitt!jx^|A7)v.
3 Aristoteles, Physica VIII, c. 5, 256 a 4-257 a 33.
4 Aristoteles, Metaphysica IX (0), c. 8, 1050 b 11-15 : Text S. 460,

Anm. 2.
6 Aristoteles, Metaphysica I (A), c. 1, 981 a 18-20.
6 Aristoteles, De Anima I, c. 3, 405 b, 31-407 b 12.

' Aristoteles, De Caelo et Mundo II, c. 14, 296 a 24-297 a 8.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 467

batur in VII Metaphysicorum 1. Ergo non omnia, de quibus est physica,
sunt in motu.

<7.) Praeterea, omnis creatura est mutabilis, cum naturaliter immu-
tabilitas soli Deo conveniat, ut Augustinus dicit 2. Si ergo ad naturalem
pertinet considerare de his, quae in motu sunt, eius erit considerare de 5

omnibus creaturis, quod apparet expresse esse falsum.

Sed contra, ad scientiam naturalem pertinet de rebus naturalibus
determinare. Sed res naturales sunt, in quibus est principium motus. Ubi-
cumque autem est motus, oportet et esse materiam, ut dicitur in IX
Metaphysicorum 3. Ergo scientia naturalis est de his, quae sunt in motu et 10

materia.
Praeterea, de his, quae sunt in materia et motu, oportet esse aliquam

scientiam speculativam, alias non esset perfecta traditio philosophiae, quae
est cognitio entis. Sed nulla alia speculativa scientia est de his, quia neque
mathematica nec <meta)physica. Ergo est de his naturalis. 15

Praeterea, hoc apparet ex hoc, quod dicit Philosophus in VI
Metaphysicorum

4 et in II Physicorum 5.

Responsio. — Dicendum quod propter difficultatem huius quaes-
tionis coactus est Plato ad ponendum ideas. Cum enim, ut dicit
Philosophus in I Metaphysicorum 6, crederet omnia sensibilia semper esse in 20

fluxu secundum opinionem Cratuli et Heracliti, et ita existimaret de eis

non posse esse scientiam, posuit quasdam substantias a sensibilibus sepa-
ratas, de quibus essent scientiae et darentur definitiones. Sed hic defectus
accidit ex eo quod non distinxit quod est per se ab eo, quod est secundum
accidens, et ideo secundum accidens falluntur plerumque etiam sapientes, 25

ut dicitur in I Elenchorum 7. Ut autem probatur in VII Metaphysicorum 8,

cum in substantia sensibili inveniatur et ipsum integrum, id est compositum,
et ratio, id est forma eius, per se quidem generatur et corrumpitur compositum,

non autem ratio sive forma, sed solum per accidens. « Non enim
fit domum esse », ut ibidem 9 dicitur, « sed hanc domum ». Unumquodque 30

1 Aristoteles, Metaphysica VII (Z), c. 8, 1033 b 5 s.
2 Augustinus, De Civitate Dei XI, c. 10 (CSEL 40, I, 525) : Est itaque bonum

solum simplex et ob hoc solum incommutabile, quod est Deus. Ab hoc bono
creata sunt omnia bona, sed non simplicia et ob hoc mutabilia. Vgl. ferner :

c. 21 (541) ; XII, c. 15 (590).
3 Aristoteles, Metaphysica IX (©), c. 8, 1050 b 22 : toütou (xtvoutjUvou

ai'S(ou) 8' uVrjv oû0àv xcoXtkt intapyetv, worin das im Text stehende Prinzip
enthalten ist. Ausdrücklich ist es aber im VII. Buch (Z), c. 8, 1033 b 18 s. formuliert :

SV Ttavtt TOO Y£VO[A£V<p uXlJ £V£(TTt.
4 Aristoteles, Metaphysica VI (E), c. 1, 1025 b 26-28.
5 Aristoteles, Physica II, c. 2, 193 b 22-194 a 12.
6 Aristoteles, Metaphysica I (A), c. 6, 987 a 32-34.
7 Aristoteles, De Sophisticis Elenchis I, c. 6, 164 b 6 s.
3 Aristoteles, Metaphysica VII (Z), c. 8, 1033 b 17 s.
9 Aristoteles, Metaphysica VII (Z), c. 15, 1039 b 25.



468 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

autem potest considerari sine omnibus his quae ei non per se compa-
rantur, et ideo formae et rationes rerum, quamvis in motu existentium,
prout in se considerantur, absque motu sunt ; et sie de eis sunt scientiae
et definitiones, ut ibidem 1 Philosophus dicit. Non autem scientiae sensi-

5 bilium substantiarum fundantur super cognitione aliquarum substantiarum
a sensibilibus separatarum, ut ibidem 2 probatur.

Huiusmodi autem rationes, quas considérant scientiae quae sunt de
rebus, cum considerantur absque motu, sie oportet quod considerentur
absque illis, secundum quae competit motus rebus mobilibus. Cum autem

10 omnis motus tempore mensuretur, et primus motus sit motus localis, quo
remoto nullus alius motus inest, oportet quod secundum hoc aliquid sit
mobile, quod est hic et nunc ; hoc autem consequitur rem ipsam mobilem,
secundum quod est individuata per materiam existentem sub dimensionibus
signatis. Unde oportet quod huiusmodi rationes, secundum quas de rebus

15 mobilibus possunt esse scientiae, considerentur absque materia signata et
absque omnibus his, quae consequuntur materiam signatum, non autem
absque materia non signata, quia ex eius notione dependet notio formae,
quae déterminât sibi materiam. Et ideo ratio hominis quam significat
definitio et secundum quam procedit scientia, consideratur sine his carnibus

20 et sine his ossibus, non autem sine carnibus et ossibus absolute. Et quia
singularia includunt in sui ratione materiam signatam, universalia vero
materiam communem, ut dicitur in VII Metaphysicorum3, ideo prae-
dicta abstractio non dicitur formae a materia absolute, sed universalis

25 a particulari.
Possunt ergo huiusmodi rationes sic abstractae considerari dupliciter :

uno modo secundum se, et sic considerantur sine motu et materia signata,
et hoc non invenitur in eis nisi secundum esse quod habent in intellectu ;

alio modo secundum quod comparantur ad res, quarum sunt rationes,
30 quae quidem res sunt in materia et motu, et sic <sunt> principia cognos-

cendi ilia, quia omnis res cognoscitur per suam formam ; et ita per huiusmodi

rationes immobiles et sine materia particulari consideratas habetur
cognitio in scientia naturali de rebus mobilibus et materialibus extra animam
existentibus.

8 cum : sunt.
15 considerentur : considerantur.

1 Aristoteles, Metaphysica VII (Z), c. 15, 1039 b 27-1040 a 2 : Beweis
(àltoBeiijtç) und wissenschaftliche Definition (ootiiLÔç èittart]u.oviy.ôç) beziehen sich
nicht auf das stoffliche Einzelding ; denn es ist veränderlich, also nicht
notwendig. Ihr Gegenstand ist also nicht das stoffliche Kompositum, das der
Veränderung (motus) unterworfen ist, sondern die reine allgemeine Form (o Xovoç
o'Xioç, 1039 b 22), die « formae et rationes rerum, prout in se considerantur »,

wie Thomas sich hier ausdrückt.
2 Aristoteles, Metaphysica VII (Z), c. 14, 1039 a 24 ss. Das ganze Kapitel

ist gegen die platonische Begründung der wissenschaftlichen Erkenntnis des
Stofflichen durch die Ideen als subsistierende Substanzen (oùcfat yiopurraQ gerichtet.

3 Aristoteles, Metaphysial VII (Z), c. 10, 1035 b 27-31.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 469

Ad primum ergo dicendum quod materia non est individuationis
principium nisi secundum quod est sub dimensionibus signatis existens, et
sie etiam scientia naturalis a materia abstrahit.

Ad secundum dicendum quod forma intelligibilis est quidditas rei ;

obiectum enim intellectus est quid, ut dicitur in III de Anima 1. Quidditas 5

autem compositi universalis, ut hominis, aut animalis, includit in se mate-
riam universalem, non autem particularem, ut dicitur in VII Metaphysi-
corum 2. Unde intellectus communiter abstrahit a materia signata et condi-
tionibus eius, non autem a materia communi in scientia naturali, quamvis
etiam in scientia naturali non consideretur materia nisi in ordine ad formam ; 10

unde etiam forma per prius est de consideratione naturalis quam materia.
Ad tertium dicendum quod de primo motore non agitur in scientia

naturali tanquam de subiecto vel de parte subiecti, sed tanquam de termino
ad quem scientia naturalis perducit. Terminus autem non est de natura
rei cuius est terminus, sed habet aliquam habitudinem ad rem illam, sicut 15

terminus lineae non est linea, sed habet ad earn aliquam habitudinem. Ita
etiam et primus motor est alterius naturae a rebus naturalibus, habet
tarnen ad ea<(s> aliquam habitudinem, in quantum induit eis motum, et
sie cadit in consideratione<(m)> naturalis, scilicet non secundum ipsum, sed

in quantum est motor. 20

Ad quartum dicendum quod scientia est de aliquo dupliciter : uno
modo primo et principaliter, et sie scientia est de rationibus univer-
salibus, super quas fundatur ; alio modo est de aliquibus secundario et
quasi per reflexionem quamdam, et sie de illis rebus, quarum sunt illae
rationes, in quantum illas rationes applicat ad res etiam particulares, qua- 25

rum sunt, adminiculo inferiorum virium. Ratione enim universali utitur
sciens et ut re scita et ut medio sciendi. Per universalem enim hominis
rationem possum iudicare de hoc vel de illo. Rationes autem universales
rerum omnes sunt immobiles, et ideo quantum ad hoc omnis scientia de
necessariis est. Sed rerum, quarum sunt illae rationes, quaedam sunt neces- 30

sariae et immobiles, quaedam contingentes et mobiles, et quantum ad hoc
de rebus contingentibus et mobilibus dicuntur esse scientiae.

Ad quintum dicendum quod, quamvis universale non moveatur, est
tarnen ratio rei mobilis.

Ad sextum dicendum quod anima et aliae formae naturales, quamvis 35

non moveantur per se, moventur tarnen per accidens, et insuper sunt per-
fectiones rerum mobilium, et secundum hoc cadunt in consideratione-(rrQ
naturalis. Terra vero, quamvis secundum totum non moveatur, quod accidit
ei in quantum est in suo loco naturali, in quo aliquid quiescit per eamdem

naturam, per quam movetur ad locum, tarnen partes eius moventur ad 40

locum, cum sunt extra locum proprium, et sie terra et ratione quietis
totius et ratione motus partium cadit in considerationem naturalis.

1 Aristoteles, De Anima III, c. 4, 429 b 19 : to Tt iqv eivat. Vgl. Thomas,
In III De Anima, lect. 8 (ed. Pirotta n. 705-717).

2 Aristoteles, Metaphysica VII (Z), c. 10, 1035 b 28-30.



470 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

Ad septimum dicendum quod mutabilitas ilia, quae competit omni
creaturae, non est secundum aliquem motum naturalem, sed secundum de-
pendentiam ad Deum, a quo, si sibi deserentur, deficerent ab eo quod sunt.
Dependentia autem ista pertinet ad considerationem metaphysicae potius

5 quam naturalis ; creaturae enim spirituales non sunt mutabiles nisi secun¬
dum electionem, et talis mutatio non pertinet ad naturalem, sed magis
ad divinum.

<ARTICULUS 3.)

(Utrum mathematica consideratio sit sine motu et
10 materia de his quae sunt in materia.)

Ad tertium sie proceditur : Videtur quod mathematica consideratio
non sit sine materia de his quae habent esse in materia.

<1.) Cum enim Veritas consistât in adaequatione rei ad intellectum,
oportet esse falsitatem, quandocumque res consideratur aliter quam sit.

15 Si ergo res quae sunt in materia, sine materia considerantur <dn) mathe¬
matica, eius consideratio erit falsa, et sic non erit scientia, cum omnis
scientia sit verorum.

<2.) Praeterea, secundum Philosophum in I Posteriorum1 cuius-
libet scientiae est considerare subiectum et partes subiecti. Sed omnium

20 materialium secundum esse materia pars est. Ergo non potest esse quod
aliqua scientia consideret de his, quae sunt in materia, absque hoc quod
materiam consideret.

(3.) Praeterea, omnes lineae rectae sunt eiusdem speciei. Sed mathe-
maticus considérât lineas rectas numerando eas, alias non consideraret

25 triangulum et quadratum. Ergo considérât lineas secundum quod différant
numéro et conveniunt specie. Sed principium differendi his, quae secundum
speciem conveniunt, est materia, ut ex supradictis patet. Ergo materia
consideratur a mathematico.

<4.) Praeterea, nulla scientia quae penitus abstrahit a materia, de-
30 monstrat per causam materialem. Sed in mathematica hunt aliquae

demonstrationes, quae non possunt reduci nisi ad causam materialem, sicut
cum demonstratur aliquid de toto ex partibus. Partes enim sunt materia
totius, ut dicitur in II Physicorum 2. Unde et in II Posteriorum 3 reduci-
tur ad causam materialem demonstratio, qua demonstratur quod angulus,

35 qui est in semicirculo, est rectus ex hoc quod utraque pars eius est semi-
rectus. Ergo mathematica non omnino abstrahit a materia.

<5.) Praeterea, motus non potest esse sine materia. Sed mathematicus
debet considerare motum, quia cum motus mensuretur secundum spatium,
eiusdem rationis et scientiae videtur esse considerare quantitatem spatii,

21 in : sine.

1 Aristoteles, Analytica Post. I, c. 28, 87 a 38 s.
2 Aristoteles, Physica II, c. 3, 195 a 20.
3 Aristoteles, Analytica Post. II, c. 11, 94 a 28-34.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 471

quod pertinet ad mathematicum, et quantitatem motus. Ergo mathema-
ticus non omnino dimittit considerationem materiae.

<(6.) Praeterea, astrologia quaedam pars mathematicae est, et similiter

scientia de sphaera mota et scientia de ponderibus et musica, in quibus
omnibus fit consideratio de motu et rebus mobilibus. Ergo mathematica s

non abstrahlt totaliter a materia et motu.
<(7.) Praeterea, naturalis consideratio tota est circa materiam et motum.

Sed quaedam conclusiones demonstrantur communiter a mathematico et
naturali, ut utrum terra sit rotunda et utrum sit in medio caeli. Ergo
non potest esse quod mathematica omnino abstrahat materia. 10

Si dicatur quod abstrahit tantum a materia sensibili, contra : Materia
sensibilis videtur esse materia particularis, quia sensus particularium est,
a qua omnes scientiae abstrahunt. Ergo mathematica consideratio non
debet dici magis abstracta quam aliqua aliarum scientiarum.

<8.) Praeterea, Philosophus in II Physicorum 1 dicit tria esse nego- 15

tia : primum est de mobili et corruptibili, secundum de mobili et incorrupti-
bili, tertium de immobili et incorruptibili. Primum autem est naturale,
tertium divinum, secundum mathematicum, ut Ptolemaeus exponit in
principio Almagesti 2. Ergo mathematica est de mobilibus.

Sed contra est quod Philosophus dicit in VI Metaphysicorum 3. 20

Praeterea, quaedam res sunt quae, quamvis sint in materia, tarnen non
recipiunt in sui definitione materiam, ut curvum, et in hoc differt a Csimq.

Sed philosophia debet de omnibus entibus considerare. Ergo oportet de
huius modi esse aliquam partem philosophiae, et haec est mathematica,
cum ad nullam aliam pertineat. 2 s

Praeterea, ea quae sunt priora secundum intellectum, possunt sine

posterioribus considerari. Sed mathematica sunt priora naturalibus, quae
sunt in materia et motu ; habent enim se ex additione ad mathematica, ut
dicitur in III Caeli et Mundi *. Ergo mathematica consideratio potest esse
sine materia et motu. 30

27 priora : posteriora. Dieser Korrekturfehler ist daraus zu erklären, daß Thomas
ursprünglich « sed naturalia sunt posteriora » schrieb, dann aber « naturalia »

durch « mathematica » ersetzte, ohne logischerweise auch « posteriora » durch
« priora » zu korrigieren.

1 Aristoteles, Physica II, c. 7, 198 a 29-31.
2 Claudius Ptolemaeus, Syniaxis mathematica I, c. 1 (ed. Heiberg, Lipsiae

1898, I, 5, 13-6, 5) : ...to p.sv xtjç Tuiv o'Xcov xp<t>xY|Ç xtvrç<j£<oç xpwxov aîx'.ov,

ei xiç xaxà xb àxXoCv sxXap.ßxvoi, Ôsbv àopxaxov xai àxt'vT|xov av TjY^Taixo
xat xb xotixou îprpnrjxtxbv eÎSoî OeoXoyixov xb Ss x-qç ûXixvj; xat aist xivou-
p. £ V 7) Ç X0lixi|X0Ç 8tSpSUVr,Xtxbv eTBoç (puffixbv (ZV xaXÉSStS, XTJÇ xoiauxiis
oùct'aç s v xoîç œôapxoïç àva<ixp£<pop.svY|ç " xb 8è x^ç xaxà xà e?8t) xai
xàç p.£xaßaxixi; xtvv)5£t; xoibx^xoç Ep^aviuxtxbv stSoç wç p.a6r,[j.ax!-
xbv àv aoooîffEtE, xx|ç xotaûxTjç oùm'a; p.£xa?b oisxEp eixsivwv xäv 5ûo xixxob-
ar,?

3 Aristoteles, Metaphysica VI (E), c. 1, 1026a 7-10, 14s.
4 Aristoteles, De Caelo et Mundo III, c. 1, 299 a 16 s.



472 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

Responsio. — Dicendum quod ad evidentiam huius quaestionis
oportet <scire), quo<(modo) intellectus secundum suam operationem ab-
strahere possit. Sciendum est igitur quod secundum Philosophum in
III de Anima 1 duplex est operatio intellectus : una quae dicitur intelli-

5 gentia indivisibilium, qua cognoscit de unoquoque quid est ; alia vero, qua
componit et dividit, scilicet enuntiationem affirmativam vel negativam for-
mando, et hae quidem duae operationes duobus, quae sunt in rebus,
respondent. Prima quidem operatio respicit ipsam naturam rei, secundum

quam res intellecta aliquem gradum in entibus obtinet, sive sit res com-
10 pleta ut totum aliquod, sive res incompleta, ut pars vel accidens. Secunda

vero operatio respicit ipsum esse rei, quod quidem résultat ex congrega-
tione principiorum rei in compositis, vel ipsam simplicem naturam rei
concomitatur, ut in substantiis simplicibus. Et quia Veritas intellectus est
ex hoc, quod conformatur <(rei), patet quod secundum hanc secundam

15 operationem intellectus non potest vere abstrahere, quod secundum rem
coniunctum est, quia in abstrahendo significaretur esse separatio(nem)
secundum ipsum esse rei, sicut si abstraho liominem ab albedine dicendo
'homo non est albus', significo esse separationem in re. Unde si secundum
rem homo et albedo non sint separata, erit intellectus falsus. Hac ergo

20 operatione intellectus vere abstrahere non potest nisi ea quae sunt secundum
rem separata, ut cum dicitur 'homo non est asinus'. Sed secundum primam
operationem potest abstrahere ea quae secundum rem separata non sunt,
non tarnen omnia, sed aliqua. Cum enim unaquaeque res sit intelligibilis
secundum quod est in actu, ut dicitur in IX Metaphysicorum 2, oportet quod

25 ipsa natura sive quidditas rei intelligatur vel secundum quod est actus
quidam, sicut accidit de ipsis formis et substantiis simplicibus, vel secundum

id quod est actus eius, sicut substantiae compositae per suas formas,
vel secundum id quod est ei loco actus, sicut materia prima per habitu-
dinem ad formam, et vacuum per privationem locati, et hoc est illud, ex

30 quo unaquaeque natura suam rationem sortitur. Quando ergo hoc, pei
quod constituitur ratio naturae et per quod ipsa natura intelligitur
[natura ipsa], habet ordinem et dependentiam ad aliquid aliud, tunc
constat quod natura ilia sine illo alio intelligi non potest, sive sint coniuncta
coniunctione illa, qua pars coniungitur toti, sicut pes non potest intelligi

35 sine intellectu animalis, quia id a quo pes habet rationem pedis, dependet
ab eo a quo animal est animal ; sive sint coniuncta per modum quo forma

coniungitur materiae, sicut pars comparti vel accidens subiecto, sicut
simum non potest intelligi sine naso ; sive etiam sint secundum rem separata,

sicut pater non potest intelligi sine intellectu filii, quamvis illae
40 relationes inveniantur in diversis rebus. Si vero unum ab altero non de-

pendeat secundum id quod constituit rationem naturae, tunc unum potest

1 Aristoteles, De Anima III, c. 6, 430 a 26 ; b 26 s.
2 Aristoteles, Metaphysica IX (©), c. 9, 1051 a 29-32. — Vgl. Thomas,

In IX Metaph., lect. 10 (ed. Cathala n. 1894) : quando aliqua reducuntur
de potentia in actum, tunc invenitur earum veritas. Et huius causa est, quia
intellectus actus est. Et ideo ea quae intelliguntur, oportet esse actu.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 473

ab altero abstrahi per intellectum ut sine eo intelligatur, non solum si sint
separata secundum rem, sicut homo et lapis, sed etiam si secundum rem
coniuncta sint, sive ea coniunctione qua pars et totum coniunguntur, sicut
littera potest intelligi sine syllaba, sed non e converso, et animal sine pede,
sed non e converso ; sive etiam sint coniuncta per modum quo forma con- 5

iungitur materiae, et accidens subiecto, sicut albedo potest intelligi sine
homine et e converso.

Sic ergo intellectus distinguit unum ab altero aliter et aliter secundum
diversas operationes, quia secundum operationem, qua componit et dividit,
distinguit unum ab alio per hoc, quod intelligit unum alii non inesse. In 10

operatione vero qua intelligit quid est unumquodque, distinguit unum ab
alio, dum intelligit quid est hoc, nihil intelligendo de alio, neque quod sit
cum eo, neque quod sit ab eo separatum. Unde ista distinctio non proprie
habet nomen separationis, sed prima tantum. Haec autem distinctio recte
dicitur abstractio, sed tunc tantum quando ea, quorum unum sine altero is
intelligitur, sunt simul secundum rem. Non enim dicitur animal a lapide
abstrahi, si animal absque intellectu lapidis intelligatur. Unde cum
abstractio non possit esse, proprie loquendo, nisi coniunctorum secundum
rem, secundum duos modos coniunctionis praedictos, scilicet quo pars et
totum uniuntur vel forma et materia, duplex est abstractio : una qua 20

forma abstrahitur a materia, alia qua totum abstrahitur a partibus. Forma
autem ilia potest a materia aliqua abstrahi, cuius ratio essentiae non
dependet a tali materia. Ab ilia autem materia non potest forma abstrahi
per intellectum, a qua secundum suae essentiae rationem dependet. Unde
cum omnia accidentia comparentur ad substantiam sicut forma ad mate- 25

riam et cuiuslibet accidentis ratio dependeat a substantia, impossibile est,
aliquam talem formam a substantia separari. Sed accidentia superveniunt
substantiae quodam ordine ; nam primo advenit ei quantitas, deinde qua-
litas, deinde passiones et motus. Unde quantitas potest intelligi in [materia]
substantia, antequam intelligantur in ea qualitates sensibiles, a quibus so

dicitur materia sensibilis ; et sic secundum rationem suae substantiae non
dependet quantitas a materia sensibili, sed solum a materia intelligibili.
Substantia enim remotis accidentibus non manet nisi intellectu comprehen-
sibilis, eo quod sensibiles potentiae non pertingunt usque ad substantiae
comprehensionem. Et de huiusmodi abstractis est mathematica, quae 35

considérât quantitates et ea quae quantitates consequuntur, ut figuras et
huiusmodi.

Totum etiam non a quibuslibet partibus abstrahi potest. Sunt enim
quaedam partes, ex quibus ratio totius dependet, quando scilicet hoc est
esse tali toti, quod ex talibus partibus componi, sicut se habet syllaba ad 40

litteras et mixtum ad elementa ; et tales partes dicuntur partes speciei et
formae, sine quibus totum intelligi non potest, cum ponantur in eius defini-
tione. Quaedam vero partes sunt, quae accidunt toti in quantum huiusmodi,

sicut semicirculus se habet ad circulum. Accidit enim circulo, quod

26 a substantia : ad substantiam.



474 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

sumantur per divisionem duae eius partes aequales vel inaequales vel
etiam plures ; non autem accidit triangulo, quod in eo designentur très
lineae, quia ex hoc triangulus est triangulus. Similiter etiam per se competit
homini quod inveniatur in eo anima rationalis et corpus compositum ex

£ quatuor elementis ; unde sine his partibus homo intelligi non potest, sed
haec oportet poni in definitione eius, unde sunt partes speciei et formae.
Sed digitus, pes et manus et aliae huiusmodi partes sunt praeter intellectum
hominis, unde ex eis ratio essentialis hominis non dependet et homo sine
his intelligi potest. Sive enim habeat pedes sive non, dummodo ponatur

10 coniunctum ex anima rationali et corpore mixto ex elementis propria
mixtione, quam requirit talis forma, erit homo. Et hae partes dicuntur
partes materiae, quae non ponuntur in definitione totius, sed magis e con-
verso, et hoc modo se habent ad hominem omnes partes signatae, sicut
haec anima et hoc corpus et hic unguis et hoc os et huiusmodi. Hae enim

15 partes sunt quidem partes essentiae Socratis et Piatonis, non autem hominis
in quantum homo, et ideo potest homo abstrahi per intellectum ab istis
partibus. Et talis abstractio est universalis a particulari.

Et ita sunt duae abstractiones intellectus : una quae respondet unioni
formae et materiae vel accidentis et subiecti, et haec est abstractio formae

20 a materia sensibili ; alia quae respondet unioni totius et partis, et huic
respondet abstractio universalis a particulari, quae est abstractio totius,
in qua consideratur absolute natura aliqua secundum suam rationem essen-
tialem ab omnibus partibus, quae non sunt partes speciei, sed sunt partes
accidentales. Non autem inveniuntur abstractiones eis oppositae, quibus

25 pars abstrahatur a toto vel materia a forma, quia pars vel non potest
abstrahi a toto per intellectum, si sit de partibus materiae, in quarum
definitione ponitur totum ; vel potest etiam sine toto esse, si sit de partibus
speciei, sicut linea sine triangulo vel littera sine syllaba vel elementum
sine mixto. In his autem quae secundum esse possunt esse divisa, magis

30 habet locum separatio quam abstractio. Similiter autem cum dicimus
formam abstrahi a materia, non intelligitur de forma substantiali, quia
forma substantialis et materia sibi correspondens dependent ad invicem,
ut unum sine alio non possit intelligi, eo quod proprius actus in propria
materia sit ; sed intelligitur de forma accidentali, quae est quantitas et

35 figura, a qua quidem materia sensibilis per intellectum abstrahi non potest,
cum qualitates sensibiles non possint intelligi non praeintellecta quantitate,
sicut patet in superficie et colore, nec etiam potest intelligi esse subiectum
motus, quod non intelligitur quantum. Substantia autem, quae est materia
intelligibilis quantitatis, potest esse sine quantitate. Unde considerare

40 substantiam sine quantitate magis pertinet ad genus separationis quam
abstractionis.

Sic ergo in operatione intellectus triplex distinctio invenitur : una
secundum operationem intellectus componentis et dividentis, quae separatio
dicitur proprie, et haec competit scientiae divinae sive metaphysicae ; alia

45 secundum operationem, qua formantur quidditates rerum, quae est ab-

15 Socratis: Sortis.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 475

stractio formae a materia sensibili, et haec competit mathematicae ; tertia
secundum eandem operationem universalis a particulari, et haec competit
etiam physicae et est communis omnibus scientiis, quia in omni scientia
praetermittitur quod per accidens est, et accipitur quod per se est. Et
quia quidam non intellexerunt differentiam duarum ultimarum a prima, 5

inciderunt in errorem, ut ponerent mathematica et universalia a sensibilibus
separata, ut Pythagorici et Platonici.

Ad primum ergo dicendum quod mathematicus abstrahens non
considérât rem aliter quam sit. Non enim intelligit lineam esse sine materia sen- 10

sibili, sed considérât lineam et eius passiones sine consideratione materiae
sensibilis, et sic non est dissonantia inter intellectum et rem, quia etiam
secundum rem id quod est de natura lineae, non dependet ab eo quod
facit materiam esse sensibilem, sed magis e converso. Et sie patet quod
abstrahentium non est mendacium, ut dicitur in II Physicorum 1. 15

Ad secundum dicendum quod materiale dicitur non solum id, cuius

pars est materia, sed etiam illud, quod in materia esse habet, secundum

quem modum linea sensibilis materiale quoddam dici potest. Unde per hoc
non prohibetur, quin linea sine materia intelligi possit ; non enim materia
sensibilis comparatur ad lineam sicut pars, sed magis sicut subiectum in 20

quo esse habet ; et similiter est de superficie et corpore. Non enim
mathematicus considérât corpus, quod est in genere substantiae, prout eius pars
est materia et forma, sed secundum quod est in genere quantitatis tribus
dimensionibus perfectum, et sie comparatur ad corpus, quod est in genere
substantiae, cuius pars est materia physica, sicut accidens ad subiectum. 25

Ad tertium dicendum, quod materia non est prineipium diversitatis
secundum numerum, nisi secundum quod in multas partes divisa, in
singulis partibus formam reeipiens eiusdem rationis, plura individua eiusdem

speciei constituit. Materia autem dividi non potest nisi ex praesupposita
quantitate, qua remota omnis substantia indivisibilis remanet, et sic prima 30

ratio diversificandi ea quae sunt unius speciei, est penes quantitatem.
Quod quidem quantitati competit, in quantum in sui ratione situm quasi
differentiam constitutivam habet, quod nihil est aliud quam ordo partium.
Unde etiam abstracta quantitate a materia sensibili per intellectum, adhuc
contingit imaginari diversa secundum numerum unius speciei, sicut plures 35

triangulos aequilateros et plures lineas rectas aequales.
Ad quart um dicendum quod mathematica non abstrahit a qualibet

materia, sed solum a materia sensibili. Partes autem quantitatis, a quibus
demonstratio sumpta quodammodo a causa materiali videtur sumi, non
sunt materia sensibilis, sed pertinent ad materiam intelligibilem, quae to
etiam in mathematicis invenitur, ut patet in VII Metaphysicorum 2.

Ad quintum dicendum, quod motus secundum naturam suam non
pertinet ad genus quantitatis, sed participât aliquid de natura quantitatis
aliunde, secundum quod divisio motus sumitur vel ex divisione spatii vel

1 Aristoteles, Physica II, c. 2, 193 b 35.
2 Aristoteles, Metaphysica VII (Z), c. 10, 1036 a 11 s.



476 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

ex divisione mobilis ; et ideo considerare motus non pertinet ad mathema-
ticum, sed tarnen principia mathematica ad motum applicari possunt ; et
ideo secundum hoc quod principia quantitatis ad motum applicantur,
naturalis considérât de divisione et continuitate motus, ut patet in VI Physi-

5 corum \ Et in scientiis mediis inter mathematicam et naturalem tractatur
de mensuris motuum, sicut in scientia de sphaera mota et in astrologia.

Ad sextum dicendum, quod in compositis simplicia salvantur, et
proprietates eorum, licet per alium modum, sicut propriae qualitates ele-
mentorum et motus ipsorum proprii, inveniuntur in mixto ; quod autem

10 est compositorum proprium, non invenitur in simplicibus. Et inde est,
quod quanto aliqua scientia est abstractiora et simpliciora considerans,
tanto eius principia sunt magis applicabilia aliis scientiis ; unde principia
mathematicae <sunt) applicabilia naturalibus rebus, non autem e con-
verso, propter quod physica est ex suppositione mathematicae, sed non

15 e converso, ut patet in III Caeli et Mundi 2. Et inde est quod de rebus
naturalibus et mathematicis très ordines scientiarum inveniuntur : Quae-
dam enim sunt pure naturales, quae considérant proprietates rerum natu-
ralium in quantum huiusmodi, sicut physica et agricultura et huiusmodi.
Quaedam vero sunt pure mathematicae, quae determinant de quantitatibus

20 absolute, sicut geometria de magnitudine et arithmetica de numéro. Quae¬
dam vero sunt mediae, quae principia mathematica ad res naturales applicant,

ut musica, astrologia «(et)' huiusmodi, quae tarnen magis sunt affines
mathematicis, quia in earum consideratione id quod est physicum, est
quasi materiale, quod autem est mathematicum, est quasi formale ; sicut

25 musica considérât sonos non in quantum sunt soni, sed in quantum sunt
secundum numéros proportionabiles, et similiter est in aliis. Et propter
hoc demonstrant conclusiones suas circa res naturales, sed per media mathematica

; et ideo nihil prohibet si, in quantum cum naturali communicant,
materiam sensibilem respiciunt. In quantum enim cum mathematica com-

30 municant, abstractae sunt.
Ad septimum dicendum quod, quia scientiae mediae, de quibus

dictum est, communicant cum naturali secundum id quod in earum
consideratione est materiale, differunt autem secundum id quod in earum
consideratione est formale, ideo nihil prohibet has scientias cum naturali habere

35 interdum easdem conclusiones. Non tarnen per eadem demonstrant nisi
secundum quod scientiae sunt immixtae, et una interdum utitur eo quod
est alterius, sicut rotunditatem terrae naturalis probat ex motu gravium,
astrologus autem per considerationem lunarium eclypsium.

Ad octavum dicendum quod, sicut dicit Commentator 3 ibidem,
40 Philosophus non intendit ibi distinguere scientias speculativas, quia de

22 ut : et.

1 Aristoteles, Physica VI, c. 4, 234 b 21-235 b 5.
2 Aristoteles, De Caelo et Mundo III, c. 1, 299 a 16 s.
3 Averroes, In II Physicae, com. 71 (Venetiis 1574, IV, fol. 74r) : Hoc autem

quod dixit, quod modi scientiae sunt très, habet quaestionem. Unus enim modo-



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 477

quolibet mobili, sive sit corruptibile sive incorruptibile, déterminât naturalis.

Mathematicus autem in quantum huiusmodi non considérât aliquod
mobile. Intendit autem distinguere res, de quibus scientiae speculativae
determinant, de quibus seorsum et secundum ordinem agendum est,

quamvis illa tria genera rerum tribus scientiis appropriari possint. Entia 5

enim incorruptibilia et immobilia praecise ad metaphysicum pertinent.
Entia vero mobilia et incorruptibilia propter sui uniformitatem et regulari-
tatem possunt determinari quantum ad suos motus per principia mathe-
matica, quod de mobilibus corruptibilibus dici non potest ; et ideo secundum
genus entium attribuitur mathematicae ratione astrologiae, tertium vero 10

remanet proprium soli naturali, et sic loquitur Ptolemaeus.

<ARTICULUS 4.)

(Utrum divina scientia sit de his,
quae sunt sine materia et motu.)

Ad quartum sie proceditur : Videtur quod scientia divina non sit de 15

rebus a motu et materia separatis.
<(1.) Scientia enim divina maxime videtur esse de Deo. Sed ad Dei

cognitionem pervenire non possumus nisi per effectus visibiles, qui sunt
in materia et motu constituti. Roman. 1: 1

« Invisibilia enim ipsius » etc.

Ergo scientia divina non abstrahit a materia et motu. 20

<2.) Praeterea, illud cui aliquo modo motus convenit, non est omnino
a motu et materia separatum. Sed motus aliquo modo Deo convenit ; unde
dicitur Sap. VII} de spiritu sapientiae, quod est mobilis et mobilior omnibus
mobilibus. Et Augustinus 3 dicit VIII super Genes., quod Deus movet

rum trium scientiae est scientia, quae considérât de rebus mobilibus, et est scientia
naturalis. Secundus est, qui considérât de rebus immobilibus, sed sunt in mobilibus,

et est scientia mathematica. Mobilia autem corruptibilia et mobilia
incorruptibilia sunt unius scientiae. Et ideo forte hic non intendit dicere modos artium
speculativarum, sed dicere modos entium diversorum, de quorum unoquoque
oportet dicere per se. Ista enim genera, quae dixit, sunt genera diversa. Et
scientia divina non considérât de rebus abstractis tantum, sed et de rebus existen-
tibus, secundum quod existunt. Et ideo, cum ens dividitur secundum conside-
rationem demonstrativam, intrabit una natura in duas artes, ut consideratio
mathematici et divini de numéro, et similiter consideratio mathematici et naturalis

in corpore et linea et superficie. Hic igitur non intendebat dividere artes,
sed dicere genera entium, quae sunt diversarum naturarum, et cum conside-

rantur, inveniuntur, sicut dixit, tria. — Vgl. Thomas, In II Physic., lect. 11

(ed. Leonina II, n. 3).
1 ad Romanos, c. 1, 20 : Invisibilia enim ipsius a creatura mundi, per ea

quae facta sunt intellecta, conspiciuntur.
2 Liber Sapientiae, c. 7, 22 : Est enim in illa (i. e. sapientia) spiritus

mobilis 24 : Omnibus enim mobilibus mobilior est sapientia.
3 Augustinus, De Genesi ad litteram, VIII, n. 20 (CSEL 28, I, 259) : Spiritus

autem creator movet seipsum sine tempore et loco.

Dii'us Thomas 32



478 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

<(se> sine tempore et loco ; et Plato 1 posuit primum movens movere
seipsum. Ergo scientia divina, quae de Deo déterminât, non est omnino
a motu separata.

<3.) Praeterea, scientia divina non solum habet considerare de Deo,
6 sed etiam de angelis. Sed angeli moventur et secundum electionem, quia

de bonis facti sunt mali, et secundum locum, ut patet in illis, qui mittuntur.
Ergo illa, de quibus scientia divina considérât, non sunt omnino a motu
separata.

<(4.) Praeterea, ut videtur Commentator dicere in principio Physi-
1« corum 2, omne quod est, vel est materia pura vel forma pura vel compo-

1 Platon, Phaedrus, 245 D (Dialogi, ed. Hermann, II, Lipsiae 1909, 225) :

Outüj 8t) xtvrjsEcoç jxèv àpj(7) to aùxô aiixö xtvoCv. Leges, X, 895 B (ed.
Hermann, V, Lipsiae 1906, 327) : 'Ap^rjv apa xtv/jsscuv 7ra<jciW xai itptoxiriv év xe
sffxoiat ysvo\i.évr\v xai èv xivoup.évot; oôaav x7]v atjx7)v xtvoooav cpi^crop-sv àvay-
xauoç, elvat Tïpexpuxax^v xai xpaxtfjxTjV p.ExaßoXT|V irasfov. — Bei Platon ist
dieser Erstbeweger des Weltalls allerdings nicht Gott, sondern die Weltseele,
deren Selbstbewegung er die « ursprünglichste und gewaltigste aller Veränderungen

» nennt (Leges X, 895 B).
2 Averroes, In I Physicae, com. 1 (Venetiis 1574, IV, fol. 6r) : D. d. : 'cum

sciverimus causas eius simplices'. Et intendit (Aristoteles), ut mihi videtur, causas
existentes in re, primas, non compositas, et sunt prima materia et ultima forma ;

quae enim sunt praeter primam materiam et ultimam formam cuiuslibet rerum
naturalium, sunt materiae compositae et formae compositae. — Die Interpretation,

die Thomas diesem Averroestext gibt, widerspricht ganz offenbar dem klaren
Wortlaute. Averroes spricht hier — dem aristotelischen Kontexte gemäß — einzig

von den einfachen und zusammengesetzten inneren Ursachen der Körperdinge.
Einfach sind Materia prima und Forma substantialis, die «forma ultima» des Averroes.

Dazwischen liegen die « materiae et formae compositae ». Von einer « forma
pura », die losgelöst ist von jeder Körperlichkeit, ist dort nicht die Rede, so wie
natürlich auch die « materia » und « forma composita » etwas anderes bedeuten
als das « compositum ex materia et forma » bei Thomas. « Materiae compositae »

und « formae compositae » sind bei Averroes identisch mit Materie und Form des
« corpus mixtum ». Die stofflichen Bestandteile des zusammengesetzten Körpers
sind seine Materie, in erster Linie die Elemente, die ihrerseits allerdings die
Materia prima voraussetzen, aber miteinander verbunden die « materia composita »

ausmachen. Vgl. dazu In XII Metaph., com. 15 (Venetiis 1574, X, fol. 302r) :

formarum rerum naturalium quaedam sunt formae rerum, quae sunt materia
aliorum, ut ignis et aliorum elementorum, quae sunt materiae aliorum, et similiter

carnis et ossis, quae sunt materiae capitis. Bezüglich der Elementarformen
des « mixtum » vertritt Averroes die Auffassung, daß dieselben im corpus mixtum
zwar nicht, wie Avicenna meinte, aktuell verbleiben, aber doch auch nicht
einfach verschwinden, sondern sich vielmehr zu einer medialen Form verbinden.
In III de Caelo, com. 67 (Venetiis 1574, VII, fol. 227r) erklärt Averroes diese
« forma mixti » aus der Eigenart der Elementarformen, die, im Gegensatz zur
vollkommenen substanzialen Form, der « forma ultima » des Körpers,
unvollkommene, abgeschwächte Formen sein sollen, die als solche Intensitätsgrade (das
« magis et minus » der Scholastik) zulassen und darum eine mittlere Stellung
zwischen akzidenteller und substanzieller Form einnehmen : Formae istorum
elementorum substantiales sunt diminutae a formis substantialibus perfectis, et
quasi suum esse est medium inter formas et accidentia. Et ideo non fuit impos-



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 479

situm ex materia et forma. Sed angélus non est forma pura, quia sic esset

actus purus, quod solius Dei est ; nec tantum est materia pura. Ergo est

compositus ex materia et forma. Et sic scientia divina non abstrahit a

materia.
(5.) Praeterea, scientia divina, quae ponitur tertia pars speculativae 5

philosophiae, est idem quod metaphysica, cuius subiectum est ens et

specialiter ens quod est substantia, ut patet in IV Metaphysicorum \ Sed

ens et substantia non abstrahit a materia, alias nullum ens inveniretur
quod haberet materiam. Ergo scientia divina non est a materia abstrahens.

<6.) Praeterea, secundum Philosophum in I Posteriorum 2 ad seien- xo

tiam pertinet considerare non solum subiectum, sed partes et passiones
subiecti. Sed ens est subiectum scientiae divinae, ut dictum est. Ergo ad

sibile ut formae eorum substantiales admiscerentur et proveniret ex collectione
earum alia forma. Der von Thomas zitierte und umgedeutete Text des
Physikkommentars dürfte sehr stark zu Gunsten jener Hochscholastiker (Bonaventura,
Hervaeus Natalis, Duns Scotus, usw.) sprechen, die Averroes den Formenpluralismus

zusprachen, obwohl er selber In III de Caelo, com. 67, die Einheit des

Compositums auf die einzige substanziale Form zurückführt : unum secundum
formam substantialem. Tatsächlich unterscheidet Averroes im Physikkommentar
zwischen der forma ultima und dën formae compositae : praeter ultimam formam

sunt formae compositae. Die substanziale Einheit des zusammengesetzten
Körpers geht also nach Averroes auf die vollkommene, letzte Form zurück, die
eine einzige ist. Das schließt aber die unvollkommenen Formen des « mixtum »

nicht aus, die, ähnlich den inchoativen « formae in actu incompleto » bei manchen
Formenpluralisten des 13. Jahrh., auf die letzte Form hingeordnet sind. Vgl. dazu
M. De Wulf, Gilles de Lessines (Les Philosophes belges, I, Louvain 1902) 33,

note 5 ; A. Forest, La structure métaphysique du concret selon S. Thomas d'Aquin
(Etudes de philosophie médiévale, 14, Paris 1931) 167-199. Thomas erwähnt
diese averroistische Theorie von der « forma media » des « mixtum » schon in
diesem Opusculum, q. 4, a. 3 ad 6, und nennt sie da sogar die wahrscheinlichere,
allerdings mit der gewichtigen Einschränkung, daß die Elementarformen nicht
in sich, sondern virtuell in ihren Qualitäten verbleiben : formae secundum se non
remanent, sed solum prout sunt virtute in suis qualitatibus, ex quibus fit una
media qualitas. Thomas deutet also Averroes im Sinne seiner aristotelischen
Theorie von der Einheit der substanzialen Form um, wie wir sie in sämtlichen
späteren Schriften vorfinden, und die einzig in der akzidentellen Ordnung, in
der « qualitas media », eine Mischung der Elementarformen zuläßt.

Was aber Thomas an dieser Stelle seines Boethiuskommentar Averroes
zuschreibt, finden wir bei ihm in aequivalenter Formulierung anderswo öfters, so
z.B. In III Physic, com. 57 (Venetiis 1574, VI, fol. 111T) : rerum enim quaedam
sunt in puro actu et quaedam sunt, secundum quod potentia admiscetur cum
actu ; In VII Metaph. com. 34 (X, fol. 185r) : entia inveniuntur his duobus modis,
sei. forma sine materia et forma in materia. Da nun auch bei Averroes die materia
pura (prima) zwar niemals ohne Akt existiert, trotzdem aber real vom Akt
verschieden ist, deshalb folgt sinngemäß, was Thomas an dieser Stelle behauptet :

alles, was ist, ist entweder reiner Stoff oder reine Form oder das aus Stoff und
Form Zusammengesetzte.

1 Aristoteles, Metaphysica IV (I-), c. 1, 1003 a 21; 2, 1003 b 17 s.
2 Aristoteles, Analytica Post. I, c. 28, 87 a 38 s. Vgl. c. 10, 76 b 11-16.



480 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

ipsam pertinet considerare de omnibus entibus. Sed materia et motus sunt
quaedam entia, ergo pertinent ad considerationem metaphysicae et sie
scientia divina ab eis non abstrahit.

<(7.) Praeterea, sicut dicit Commentator in I Physicorum \ scientia
5 divina demonstrat per très causas, scilicet efficientem, formalem et finalem.

Sed causa efficiens non potest considerari sine consideratione motus, similiter

nec finis, ut dicitur in III Metaphysicorum 2. Unde in mathematicis
propter hoc quod sunt immobilia, nulla demonstratio per huiusmodi causas
datur. Ergo scientia divina non abstrahit a motu.

10 <8.) Praeterea, in theologia determinatur de creatione caeli et terrae
et actibus hominum et multis huiusmodi, quae in se materiam et motum
continent. Ergo non videtur theologia a materia et a motu abstrahere.

Sed contra est quod Philosophus dicit in VI Metaphysicorum3,
15 quod prima philosophia est circa separabilia, scilicet a materia, et immo¬

bilia. Prima autem philosophia est scientia divina, ut ibidem4 dicitur.
Ergo scientia divina est abstracta a materia et motu.

Praeterea nobilissima scientia est de nobilissimis entibus. Sed scientia

divina est nobilissima. Cum ergo entia immaterialia et immobilia sint
20 nobilissima, de eis erit scientia divina.

Praeterea Philosophus dicit in prineipio Metaphysicae 5, quod scientia
divina est de primis prineipiis et causis ; huiusmodi autem sunt immaterialia

et immobilia. Ergo de talibus est scientia divina.

25 Responsio. — Dicendum quod ad evidentiam huius quaestionis
scire oportet, quae scientia divina scientia dici debeat. Sciendum siquidem
est quod, quaecumque scientia considérât aliquod genus subiectum, oportet
quod consideret prineipia illius generis, cum scientia non perficiatur nisi

per cognitionem prineipiorum, ut patet per Philosophum in prineipio
30 Physicorum6. Sed prineipiorum duo sunt genera : Quaedam enim sunt,

quae et sunt in seipsis quaedam naturae completae et sunt nihilominus
prineipia aliorum, sicut corpora caelestia sunt quaedam prineipia inferiorum
corporum, et corpora simplicia corporum mixtorum, et ideo ista non solum
considerantur in scientiis ut prineipia sunt, sed etiam ut sunt in seipsis

35 res quaedam ; et propter hoc de eis non solum tractatur in scientia, quae

1 Averroes, In I Physicae, com. 1 (Venetiis 1574, VI, fol. 6r) : Et intendebat
Aristoteles per hune sermonem (c. 1, 184 a 10 s.) docere, quod non omnes artes
considérant de omnibus causis, sed quaedam considérant de causa formali tantum,
sei. mathematicae, et quaedam de tribus causis, sel. efficiente, formali et fine,
et est scientia divina, et quaedam de quatuor causis et est scientia naturalis. —
Vgl. Thomas, In I Physic, lect. 1 (ed. Leon. II, n. 5).

2 Aristoteles, Metaphysica III (B), c. 2, 996 a 22-27.
3 Aristoteles, Metaphysica VI (E), c. 1, 1026 a 16.
1 Aristoteles, Metaphysica VI (E), c. 1, 1026 a 19-21. Vgl. I (A), c. 2,

983 a 5.
3 Aristoteles, Metaphysica I (A), c. 1, 981 b 28 s.
6 Aristoteles, Physica I, c. 1, 184 a 10-12.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 481

considérât ipsa principiata, sed etiam habent per se scientiam separatam,
sicut de corporibus caelestibus est quaedam pars scientiae naturalis praeter
illam, in qua determinatur de corporibus inferioribus et de elementis, praeter
illam in qua tractatur de corporibus mixtis. Quaedam autem sunt principia,
quae non sunt naturae completae in seipsis, sed solum sunt principia natu- 5

rarum, sicut unitas numeri et punctus lineae et forma et materia corporis
physich Unde huiusmodi principia non tractantur nisi in scientia, in qua
de principiatis agitur.

Sicut autem uniuscuiusque determinati generis sunt quaedam
communia principia, quae se extendunt ad omnia principia illius generis, ita 10

etiam et omnia entia secundum quod in ente communicant, habent quaedam

principia, quae sunt principia omnium entium ; quae quidem principia

possunt dici communia dupliciter secundum Avicennam in sua
Sufficients :1 uno modo per praedicationem, sicut hoc quod dico : 'forma est
commune ad omnes formas', quia de qualibet praedicatur ; alio modo per 15

causalitatem, sicut dicimus, solem unum numéro esse principium ad omnia
generabilia. Omnium autem entium sunt principia communia non solum
secundum primum modum, quod appellat Philosophus in XI Metapkysi-
corum 2, omnia entia habere eadem principia secundum analogiam, sed etiam
secundum modum secundum, ut sint quaedam res eaedem numéro existentes 20

omnium rerum principia, prout scilicet principia accidentium reducuntur
in principia substantiae, et principia substantiarum corruptibilium
reducuntur in substantias incorruptibiles, et sic quodam gradu et ordine in
quaedam principia omnia entia reducuntur. Et quia id, quod est principium

essendi omnibus, oportet esse maxime ens, ut dicitur in II Meta- 25

physicorum3, ideo huiusmodi principia oportet esse completissima, et

1 Avicenna, Sufficients I, c. 2 (Venetiis 1508, fol. 14T a) : Commune autem
hie intelligitur duobus modis : uno enim modo efficiens communis est ille qui
facit primum opus, ex quo cetera opera habent ordinem et erit finis
communis finis qui intenditur naturalibus omnibus ; alius autem modus est
communis qui participatur ad modum universalis, sicut efficiens commune est id
quod praedicatur de omnibus factoribus particularibus rerum particularium, et
finis universalis est ille qui praedicatur de omnibus particularibus finibus rerum
particularium. Et differentia, quae est inter duos modos, haec est, scl. quod
commune secundum primum intellectum est in esse essentia una numéro ;

commune autem secundo modo non habet in esse essentiam unam, immo est
res intellecta complectens essentias multas convenientes in intellectu secundum
quod sunt efficientes aut finales, ergo hoc commune dicetur de multis.

2 Aristoteles, Metaphysica XII (A), c. 4, 1070 a 31s.
3 Aristoteles, Metaphysica II (a), c. 1, 993 b 24-31 : l'xaoxov 8è ydtXterxa

aùxb tüv âXXiov, xa6 o xai toïç ocXXotç u7rap^si t0 auvaivuyov, olov xô 7tCp

ôepyôxaxov ' xai yàp toïç aXXotç xô a'ïxtov xoCxo xx|ç Ôepyox^xoç, x. x. X. —
Vgl. Thomas, In II Metaph., lect. 2 (ed. Cathala, n. 292). Thomas formuliert
dieses aristotelische Prinzip in der Summa theol., I, q. 2, a. 3 folgendermaßen :

Quod dicitur maxime tale in aliquo genere, est causa omnium quae sunt illius
generis. In Anwendung auf das Sein überhaupt ergibt sich daraus der Satz,
den Thomas im Texte anführt, und der folglich nur implizit im zitierten
Aristotelestext zu finden ist.



482 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

propter hoc oportet ea esse maxime actu, ut nihil vel minimum habeant
de potentia, quia actus est prior et potior potentia, ut dicitur in IX
Metaphysicorum l. Et propter hoc oportet ea esse absque materia, quae est in
potentia, et absque motu, qui est actus existentis in potentia. Et huius-

5 modi sunt res divinae, quia si divinum alicubi existit, in tali natura immate
riali scilicet et immobili maxime existit, ut dicitur in VI Metaphysicorum a.

Huiusmodi ergo res divinae, quia sunt principia omnium entium et
sunt nihilominus in se naturae completae, dupliciter tractari possunt : uno
modo, prout sunt principia communia omnium entium ; alio modo, prout

10 sunt in se res quaedam. Quia autem huiusmodi prima principia, quamvis
sint in se maxime nota, tarnen intellectus noster- se habet ad ea ut oculus
noctuae ad lucem solis, ut dicitur in II Metaphysicorum 3, per lumen naturalis

rationis pervenire non possumus in ea nisi secundum quod per effectus
in ea ducimur. Et hoc modo philosophi in ea pervenerunt, quod patet

15 Rom. 1: 4
« Invisibilia Dei per ea, quae facta sunt, intellecta conspiciuntur. »

Unde et huiusmodi res divinae non tractantur a philosophis nisi prout sunt
rerum omnium principia, et ideo pertractantur in illa doctrina, in qua
ponuntur ea, quae sunt communia omnibus entibus, quae habet subiectum
ens inquantum est ens, et haec scientia apud eos scientia divina dicitur.

20 Est autem alius /modus) cognoscendi huiusmodi res, non secundum quod
per effectus manifestantur, sed secundum quod ipsae seipsas manifestant.
Et hunc modum ponit Apostolus I Corinth. II : 6

« Quae sunt Dei, nemo
novit nisi spiritus Dei. Nos autem non spiritum huius mundi accepimus,
sed spiritum qui a Deo est, ut sciamus. » Et ibidem :

6
« Nobis autem

25 revelavit Deus per spiritum suum. » Et per hunc modum tractantur res
divinae, secundum quod in seipsis subsistunt et non solum prout sunt
rerum principia.

Sic ergo theologia sive scientia divina est duplex : una, in qua conside-
rantur res divinae non tamquam subiectum scientiae, sed tamquam prin-

30 cipia subiecti, et talis est theologia, quam philosophi prosequuntur, quae
alio nomine metaphysica dicitur ; alia vero, quae ipsas res divinas considérât

propter seipsas ut subiectum scientiae, et haec est theologia, quae
in sacra Scriptura traditur. Utraque autem est de his, quae sunt separata
a materia et motu secundum esse, sed diversimode, secundum quod dupli-

35 citer potest esse aliquid a materia et motu separatum secundum esse : uno
modo sic quod de ratione ipsius rei, quae separata dicitur, sit quod nullo
modo in materia et motu esse possit, sicut Deus et angeli dicuntur a materia
et motu separati ; alio modo sic, quod non sit de ratione eius, quod sit
in materia et motu, sed possit esse sine materia et motu, quamvis quandoque

40 inveniatur in materia et motu, et sic ens et substantia et potentia et actus

1 Aristoteles, Metaphysica IX (0), c. 8, 1049 b 5 ; c. 9, 1051 a 4 s.
2 Aristoteles, Metaphysica VI (E), c. 1, 1026 a 20.
3 Aristoteles, Metaphysica II (a), c. 1, 993 b 9-11.
4 ad Romanos, c. 1, 20.
5 I ad Corinthios, c. 2, 11 s.
6 I ad Corinthios, c. 2, 10.



in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin 483

sunt separata a materia et motu, quia secundum esse a materia et motu
non dependent, sicut mathematica dependebant, quae nunquam nisi in
materia esse possunt, quamvis sine materia sensibili possint intelligi.
Theologia ergo philosophica déterminât de separatis secundo modo sicut
de subiectis, de separatis autem primo modo si{cut) de principiis subiecti. 5

Theologia vero sacrae Scripturae tractat de separatis primo modo sicut de
subiectis, quamvis in ea tractentur aliqua, quae sunt in materia et motu,
secundum quod requirit rerum divinarum manifestatio. /

Ad primum ergo dicendum quod ilia, quae non assumuntur in
scientia nisi ad alterius manifestationem, non pertinent per se ad scientiam, 10

sed quasi per accidens. Sic enim in naturalibus quaedam mathematica
assumuntur, et per hunc modum nihil prohibet in scientia divina esse

quaedam, quae sunt in materia et motu.
Ad secundum dicendum quod moveri {Deo) non attribuitur proprie,

sed quasi metaphorice, et hoc dupliciter : uno modo, secundum quod im- 15

proprie operatio intellectus vel voluntatis motus dicitur, et secundum hoc
dicitur aliquis movere seipsum, quando intelligit et diligit se, et per hunc
modum potest verificari dictum Platonis \ qui dixit, quod primus motor
movet seipsum, quia scilicet intelligit et diligit se, ut Commentator dicit
in VIII Physicorum ;2 alio modo, secundum quod ipse effiuxus causa- 20

torum a suis causis nominari potest processio sive motus quidam causae
in causatum, in quantum in ipso effectu relinquitur similitudo causae, et
sic causa, quae prius erat in seipsa, postmodum fit in eflectu per suam
similitudinem. Et hoc modo Deus, qui similitudinem suam omnibus crea-
turis impartitus est, quantum ad aliquid dicitur per eas moveri vel ad
omnia procedere, quo modo loquendi utitur frequenter Dionysius 3. Et
secundum hunc etiam modum videtur intelligi quod dicitur Sap. VII 4,

quod « omnium mobilium mobilior est sapientia », et quod « attingit a fine

1 Platon, Phaedrus, 245 D ; Leges X, 895 B : Text S. 478, Anm. 1.
2 Averroes, In VIII Physicae, com. 40 (Venetiis 1574, VI, fol. 380r) :

existimavit Plato quod mota ex se moventur a motoribus abstractis, scl. quia
ponebat quod movens se est abstractum et quod abstractum est movens se. Sed
si hoc fuerit ita, tunc motus et movere illic dicentur aequivoce cum motu, qui
est hie Et fuit impossibile apud ipsum ut motor, qui est corpus, moveat se,
et similiter qui est virtus in corpore, et tunc conclusit ex hoc, quod anima non
est in corpore et quod est aeterna, cum moveat se. Et hoc esset verum, si anima
moveret se essentialitër et moveret se motu proprio abstractis, scl. ut intellectus
et intellectual in ea essent idem, ut declaratum est de primo motore et de ceteris
motoribus abstractis. Sed iste motus dicitur aequivoce cum motu, qui est a
motoribus, qui sunt corpora aut virtutes in corporibus. — Bemerkenswert ist
an diesem Texte, daß Averroes unter dem platonischen Erstbeweger ganz richtig
die Seele verstand, allerdings nicht die Welt-, sondern die menschliche Seele.

Vgl. oben, S. 478, Anm. 1.
3 Ps.-Dionysius, De Divinis Nominibus, c. 9, § 9 (PG 3, 916 C) : oi 6£Ö-

Aoyoi xat ètù iràvxa 7tpoVovTa xai xtvciûu.svov epaue tov axivYjTOv.
4 Liber Sapieniiae, c. 7, 24 : Omnibus enim mobilibus mobilior est sapientia ;

c. 8, 1 : Attingit ergo a fine usque ad finem fortiter.



484 Die wissenschaftstheoretischen Quaestionen V und VI

usque ad finem fortiter. » Hoc autem non est proprie moveri, et ideo ratio
non sequitur.

Ad tertium dicendum quod scientia divina, quae est per inspira-
tionem divinam accepta, non est de angelis sicut de subiecto, sed solum

5 sicut de his, quae assumuntur ad manifestationem subiecti. Sic enim in
sacra Scriptura agitur de angelis sicut et de ceteris creaturis. Sed in
scientia divina, quam philosophi tradunt, consideratur de angelis, quos
intelligentias vocant, eadem ratione qua et de prima causa, quae <est>
Deus, in quantum ipsi etiam sunt rerum principia secunda, saltem per

10 motum orbium, quibus quidem nullus motus physicus accidere potest.
Motus autem, qui est secundum electionem, reducitur ad illum modum,
quo actus intellectus vel voluntatis motus dicitur, quod est improprie
dictum, motu pro operatione sumpto. Motus etiam, quo dicuntur secundum
locum moveri, non est secundum circumscriptionem localem, sed secundum

15 operationem, quam exerce<(n)t in hoc vel in illo loco, aut secundum aliquam
aliam habitudinem, quam habe{n)t ad locum, omnino aequivocam ab illa
habitudine, quam habet corpus locatum ad locum. Et ideo patet quod eis

non convenit motus, secundum quod naturalia in motu esse dicuntur.
Ad quartum dicendum quod actus et potentia sunt communiora

20 quam materia et forma. Et ideo in angelis, etsi non inveniatur compositio
formae et materiae, potest tarnen inveniri in eis potentia et actus. Materia
enim et forma sunt partes compositi ex materia et forma, et ideo in illis
tantum invenitur compositio materiae et formae, quorum una pars se

habet ad aliam ut potentia ad actum. Quod autem potest esse, potest et
25 non esse, et ideo possibile est unam partem inveniri cum alia et sine alia,

et ideo compositio materiae et formae non invenitur secundum Commenta-
torem in I Caeli et Mündt1 et in VIII Metaphysicorum 2 nisi in his, quae
sunt per naturam corruptibilia. Nec obstat quod aliquod accidens in aliquo
subiecto perpetuo conservetur, sicut figura in caelo, cum tarnen corpus

30 caeleste impossibile sit esse sine tali figura, quia figura et omnia accidentia
consequuntur substantiam sicut causam, et ideo subiectum se habet ad
accidentia noq solum ut potentia passiva, sed etiam quodammodo ut
potentia activa, et ideo aliqua accidentia naturaliter perpetuantur in suis
subiectis. Materia autem non est hoc modo causa formae, et ideo omnis

35 materia, quae subest alicui formae, potest etiam non subesse nisi fortassis

1 Averroes, In I de Caelo, com. 20 (Venetiis 1574, VII, fol. 15r) : Cum
voluerit (natura) facere corpus neque generabile neque corruptibile, non fecit
contrarium neque generavit ipsum ex contrario, quoniam, si haberet contrarium,
corrumperet ipsum omnino, quapropter necesse est ut omne generabile sit corruptibile.

Et ex hoc apparet bene quod corpus caeleste non est compositum ex
materia et forma.

2 Averroes, In VIII Metaphysicae, com. 4 (Venetiis 1574, X, fol. 211r) r

caelum non habet materiam generabilem et corruptibilem. Et ideo videmus
quod caelum non componitur ex materia, quae est in potentia, et forma, quae
est in actu. — com. 12 (fol. 220r) : Materia in rei veritate, cuius esse est in
potentia, non invenitur nisi in substantiis generabilibus et corruptibilibus. —
Vgl. auch com. 14 (fol. 222r).



in Boethium de Xrinitate des hl. Thomas von Aquin 485

a causa extrinseca contineatur, sicut virtute divina ponimus aliqua corpora
etiam ex contrariis composita esse incorruptibilia, ut corpora resurgentium.
Essentia autem angeli secundum naturam suam incorruptibilis est, et ideo
non est in eo compositio formae et materiae. Sed quia non habet esse a
seipso angélus, ideo se habet in potentia ad esse quod accipit a Deo, et 5

sic esse a Deo acceptum comparatur ad essentiam eius simplicem ut actus
ad potentiam. Et hoc est quod dicitur quod sunt compositi ex quod est
et quo est, ut ipsum esse intelligatur quo est, ipsa vero natura angeli intelli-
gatur quod est. Tamen si ex materia et forma angeli compositi essent, non
tarnen ex materia sensibili, a qua oportet et mathematica abstracta esse 10

et metaphysica separata.
Ad quintum dicendum quod ens et substantia dicuntur separata

a materia et motu non per hoc quod de ratione ipsorum sit esse sine materia
et motu, sicut de ratione asini est sine ratione esse, sed per hoc quod de

ratione eorum non est esse in materia et motu, quamvis quandoque sint 15

in materia et motu, sicut animal abstrahit a ratione, quamvis aliquod
animal sit rationale.

Ad sextum dicendum quod metaphysicus considérât etiam de singu-
laribus entibus non secundum proprias rationes, per quas sunt tale vel
tale ens, sed secundum quod participant communem rationem entis, et sic 20

etiam pertinet ad eius considerationem materia et motus.
Ad septimum dicendum quod agere et pati non convenit entibus

secundum quod sunt in consideratione, sed secundum quod sunt in esse.

Mathematicus autem considérât res abstractas secundum considerationem
tantum, et ideo illae res prout cadunt in consideratione{m) mathematici, non 25

possunt esse principium et finis motus, et ideo mathematicus non demonstrat

per causas efficientem et finalem. Res autem, quas considérât divinus,
sunt separatae existentes in rerum natura, tales quae possunt esse principium

et finis motus. Unde nihil prohibet quin per causas efficientem et
finalem demonstret. 30'

Ad octavum dicendum quod, sicut fides, quae est quasi habitus
principiorum theologiae, habet pro obiecto ipsam veritatem primam, et
tamen quaedam alia ad creaturas pertinentia in articulis fidei continentur,
in quantum contingunt aliquo modo veritatem primam, per eumdem modum
theologia est principaliter de Deo sicut de subiecto, de creaturis autem 35

multa assumit ut effectus eius vel quomodolibet habentia habitudinem
ad ipsum.

(Schluß folgt.)

2 6 possunt : convenit.


	Die wissenschaftstheoretischen Quaest. V u. VI in Boethium de Trinitate des hl. Thomas von Aquin

