
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 4

Artikel: Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik [Fortsetzung]

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762408

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der wissenschaftliche Charakter
der Apologetik

Von Dr. Alexander M. HORVÂTH 0. P.

(Fortsetzung)

TV. Verhältnis der Apologetik zur philosophischen Umrandung

1. Synthetische und analytische Apologetik.

Die Zielsetzung der Apologetik bestimmt den Gegenstand, mit dem
sie sich beschäftigen soll, wie auch dessen Reichweite. Die
Vergegenständlichung der Objekte hängt vom Subjekt ab. Alles, was in dessen

Bannkreis gelangt, zu seiner Bestimmung und Erkenntnis beiträgt oder

irgendwie in seinem Lichte wahrnehmbar ist, gehört zum Gegenstand
der Wissenschaft, deren Subjekt es ist. Die allgemeinen Prinzipien der

Beziehung zwischen Subjekt und Objekt haben wir bereits früher
auseinandergesetzt. Es erübrigt hier nur deren Anwendung auf das Subjekt
der Theologie und auf die Gegenstände der Apologetik.

Die allererste und hauptsächliche Aufgabe der Apologetik ist die

allgemeine Rechtfertigung des theologischen Subjektes. Wir verstehen
darunter den wissenschaftlichen Versuch, die christliche Formel1 als einen

von allen hindernden Zügen gereinigten, von jedem hemmenden Einfluß
befreiten und darum annehmbaren Gegenstand hinzustellen, als solchen

mit allen wissenschaftlichen Mitteln hervorzuheben und schließlich als

geeignetes Objekt eines vernunftgemäß wohlbegründeten Glaubens zu

empfehlen. Mit diesen Feststellungen ist die Zielsetzung der Apologetik
erreicht : der Weg von der Natur zur Übernatur ist geöffnet, d. h. die

Hindemisse des Übertrittes in die übernatürliche Ordnung sind entfernt.

Der Übertritt selbst bleibt höheren Faktoren überlassen, auf welche die

Apologetik in ihrem Endurteil bloß hinweist. Gegenstand der Apologetik
ist demnach jeder Satz, jede Wahrheit, die mit dem Subjekt der Theologie

in dem Sinne zusammenhängt, daß sie zu dessen Erkenntnis und
näheren Bestimmung beiträgt, oder die in ihrem eigenen Wahrsein von

1 Divus Thomas 25 (1947) 30 f.



396 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

demselben abhängt. Man kann die Frage nach der apologetischen
Aufgabe und somit nach dem Gegenstande der Apologetik auch folgendermaßen

formulieren : Welches sind die Erkenntnismittel, in welchen das

Subjekt der Theologie vergegenständlicht wird Die Antwort lautet : alle

jene Prinzipien, Sätze und Wahrheiten, welche die Hindernisse seiner

gegenständlichen Annehmbarkeit entfernen (negativer Teil) und zu seiner

Empfehlung im oben erwähnten Sinne beitragen (positiver Teil).
Hieraus ergibt sich, daß die formale, positive Apologetik, von

welcher wir im folgenden ausschließlich sprechen wollen, in zweifacher
Form möglich ist : als synthetische und als analytische Wissenschaft.

In der synthetischen Apologetik zieht der Gottesbegriff alles in seinen

Bannkreis, was zu seiner Bestimmung, klaren Erkenntnis und folglich
zu seiner Vergegenständlichung in den wissenschaftlichen Erkenntnismitteln

beitragen kann. Von der gleichsam inhaltsleeren Formel1 steigt
sie zur vollen Erkenntnis derselben auf, ohne sich anzumaßen, daß sie

den Gottesbegriff in sich aufhellen könnte. Sie begnügt sich mit der

Feststellung, daß die Umrandung in ihrer ganzen Ausdehnung dem
theologischen Subjekt nicht bloß nicht feindlich gegenübersteht, sondern es

wohlwollend aufzunehmen, ihm aus dem eigenen zu leihen und dessen

Wahrheitsgehalt aufzunehmen geeignet ist. Subjekt der synthetischen
Apologetik ist demnach der geoffenbarte Gottesbegriff, sofern er einer

Vergegenständlichung in den wissenschaftlichen Erkenntnismitteln
bedarf und fähig ist ; ihr Gegenstand aber ist alles, was zu dieser

Vergegenständlichung beiträgt. Die synthetische Apologetik arbeitet mit der

gleichen Methode und mit ähnlichen Erkenntnismitteln wie jede andere

synthetische Wissenschaft ; nur durch ihre Zielsetzung, sowie durch die

eigene Anziehungskraft ihres Subjektes ist sie von ihnen unterschieden
und über sie erhoben.

Die analytische Apologetik benützt die wirklichen Werte ihres
Subjektes, um den Verstand zu orientieren und ihm bei der Beurteilung
der Einzelfragen feste Prinzipien und Grundlagen zu liefern. Ihre
anfängliche Form besteht darin, daß das gläubige Gemüt wie auch die

gläubige Wissenschaft aus Liebe und einem zähen Festhalten an der

Offenbarung vorgehen. Es wird alsdann versucht, den Glaubensinhalt

1 Unter « inhaltsleer » verstehen wir hier den Mangel der Rechtfertigung. Wie
wir oft betont haben, ist die Aufgabe der Apologetik die mögliche Vergegenständlichung

des Subjektes der Theologie. Ohne dieselbe steht es zu Anfang der
Untersuchungen vor dem Verstand. In diesem Sinne ist es inhaltslos, da selbst die
Möglichkeit der Vergegenständlichung ein Problem ist.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 397

für die wissenschaftliche Forschung fruchtbar zu machen und mit allen
Mitteln derselben zu vergegenständichen, also den Weg der « fides

quaerens intellectum » zu beschreiten, um auch den Schein eines Doppellebens

zu vermeiden. Die Probleme sind die gleichen wie in der synthetischen

Apologetik ; auch deren Behandlungsweise ist keine wesentlich
andere ; nur die Färbung ist verschieden. Die synthetische Apologetik-,
die mit einer methodischen Indifferenz beginnt, sucht den Weg zum
Glauben durch die Wissenschaft zu ebnen (« intelligo, ut credam »); die

analytische hingegen, die mit der gläubigen Annahme des Gottesbegriffes
beginnt, steigt vom Glauben zum Wissen herab und bemüht sich, durch
dieses den größten Schatz des Menschen zu hüten und zu unterstützen.
In ganz vollendeter Form ist der Ausgangspunkt der analytischen
Apologetik das mit dem Glaubens- und Wissensinhalt völlig erfüllte
Subjekt. Es will von unten nichts mehr empfangen, sondern seine

Erkenntniswerte in jeder Richtung und in jeder Weise fruchtbar machen.

In dieser Form ist es ein vollwertiges Weltanschauungs-Prinzip, welches

als Wertmesser aller Werte gelten will. Subjekt der analytischen Apologetik

ist demnach der inhaltlich vollwertig bestimmte geoffenbarte Gottesbegriff

; ihr Gegenstand aber alle Werturteile, die von seinem Standpunkt
aus über die Umrandung gebildet werden.

Kann man das Endurteil der synthetischen Apologetik so fassen,

wie dies Thomas von seifen der Gaben des Heiligen Geistes formuliert
hat : Non est recedendum ab his, quae fidei sunt, propter ea, quae
exterius apparentL so ist jenes der analytischen Apologetik in der
folgenden Feststellung zu erblicken : von der Höhe des geoffenbarten
Gottesbegriffes aus gesehen, ist alles bloß Stückwerk; als Ewigkeitswert kann es

nur insofern in Betracht kommen, als es in seinen Bannkreis gelangt, in
seinem Licht geschaut wird. Daher der wirksame Befehl : Willst du mit
den ewigen Werten in Kontakt bleiben, so beurteile alles im Lichte
der Offenbarung.

2. Bestimmung der Gegenstände der Apologetik.

Dies vorausgeschickt, können wir die Gegenstände der Apologetik
im einzelnen bestimmen. Man kann sie in zwei Gruppen einteilen. Die

Apologetik behandelt prinzipielle Fragen und entscheidet über Tatsachen.

Den Stoff zu beiden entnimmt sie der Offenbarung, die Beweismittel
aber der natürlichen Erkenntnis. Nicht in dem Sinne, als wenn sie mit

1 II-II 8, 2.

Divus Thomas 27



398 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

denselben die Offenbarung beweisen wollte, sondern bloß um sie von
Seiten der Umrandung zu verteidigen, verständlich und annehmbar zu
gestalten. Aus diesem Grunde müssen wir ihre Gegenstände je nach
der Beziehung zur philosophischen und zur historischen Umrandung zu
bestimmen suchen. Wir wollen dies zunächst in Verbindung mit der

Philosophie unternehmen. Wir möchten hierbei den weiter oben 1

angezogenen Vergleich mit der Metaphysik beibehalten und weiter
ausführen.

Es ist auffallend, wie viele Fragen in der Apologetik aufgeworfen
werden, deren Behandlung auch andere Disziplinen beanspruchen. Deshalb

scheint eine Begrenzung der Apologetik in bezug auf ihren Gegenstand

unmöglich zu sein. Wie ist diese Schwierigkeit zu lösen

Die Metaphysik kann die Frage von dem Ursprung und Wert des

allgemeinen Seins nicht beantworten, ohne dasselbe in sich zu
untersuchen und zu beschreiben. Sie kann sich hierbei mit bloß anfänglichen
Angaben nicht begnügen, sondern muß dieselben in wissenschaftlicher

Feilung vorlegen. Dies gehört zu ihrer ureigensten Aufgabe. Nur die

Teilfragen, die Besprechung der einzelnen Formen des Seienden, überläßt

sie anderen Wissenszweigen. Ähnlich ist dies auch bei der Apologetik

der Fall. Sie unternimmt die allgemeine Verteidigung des geoffenbarten

Gottesbegriffes, will ihn als einen annehmbaren Gegenstand
hinstellen, überläßt aber die Teilfragen, die im Zusammenhange mit ihm
aufgeworfen werden und seine Wesenszüge im einzelnen aufhellen wollen,
einer anderen theologischen Disziplin. In den Bereich der Apologetik
gehören jedoch als Eigenbestand alle jene Probleme, die zur Aufzeigung
und Begründung des allgemeinen Wertes der geoffenbarten Wahrheiten,
insbesondere ihres Vertreters, des Subjektes der Theologie, notwendig
sind. Wie die Ontologie gleichsam den Fundort aller grundlegenden
Wahrheiten darstellt, die zur Beurteilung der Resultate partikulärer
Wissenschaften erfordert sind, so kann man auch von der Apologetik
sagen : sie ist Fundort aller theologischen Prinzipien, die zur Beurteilung
sowohl der Offenbarung, als auch der theologischen Sätze notwendig
sind 2. Was hierzu gehört, kann der allgemeinen Analyse des Subjektes
leicht entnommen werden.

1 Divus Thomas 25 (1947) 179 ff.
2 Daher der Name « Fundamentaltheologie », also die Lehre von jenen

Wahrheiten, durch welche sowohl die Offenbarung als auch die Theologie vor dem
wissenschaftlichen Forum gerechtfertigt wird. Auch der Name « Theologische
Prinzipienlehre » drückt dies entsprechend aus. Weniger passend ist der Name
« Propädeutik ». Würde man darunter die Einleitung in die Theologie verstehen.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 399

Daß in der Formel des Christentums eine Regelung des Verhältnisses

zu Gott ausgesprochen wird, unterliegt keinem Zweifel. Gerade

im Interesse des Gottesdienstes, zur Bestimmung der Art und Weise,
wie wir uns Gott nähern müssen, wurde sie geoffenbart. Eine Grundfrage

der Apologetik muß daher in der richtigen Begriffsbestimmung und
Verteidigung der Religion im allgemeinen erblickt werden. Nur das

Prinzipielle gehört an sich zum eigentlichen Stoff der Apologetik ; sie

kann aber ohne weitblickende Erudition die Angriffe der Religionsfeinde
nicht zurückweisen. Vergleichende Religionswissenschaft,
Religionspsychologie und -Geschichte usw. sind in ihrer Selbständigkeit
Hilfswissenschaften der Apologetik ; falls sie aber mit apologetischer
Zielsetzung betrieben werden, sind sie Teile derselben.

Auf den ersten Blick erhellt, daß das Subjekt nicht den natürlichen

Angaben entnommen wird. Es wird demnach das Problem der

übernatürlichen Ordnung von selbst aufgeworfen. Die Bestimmung, was

man unter Ubernatur versteht, die Begründung ihrer Existenz, die Art
und Weise, wie sie dem menschlichen Vermögen zugänglich sein kann,
ist wieder eine Untersuchung, die die Apologetik mit sehr zahlreichen
und unter sich sehr verschiedenen Mitteln anstellen muß ; ihr
theologischer Charakter wird oft nur durch die allgemeine Zielsetzung und
durch die führende Leuchtkraft des Gottesbegriffes sichergestellt. Das

Endurteil der Apologetik lautet : Von seiten der Umgebung (der Natur)
besteht gegen die Annahme einer übernatürlichen Ordnung und gegen
die Ergänzung der natürlichen Religion durch dieselbe gar kein
Hindernis, wenn nur der Mensch hierüber aus verläßlicher Quelle
unterrichtet wird.

so könnte dies im Vergleich mit den so beliebten « Einleitungen in die Philosophie »

einen Sinn haben. Diese stellen gewöhnlich eine Zusammenfassung der
Grundprobleme der Philosophie dar, so daß sie wesentlich, ihrer Artbestimmung nach,
Philosophie sind. Betrachtet man die Apologetik in ihren Problemen, so sieht
man, daß sie wirklich eine Einführung in die Einzelfragen der Theologie darstellen
und dabei wesentlich theologisch bestimmt sind. In dieser Hinsicht kann ihr auch
der Name « Theologia generalis » zugeeignet werden. Will man aber unter Propädeutik

eine außerhalb der Theologie stehende, auf sie vorbereitende Disziplin
verstehen, so ist dies sicher nicht zulässig, wie dies aus unserer Ausführung über
das Verhältnis des Subjektes zu den Gegenständen ersichtlich ist. « Dogmatica
generalis » kann die Apologetik auf Grund ihrer Zielsetzung genannt werden. Sie

will das Subjekt der Theologie als Erkenntnisgrund der gesamten Theologie, in
der Eigenschaft einer realen Wahrheit rechtfertigen, um den aus ihm abgeleiteten
Folgerungen eine solide Grundlage zu geben und so ihren theologischen Wert,
nicht im einzelnen, sondern im allgemeinen sicherzustellen. So ist sie ein Teil
der Theologie neben der « Dogmatica specialis ».



400 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

So entsteht das weitere Problem : Wie wird der Kontakt mit der
Übernatur ermöglicht Die Antwort ist scheinbar sehr einfach : Durch
einen besonderen Eingriff Gottes, bei dem die Naturkräfte nicht formal
tätig sind. Es ist eine harte apologetische Arbeit, das Wesen und die
verschiedenen Formen eines solchen Kontaktes zu beweisen. Da eine

direkte Berührung mit den übernatürlichen Prinzipien nicht möglich ist,
kann man die entsprechenden Begriffe nur per modum negationis bilden :

die passive Offenbarung geschieht nicht mit den nämlichen Erkenntnismitteln

wie die natürliche Wahrnehmung ; das übernatürliche Wirken
vollzieht sich nicht nach den gleichen Gesetzen und in Kraft der gleichen
Prinzipien wie das natürliche. Diese und ähnliche Feststellungen bilden
die Grundlagen zur Bildung des Offenbarungsbegriffes und zur Bestimmung

der Erkenntnismittel, durch welche man in den Besitz der
Offenbarung gelangen kann. Die Aufzählung und Beschreibung derselben

gehört zur Apologetik ; nicht etwa als eine anderswoher entlehnte
Vorbemerkung oder Erinnerung ; sondern ihre genaue, allseitige Bestimmung
ist eine Uraufgabe derselben. Ähnlich steht es mit der Metaphysik. Die
psychischen Voraussetzungen und Quellen der Erkenntnis zu
untersuchen, ist gewiß nicht ihre Aufgabe. Sie kann aber die Frage nach
dem Ursprung und Wert des allgemeinen Seins nicht beantworten, wenn
sie nicht selbst, mit eigenen Mitteln die Erkenntnis, die Voraussetzungen
ihres Wertes und der einzelnen Erkenntnisquellen untersucht und genau
bestimmt. Daher gehört die Begriffsbestimmung der aktiven und
passiven Offenbarung, die Beschreibung ihrer möglichen und tatsächlichen
Weisen der Apologetik an, umsomehr da diese selbst einer Verteidigung
bedürfen und erst nach der Lösung der Gegenbeweise eine endgültige
Formulierung erhalten können.

Aus der allgemeinen Analyse des Gottesbegriffes ist folgendes Postulat

abzuleiten : Der Ursprung des christlich-theologischen Subjektes ist
ohne die Offenbarung nicht zu erklären; sie muß infolgedessen unbedingt
zugegeben werden. Diese Forderung stellt der Gottesbegriff, so daß mit
ihrer Erfüllung oder Zurückweisung er selbst vor dem Verstand steht
oder fällt. Das Endurteil der formalen Apologetik lautet : Von selten

der philosophischen Umgebung kann gegen die Möglichkeit der Offenbarung
nichts eingewendet werden. Nur muß ihre Tatsächlichkeit bewiesen
werden.

Bevor aber die Apologetik an die Tatsachenfrage herantritt, muß
sie noch ein weiteres prinzipielles Problem lösen. Die Tatsache der

Offenbarung kann nach unseren früheren Ausführungen nur indirekt



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 401

bewiesen werden. Nur die Heranziehung übernatürlicher Wirkkräfte und
deren offensichtliches Aufscheinen für die natürliche Erkenntnis kann
die Überzeugung von der Tatsächlichkeit der Offenbarung geben und
erhalten. Aus diesem Grunde ist die Beschreibung der dynamischen
übernatürlichen Ordnung, die genaue Bestimmung ihrer Grenzen und ihrer
verschiedenen Erscheinungsweisen unerläßlich. Die formale Apologetik
kann auch in diesem Falle nur das Endurteil bilden : eine Wirkweise,
die die Naturkräfte und -gesetze übersteigt, ist nicht ausgeschlossen: von
seiten der Umrandung kann gegen dieselbe nichts eingewendet werden.

Was wir bisher über den Gegenstand der Apologetik gesagt haben,
kann auch am Schema des Übernatürlichen, welches oben 1 gegeben

wurde, kontrolliert werden. Die Bestimmung und Beschreibung der
übernatürlichen Ordnung in statischer Hinsicht ist keine apologetische
Aufgabe. Diese leistet die spezielle Dogmatik. Nur ihr dynamisches
Aufscheinen ist für sie von Interesse. Ihre Existenz unter dem Gesichtspunkt

des allgemeinen übernatürlichen Seins muß sie begründen, wie auch

die Reichweite desselben, insofern dem Menschen der Kontakt mit ihm
tatsächlich ermöglicht wird. Alle anderen Fragen, die damit zusammenhängen,

überläßt sie anderen theologischen Disziplinen. Auf diese Weise

kann sich die Apologetik bloß auf die Bestimmung und Beschreibung
der Bedingungen beschränken, unter welchen die Natur mit der Übernatur

in Kontakt treten und in dieselbe hineingebaut werden kann.

Um die Parallele mit der Metaphysik aufzunehmen, werden wir gewiß
nicht fehlgehen, wenn wir die Apologetik als Wissenschaft von dem

übernatürlichen allgemeinen Sein beschreiben 2. Ist die Metaphysik, die prima

1 Divus Thomas 24 (1946) 392.
2 Den Begriff des übernatürlichen allgemeinen Seins müssen wir uns ähnlich

bilden, wie jenen des natürlichen. Die Bestimmung seines Wesenszuges und seiner
Eigenschaften in voller Absonderung von allen Einzelformen, ergibt den Begriff
des übernatürlichen allgemeinen Seins. Dies kann in zweifacher Weise geschehen.
Man sucht den charakteristischen Wesenszug der Natur zu bestimmen und durch
die Negation desselben die Erhabenheit der Übernatur hervorzuheben. Dies haben
wir oben getan, indem wir das Merkmal der Natur in der Herrschaft des Akt-
Potenz-Gesetzes gefunden haben ; die Freiheit von demselben und infolgedessen
die Erhabenheit über die bindende Kraft aller partikulären Gesetze aber, die aus
diesem allgemeinen abgeleitet werden, haben wir als Wesenszug des übernatürlichen

Seins bezeichnet. Wie es den einzelnen Zügen nach beschaffen ist, interessiert

uns ebenso wenig, wie für die Metaphysik die Einzelbestimmungen des

allgemeinen Seins an sich belanglos sind. Nur eine Frage muß von diesem Standpunkt

aus betont werden : daß das übernatürliche Sein in sich nur als Substanz
gedacht werden kann, deren Subsistenz nicht an die gleichen Bedingungen
gebunden ist wie die des natürlich bekannten Seins. Auch die Mitteilbarkeit



402 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

philosophia, die wissenschaftliche Prinzipienlehre, die Wissenschaft von
dem allgemeinen Sein, so kann auch die Apologetik, die unter den

theologischen Disziplinen eine ähnliche Rolle spielt wie die Metaphysik
unter den natürlichen Wissenschaften, passend so beschrieben werden h
Was ist das übernatürliche Sein, wie tritt es vor den menschlichen
Verstand, welchen Wert hat seine Führung für die allgemeine Weltanschauung

Diese Fragen interessieren die Apologetik, bestimmen ihre
Arbeitsweise und formen jeden Gegenstand, der zu ihrer Lösung
herangezogen wird.

Wir haben versucht, die apologetische Aufgabe von verschiedenen
Seiten zu bestimmen und zu beleuchten. In allen Fällen haben wir
Probleme und Gegenstände gefunden, die, für sich betrachtet, sehr

heterogen beschaffen sind, aber in der einen Zielsetzung und im objektiven
Inhalt des theologischen Subjektes in jener relativen Einheit zusammen-

desselben nach außen unterliegt keinem Zweifel ; nur ist sie wieder nicht an die
gleichen Gesetze und Voraussetzungen gebunden, die die natürliche Ordnung
beherrschen. Auf diese Weise haben wir die Berührungspunkte — Möglichkeiten
und Mittel — zwischen beiden Ordnungen bestimmt und in diesem Sinne nennen
wir die Apologetik die Wissenschaft vom übernatürlichen allgemeinen Sein. Es
wird hierdurch kein Problem aus derselben ausgeschaltet, sondern nur das oberste
Gesetz der Kontinuierung der Übernatur zur Natur in der Offenbarung festgestellt,
so daß man in der näheren Bestimmung gänzlich auf dieselbe angewiesen ist.
Dies ist die zweite Weise, um das übernatürliche allgemeine Sein bestimmen zu
können. Die Angaben der Offenbarung werden geprüft, ob sie in natürlichen
Erkenntnismitteln vergegenständlicht oder mit dem selbständigen Einfluß der Naturkräfte

erklärt werden können. Auf diese Weise gelangen wir auf dem Wege der
gewöhnlichen Abstraktion zur Bestimmung des Wesenszuges und der
Eigenschaften der Übernatur. In diesem Lichte ist es leichter, die Berührungsweisen
beider Ordnungen näher zu präzisieren, da wir dieselben aus fertigen Tatsachen
abstrahieren können. Nur muß dieser Stellungnahme der strenge Beweis vorangehen,

daß die Offenbarung eine verläßliche Tatsache ist. Dies vorausgesetzt,
kann man ihre Angaben als geeigneten Stoff der Abstraktion betrachten und aus
demselben den Begriff des übernatürlichen Seins bilden.

1 Es steht auch nichts im Wege, der Apologetik die gleichen Namen auf
dem Gebiet der Theologie zu geben, die der Metaphysik eigen sind. So insbesondere
scheint der Name « prima theologia » ihre Bedeutung genau hervorzuheben. Mag
man darunter bloß eine prioritas temporis verstehen, insofern ihre Kenntnis für
die übrigen theologischen Wissenszweige vorausgesetzt und notwendig ist, oder
eine prioritas dignitatis : die Apologetik verdient unter beiden Gesichtspunkten
diesen Namen. Die Würde eines Gegenstandes wird nach seiner Allgemeinheit
bemessen. Dies aber hängt von der Erhabenheit des Gesichtspunktes ab, von
welchem aus derselbe betrachtet wird. Die allgemeine Rechtfertigung des

theologischen Subjektes ist aber der höchste Gesichtspunkt, unter welchem es betrachtet
und behandelt werden kann. Hier wird dessen gegenständlicher und prinzipieller
Wert entschieden und bestimmt. In diesem Sinne kann die Apologetik « prima
theologia », die Führerin aller theologischen Disziplinen genannt werden.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 403

gefaßt sind, welche die Apologetik in der festgeschlossenen Artbestimmung
der Theologie aufzeigen.

3. Vergegenständlichung der Übernatur.

Ein weiteres, sehr interessantes Problem der Apologetik ist die

Frage, wie die Übernatur für den menschlichen Verstand vergegenständlicht

werden kann. Hier wird entschieden, welche Erkenntnismittel
notwendig sind, um den Kontakt mit der übernatürlichen Ordnung
herstellen zu können. Man muß diesen Fragenkomplex in seinen

Voraussetzungen und in seinen formalen Prinzipien betrachten. Zu den

Voraussetzungen gehört die Bestimmung jener Erkenntnismittel, durch
welche die Offenbarung mitgeteilt wird, zu den formalen Prinzipien aber

gehören alle die objektiven und subjektiven Gegebenheiten, die die
Annahme und das Festhalten der Offenbarung ermöglichen.

Die erste Frage von den Voraussetzungen kann zugleich mit der

Bestimmung des Offenbarungs-Begriffes erledigt werden. Hierbei ist das

Hauptproblem, was man unter einer übernatürlichen Erkenntnis versteht,
welches die Bedingungen ihrer « übernatürlichen » Qualifikation,
insbesondere aber einer solchen Wertung sind. Die Vertreter der formalen

Apologetik gehen hier ihre eigenen Wege, je nachdem sie den Begriff
des übernatürlichen allgemeinen Seins gebildet haben. Nimmt man
indessen an, daß das Übernatürliche formal nur in göttlichen oder ihnen

nachgebildeten Erkenntnismitteln' vergegenständlicht werden kann, so

muß, sowohl bei der Mitteillung als auch bei der Annahme des

übernatürlichen Inhaltes, die Natur bloß eine materielle Rolle spielen, d. h.
bloß als Hilfsmittel, als Werkzeug verwendet werden können. Von der

Lösung dieser Frage hängt dann die Bestimmung der prophetischen
Erkenntnis und der Inspiration ab, in welchen wir die Werkzeuge der

Offenbarung erblicken.
Größer aber ist der Einfluß des richtigen Begriffes von der

übernatürlichen Erkenntnis auf die Bestimmung der formalen Prinzipien.
Kann die Offenbarung überhaupt in menschlichen Erkenntnismitteln
wahrheitsgetreu aufscheinen, und wenn ja, in welchen So formulieren

wir eine der Schicksalsfragen der Apologetik. Nur die feinste Analyse
der menschlichen Erkenntnis, die Bestimmung des aktuellen Inhaltes
und der potentiellen Reichweite der Begriffe kann zum Endurteil führen :

Die formale Vergegenständlichung der Offenbarung in menschlichen

Erkenntnismitteln ist unmöglich: einer materiellen, werkzeuglichen

Mitwirkung steht indessen nichts im Wege. Es handelt sich hier um den



404 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

Glaubensgegenstand, der nach seiner formal-objektiven Gegebenheit und
Bestimmtheit eine Vergegenständlichung ausschließlich in der Veritas
prima verlangt. Wie der Kontakt mit diesen Wahrheiten möglich ist,
gehört zu den schwierigsten apologetischen Problemen. Daß jede Lösung
von Seiten des Unglaubens abgelehnt, von den Vertretern der
formalen Apologetik aber mannigfache Lösungen vorgelegt werden, zeigt,
daß die Frage nicht leicht zu beantworten ist. Unsererseits haben wir
oben versucht, das Problem und seine thomistische Lösung kurz zu
skizzieren, um zu zeigen, daß man sich in der übernatürlichen Ordnung
nur dann sicher fühlen und orientieren kann, wenn sowohl die objektiven
als auch die subjektiven Erkenntnismittel der gleichen Ordnung
angehören, die Natur selbst nur Subjekt oder Werkzeug derselben ist und
so die volle Proportion zwischen dem erkennenden Subjekt und dem
erkannten Objekt nachweisbar ist. Hier muß die Apologetik die

Behandlung gar mancher Fragen der Gnadenlehre überlassen ; eine aber
muß sie sich unbedingt vorbehalten : die Analyse der natürlichen objektiven

und subjektiven Erkenntnismittel, damit sie hieraus das Endurteil
bilden könne, daß von Seiten derselben der materiellen Vergegenständlichung

der Übernatur in natürlichen Angaben nichts im Wege steht.
Einerseits zur Vervollständigung, andrerseits aber auch zur

Ermöglichung dieses Endurteils, müssen zwei Fragen gelöst werden. Die
eine lautet : Welche materielle Voraussetzungen sind erfordert, damit der

formale, übernatürliche Glaubensakt auch von seiten der Natur
begründet und in ihr festgewurzelt sei Mit anderen Worten : Erheischt
der Kontakt mit der Übernatur unbedingt die Ausschaltung der Natur,
oder vertragen sich die beiden Gegebenheiten miteinander Hier werden
die sog. praeambula fidei und die motiva credibilitatis besprochen. Wie
sind sie in sich beschaffen, welches ist ihr Werf und wie ist ihre Reichweite

zu bestimmen Bleiben sie innerhalb der Grenzen der Natur oder

ragen sie in die Übernatur hinein Je nachdem die Apologetik diese

Fragen beantwortet, erhält sie ihre eigene Färbung auch im Rahmen
der positiven Glaubensverteidigung.

Die zweite Frage folgt auf die Glaubenszustimmung : Wie ist das

Verhältnis von Natur und Übernatur zu bestimmen Als Harmonie oder
Disharmonie — und in welcher Form Die formale Apologetik
antwortet im Sinne der Harmonie, die sie aber nicht als positive Möglichkeit

zu begründen vermag, wie wir dies oben ausgeführt haben. Ihr
Endurteil lautet : Von Seiten der philosophischen Umgebung kann gegen
eine Harmonie mit der Übernatur nichts eingewendet werden: im Gegen-



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 405

teil; der unvollkommene Wahrheitsgehalt der natürlichen Erkenntnis nimmt
eine Ergänzung aus höheren Quellen wohlwollend entgegen. Die nähere

Bestimmung der Reichweite beider Erkenntnisweisen und ihre
Selbständigkeit in ihrem Zusammensein und in ihrer gegenseitigen
Ergänzung ist eine eminent apologetische Aufgabe.

4. Die Einheit der Apologetik in ihrem Subjekt

Hiermit haben wir die hauptsächlichsten Gegenstände der Apologetik

aufgezählt. Wie wir sahen, werden sie der philosophischen
Umgebung entnommen, sind zahlreich und unter sich sehr verschieden. Sie

entspringen teils aus dem Vergleich des theologischen Subjektes mit
einer bestimmten philosophischen Umrandung, teils aus der Polemik
mit anderen Systemen. In Anbetracht dieser Verschiedenheit der
Objekte muß man fragen : Ist es überhaupt möglich, die Apologetik dem

Gegenstande nach zu begrenzen, von dieser Seite ihre Einheit und
wissenschaftliche Eigenart zu bestimmen Daß man dies von Seiten der Materialobjekte

nicht bejahen kann, ist selbstverständlich. In anderen Wissenszweigen

ist dies auch der Fall. Aber wie kommt man zu einer einheitlichen

Bestimmung von Seiten des Formalobjektes Hier gingen die

Versuche auseinander, so daß man die Apologetik nicht einmal als

theologische Disziplin, sondern bloß als eine Art Vorbereitung auf die Theologie

gelten lassen wollte. Der Grund dieser Uneinigkeit ist vor allem

in der Unbestimmtheit zu suchen, wie man über das Objekt oder über
den Gegenstand einer Wissenschaft zu sprechen pflegt ; andrerseits aber
muß man sich vergegenwärtigen, daß der Begriff « Formalobjekt » ganz
abstrakt gefaßt und dadurch recht unfruchtbar gemacht werden kann.
Die Wissenschaft ist eine künstliche Formal-Einheit (unitas per se artifi-
cialis). Eine solche kann aber nur durch die Beziehung aller Bestandteile

(Materialobjekte) gestaltet werden, die aus dem Vergleich zu einem

gemeinsamen Prinzip entsteht : forma rerum artefactarum est ordo.

Dieses Prinzip kann entweder als umfassendes Erkenntnismittel oder

als einheitliche Zielsetzung gefaßt werden. In beiden Fällen ist es die

Form aller Gegebenheiten, die in ihren Bannkreis gelangen. Nicht in
dem Sinne, wie wir dies schon oben betont haben, als ob es das eigene

Sein zur Gestaltung der Vielheit verleihen würde, sondern dadurch, daß

die einzelnen Teile nur kraft der gemeinsamen Beziehung zu ihm in die

Ganzheit eintreten können. Ein solches Prinzip haben wir für die

Vereinheitlichung und Gestaltung der apologetischen Gegenstände im Subjekt

der Theologie angegeben. Die Zielsetzung der Apologetik haben



406 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

wir in der Rechtfertigung desselben vom allgemeinen gegenständlichen
Gesichtspunkt aus bestimmt. Alles, was hierzu beiträgt, und dies allein,
ist Gegenstand der Apologetik. Das Ziel jeder Wissenschaft ist, die

möglichst genaue Erkenntnis ihres Subjektes zu erreichen. Es gibt aber

Fälle, in welchen dessen Gegenständlichkeit selbst ein Problem ist. Seine

Rechtfertigung ist daher von vitalem Interesse, da sonst alles, was in
dessen Licht erkannt, von ihm geformt und gestaltet wird, wissenschaftlich

wertlos ist. So wie das Subjekt das formgebende Prinzip der in
ihm erkannten Gegenstände ist, muß man sagen, daß es diese Rolle
auch in der genannten grundlegenden Aufgabe spielt. Die philosophische
Umgehung interessiert die Apologetik nicht in sich, in ihrem eigenen

Wahrheitsgehalt, sondern nur in ihrer Beziehung zum Subjekt der Theologie,

im Vergleich mit ihm. Wie verhält sie sich zu dessen Vergegenständlichung

Ist sie ihr gegenüber feindlich, freundlich oder wohlwollend
indifferent eingestellt Die so festgestellten und abgeleiteten Sätze bilden
den Gegenstand der Apologetik. Sie sind durch die gestaltende Beziehung

zum einheitlichen theologischen Subjekt nicht mehr disparate
Angaben, sondern werden in die theologische Wissenschaft organisch
eingegliederte, formale Objekte und Gegenstände. Die Apologetik ist eine

Wissenschaft, da sie den geschilderten Vergleich und die Rechtfertigung
des Subjektes mit wissenschaftlichen Mitteln anstellt ; zudem ist sie eine

theologische Wissenschaft, da ihre Form, ihr Prinzip wesentlich eine

Gegebenheit der Theologie ist und in dieser Eigenschaft die ganze
apologetische Forschung leitet und beherrscht. In dieser Fassung stellt die

wissenschaftliche « Formung » und das « Formal-Objekt » etwas Begreifliches

dar ; man sieht, was die einzelnen Objekte zu wirklichen
Gegenständen gestaltet und in eine Einheit zusammenfaßt. Subjekt der Apologetik

ist der theologische Gottesbegriff ; Formalobjekt aber alles, was zu
dessen allgemeinen Vergegenständlichung und Rechtfertigung beiträgt und
unter diesem Gesichtspunkt in die wissenschaftliche Untersuchung
gezogen und zum genannten Zweck geeignet befunden wird. Dies ist nur
die Anwendung jener Prinzipien, die wir bei der Besprechung des Sub-

jektsbegriffes aufgestellt haben. Daraus ersehen wir auch, daß das

theologische Subjekt seine führende Rolle anders in der synthetischen
als in der analytischen Apologetik ausübt.

Jede apologetische Richtung muß ihre philosophische Umrandung
bestimmen und darnach die aus dem Vergleich mit dem theologischen
Subjekt abgeleiteten Sätze bilden. Daß Glaubensverteidigung und
-befeindung in bezug auf die wissenschaftliche Methode nach der Ein-



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 407

Stellung zur Umrandung wesentlich verschieden sind, haben wir erwähnt.
Wird die Umrandung als formales Erkenntnismittel gewählt, so kann
daraus nur Glaubensbefeindung folgen. Es wäre aber sehr gefehlt, zu
meinen, daß es für die positive formale Apologetik belanglos ist, wie
sie ihre Umrandung wählt und bestimmt. Der Glaube an einen

dreipersönlichen Gott kann mit einer pantheistisch-evolutionistischen
Philosophie nie versöhnt oder überhaupt weltanschaulich verbunden werden.

Dasjenige, was man unter dem Namen « praeambula fidei » zusammenfaßt,

muß in der philosophischen Umrandung thetisch enthalten sein.

Wir sagen thetisch, also als wissenschaftlich festbegründete, objektive
Wahrheit und nicht bloß als ein Postulat. Die verschiedensten Versuche,

agnostisch, subjektivistisch eingestellte Philosophien als Umrandung zu
wählen und die Offenbarung zu interpretieren, haben gezeigt, daß man
auf dieser Grundlage keine positive, noch weniger eine formale Apologetik

aufbauen kann. Sie mündeten immer in Glaubensbefeindung,
Rationalismus oder Semirationalismus. Die Offenbarung wurde allen
Menschen und allen Zeiten gegeben. Sie spricht zu dem einfachen,

gesunden und durch keine verdrehten philosophischen Spekulationen
verdorbenen menschlichen Verstand. Daher ist der gerade Weg zu ihrer
Erfassung und Erklärung in der Linie der Philosophia perennis zu
suchen. Je mehr sich die Apologetik ihr anschließt, umso sicherer ist
die Führung, die sie in der philosophischen Umrandung erhält und die

sie als « prima theologia » für sich beanspruchen kann.

Die apologetische Vergegenständlichung des theologischen
Subjektes ist in einem gewissen Sinne unvollkommen. Aber in anderer

Beziehung überragt sie alle ähnlichen Versuche der Wissenschaften.
Vollkommen und in jeder Beziehung abgeschlossen ist der Vergegen-
ständlichungs-Prozeß, wenn die Erkenntnismittel das Objekt formal
enthalten und es in sich, nach seinen inneren Wesenszügen aufzeigen.
Dies ist der Fall auf dem Gebiet der natürlichen Wissenschaften. Selbst

die Metaphysik besitzt in dieser Beziehung einen gewissen Vorrang vor
der Apologetik. Denn obwohl sie ihr Subjekt nur indirekt und aus der

Umrandung zu rechtfertigen vermag, kann dessen Wahrheit dem

Verstand einleuchtend sein. Als Objekt ist es in sich und in allen Folgerungen
nach seiner eigenen Wahrheit faßbar ; nur müssen die Hindernisse, welche

seine vollständige Erkenntnis hemmen, entfernt werden. Dies geschieht
durch die Klärung von Seiten der Umrandung. Hiermit kann das Objekt
vor dem Verstand hell aufleuchten und zu einem Gegenstand der
Einsicht werden.



408 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

Ganz anders in der Apologetik. Sie kann kein natürliches Erkenntnismittel

finden, welches ihr Subjekt formal enthalten würde. Auch die

Umrandung vermag die Hindernisse nicht so zu entfernen, daß der objek-'
tive Seinsgehalt des Subjektes in sich aufscheinen würde. Nur die
Einsicht in die widerspruchslose Vereinbarkeit von Natur und Übernatur kann
das Resultat der ganzen Untersuchung sein. In dieser Einsicht bleibt
aber die Apologetik nicht hinter den übrigen Wissenschaften zurück.
Diese zu erreichen ist ihr Ziel, und sie kann dasselbe mit Hilfe einer

angemessenen Umrandung vollständig erreichen. Diese Einsicht beruht
nicht auf einer positiven Möglichkeit ; ihr wissenschaftlicher Wert ist
indessen hierdurch nicht verringert.

Die Vergegenständlichung der Apologetik erstreckt sich daher auf
die Verwirklichung des Subjektes nach dem Wahrheitsgehalt der

Umrandung. In Verbindung mit den weiteren apologetischen Versuchen
ist dieses Resultat höher zu schätzen als jenes der natürlichen
Wissenschaften. Die Apologetik weist mit wissenschaftlichen Mitteln nach, daß

von ihrem Subjekt aus ein ununterbrochener Weg zum Wissen Gottes
führt. Durch diese Verankerung in der ersten unfehlbaren Wahrheit
erreicht sie einen Sicherheitsgrad, den keine Wissenschaft aufzuweisen

vermag. Mag also ihre Vergegenständlichung in einer Beziehung (sec.

quid) hinter jener der Wissenschaften bleiben, in letzter Instanz und
Analyse (simpliciter) überragt sie alle ähnlichen Versuche.


	Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik [Fortsetzung]

