Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 4

Artikel: Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik [Fortsetzung]
Autor: Horvath, Alexander M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762408

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der wissenschaftliche Charakter
der Apologetik

Von Dr. Alexander M. HORVATH O. P.

{Fortsetgung)

IV. Verhiltnis der Apologetik zur philosophischen Umrandung

1. Synthetische und analytische Apologetik.

Die Zielsetzung der Apologetik bestimmt den Gegenstand, mit dem
sie sich beschiftigen soll, wie auch dessen Reichweite. Die Vergegen-
stindlichung der Objekte hingt vom Subjekt ab. Alles, was in dessen
Bannkreis gelangt, zu seiner Bestimmung und Erkenntnis beitragt oder
irgendwie in seinem Lichte wahrnehmbar ist, gehért zum Gegenstand
der Wissenschaft, deren Subjekt es ist. Die allgemeinen Prinzipien der
Beziehung zwischen Subjekt und Objekt haben wir bereits frither aus-
einandergesetzt. Es eriibrigt hier nur deren Anwendung auf das Subjekt
der Theologie und auf die Gegenstinde der Apologetik.

Die allererste und hauptsichliche Awufgabe der Apologetik ist die
allgemeine Rechtfertigung des theologischen Subjektes. Wir verstehen dar-
unter den wissenschaftlichen Versuch, die christliche Formel ! als einen
von allen hindernden Ziigen gereinigten, von jedem hemmenden EinfluBl
befreiten und darum annehmbaren Gegenstand hinzustellen, als solchen
mit allen wissenschaftlichen Mitteln hervorzuheben und schlieBlich als
geeignetes Objekt eines vernunftgemidB wohlbegriindeten Glaubens zu
empfehlen. Mit diesen Feststellungen ist die Zielsetzung der Apologetik
erreicht : der Weg von der Natur zur Ubernatur ist gedffnet, d. h. die
Hindernisse des Ubertrittes in die iibernatiirliche Ordnung sind entfernt.
Der Ubertritt selbst bleibt héheren Faktoren iiberlassen, auf welche die
Apologetik in ihrem Endurteil bloB hinweist. Gegenstand der Apologetik
ist demnach jeder Satz, jede Wahrheit, die mit dem Subjekt der Theo-
logie in dem Sinne zusammenhingt, daB sie zu dessen Erkenntnis und
niheren Bestimmung beitragt, oder die in ihrem eigenen Wahrsein von

1 Divus Thomas 25 (1947) 30 f.



396 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

demselben abhiingt. Man kann die Frage nach der apologetischen Auf-
gabe und somit nach dem Gegenstande der Apologetik auch folgender-
maBen formulieren : Welches sind die Erkenninismitiel, in welchen das
Subjekt der Theologie vergegenstindlicht wird ? Die Antwort lautet : alle
jene Prinzipien, Sitze und Wahrheiten, welche die Hindernisse seiner
gegenstindlichen Annehmbarkeit entfernen (negativer Teil) und zu seiner
Empfehlung im oben erwdhnten Sinne beitragen (positiver Teil).

Hieraus ergibt sich, daBl die formale, positive Apologetik, von
welcher wir im folgenden ausschlieBlich sprechen wollen, in zweifacher
Form moglich ist : als synthetische und als analytische Wissenschaft.

In der synthetischen Apologetik zieht der Gottesbegriff alles in seinen
Bannkreis, was zu seiner Bestimmung, klaren Erkenntnis und folglich
zu seiner Vergegenstidndlichung in den wissenschaftlichen Erkenntnis-
mitteln beitragen kann. Von der gleichsam inhaltsleeren Formel ! steigt
sie zur vollen Erkenntnis derselben auf, ohne sich anzumalen, daB3 sie
den Gottesbegriff in sich aufhellen kénnte. Sie begniigt sich mit der
Feststellung, da3 die Umrandung in ihrer ganzen Ausdehnung dem theo-
logischen Subjekt nicht blo nicht feindlich gegeniibersteht, sondern es
wohlwollend aufzunehmen, ihm aus dem eigenen zu leihen und dessen
Wahrheitsgehalt aufzunehmen geeignet ist. Subjekt der synthetischen
Apologetik ist demnach der geoffenbarte Gottesbegriff, sofern er einer
Vergegenstindlichung in den wissenschaftlichen Erkenntnismitteln be-
darf und fihig ist ; ihr Gegenstand aber ist alles, was zu dieser Vergegen-
standlichung beitrigt. Die synthetische Apologetik arbeitet mit der
gleichen Methode und mit dhnlichen Erkenntnismitteln wie jede andere
synthetische Wissenschaft ; nur durch ihre Zielsetzung, sowie durch die
eigene Anziehungskraft ihres Subjektes ist sie von ihnen unterschieden
und iiber sie erhoben.

Die analytische Apologetik beniitzt die wirklichen Werte ihres Sub-
jektes, um den Verstand zu orientieren und ihm bei der Beurteilung
der Einzelfragen feste Prinzipien und Grundlagen zu liefern. Ihre an-
fingliche Form besteht darin, da} das gliubige Gemiit wie auch die
gliubige Wissenschaft aus Liebe und einem zihen Festhalten an der
Offenbarung vorgehen. Es wird alsdann versucht, den Glaubensinhalt

! Unter « inhaltsleer » verstehen wir hier den Mangel der Rechtfertigung. Wie
wir oft betont haben, ist die Aufgabe der Apologetik die mogliche Vergegenstind-
lichung des Subjektes der Theologie. Ohne dieselbe steht es zu Anfang der Unter-
suchungen vor dem Verstand. In diesem Sinne ist es inhaltslos, da selbst die
Moglichkeit der Vergegenstindlichung ein Problem ist.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 397

fiir die wissenschaftliche Forschung fruchtbar zu machen und mit allen
Mitteln derselben zu vergegenstindichen, also den Weg der « fides
quaerens intellectum » zu beschreiten, um auch den Schein eines Doppel-
lebens zu vermeiden. Die Probleme sind die gleichen wie in der synthe-
tischen Apologetik ; auch deren Behandlungsweise ist keine wesentlich
andere ; nur die Farbung ist verschieden. Die synthetische Apologetik,
die mit einer methodischen Indifferenz beginnt, sucht den Weg zum
Glauben durch die Wissenschaft zu ebnen («intelligo, ut credam »); die
analytische hingegen, die mit der gliubigen Annahme des Gottesbegriffes
beginnt, steigt vom Glauben zum Wissen herab und bemiiht sich, durch
dieses den grofiten Schatz des Menschen zu hiiten und zu unterstiitzen.
In ganz vollendeter Form ist der Ausgangspunkt der analytischen
Apologetik das mit dem Glaubens- und Wissensinhalt véllig erfiillte
Subjekt. Es will von unten nichts mehr empfangen, sondern seine Er-
kenntniswerte in jeder Richtung und in jeder Weise fruchtbar machen.
In dieser Form ist es ein vollwertiges Weltanschauungs-Prinzip, welches
als Wertmesser aller Werte gelten will. Subjekt der analytischen Apolo-
getik ist demnach der inhaltlich vollwertig bestimmie geoffenbarte Gottes-
begriff ; ihr Gegenstand aber alle Werturteile, die von seinem Standpunkt
aus vber die Umrandung gebildel werden.

Kann man das Endurteil der synthetischen Apologetik so fassen,
wie dies Thomas von seiten der Gaben des Heiligen Geistes formuliert
hat : Non est recedendum ab his, quae fidei sunt, propter ea, quae
exterius apparent !, so ist jenes der analytischen Apologetik in der fol-
genden Feststellung zu erblicken : von der Hihe des geoffenbarten Gottes-
begriffes aus gesehen, ist alles blof Stiickwerk, als Ewigkeitswert kann es
nur insofern in Betracht kommen, als es in seinen Bannkreis gelangt, in
seimem Licht geschaut wird. Daher der wirksame Befehl : Willst du mit
den ewigen Werten in Kontakt bleiben, so beurteile alles im Lichte
der Offenbarung.

2. Bestimmung der Gegenstinde der Apologetik.

Dies vorausgeschickt, kénnen wir die Gegenstinde der Apologetik
im einzelnen bestimmen. Man kann sie in zwei Gruppen einteilen. Die
Apologetik behandelt prinzipielle Fragen und entscheidet iiber Tatsachen.
Den Stoff zu beiden entnimmt sie der Offenbarung, die Beweismittel
aber der natiirlichen Erkenntnis. Nicht in dem Sinne, als wenn sie mit

1 JI-IT 8, 2.

Divus Thomas 27



398 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

denselben die Offenbarung beweisen wollte, sondern blo um sie von
seiten der Umrandung zu verteidigen, verstindlich und annehmbar zu
gestalten. Aus diesem Grunde miissen wir ihre Gegenstinde je nach
der Beziehung zur philosophischen und zur historischen Umrandung zu
bestimmen suchen. Wir wollen dies zunichst in Verbindung mit der
Philosophie unternehmen. Wir méchten hierbei den weiter oben ! an-
gezogenen Vergleich mit der Metaphysik beibehalten und weiter aus-
fithren. _

Es ist auffallend, wie viele Fragen in der Apologetik aufgeworfen
werden, deren Behandlung auch andere Disziplinen beanspruchen. Des-
halb scheint eine Begrenzung der Apologetik in bezug auf ihren Gegen-
stand unmdéglich zu sein. Wie ist diese Schwierigkeit zu 16sen ?

Die Metaphysik kann die Frage von dem Ursprung und Wert des
allgemeinen Seins nicht beantworten, ohne dasselbe in sich zu unter-
suchen und zu beschreiben. Sie kann sich hierbei mit bloB anfinglichen
Angaben nicht begniigen, sondern mufl dieselben in wissenschaftlicher
Feilung vorlegen. Dies gehort zu ihrer ureigensten Aufgabe. Nur die
Teilfragen, die Besprechung der einzelnen Formen des Seienden, iiber-
1iBt sie anderen Wissenszweigen. Ahnlich ist dies auch bei der Apolo-
getik der Fall. Sie unternimmt die allgemeine Verteidigung des geoffen-
barten Gottesbegriffes, will ihn als einen annehmbaren Gegenstand hin-
stellen, tiberlaBt aber die Teilfragen, die im Zusammenhange mit ihm
aufgeworfen werden und seine Wesensziige im einzelnen aufhellen wollen,
einer anderen theologischen Disziplin. In den Bereich der Apologetik
gehoren jedoch als Eigenbestand alle jene Probleme, die zur Aufzeigung
und Begriindung des allgemeinen Wertes der geoffenbarten Wahrheiten,
insbesondere ihres Vertreters, des Subjektes der Theologie, notwendig
sind. Wie die Ontologie gleichsam den Fundort aller grundlegenden
Wahrheiten darstellt, die zur Beurteilung der Resultate partikulirer
Wissenschaften erfordert sind, so kann man auch von der Apologetik
sagen : sie ist Fundort aller theologischen Prinzipien, die zur Beurteilung
sowohl der Offenbarung, als auch der theologischen Sitze notwendig
sind 2. Was hierzu gehort, kann der allgemeinen Analyse des Subjektes
leicht entnommen werden.

! Divus Thomas 25 (1947) 179 ff.

? Daher der Name « Fundamentaltheologie », also die Lehre von jenen Wahr-
heiten, durch welche sowohl die Offenbarung als auch die Theologie vor dem
wissenschaftlichen Forum gerechtfertigt wird. Auch der Name « Theologische

Prinzipienlehre » driickt dies entsprechend aus. Weniger passend ist der Name
« Propddeutik ». Wiirde man darunter die Einleitung in die Theologie verstehen,



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 399

DaB in der Formel des Christentums eine Regelung des Verhailt-
nisses zu Gott ausgesprochen wird, unterliegt keinem Zweifel. Gerade
im Interesse des Gottesdienstes, zur Bestimmung der Art und Weise,
wie wir uns Gott nidhern miissen, wurde sie geoffenbart. Eine Grund-
frage der Apologetik mul3 daher in der 7ichtigen Begriffsbestimmung und
Verteidigung der Religion im allgemeinen erblickt werden. Nur das
Prinzipielle gehort an sich zum eigentlichen Stoff der Apologetik ; sie
kann aber ohne weitblickende Erudition die Angriffe der Religionsfeinde
nicht zuriickweisen. Vergleichende Religionswissenschaft, Religions-
psychologie und -Geschichte usw. sind in ihrer Selbstindigkeit Hilfs-
wissenschaften der Apologetik ; falls sie aber mit apologetischer Ziel-
setzung betrieben werden, sind sie Teile derselben.

Auf den ersten Blick erhellt, daB das Subjekt nicht den natiir-
lichen Angaben entnommen wird. Es wird demnach das Problem der
ibernatiirlichen Ordnung von selbst aufgeworfen. Die Bestimmung, was
man unter Ubernatur versteht, die Begriindung ihrer Existenz, die Art
und Weise, wie sie dem menschlichen Vermégen zuginglich sein kann,
ist wieder eine Untersuchung, die die Apologetik mit sehr zahlreichen
und unter sich sehr verschiedenen Mitteln anstellen muB ; ihr theolo-
gischer Charakter wird oft nur durch die allgemeine Zielsetzung und
durch die fithrende Leuchtkraft des Gottesbegriffes sichergestellt. Das
Endurteil der Apologetik lautet : Von seiten der Umgebung (der Natur)
besteht gegen die Anmahme einer dibernatiirlichen Ovdnung und gegen
die Erginzung der matiivlichen Religion durch dieselbe gar kein Hin-
dernis, wenn nur der Mensch hieriiber aus verliflicher Quelle unter-
richtet wird.

so konnte dies im Vergleich mit den so beliebten « Einleitungen in die Philosophie »
einen Sinn haben. Diese stellen gewdhnlich eine Zusammenfassung der Grund-
probleme der Philosophie dar, so daB sie wesentlich, ihrer Artbestimmung nach,
Philosophie sind. Betrachtet man die Apologetik in ihren Problemen, so sieht
man, daB sie wirklich eine Einfithrung in die Einzelfragen der Theologie darstellen
und dabei wesentlich theologisch bestimmt sind. In dieser Hinsicht kann ihr auch
der Name « Theologia genmeralis » zugeeignet werden. Will man aber unter Propai-
deutik eine auBerhalb der Theologie stehende, auf sie vorbereitende Disziplin ver-
stehen, so ist dies sicher nicht zulissig, wie dies aus unserer Ausfilhrung iiber
das Verhiltnis des Subjektes zu den Gegenstinden ersichtlich ist. « Dogmatica
genevalis » kann die Apologetik auf Grund ihrer Zielsetzung genannt werden. Sie
will das Subjekt der Theologie als Erkenntnisgrund der gesamten Theologie, in
der Eigenschaft einer realen Wahrheit rechtfertigen, um den aus ihm abgeleiteten
Folgerungen eine solide Grundlage zu geben und so ihren theologischen Wert,
nicht im einzelnen, sondern im allgemeinen sicherzustellen. So ist sie ein Teil
der Theologie neben der « Dogmatica specialis ».



400 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

So entsteht das weitere Problem : Wie wird der Konfakt mit der
U bernatur ermoglicht ? Die Antwort ist scheinbar sehr einfach : Durch
einen besonderen Eingriff Gottes, bei dem die Naturkrifte nicht formal
tatig sind. Es ist eine harte apologetische Arbeit, das Wesen und die
verschiedenen Formen eines solchen Kontaktes zu beweisen. Da eine
direkte Beriihrung mit den iibernatiirlichen Prinzipien nicht méglich ist,
kann man die entsprechenden Begriffe nur per modum negationis bilden :
die passive Offenbarung geschieht nicht mit den nimlichen Erkenntnis-
mitteln wie die natiirliche Wahrnehmung ; das iibernatiirliche Wirken
vollzieht sich nicht nach den gleichen Gesetzen und in Kraft der gleichen
Prinzipien wie das natiirliche. Diese und dhnliche Feststellungen bilden
die Grundlagen zur Bildung des Offenbarungsbegriffes und zur Bestim-
mung der Erkenntnismittel, durch welche man in den Besitz der Offen-
barung gelangen kann. Die Aufzihlung und Beschreibung derselben
gehort zur Apologetik ; nicht etwa als eine anderswoher entlehnte Vor-
bemerkung oder Erinnerung ; sondern ihre genaue, allseitige Bestimmung
ist eine Uraufgabe derselben. Ahnlich steht es mit der Metaphysik. Die
psychischen Voraussetzungen und Quellen der Erkenntnis zu unter-
suchen, ist gewil nicht ihre Aufgabe. Sie kann aber die Frage nach
dem Ursprung und Wert des allgemeinen Seins nicht beantworten, wenn
sie nicht selbst, mit eigenen Mitteln die Erkenntnis, die Voraussetzungen
ihres Wertes und der einzelnen Erkenntnisquellen untersucht und genau
bestimmt. Daher gehort die Begriffsbestimmung der aktiven und pas-
siven Offenbarung, die Beschreibung ihrer moglichen und tatséichlichen
Weisen der Apologetik an, umsomehr da diese selbst einer Verteidigung
bediirfen und erst nach der Losung der Gegenbeweise eine endgiiltige
Formulierung erhalten koénnen.

Aus der allgemeinen Analyse des Gottesbegriffes ist folgendes Postu-
lat abzuleiten : Der Ursprung des christlich-theologischen Subjektes ist
ohne die Offenbarung wicht zu erkliren; sie mul} infolgedessen unbedingt
zugegeben werden. Diese Forderung stellt der Gottesbegriff, so daB mit
ihrer Erfiillung oder Zuriickweisung er selbst vor dem Verstand steht
oder fillt. Das Endurteil der formalen Apologetik lautet : Von seiten
der philosophischen Umgebung kann gegen die Miglichkeit der Offenbarung
nichts eingewendet werden. Nur mull ihre Tatsichlichkeit bewiesen
werden.

Bevor aber die Apologetik an die Tatsachenfrage herantritt, muf}
sie noch ein weiteres prinzipielles Problem lésen. Die Tatsache der
Offenbarung kann nach unseren fritheren Ausfithrungen nur indirekt



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 401

bewiesen werden. Nur die Heranziehung iibernatiirlicher Wirkkriafte und
deren offensichtliches Aufscheinen fiir die natiirliche Erkenntnis kann
die Uberzeugung von der Tatsichlichkeit der Offenbarung geben und
erhalten. Aus diesem Grunde ist die Beschreibung der dynamischen tiber-
natiirlichen Ordnung, die genaue Bestimmung ihrer Grenzen und ihrer
verschiedenen Erscheinungsweisen unerldafllich. Die formale Apologetik
kann auch in diesem Falle nur das Endurteil bilden : eine Wirkweise,
die die Naturkrifte und -gesetze iibersteigt, ist nicht ausgeschlossen : von
seiten der Umyandung kann gegen dieselbe nichts eingewendet werden.
Was wir bisher iiber den Gegenstand der Apologetik gesagt haben,
kann auch am Schema des Ubernatiirlichen, welches oben ! gegeben
wurde, kontrolliert werden. Die Bestimmung und Beschreibung der
iibernatiirlichen Ordnung in statischer Hinsicht ist keine apologetische
Aufgabe. Diese leistet die spezielle Dogmatik. Nur ihr dynamisches
Aufscheinen ist fiir sie von Interesse. Ihre Existenz unier dem Gesichis-
punkt des allgemeinen iibernatiivlichen Seins muf sie begriinden, wie auch
die Reichweite desselben, insofern dem Menschen der Kontakt mit thm
tatsdchlich ermoglicht wird. Alle anderen Fragen, die damit zusammen-
hingen, iiberldft sie anderen theologischen Disziplinen. Auf diese Weise
kann sich die Apologetik bloB auf die Bestimmung und Beschreibung
der Bedingungen beschrinken, unter welchen die Natur mit der Uber-
natur in Kontakt treten und in dieselbe hineingebaut werden kann.
Um die Parallele mit der Metaphysik aufzunehmen, werden wir gewi3
nicht fehlgehen, wenn wir die Apologetik als Wissenschaft von dem iber-
natiirlichen allgemeinen Sein beschreiben 2. Ist die Metaphysik, die prima

1 Divus Thomas 24 (1946) 392.

* Den Begriff des iibernatiirlichen allgemeinen Seins miissen wir uns dhnlich
bilden, wie jenen des natiirlichen. Die Bestimmung seines Wesenszuges und seiner
Eigenschaften in voller Absonderung von allen Einzelformen, ergibt den Begriff
des iibernatiirlichen allgemeinen Seins. Dies kann in zweifacher Weise geschehen.
Man sucht den charakteristischen Wesenszug der Natur zu bestimmen und durch
die Negation desselben die Erhabenheit der Ubernatur hervorzuheben. Dies haben
wir oben getan, indem wir das Merkmal der Natur in der Herrschaft des Akt-
Potenz-Gesetzes gefunden haben ; die Freiheit von demselben und infolgedessen
die Erhabenheit tiber die bindende Kraft aller partikuliren Gesetze aber, die aus
diesem allgemeinen abgeleitet werden, haben wir als Wesenszug des iibernatiir-
lichen Seins bezeichnet. Wie es den einzelnen Ziigen nach beschaffen ist, interes-
siert uns ebenso wenig, wie fiir die Metaphysik die Einzelbestimmungen des all-
gemeinen Seins an sich belanglos sind. Nur eine Frage muB von diesem Stand-
punkt aus betont werden : dall das iibernatiirliche Sein in sich nur als Substanz
gedacht werden kann, deren Subsistenz nicht an die gleichen Bedingungen
gebunden ist wie die des natiirlich bekannten Seins. Auch die Mitteilbarkeit



402 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

philosophia, die wissenschaftliche Prinzipienlehre, die Wissenschaft von
dem allgemeinen Sein, so kann auch die Apologetik, die unter den
theologischen Disziplinen eine dhnliche Rolle spielt wie die Metaphysik
unter den natiirlichen Wissenschaften, passend so beschrieben werden 1.
Was ist das iibernatiirliche Sein, wie tritt es vor den menschlichen Ver-
stand, welchen Wert hat seine Fiithrung fiir die allgemeine Weltanschau-
ung ? Diese Fragen interessieren die Apologetik, bestimmen ihre Ar-
beitsweise und formen jeden Gegenstand, der zu ihrer Lésung heran-
gezogen wird.

Wir haben versucht, die apologetische Aufgabe von verschiedenen
Seiten zu bestimmen und zu beleuchten. In allen Féllen haben wir
Probleme und Gegenstinde gefunden, die, fiir sich betrachtet, sehr hete-
rogen beschaffen sind, aber in der eimen Zielsetzung und im objektiven
Inhalt des theologischen Subjektes in jener relativen Einheit zusammen-

desselben nach auBen unterliegt keinem Zweifel ; nur ist sie wieder nicht an die
gleichen Gesetze und Voraussetzungen gebunden, die die natiirliche Ordnung
beherrschen. Auf diese Weise haben wir die Berithrungspunkte — Modglichkeiten
und Mittel — zwischen beiden Ordnungen bestimmt und in diesem Sinne nennen
wir die Apologetik die Wissenschaft vom iibernatiirlichen allgemeinen Sein. Es
wird hierdurch kein Problem aus derselben ausgeschaltet, sondern nur das oberste
Gesetz der Kontinuierung der Ubernatur zur Natur in der Offenbarung festgestellt,
so daB man in der nidheren Bestimmung ginzlich auf dieselbe angewiesen ist.
Dies ist die zweite Weise, um das iibernatiirliche allgemeine Sein bestimmen zu
kénnen. Die Angaben der Offenbarung werden gepriift, ob sie in natiirlichen Er-
kenntnismitteln vergegenstindlicht oder mit dem selbstindigen EinfluB der Natur-
krifte erklirt werden konnen. Auf diese Weise gelangen wir auf dem Wege der
gewohnlichen Abstraktion zur Bestimmung des Wesenszuges und der Eigen-
schaften der Ubernatur. In diesem Lichte ist es leichter, die Beriihrungsweisen
beider Ordnungen niher zu prizisieren, da wir dieselben aus fertigen Tatsachen
abstrahieren kénnen. Nur mufB dieser Stellungnahme der strenge Beweis voran-
gehen, daB die Offenbarung eine verliBliche Tatsache ist. Dies vorausgesetzt,
kann man ihre Angaben als geeigneten Stoff der Abstraktion betrachten und aus
demselben den Begriff des iibernatiirlichen Seins bilden.

1 Es steht auch nichts im Wege, der Apologetik die gleichen Namen auf
dem Gebiet der Theologie zu geben, die der Metaphysik eigen sind. So insbesondere
scheint der Name « prima theologia » ihre Bedeutung genau hervorzuheben. Mag
man darunter bloB eine prioritas temporis verstehen, insofern ihre Kenntnis fiir
die iibrigen theologischen Wissenszweige vorausgesetzt und notwendig ist, oder
eine prioritas dignitatis: die Apologetik verdient unter beiden Gesichtspunkten
diesen Namen. Die Wiirde eines Gegenstandes wird nach seiner Allgemeinheit
bemessen. Dies aber hingt von der Erhabenheit des Gesichtspunktes ab, von
welchem aus derselbe betrachtet wird. Die allgemeine Rechtfertigung des theo-
logischen Subjektes ist aber der hochste Gesichtspunkt, unter welchem es betrachtet
und behandelt werden kann. Hier wird dessen gegenstindlicher und prinzipieller
Wert entschieden und bestimmt. In diesem Sinne kann die Apologetik « prima
theologia », die Fiihrerin aller theologischen Disziplinen genannt werden.



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 403

gefalt sind, welche die Apologetik in der festgeschlossenen Artbestimmung
der Theologie aufzeigen.

3. Vergegenstindlichung der U bernatur.

Ein weiteres, sehr interessantes Problem der Apologetik ist die
Frage, wie die Ubernatur fiir den menschlichen Verstand vergegenstind-
licht werden kann. Hier wird entschieden, welche Erkenntnismittel not-
wendig sind, um den Kontakt mit der iibernatiirlichen Ordnung her-
stellen zu kénnen. Man mul} diesen Fragenkomplex in seinen Voraus-
setzungen und in seinen formalen Prinzipien betrachten. Zu den Vor-
aussetzungen gehort die Bestimmung jener Erkenntnismittel, durch
welche die Offenbarung mitgeteilt wird, zu den formalen Prinzipien aber
gehoren alle die objektiven und subjektiven Gegebenheiten, die die An-
nahme und das Festhalten der Offenbarung ermdéglichen.

Die erste Frage von den Voraussetzumgen kann zugleich mit der
Bestimmung des Offenbarungs-Begriffes erledigt werden. Hierbei ist das
Hauptproblem, was man unter einer #bernatiirlichen Evkenninis versteht,
welches die Bedingungen ihrer « iibernatiirlichen » Qualifikation, ins-
besondere aber einer solchen Wertung sind. Die Vertreter der formalen
Apologetik gehen hier ihre eigenen Wege, je nachdem sie den Begrift
des iibernatiirlichen allgemeinen Seins gebildet haben. Nimmt man in-
dessen an, daB das Ubernatiirliche formal nur in géttlichen oder ihnen
nachgebildeten Erkenntnismitteln vergegenstindlicht werden kann, so
muB, sowohl bei der Mitteillung als auch bei der Annahme des iiber-
natiirlichen Inhaltes, die Natur bloB eine materielle Rolle spielen, d. h.
bloB als Hilfsmittel, als Werkzeug verwendet werden kénnen. Von der
Loésung dieser Frage hingt dann die Bestimmung der prophetischen Er-
kenntnis und der Inspiration ab, in welchen wir die Werkzeuge der
Offenbarung erblicken.

GroBer aber ist der EinfluB des richtigen Begriffes von der iiber-
natiirlichen Erkenntnis auf die Bestimmung der formalen Prinzipien.
Kann die Offenbarung iiberhaupt in menschlichen Erkenntnismitteln
wahrheitsgetreu aufscheinen, und wenn ja, in welchen ? So formulieren
wir eine der Schicksalsfragen der Apologetik. Nur die feinste Analyse
der menschlichen Erkenntnis, die Bestimmung des aktuellen Inhaltes
und der potentiellen Reichweite der Begriffe kann zum Endurteil fiihren :
Die formale Vergegenstindlichung der Offenbarung in menschlichen Er-
kenntnismitteln ist ummoglich: einer materiellen, werkzeuglichen Mit-
wirkung steht indessen michts im Wege. Es handelt sich hier um den



404 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

Glaubensgegenstand, der nach seiner formal-objektiven Gegebenheit und
Bestimmtheit eine Vergegenstindlichung ausschlieBlich in der Veritas
prima verlangt. Wie der Kontakt mit diesen Wahrheiten moglich ist,
gehort zu den schwierigsten apologetischen Problemen. Daf} jede Losung
von seiten des Unglaubens abgelehnt, von den Vertretern der for-
malen Apologetik aber mannigfache Losungen vorgelegt werden, zeigt,
daB die Frage nicht leicht zu beantworten ist. Unsererseits haben wir
oben versucht, das Problem und seine thomistische Lésung kurz zu
skizzieren, um zu zeigen, dal man sich in der iibernatiirlichen Ordnung
nur dann sicher fiithlen und orientieren kann, wenn sowohl die objektiven
als auch die subjektiven Erkenntnismittel der gleichen Ordnung an-
gehoren, die Natur selbst nur Subjekt oder Werkzeug derselben ist und
so die volle Proportion zwischen dem erkennenden Subjekt und dem
erkannten Objekt nachweisbar ist. Hier mull die Apologetik die Be-
handlung gar mancher Fragen der Gnadenlehre iiberlassen ; eine aber
mul} sie sich unbedingt vorbehalten : die Analyse der natiirlichen objek-
tiven und subjektiven Erkemminismittel, damit sie hieraus das Endurteil
bilden konne, dal3 von seiten derselben der materiellen Vergegenstind-
lichung der Ubernatur in natiirlichen Angaben nichts im Wege steht.

Einerseits zur Vervollstindigung, andrerseits aber auch zur Er-
moglichung dieses Endurteils, miissen zwei Fragen gelost werden. Die
eine lautet : Welche materielle Voraussetzungen sind erfordert, damit der
formale, iibernatiirliche Glaubensakt auch von seiten der Natur be-
griindet und in ihr festgewurzelt sei? Mit anderen Worten : Erheischt
der Kontakt mit der U bernatur unbedingt die Ausschaltung der Natur,
oder vertragen sich die beiden Gegebenheiten miteinander ? Hier werden
die sog. praeambula fidei und die motiva credibilitatis besprochen. Wie
sind sie in sich beschaffen, welches ist ihr Wert und wie ist ihre Reich-
weite zu bestimmen ? Bleiben sie innerhalb der Grenzen der Natur oder
ragen sie in die Ubernatur hinein ? Je nachdem die Apologetik diese
Fragen beantwortet, erhilt sie ihre eigene Firbung auch im Rahmen
der positiven Glaubensverteidigung.

Die zweite Frage folgt auf die Glaubenszustimmung : Wie ist das
Verhdiltnis von Natur und U bernatur zu bestimmen ? Als Harmonie oder
Disharmonie — und in welcher Form ? Die formale Apologetik ant-
wortet im Sinne der Harmonie, die sie aber nicht als positive Moglich-
keit zu begriinden vermag, wie wir dies oben ausgefiihrt haben. Ihr
Endurteil lautet : Von seiten der philosophischen Umgebung kann gegen
eine Harmonie mit der U bernatur nichts eingewendet werden : im Gegen-



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 405

teil ; der unvollkommene W ahrheitsgehalt der natiirlichen Evkenninis nimmt
eine Erginzung aus hoheren Quellen wohlwollend entgegen. Die nihere
Bestimmung der Reichweite beider Erkenntnisweisen und ihre Selb-
standigkeit in ihrem Zusammensein und in ihrer gegenseitigen Er-
ginzung ist eine eminent apologetische Aufgabe.

4. Die Einheit der Apologetik in threm Subjekt

Hiermit haben wir die hauptsichlichsten Gegenstinde der Apolo-
getik aufgezdhlt. Wie wir sahen, werden sie der philosophischen Um-
gebung entnommen, sind zahlreich und unter sich sehr verschieden. Sie
entspringen teils aus dem Vergleich des theologischen Subjektes mit
einer bestimmten philosophischen Umrandung, teils aus der Polemik
mit anderen Systemen. In Anbetracht dieser Verschiedenheit der Ob-
jekte muB man fragen : Ist es iiberhaupt maiglich, die Apologetik dem
Gegenstande nach zu begrenzen, von dieser Seite ithre Einheit und wissen-
schaftliche Eigenart zu bestimmen ? Dall man dies von seiten der Material-
objekte nicht bejahen kann, ist selbstverstindlich. In anderen Wissens-
zweigen ist dies auch der Fall. Aber wie kommt man zu einer einheit-
lichen Bestimmung von seiten des Formalobjektes ? Hier gingen die
Versuche auseinander, so dal man die Apologetik nicht einmal als theo-
logische Disziplin, sondern blo8 als eine Art Vorbereitung auf die Theo-
logie gelten lassen wollte. Der Grund dieser Uneinigkeit ist vor allem
in der Unbestimmtheit zu suchen, wie man iiber das Objekt oder iiber
den Gegenstand einer Wissenschaft zu sprechen pflegt ; andrerseits aber
muB man sich vergegenwirtigen, daf3 der Begriff « Formalobjekt » ganz
abstrakt gefaBt und dadurch recht unfruchtbar gemacht werden kann.
Die Wissenschaft ist eine kiinstliche Formal-Einheit (unitas per se artifi-
cialis). Eine solche kann aber nur durch die Beziehung aller Bestand-
teile (Materialobjekte) gestaltet werden, die aus dem Vergleich zu einem
gemeinsamen Prinzip entsteht: forma rerum artefactarum est ordo.
Dieses Prinzip kann entweder als umfassendes Erkenntnismittel oder
als einheitliche Zielsetzung gefaBt werden. In beiden Fillen ist es die
Form aller Gegebenheiten, die in ihren Bannkreis gelangen. Nicht in
dem Sinne, wie wir dies schon oben betont haben, als ob es das eigene
Sein zur Gestaltung der Vielheit verleihen wiirde, sondern dadurch, daB
die einzelnen Teile nur kraft der gemeinsamen Beziehung zu ihm in die
Ganzheit eintreten kénnen. Ein solches Prinzip haben wir fiir die Ver-
einheitlichung und Gestaltung der apologetischen Gegenstinde im Sub-
jekt der Theologie angegeben. Die Zielsetzung der Apologetik haben



406 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

wir in der Rechtfertigung desselben vom allgemeinen gegenstindlichen
Gesichtspunkt aus bestimmt. Alles, was hierzu beitrigt, und dies allein,
ist Gegenstand der Apologetik. Das Ziel jeder Wissenschaft ist, die
moglichst genaue Erkenntnis ihres Subjektes zu erreichen. Es gibt aber
Fille, in welchen dessen Gegenstindlichkeit selbst ein Problem ist. Seine
Rechtfertigung ist daher von vitalem Interesse, da sonst alles, was in
dessen Licht erkannt, von ihm geformt und gestaltet wird, wissenschaft-
lich wertlos ist. So wie das Subjekt das formgebende Prinzip der in
ihm erkannten Gegenstinde ist, muB man sagen, daB es diese Rolle
auch in der genannten grundlegenden Aufgabe spielt. Die philosophische
Umgebung interessiert die Apologetik nicht in sich, in threm eigenen Wahr-
heitsgehalt, sondern nur im ihrer Beziehung zum Subjekt der Theologre,
im Vergleich mat ihm. Wie verhilt sie sich zu dessen Vergegenstind-
lichung ? Ist sie ihr gegeniiber feindlich, freundlich oder wohlwollend
indifferent eingestellt ? Die so festgestellten und abgeleiteten Séitze bilden
den Gegenstand der Apologetik. Sie sind durch die gestaltende Bezie-
hung zum einheitlichen theologischen Subjekt nicht mehr disparate An-
gaben, sondern werden in die theologische Wissenschaft organisch ein-
gegliederte, formale Objekte und Gegenstinde. Die Apologetik ist eine
Wissenschaft, da sie den geschilderten Vergleich und die Rechtfertigung
des Subjektes mit wissenschaftlichen Mitteln anstellt ; zudem ist sie eine
theologische Wissenschaft, da ihre Form, ihr Prinzip wesentlich eine
Gegebenheit der Theologie ist und in dieser Eigenschaft die ganze apolo-
getische Forschung leitet und beherrscht. In dieser Fassung stellt die
wissenschaftliche « Formung » und das « Formal-Objekt » etwas Begreif-
liches dar ; man sieht, was die einzelnen Objekte zu wirklichen Gegen-
stinden gestaltet und in eine Einheit zusammenfaBt. Subjekt der Apolo-
getik ist der theologische Gottesbegriff; Formalobjekt aber alles, was zu
dessen allgemeinen Vergegenstindlichung und Rechifertigung beitrdgt und
unter diesem Gesichtspunkt in die wissenschaftliche Untersuchung ge-
zogen und zum genannten Zweck geeignet befunden wird. Dies ist nur
die Anwendung jener Prinzipien, die wir bei der Besprechung des Sub-
jektsbegriffes aufgestellt haben. Daraus ersehen wir auch, daB das
theologische Subjekt seine fiihrende Rolle anders in der synthetischen
als in der analytischen Apologetik ausiibt.

Jede apologetische Richtung muf ihre philosophische Umrandung
bestimmen und darnach die aus dem Vergleich mit dem theologischen
Subjekt abgeleiteten Sitze bilden. Dafl Glaubensverteidigung und
-befeindung in bezug auf die wissenschaftliche Methode nach der Ein-



Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik 407

stellung zur Umrandung wesentlich verschieden sind, haben wir erwihnt.
Wird die Umrandung als formales Erkenntnismittel gewahlt, so kann
daraus nur Glaubensbefeindung folgen. Es wire aber sehr gefehlt, zu
meinen, daB es fiir die positive formale Apologetik belanglos ist, wie
sie ihre Umrandung wihlt und bestimmt. Der Glaube an einen drei-
personlichen Gott kann mit einer pantheistisch-evolutionistischen Philo-
sophie nie versohnt oder iiberhaupt weltanschaulich verbunden werden.
Dasjenige, was man unter dem Namen « praeambula fidei » zusammen-
faBt, muB in der philosophischen Umrandung thetisch enthalten sein.
Wir sagen thetisch, also als wissenschaftlich festbegriindete, objektive
Wahrheit und nicht bloB als ein Postulat. Die verschiedensten Versuche,
agnostisch, subjektivistisch eingestellte Philosophien als Umrandung zu
wihlen und die Offenbarung zu interpretieren, haben gezeigt, da man
auf dieser Grundlage keine positive, noch weniger eine formale Apolo-
getik aufbauen kann. Sie miindeten immer in Glaubensbefeindung,
Rationalismus oder Semirationalismus. Die Offenbarung wurde allen
Menschen und allen Zeiten gegeben. Sie spricht zu dem einfachen,
gesunden und durch keine verdrehten philosophischen Spekulationen
verdorbenen menschlichen Verstand. Daher ist der gerade Weg zu ihrer
Erfassung und Erklirung in der Linie der Philosophia perennis zu
suchen. Je mehr sich die Apologetik ihr anschliet, umso sicherer ist
die Fiithrung, die sie in der philosophischen Umrandung erhilt und die
sie als « prima theologia » fiir sich beanspruchen kann.

Die apologetische Vergegenstindlichung des theologischen Sub-
jektes ist in einem gewissen Sinne unvollkommen. Aber in anderer
Beziehung iiberragt sie alle dhnlichen Versuche der Wissenschaften.
Vollkommen und in jeder Beziehung abgeschlossen ist der Vergegen-
stindlichungs-ProzeB, wenn die Erkenntnismittel das Objekt formal
enthalten und es in sich, nach seinen inneren Wesensziigen aufzeigen.
Dies ist der Fall auf dem Gebiet der natiirlichen Wissenschaften. Selbst
die Metaphysik besitzt in dieser Beziehung einen gewissen Vorrang vor
der Apologetik. Denn obwohl sie ihr Subjekt nur indirekt und aus der
Umrandung zu rechtfertigen vermag, kann dessen Wahrheit dem Ver-
stand einleuchtend sein. Als Objekt ist es in sich und in allen Folgerungen
nach seiner eigenen Wahrheit faBbar ; nur miissen die Hindernisse, welche
seine vollstindige Erkenntnis hemmen, entfernt werden. Dies geschieht
durch die Klirung von seiten der Umrandung. Hiermit kann das Objekt
vor dem Verstand hell aufleuchten und zu einem Gegenstand der Ein-
sicht werden.



408 Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik

Ganz anders in der Apologetik. Sie kann kein natiirliches Erkennt-
nismittel finden, welches ihr Subjekt formal enthalten wiirde. Auch die
Umrandung vermag die Hindernisse nicht so zu entfernen, da8 der objek-
tive Seinsgehalt des Subjektes in sich aufscheinen wiirde. Nur die Ein-
sicht in die widerspruchslose Vereinbarkeit von Natur und U bernatur kann
das Resultat der ganzen Untersuchung sein. In dieser Einsicht bleibt
aber die Apologetik nicht hinter den iibrigen Wissenschaften zuriick.
Diese zu erreichen ist ihr Ziel, und sie kann dasselbe mit Hilfe einer
angemessenen Umrandung vollstindig erreichen. Diese Einsicht beruht
nicht auf einer positiven Maglichkeit ; ihr wissenschaftlicher Wert ist
indessen hierdurch nicht verringert.

Die Vergegenstindlichung der Apologetik erstreckt sich daher auf
die Verwirklichung des Subjektes nach dem Wahrheilsgehalt der Um-
randung. In Verbindung mit den weiteren apologetischen Versuchen
ist dieses Resultat hoher zu schitzen als jenes der natiirlichen Wissen-
schaften. Die Apologetik weist mit wissenschaftlichen Mitteln nach, daB
von ihrem Subjekt aus ein ununterbrochener Weg zum Wissen Gottes
fiihrt. Durch diese Verankerung in der ersten unfehlbaren Wahrheit
erreicht sie einen Sicherheitsgrad, den keine Wissenschaft aufzuweisen
vermag. Mag also ihre Vergegenstindlichung in einer Beziehung (sec.
quid) hinter jener der Wissenschaften bleiben, in letzter Instanz und
Analyse (simpliciter) iiberragt sie alle dhnlichen Versuche.



	Der wissenschaftliche Charakter der Apologetik [Fortsetzung]

