
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 4

Artikel: Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi in den frühen
Paulinenkommentaren und in der Frühscholastik [Fortsetzung]

Autor: Landgraf, Artur Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762407

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi
in den frühen Paulinenkommentaren

und in der Frühscholastik

Von Weihbischof Dr. Artur Michael LANDGRAF

(Fortsetzung von Jahrg. 24 [1946] 428)

Mystischer Leib und Erlösung

Bei Ps. Primasius finden wir ausdrücklich auch den Zusammenhang
zwischen der Erlösung und dem geheimnisvollen Leib betont.
Veranlassung dazu gibt die Erklärung von Rom. 6, 3 : « In morte ipsius

baptizati sumus », wo er sagt : Im Tod Christi werden wir getauft,
damit wir in seinem Tod glaubend gleichsam gestorben leben. Da
ihnen nämlich nichts mit dieser Welt gemeinsam ist und da ihnen nach
dem Beispiel des Urhebers die ganze Welt tot ist, so sind — wie viele

Heilige getan haben oder tun, da Christus für alle gestorben ist — alle

gestorben, so daß auch die Lebenden nicht mehr sich leben, sondern

demjenigen, der für sie gestorben ist. Ich lebe, aber nicht mehr ich,
sondern Christus lebt in mir. Und mir ist die Welt gekreuzigt und ich
der Welt. Denn wenn das Haupt stirbt, müssen notwendig auch die

Glieder sterben. Das Haupt hat nämlich für alle Glieder die Strafen

getragen, damit in ihm alle Glieder sterben und so der Sünde gestorben
Gott leben. Wie nämlich ein Toter nicht sündigen kann, so dürfen wir,
die wir mit Christus zusammen gestorben sind, uns nicht in Hauptsünden

verstricken lassen. Wer gekreuzigt ist, tut nichts anderes mehr,
als auf die Stunde des Todes warten und in die Hände des Vaters seinen

Geist empfehlen L An einer anderen Stelle wieder schreibt Ps. Prima-

1 Commentarii in epistolas S. Pauli. In ep. ad Rom. c. 6, 3 (SSL 68, 443) :

« In morte ipsius baptizati sumus. » In morte Christi baptizamur, ut in ipsius
morte credentes quasi mortui viveremus. Quippe quibus nihil esset cum hoc
mundo commune. Et quibus totus mundus erat auctoris exemplo moriturus,
sicut multi sancti vel fecerunt vel faciunt ; quia Christus pro omnibus mortuus
est. Ergo omnes mortui sunt, ut et qui vivunt iam non sibi vivant, sed ei, qui
pro illis mortuus est. Vivo autem iam non ego, vivit vero in me Christus. Et
mihi mundus crucifixus est et ego mundo. Fieri enim non potest, nisi ut mortuo
omnia membra commoriantur. Caput enim pro omnibus membris pertulit poenas,

tUvus Thomas 25



366 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

sius : Wir werden so gerettet durch Christus, nicht durch uns, d. h.
wenn wir seine Glieder sind ; denn wenn alles brennt, wird nur der
Leib des Richtenden heil bleiben x.

Sedulius Scotus gibt zu 2 Kor. 5, 21 : « ut nos efficeremur iustitia
in ipso » die Exegese : « ut nos essemus iustitia Dei », non nostra, non
in nobis, sed « in ipso », id est in Christo quasi membra in capite 2. Die
Gerechtigkeit Gottes wird uns also nur zu eigen in Christus, d. h. uns
als Gliedern im Haupt.

Zur gleichen Stelle schreibt Claudius von Turin, der übrigens auch

wörtlich gemeinsam mit Ps. Primasius Rom. 6, 3 erklärt3 : Damit wir
die Gerechtigkeit Gottes würden in ihm, d. i. in seinem Leib, der die

Kirche ist, deren Haupt er ist. Wir sind die Gerechtigkeit Gottes ; weil
die Juden dieselbe nicht kannten, rühmten sie sich ihrer Werke und
unterwarfen sich nicht der Gerechtigkeit Gottes. Er ist die Sünde,
damit wir Gerechtigkeit seien, nicht die unsere, sondern diejenige Gottes,
nicht in uns, sondern in ihm, wie er die Sünde ist, nicht die seine, sondern
die unsere, die nicht in ihm, sondern in uns Bestand hat 4.

ut omnia in eum membra morerentur et ita peccato mortua viverent Deo. Quo-
modo enim mortuus peccare non potest, ita et nos, qui Christo sumus commortui,
implicari peccatis capitalibus non debemus. Qui crucifixus est, nihil aliud facit,
nisi quod horam mortis expectat et in manus Patris commendat spiritum suum.

1 In ep. ad Rom. c. 5 (SSL 68, 439) : « Ab ira ». Iram iudicii. « Per ipsum ».

Per ipsum salvabimur, non per nos : hoc est : si membrum eius fuerimus ; cum
enim omnia ardebunt, solum corpus salvabitur iudicantis.

3 SSL 103, 170. 3 Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 20.
4 Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. XXUis : Ut nos efficeremur iustitia Dei in ipso,

id est in eius corpore, quod est aecclesia, cui caput est. Nos sumus iustitia Dei,
quam iudei ignorantes et de suis operibus gloriantes iustitie Dei non sunt subiecti.
Ipse ergo peccatum, ut nos iustitia, nec nostra sed Dei, nec in nobis sed in ipso,
sicut ille peccatum non suum, sed nostrum, nec in se, sed in nobis constitutum. —
Dazu vgl. man zu Kol. 1, 24 (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 165) : « Et adimpleo ea,

que desunt passionum Christi in carne mea pro corpore eius », quod est aecclesia.
Et est sensus : Christus a solis iudeis adductus ad mortem est, ego pro aecclesia
eius et a iudeis et a gentibus. Christus inchoavit passionem, non implevit, sed in
corpore suo, id est in aecclesia nunc adimpletur, dum pro nobis patimur, ut vos
edificemus, sicut et ille, qui prior passus est relinquens nobis exemplum, ut sequa-
mur vestigia eius. — Rabanus Maurus, Enarrationes in epistolas Pauli. Lib. 20.

In ep. ad Col. c. 1 (SSL 112, 517) : « Ut suppleam », inquit, quae desunt pressu-
rarum Christi in carne mea ad passiones Christi », ostendens, quia patiebatur, quod
non potest intelligi secundum caput, quod iam in coelo nihil tale patitur, sed
secundum corpus, id est ecclesiam, quod corpus cum suo capite unus Christus est.
Non dixit : pressurarum mearum Christi, quia membrum erat et in suis perse-
cutionibus quales Christum in toto corpore pati oportebat, etiam ipse pressuras
eius pro sua portione adimplebat. — Man vgl. auch noch Atta von Vercelli, Ex-
positio epistolarum S. Pauli. In ep. ad Col. c. 1 (SSL 134, 618).



in den frühen Paulinenkommentaren 367

Nach Atto von Vercelli ist derjenige, der in der Gottheit die Gerechtigkeit

des Vaters war, auch durch die Menschheit uns Gerechtigkeit,
weil wir, indem wir an ihn glauben und ihn als Sohn Gottes bekennen,
ihm eingekörpert und dadurch gerechtfertigt worden sind. Denn je
mehr man ihm anhängt, umso mehr wird man gerechtfertigt h Das
Gleiche dürfte Atto meinen, wo er es bemerkenswert nennt, daß das

Wort Gottes, indem es Fleisch annahm, sich uns verbündete ; denn

unser Fleisch ist das seine und unsere Glieder sind die seinen. Und so

sind wir mit ihm gekreuzigt worden 2. Und so sind wir durch den Leib
Christi dem Gesetz erstorben, weil in seinem Leiden alle, die an ihn
glauben, zugleich mit ihm gekreuzigt worden sind3. Wie Christus nicht
seine, sondern unsere Sünde, und nicht in sich, sondern in uns geworden
ist, so sind auch wir seine Gerechtigkeit, nicht die unsere, in ihm und
nicht in uns geworden 4.

Noch deutlicher spricht Haimo: Darum machte Gott der Vater
Christus zum Sühnopfer für die Sünde, « auf daß wir in ihm Gerechtigkeit

würden », d. h. auf daß wir gerecht würden durch die Gerechtigkeit
Gottes des Vaters in ihm, d. h. durch Christus, oder in ihm, d. h. im
Leib Christi vereinigt, euch aber unterstützend durch unsere Predigt und
unser Beispiel5. Haimo stellt sich auch die Frage, wie wir im Tod
Christi getauft worden sind. Seine Antwort lautet : Da Christus, der das

Haupt aller Auserwählten ist, am Kreuz für unsere Sünden starb, sind
alle Auserwählten, die seine Glieder sind, mit ihrem Haupt Christus
der Sünde erstorben — so wie z.B., wenn das Haupt irgend eines beliebigen

Lebewesens weggenommen und abgeschnitten wird, mit ihm alle

1 Expositio epistolarum S. Pauli. In ep. 1 ad Cor. (SSL 134, 303) : Similiter
qui in deitate iustitia Patris erat, et per humanitatem nobis factus est iustitia, quia
credendo in eum et Dei Filium confitendo, ipsi sumus incorporati ac per hoc iusti-
ficati. Quo enim quisque magis illi inhaeret, tanto amplius iustificatur.

2 In ep. ad Gal. c. 5 (SSL 134, 540) : Notandum enim, quia Verbum Dei
sumendo carnem nos sibi sociavit, nam caro nostra illius est et membra nostra
illius. Ergo cum illo crucifixi sumus.

3 In ep. ad Rom. c. 7 (SSL 134, 189) : Quomodo mortificati sunt legi, manifestât

« per corpus Christi ». Sed quomodo per corpus Christi Scilicet, quia in
passione crucis eius omnes, qui in eum credunt, simul cum eo crucifixi sunt.

1 In ep. 2 ad Cor. c. 5 (SSL 134, 445) : quia sicut ipse peccatum, non
suum, sed nostrum, et non in se, sed in nobis factus est, sic et nos eius iustitia,
non nostra, et in ipso, non in nobis facti sumus.

5 Expositio in epistolas Pauli. In ep. 2 ad Cor. c. 5, 21 (SSL 117, 631) : Ideo
fecit Deus Pater hostiam pro peccato Christum, « ut nos efficeremur iustitia Dei
in ipso », id est ut efficeremur iusti per misericordiam Dei Patris in ipso, id est per
Christum, vel in ipso, id est in corpore Christi coniuncti, adiuvantes autem nos
nostra praedicatione et exemplo.



368 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Glieder sterben —, so sind, als Christus starb, in ihm alle Auserwählten
mitgestorben und getauft worden in seinem Leiden ; denn sein Leiden
ist unsere Taufe gewesen. Er freilich ist dem Körper gestorben und wir
der Sünde, weil er für die Sünde gestorben ist und unsere Sünde in
seinem Tod getötet hat h

An Claudius von Turin erinnert es, wenn Hervaeus von Bourg-Dieu
schreibt : Ideo fecit eum peccatum, « ut nos efficeremur iustitia Dei in
ipso ». Ipse ergo peccatum, ut nos iustitia, nec nostra, sed Dei ; nec
in nobis, sed in ipso, sicut ipse peccatum, non suum, sed nostrum ;

nec in se, sed in nobis constitutum similitudine carnis peccati, in qua
crucifixus est. Haec est illa iustitia Dei, non qua ipse iustus est, sed

qua nos ab eo iustificati sumus. Ut efficeremur, inquit, non solum iusti,
sed etiam iustitia, id est ut per nos alii fiant iusti. Efficeremur iustitia
Dei in ipso, id est in eius corpore, quod est ecclesia, cui ipse est caput2.

In der Schule des Anselm von Laon kann man sodann dem Gedankengang

begegnen : Sed quid fecit diabolus Offendit Christum ; mortem
ausus est inferre Deo, qui non habuit causam mortis. Et quia invadere

presumpsit, quod sue non erat potestatis, iuste amisit, quod possederat.

Igitur quicumque volunt esse membra Christi, iustitia Dei liberati sunt 3.

Die zur gleichen Schule gehörige Summe des Cod. Aa 36 4° der Fuldaer
Landesbibliothek führt unter gleicher Voraussetzung aus : Wenn nämlich

der Priester, der den Himmel betrat, nicht unser Weg zu ihm
selber würde, bliebe uns die Pforte des Himmels in Ewigkeit verschlossen.
Sie wurde deshalb den Gläubigen nach dem Leiden Christi erschlossen,

1 In epistolam ad Romanos c. 6 (SSL 117, 410) : Iterum quaerendum est, quo-
modo baptizati sumus in morte Christi. Christo mortuo in cruce pro peccatis nostris,
qui est caput omnium electorum, omnes electi, qui sunt membra eius, commortui
sunt peccato capiti suo Christo, verbi gratia sicut ablato et absciso capite cuius-
libet animantis commoriuntur omnia membra, ita mortuo Christo commortui sunt
in illo omnes electi et baptizati in eius passione ; passio etenim illius baptismus
noster fuit. Ille quidem mortuus est corpore et nos peccato, quia ipse pro pecca-
toribus mortuus est et nostrum peccatum in sua morte occidit.

2 Commentaria in epistolas Divi Pauli. In ep. 2 ad Cor. c. 5 (SSL 181, 1051 f.).
— An einer anderen Stelle wird die Zugehörigkeit als Glied zum zweiten Menschen
als Bedingung für die Rechtfertigung genannt. In ep. ad Rom. c. 5 (SSL 181, 661 f.) :

« In quo », id est in primo homine, « omnes peccaverunt », quia quando ipse peccavit,
omnes in illo erant et tota humani generis massa in illo est infecta peccati veneno.
Sic et in Christo iustificantur omnes, qui credunt in eum, propter occultam com-
municationem et inspirationem gratiae spiritualis, quia quisquis adhaeret Domino,
unus spiritus est cum eo. Et sicut per peccatum primi hominis, quod in omnes
pertransiit, amisimus vitam, sie per iustitiam secundi hominis, quae in omnes, qui
membra eius fiunt, diffunditur, recuperabimus vitam.

3 Klagenfurt, Studienbibliothek, Pg. Hs. 34 fol. 12u.



in den frühen Paulinenkommentaren 369

weil der gleiche, der Priester ist, zum Opfer geworden, sich mit
denjenigen, die mit ihm sterben, vereint, auf daß sie, da sie eins mit ihm
werden, in ihm dort seien, wo er selber ist1.

Wichtig ist auch, daß Hugo von St. Viktor die Lehre aufstellt :

Die Glieder sind eins mit dem Haupt, zuerst in der Gerechtigkeit, dann
in der Herrlichkeit2. Wir werden der Erlösung teilhaftig, wenn wir
durch den Glauben uns dem Erlöser einen, der durch den Leib uns
verbündet ist 3. Dabei bedeutet, wie wir an anderer Stelle dartun, diese

Einigung mit Christus durch den Glauben die Einigung als Glied mit
seinem mystischen Leib. Der frühe Traktat einer nicht signierten, früher
der Fritzlarer Pfarrbibliothek und jetzt dem Fuldaer Seminar angehö-

rigen Handschrift gibt auf die Frage : quare post Christum maneat

peccatum originale mit beglückender Klarheit die Antwort : Ad quod
respondeamus, quod, sicut in Adam originaliter rei facit sunt illo pec-
cante, ita in Christo reconciliati sunt, quotquot [Ms hat quodquod] in
illo fuerunt satisfaciente. Nec hoc secundum carnem — nullius enim

originem Christi caro continuit — sed secundum fidem, per quam in
illo erant etiam, qui ante illum extiterant 4.

Psalm 21, 6 gibt Petrus Lombardus die Gelegenheit zu den

Ausführungen : Es kann auch in der Person Christi alles Vorausgehende

genommen werden, der, indem er die wahre Natur der Menschheit zum
Ausdruck bringt, sagt : « Gott, mein Gott ». Dies sind die Worte, die

er am Kreuz hängend gerufen hat : Eli, Eli, warum hast Du mich
verlassen, das ist was er dort sagte : Lamana sabacthani. Als er aber
dies am Kreuz sagte, brachte er zum Ausdruck, daß dieser Psalm ihn
meine. « Longe a salute », als ob er sagte : Siehe, warum. Weil « die

Worte, d. i. die Forderung « meiner Vergehen », d. i. die Vergehen meiner
Glieder, die meinen Tod fordern, ohne den kein Heil ist, fern sind von
meinem körperlichen Heil, d. h. sie sind die Ursache, warum ich leide,
weil so, d. h. durch das Leiden, die Vergehen der Meinen hinweggenommen
werden müssen. Und merke, daß er unsere Vergehen die seinen nennt.

1 Fol. 50v : Nisi enim ipse sacerdos, qui celos penetravit, via nobis fieret ad
seipsum, celi nobis ianua clausa foret in eternum. Que ideo post passionem Christi
reserata est credentibus, quia idem, qui est sacerdos, sacrificium factus unitur sibi
commorientibus, ut dum unum fiunt cum ipso, ubi ipse est, ibi sint in ipso.

2 De sacramentis christianae fidei. Lib. 1 p. 2 c. 12 (Rouen [1648] 604) :

Membra cum capite unum, primum in iustitia, postea in gloria.
3 De sacramentis christianae fidei. Lib. 1 p. 8 c. 7 (ebenda, 555) : Cuius qui-

dem redemptionis participes efficimur, si ipsi redemptori per carnem nobis sociato

per fidem unimur. 4 Fol. 82.



370 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi
\

Er hat sie zu den seinen gemacht, nicht um sie zu haben, sondern um
sie hinwegzunehmen, damit er seine Gerechtigkeit zu der unsrigen
mache L Wie das Haupt unsere Sünden die seinen nennt, so sollen
wir seine Leiden die unseren nennen 2. Der Lombarde sagt denn auch

umgekehrt in der Erklärung von Kol. 1, 24 : « Und ich ersetze in meinem
Fleisch, was an den Leiden Christi für seinen Leib mangelt, der die

Kirche ist. » Von seinen Leiden behauptet er, daß sie Christi seien, weil
unsere Leiden, die wir Glieder Christi sind, Christi Leiden sind. Denn

gleichsam ein Mensch, eine Person ist das Haupt mit dem Leib, d. h.
der Retter mit dem, der gerettet werden soll. Wenn du also zu den

Gliedern Christi gehörst, was immer du von denen erleidest, die nicht
zu den Gliedern Christi gehören, hat an den Leiden Christi gemangelt3.

Sodann weist Petrus von Poitiers darauf hin, daß deshalb in der Taufe
keine Genugtuung auferlegt wird, weil Christus, das Haupt, für uns alle
Strafe getragen hat 4. Und Gleiches finden wir auch bei Petrus Comestor5.

1 Commentarium in psalmos. Zu Ps. 21, 6 (SSL 191, 229) : Vel in persona
Christi omnia superiora possunt accipi, qui veram humanitatis naturam exprimens
ait : « Deus, Deus meus ». Haec sunt verba, quae clamavit in cruce pendens :

« Eli, Eli, quare me dereliquisti », hoc est, quod ibi dixit : lamma sabacthani. Quando
haec vero in cruce dixit, psalmum istum de se scriptum indicavit. « Longe a salute ».

Quasi dicat : Ecce quare, quia « verba », id est postulatio « delictorum meorum »,

id est membrorum meorum delicta postulantia mortem meam, sine qua non est
salus, sunt longe a salute mea corporali, id est sunt causa, quare patior, quia sic,
id est per passionem sunt tollenda delicta meorum. Et nota, quia nostra delicta
dicit sua, sua ea fecit non ad habendum, sed ad delendum, ut suam iustitiam
faceret nostram.

3 Commentarium in psalmos. Zu Ps. 37, 11 (SSL 191, 385) : « Amici mei ».

Hactenus confessus est, quae patitur a se intus : nunc dicit, quae a foris patitur
ab his, inter quos vivit. Unde alibi dicitur : « Ab occultis meis munda me et ab
alienis parce servo tuo. » Et ideo, quia in persona capitis exponens eius passionem
non dividens vocem suam a capite. Ut enim caput dicit peccata nostra sua, sic nos
passiones eius, quae hie dicuntur, dicamus nostras, quia una vox totius est.

3 Collectanea in epistolas D. Pauli. In ep. ad Col. c. 1 (SSL 192, 266) : Suas

passiones dicit esse Christi, quia nostrae passiones, qui sumus Christi membra,
Christi sunt. Quasi enim unus homo, una persona est caput cum corpore, id est
salvator cum salvandis. Si ergo in membris Christi es, quidquid pateris ab eis, qui
non sunt in membris Christi, deerat passionibus Christi.

4 Sententiae. Lib. 4 c. 14 (SSL 211, 1196 AB). In seinen Distinctiones Psal-
terii liest man : Quidam irruunt in ecclesia[m] exteriora auferendo, quidam convi-
ciando, quidam verberando, quidam occidendo, que omnia manifesta sunt, quod
deest pas[sioni] Christi. Quedam enim mensura et quidam canon passionum pre-
destinatus est a Deo, quas passurus erat Christus tam in se quam in membris.
Cum ergo aliquis patitur pro nomine Christi, implet, quod deerat illi canoni, quantum

ad illum spectant. (Cod. Paris. Nat. lat. 14423 fol. 16).
6 Lukaskommentar. Zu Luk. 15 (Cod. Paris. Nat. lat. 15269 fol. 57v) : Hinc

est quod baptizati non satisfaeimus exterius, quod caput nostrum pro nobis satisfecit.



in den frühen Paulinenkommentaren 371

Um endlich noch einen zu nennen, sei auf Balduin von Canterbury
verwiesen. Auch er betont die Einheit des Hauptes und des Leibes
Christi und den Zustand unserer Sterblichkeit in Christus. Da Christus

unser Haupt sein wollte, um den Geliebten eindringlicher seine Liebe zu
empfehlen, durch die er uns sich enger als Glieder verbunden hat,
führt er, indem er uns wegen der unaussprechlichen Einheit in sich

verwandelt, beim Vater unsere Sache : Warum hast du mich verlassen

Fern von meiner Rettung sind die Worte meiner Vergehen. Gleichsam
die seinen nennt er unsere Vergehen, die uns zur Last fallen, die aber

von ihm uns nicht zugerechnet werden. Unser waren sie und fremd
ihm, der nicht das Bewußtsein einer eigenen Ungerechtigkeit hatte und
Mitleid fühlte mit dem fremden Unglück, auf daß er uns mit Gott
aussöhnte. Der aus eigener Erfahrung die Sünde nicht kannte, hat für uns
die Sünde getan, damit wir Gerechtigkeit Gottes in ihm werden. Christus
hat uns vom Fluch des Gesetzes erlöst, indem er für uns das Verfluchte
wurde, da geschrieben steht : Verflucht der Mensch, der am Kreuz hängt.
Der Fluch aber hat schon sein Ende gefunden, weil Christus, von den

Toten auferstehend, nicht mehr stirbt und der Tod über ihn keine
Gewalt mehr hat L

Auch in dieser Lehre kann man also in der Frühscholastik keine

eigentliche Entwicklung feststellen, sondern lediglich eine größere oder

geringere Klarheit in ihrer Formulierung aufweisen.

Die Elemente, welche die Einheit gewährleisten

Wo uns eine Wahrheit durch einen Vergleich nahe gebracht wird,
dürfen wir Hörende diesen Vergleich nicht bis in die letzten irgendwie

1 Tractatus nonus de beatitudinibus evangelicis (SSL 204, 498) : Attamen
pius investigator sibi forte fideliter sätisfacere possit, si secum non contendat, sed

pie attendat unitatem capitis et corporis Christi et mortalitatis nostrae conditionem
in Christo Nam quia caput nostrum esse voluit, ut dilectis altius commendaret
caritatem, qua nos arctius tanquam membra sibi coniunxit, propter unitatem
ineffabilem nos in se transfigurans causam nostram agit apud Patrem et dicit :

« Quare nos dereliquisti Longe a salute mea verba delictorum meorum. »

Tanquam sua dicit nostra delicta et nobis imputanda, sed ab illo nobis non reputanda.
Nostra quidem erant et ab ipso aliéna, qui non habuit conscientiam propriae
iniquitatis et compassionem sensit alienae calamitatis, ut nos reconciliaret Deo ;

qui non noverat peccatum, pro nobis peccatum fecit ut nos efficeremur iustitia
Dei in illo. Christus nos redemit de maledicto legis factus pro nobis maledictum,
quia scriptum est : « Maledictus homo, qui pendet in ligno. » Maledictio autem iam
finem accepit, quia « Christus resurgens ex mortuis iam non moritur, mors illi
ultra non dominabitur ».



372 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

denkbaren Möglichkeiten auspressen, sondern müssen den Vergleich in
den Grenzen belassen, innerhalb deren er vom Lehrer gebraucht worden
ist. Gerade was nun die Elemente angeht, welche die Einheit im
geheimnisvollen Leib gewährleisten, ist es nicht zuletzt von besonderem

Interesse, den Standpunkt festzustellen, den die Frühzeit der Paulinen-
kommentare und die Frühscholastik eingenommen hat.

In 1 Kor. 12, 14 schreibt nun Paulus : « Denn auch der Leib ist
nicht ein einzelnes Glied, sondern viele. » Nach Ambrosiaster will Paulus
damit sagen, daß die Einheit eine Verschiedenheit der Aufgaben besitzt
und daß diese Verschiedenheit sich nicht unterscheidet in der Einheit
der Kraft h Zu Vers 20 des gleichen Kapitels : « Nun aber sind zwar
viele Glieder, aber nur ein Leib », bemerkt er : Das sagt Paulus, weil
die vielen Glieder, da sie einander bedürfen, sich trotz ihrer Verschiedenheit

nicht in der Natur unterscheiden, weil diese Verschiedenheit einem
Zweck dient, nämlich der Erfüllung des Nutzens des Körpers, so wie
auch all das, aus was die Welt besteht, trotz seiner Verschiedenheit
nicht bloß in der Aufgabe, sondern auch in der Natur zur
Vervollkommnung der Welt dient2. — Damit wird die Verschiedenheit als

notwendig für die Einheit des Zweckes, d. i. des Nutzens des Leibes

dargestellt.
Das Verhältnis der einzelnen Glieder untereinander ist nach Ambrosiaster

zu Eph. 4, 16 ein hierarchisches. Durch das Haupt haben sie

ihren Bestand und, weil dieses eines ist, sind sie ein Leib. Untereinander
aber sind sie nach Art der Rangstufen der Engel verknüpft3.

1 I. ep. 1 ad Cor. c. 12 (SSL 17, 247).
2 In ep. 1 ad Cor. c. 12 (SSL 17, 247 f.) : « Nunc autem multa quidem membra,

unum autem corpus. » Hoc dicit, quia multa membra, cum invicem sui egeant,
non discrepant in unitate naturae, quamvis diversa sint, quia diversitas haec in
unum concurrit, ut corporis utilitas expleatur, sicut et ea, quibus mundus ipse
constat, cum sunt diversa non solum officiis, sed et naturis, ad unius tarnen mundi
proficiunt perfectionem et ex omnibus his nascitur temperies quaedam in fructibus,

qui humanae proficiunt utilitati. — Dies wird wörtlich übernommen von
Claudius von Turin (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 86). Ebenso von Rabanus Maurus,
Enarrationes in epistolas Pauli. In ep. 1 ad Cor. c. 12 (SSL 112, 113).

2 In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 17, 389) : « Ex quo totum corpus compactum et
connexum per omnem iuncturam subministrationis secundum operationem in
mensuram uniuscuiusque partis incrementum corporis facit ad aedificationem
sui in caritate. » Qua ratione Christum caput esse omnium dixerit, docet : ex ipso
enim, inquit, totum corpus, id est omnis chorus archangelorum et potentiarum,
principatuum et potestatum subsistit. Quamvis enim singula haec numéros pro-
prios habeant et sint legiones, ut ipse Dominus dicit, quia tarnen ab uno et per
unum sunt, simul omnia unum corpus appellat. Sicut. enim membra cum sint



in den frühen Paulinenkommentaren 373

Auch Hieronymus weist auf die Notwendigkeit dieser Rangordnung
innerhalb der Kirche hin L

Die nächsten Paulinenkommentare halten sich wieder eng an die

Ausführungen des hl. Paulus in Eph. 4. So läßt Sedulius Scotus die

Zusammenfügung des Leibes hergestellt sein vom Haupt aus durch
Sehnen und Haut2. Unter Zugrundlegung dessen, was das Haupt zum
Haupt macht und in engem Anschluß an Eph. 4, 16 : « der das Haupt
ist, Christus, von dem aus der ganze Leib zusammengefügt und
verbunden mittels jeden Anschlusses der Hilfeleistung nach der Wirksamkeit

im Maß eines jeden Teiles das Wachstum des Leibes zu seiner

Erbauung in Liebe vollzieht », schreibt Claudius von Turin: Wir haben

gesagt, daß dasjenige das Haupt ist, aus dem der ganze Körper
zusammengefügt und verbunden ist. Wenn also Christus das Haupt ist,
ist er auch Anfang und Quelle und das, von dem alle Glieder gelenkt
werden, die im Körper durch jede Art des Anschlusses sich finden.

Hiçr ist genau aufzunehmen, daß, wie die einzelnen Glieder, durch ihre

Verbindungen zusammenhängend, in ihren verschiedenen Dienstleistungen

das Maß des ganzen Körpers schaffen, so auch in der Kirche die
einzelnen Amtsglieder hinsichtlich der Heiligung der Diener und
hinsichtlich des Glaubens an Christus die Bänder abgeben und ihren Körper
zusammenhalten und ihn erbauen. So gewähren auch unsere Glieder, die

gleichsam natürlich und in echter Liebe aneinander hängen, ihren Teilen
Wachstum des Körpers. So werden im Dienst des Hauptes, d. i. Christi,
zum Leib Christi auch alle Ämter in der Kirche, die der Leib Christi
ist, wenn sie einander in caritate lieben. Durch Bänder aber und
Bindungen wird der Körper zusammengeknüpft, weil, solange der Leib dem

Haupt, die Arme der Brust, die Hände den Armen, die Finger den

Händen verbunden sind und die übrigen Glieder untereinander den

Zusammenhang bewahren, die Vollendung des ganzen Körpers erreicht
wird. So hingen die unserm Erlöser nahestehenden heiligen Apostel ihm

unius corporis, diversa tarnen sunt actu et dignitate, et ita creatura condita est
a Deo per Christum, ut a Cherubim et Seraphim, Potentiis, quae sub sede Dei
sunt et amplius, quos ipse Deus sanctos appellat, quasi quaedam concatenatio sit
usque ad firmamentum ordinata descendens, ut totum et iunctum sit et meritis
tarnen discernatur ; meritis, dico, non solum officiorum, sed et naturarum.

1 Commentarii in epistolam ad Ephesios. Lib. 2 c. 4 (SSL 26, 534).
2 Zu Eph. 4, 16 (SSL 103, 204 — Cod. Bamberg. Bibl. 127 fol. 82) : Ex quo

totum corpus compactum, id est singulis membris, id est iustis quibuslibet, « et
connexum », id est nervis et cute per omnem iuncturam membrorum a capite
usque ad pedes.



374 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

wie die Brust dem Haupt an. Weil ihnen die Märtyrer folgten, waren
diese gleichsam wie die Arme mit der Brust verbunden. Da ihnen die
Hirten und Lehrer durch die guten Werke hinzugefügt waren, hingen
diese wie die Hände den Armen an 1.

Rabanus Maurus bestimmt mit den Worten des Ambrosiaster zu
Eph. 4, 16 das Verhältnis der Glieder untereinander als ein
hierarchisches 2. Was vom Haupt auf die Glieder durch die verschiedenen
Bänder übergeht, ist nach ihm der Lebenssaft der himmlischen Lehre,
damit alle Glieder nach und nach belebt werden und durch die geheimen
Gänge der Adern das verdorbene Blut ausgeschieden werde, das Maß
des Körpers nachwachse und eingehalten werde, so daß, vom Quell des

Hauptes getränkt, die Glieder zur Vollkommenheit Gottes wachsen3.

1 Zu Eph. 4 (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. IbOv) : « Ex quo totum corpus conne-
xum et compactum per omnem iuncturam subministrationis secundum opera-
tionem in mensuram uniuscuiusque membri augmentum corporis facit in edifi-
cationem sui in caritate. » Diximus, quod caput est, ex quo connexum est omne
corpus et compactum. Ergo, si Christus caput est et principium et fons et unde
omnia reguntur membra, que sunt in corpore per omnem iuncturam. Acute hic
accipiendum, ut quomodo membra singula iuncturis cohaerentia diversis in admini-
strationibus totius corporis mensuram faciunt, sie et in aecclesia singula queque
membra ministeriorum circa sanctificationem ministrorum et circa fidem Christi
iuneturas prestant et corpus suum in caritate constringunt atque edificant, ita et
membra nostra veluti naturaliter nexa atque amore genuino sibi coherentia incre-
mentum corporis prestant suis partibus. Sic et omnia ministeria [fol. 141], que
sunt in aecclesia, que corpus est Christi, si se invicem in caritate diligant, ser-
vientia capiti id est Christo, corpus illius effieimur. Per nexus vero et coniunctiones
corpus ligatur, quia dum capiti corpus, dum pectori brachia, dum brachiis manus,
dum digiti manibus sunt coniuncti ac membra cetera membris inherent, corpus
omne perficitur. Sicut saneti apostoli, qui redemptori nostro propinqui extiterunt,
quasi pectus capiti inhesit. Quos quia martires sunt sequuti, quasi coniuncta
brachia pectori fuerunt. Quibus dum pastores et doctores subiuneti sunt per bona
opera, manus brachiis inheserunt. Hoc vero omne corpus redemptoris nostri cotidie
per nexus et coniunctiones ministratur in celo, quia cum ad eum illuc electe anime
dueuntur, subministratum et constructum crescit in augmentum Dei.

2 Enarrationes in epistolas Pauli. In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 112, 433).
3 In ep. ad Col. c. 2 (SSL 112, 527) : Frustra autem infletur et tumeat sensu

carnis suae carnaliter cuncta intelligens et traditionum Judaicarum deliramenta
perquirens et non tenens caput omnium Scripturarum illud, de quo dictum est :

« Caput viri Christus est », caput autem atque principium totius corporis eorum-
que, qui credunt, et omnis intelligentiae spiritalis, ex quo capite corpus ecclesiae

per suos compages atque iuneturas vitalem doctrinae coelestis aeeipit succum,
ut omnia paulatim membra vegetentur et per occultos venarum meatus fundatur
defecatus sanguis eiborum et ministretur, subereseat, imo teneatur temperantia
corporis, ut de fonte capitis rigati artus crescant in perfectionem Dei, ut impleatur
Salvatoris oratio : « Pater, volo, ut sicut ego et tu unum sumus, sie et isti in nobis
unum sint », ut postquam nos Christus tradiderit Patri, sit « Deus omnia in omnibus

».



in den frühen Paulinenkommentaren 375

Haimo, der durch die Bezeichnung Körper vor allem eine Summe

ausgedrückt wissen will1, drängt wieder die Verknüpfung der Glieder
durch die hierarchische Ordnung 2 ; doch spricht er auch davon, daß alle

Gläubigen einen Körper ausmachen, indem sie — wie Glieder eines

Leibes durch die Sehnen — durch die Kraft des Heiligen Geistes

zusammengefügt werden 3.

Bisher war fast nur von dem die Einheit wirkenden Prinzip die
Rede und auch von der Zweckmsache. Wir haben von der Einheit der

Aufgabe aller Glieder gehört, von der Einheit des Hauptes, vom
Zusammenhang der Glieder in hierarchischen Rangstufen, durch die es

geschieht, daß Glied an Glied hängt und teils unmittelbar, teils mittelbar
mit dem Haupt in Verbindung steht. Auch hörten wir im Anschluß
an den heiligen Paulus von den Sehnen. Das was den Sehnen, die als

Bänder zusammenhalten, entspricht, wurde bisher nur von Haimo als

die Kraft des Heiligen Geistes bezeichnet.
Ps. Bruno spricht auch noch davon, daß im Leib Christi die übrigen

Glieder vom Haupt abhängen müssen, welches das höchste Glied ist4.
Er geht aber noch weiter und weist im Rahmen des vom hl. Paulus

gebrauchten Bildes auch das auf, was den Bändern und Sehnen im
geheimnisvollen Leib entspricht.

Damit soll nicht gesagt sein, daß nicht schon früher auch vom
inneren Prinzip der Einheit gesprochen worden wäre. Wir finden
vielmehr schon von Anfang an in der Theologie Äußerungen über das

1 Expositio in epistolas S. Pauli. In ep. ad Col. c. 3 (SSL 117, 759) : Sicut
enim multa membra faciunt unum corpus, ita multa peccata faciunt unum corpus,
id est unam summam. — Man vgl. In ep. ad Rom. c. 7 (SSL 117, 425) : Corpus
mortis possumus intelligere universalitatem vitiorum, sicut iam supra dictum est :

unumquodque peccatum per se membrum est, universitas vero peccatorum corpus
appellatur.

2 In ep. 1 ad Cor. c. 12 (SSL 117, 580) : «Vos autem estis corpus Christi et
membra de membro. » Sicut de humero procedit cubitus, manus et digiti, et de

coxa tibiae, pedes et articuli, sic <Tt)> sunt sumpta membra de membro, id est
pendentes ex sibi praelatis.

3 In ep. 1 ad Cor. c. 12 (SSL 117, 579) : « Nam et corpus non sùum est
membrum, sed multa », quia unum membrum non facit corpus, sed multa simul nervis
conglutinata : sie omnes credentes, sive sint sublimes vitae merito sive parvi,
unum corpus efficiunt conglutinante eos virtute Spiritus Sancti.

4 Expositio in epistolas Pauli. In ep. 1 ad Cor. c. 12 (SSL 153, 191) : Et
quidquid dixi de unitate corporis Christi, totum spectat ad vos, o Corinthii, quia
« vos estis » unum « corpus Christi et » diversa « membra » pendentia de membro,
id est de capite Christo, qui supremum membrum est ecclesiae Littera sie
iungitur : Vos estis membra pendentia de membro, id est de capite Christo, in quo
unum corpus estis.



376 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Band, das zum Glied der Kirche macht oder die Glieder mit dem
Gesamtleib und zum Gesamtleib vereinigt. Als dieses werden Glaube und
Liebe bezeichnet.

So begegnen wir bei Ambrosiaster der dilectio aber auch dem
Glauben 2 als dem, was in einen Körper zusammenbindet, so daß das

Einssein im Glauben die Zugehörigkeit zur Kirche bedeutet 3. Dieser
Glaube erscheint auch als Band zwischen Christus und der Kirche 4.

Doch sagt Ambrosiaster auch, daß wir durch das Teilhaben am Heiligen
Geist zu einem neuen Leib verbunden werden 8.

Bei Pelagius tritt die Liebe als dasjenige auf, was die vielen Glieder

zu einem Leib vereinigt6. Nach Ps. Primasius hält sich nicht an das

Haupt, wer Christus, dem Haupt aller Heiligen, nicht glaubt7. Die Gläubigen

haben durch den Glauben in der Kirche Bestand 8
; durch die

Caritas aber werden die vielen Glieder zu einem Leib zusammengefügt9.
Friede, Caritas und Glaube machen den vollkommenen Christen 10.

Dies Letzte übernimmt Sedulius Scotus u. Doch betont er auch, daß
die Caritas die vielen Glieder zu einem Leib sammelt12. Hinsichtlich des

1 In ep. ad Col. c. 3 (SSL 17, 437) : Qui enim timet, perfectus non est. «

Perfecta » enim « dilectio foras mittit timorem ». Unde et Dominus amari se mavult
quam timeri. Haec est enim dilectio, quae complectitur unitatem, haec est, quae
omnes unum corpus facit, haec est, quae veram habet pacem, quam corde puro
custodit. Potest enim pax dici et non habere caritatem ; Caritas enim semper
secum habet pacem.

2 In ep. ad Eph. c. 2 (SSL 17, 380) : suseiperent fidem Christi, per quam
efficerentur unum.

3 In ep. ad Col. c. 1 (SSL 17, 424) : Ecclesiae caput est Christus, si tarnen
omnes unum sentiant coelestes et terreni, ut sint ecclesia, hoc est unius fidei.

4 In ep. ad Eph. c. 5 (SSL 17, 399) : Ad unitatem commendandam unitatis
dedit exemplum, ut sicut vir et mulier unum sunt per naturam, ita et Christus et
ecclesia unum intelligantur esse per fidem.

5 In ep. ad Philipp, c. 2 (SSL 17, 408) : Si partieipatio Spiritus Sancti, per
quam iungimur in uno corpore novo.

8 Commentarius in epistolas Pauli. In ep. ad Col. c. 3 (SSL 30, 899) : « Quod
est vinculum perfectionis. » Caritas enim multa membra in unum colligit corpus.

7 Commentaria in epistolas S. Pauli. In ep. ad Col. c. 2 (SSL 68, 656) : « Et
non tenens caput. » Christo non credens capiti omnium sanctorum.

8 In ep. ad Hebr. c. 9 (SSL 68, 739) : Vel etiam ubi sunt dona Spiritus Sancti,
quibus fidelium corda illuminantur, qui per fidem in ecclesia consistunt.

9 In ep. ad Col. c. 3 (SSL 68, 658) : Caritas multa membra in unum conglu-
tinat corpus.

10 In ep. ad Eph. c. 6 (SSL 68, 626) : « Pax fratribus ». Et pax, Caritas et
fides perfectum faciunt christianum.

11 In ep. ad Eph. 6, 23 (SSL 103, 212).
12 In ep. ad Col. 3, 14 (SSL 103, 229) : « Quod est vinculum perfectionis. »

Caritas enim multa membra in unum colligit corpus.



in den frühen Paulinenkommentaren 377

Glaubens aber bedient er sich der vorsichtigen Ausdrucksweise : Wir sind
in der Kirche in einem Glauben vereint1. Auch Claudius von Turin
nennt in diesem Zusammenhang den Glauben 2 und die Liebe 3. Und
nicht anders Smaragdus 4, Alto von Vercelli 5 oder Haimo 6

; schließlich
auch der fälschlich dem Haimo zugeschriebene, aber nicht vor dem Ende
des 11. oder zu Beginn des 12. Jahrhunderts geschriebene
Psalmenkommentar 7.

Nach Hervaeus von Bourg-Dieu tritt man durch den Glauben in die
Kirche ein und wird so den Gliedern Christi eingekörpert8. Dieser Glaube
besteht im credendo amare9, so daß also die Einheit in Christus durch

1 In ep. ad Hebr. 10, 25 (SSL 103, 266) : « Non deserentes collectionem »,

ecclesiam, in qua collecti sumus in una fide.
2 In ep. ad Col. (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 168) : Quicumque ergo Christo

non credens capiti omnium sanctorum et est extra hoc corpus [fol. 168!/], quantum-
cumque se iactet, non vivit, sicut membra non habent vitam nisi in capite ; ad
Col. (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 163z/) : ut sint aecclesia, hoc est unius fidei. Ad
Eph. (ebd., fol. 140t/) : et omnis aecclesia a Christo regitur, id est omnis anima
sancta et fidelis ; ad Eph. (ebd., fol. 142) : et sie unum corpus efficitur, ut ipse
dicit, aecclesia. Cuius ecclesie, id est omnium animarum fidem habentium in
Deum

3 In ep. ad Col. (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 170) : Hec [perfecta dilectio] enim
est, que complectitur unitatem ; hec que omnes unum corpus facit.

4 Collectiones in epist. et evang. (SSL 102, 342) : Quisquis in coelum ascendere
desiderat, ei, qui de coelo descendit et est ex coelo, se vera fidei et dilectionis
unitate coniungat

6 Die Caritas wird genannt Expositio epistolarum S. Pauli. In ep. ad Eph.
c. 4 (SSL 134, 568) ; ad Col. c. 3 (SSL 134, 634) ; der Glaube In ep. ad Rom. (SSL
134, 241) ; 2 ad Cor. c. 2 (SSL 134, 427) ; ad Col. c. 1 (SSL 134, 615). Man vgl.
auch den unter seinen Werken gedruckten, dem Diakon Hilarius zugehörigen
Kommentar zu ep. 2 ad Thess. c. 2 (SSL 134, 660).

6 Die Caritas : Expositio in epistolas S. Pauli. In ep. ad Col. c. 3 (SSL 117,
761) : « in qua », subaudi pace vel caritate, « vocati estis in uno corpore », ut unum
corpus Christi sitis Die fides : In ep. ad Rom. c. 12 (SSL 117, 471 —- Neapel,
Biblioteca Nazionale, Cod. Aa 13 fol. 35v) : Sicut in uno corpore multa membra
unum corpus faciunt, ita multitudo fidelium coniuncta per fidem et dilectionem
capiti suo, quod est Christus, unum corpus sumus cum illo. Man vgl. auch In Hebr.
c. 9 (SSL 117, 879) und ad Philem. (SSL 117, 815).

' Zu Ps. 118 (SSL 116, 613 A) : Cum dicit se partieipem, innuit nobis intelli-
gendam unitatem ecclesiae, qua omnes sunt ligati vinculo fidei et caritatis.

8 Commentaria in epistolas Divi Pauli. In ep. ad Col. c. 4 (SSL 181, 1351) :

Vos in ecclesia, id est incorporati membris Christi, simul omnes orationi, ut ex-
positum est, instate, sed procedentes « ad eos, qui foris sunt », id est venientes
ad loca, ubi vos videbunt illi, qui adhuc per fidem in ecclesiam non intraverunt. —
Man vgl. auch In 1 ad Cor. c. 12 (SSL 181, 945) und ad Philipp, c. 3 (SSL 181, 1301).

9 In ep. ad Rom. c. 4 (SSL 181, 646) : Credere in eum est credendo amare,
credendo in eum ire et eius membris incorporari. Et idcirco fides, qua creditur
in eum, ipsa est sola, quam ille approbat.



378 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

die Einheit des Glaubens und der Liebe geschieht h Einmal sagt er
auch einfachhin, daß wir ein Leib sind durch die Einheit der Liebe und
die Eintracht in Christus 2.

Lanfrank sieht in der Kirche die Fülle Christi, weil in ihr und durch
sie die Glieder, d. i. die Gläubigen, hinzugefügt werden3. Der zum
Bereich des Radulph von Laon gehörige Paulinenkommentar des Cod.

Paris. Nat. lat. 657 betont : Et vere per fidem estis in Christo Jhesu,
id est in Christo incorporati et cum Christo quodammodo idem facti4.
Die Glosule Glosidarum wissen davon, daß auch diejenigen, die nicht
sancti sind, dennoch durch den Glauben Brüder sind, indem sie ein
Dasein vom gleichen Leib Christi haben 6. Auch der fälschlich dem
Petrus Cantor zugeschriebene Paulinenkommentar sieht im Glauben,

allerdings anscheinend demjenigen, der durch die Liebe sich betätigt,
das, was uns zu Gliedern der Kirche macht6. Eine Homilie der Flores

evangeliorum des Cod. Paris. Nat. lat. 15033 (12. Jahrh.) zu Ego sum
vitis vera erklärt, daß die Apostel in Christus durch den Glauben, Christus
in den Aposteln durch die Gnade blieb7. Noch bei dem bedeutend

späteren Radulph von Flaix, der allerdings nach dem ganzen Kontext
die fides, quae per caritatem operatur me inen dürfte, wird einseitig der
Glaube als das betont, durch was wir Christus inkorporiert werden 8.

Auch noch bei Stephan Langton kann man lesen : Unde est sensus : sine

participatione corporis et sanguinis Christi, id est sine fide incarnationis

1 In ep. ad Gal. c. 3 (SSL 181, 1162) : « unum estis in Christo Jesu » per uni-
tatem fidei et caritatis Omnes enim unum estis in Christo, id est in Christi
corpore et ita eius membra estis efEecti.

2 In ep. ad Rom. c. 12 (SSL 181, 767) : Nos multi per diversa dona vel opera
sumus unum corpus per unitatem caritatis et concordiae in Christo

8 Zu Eph. 1, 22 (SSL 150, 290 und Cod. Bamberg. Bibl. 131 fol. 1) : Plenitudo
Christi est ecclesia, quia in ea et per earn adduntur membra Christo, id est fideles,
qui omnia in omnibus.

* Zu Gal. 3, 24 (fol. 90ü).
6 Zu Kol. 1 (Pommersfelden, Schloßbibliothek, Cod. 199/2817 fol. 128) : Sed

tantum Sanctis, id est ad consumationem virtutis ductis et fidelibus fratribus, id
est illis, qui licet non sint sancti et superioribus aequiparandi, tarnen per fidem
sunt fratres de eodem corpore existentes.

6 Zu Gal. (Cod. Paris. Nat. lat. 651 fol. 34îi) : Ne aliquis putaret preputium
ibi valere, quia circumcisionem dicit esse sine utilitate, removet. Neque preputium
aliquid operatur in corpore Ihesu, sed fides est ibi alicuius momenti et magne
dignitatis, per quam sumus facti membra Christi, quia fides sine operibus otiosa
est et nullius utilitatis, si homo supervixerit. Additur, que operatur fides cum
bonis operibus factis non timoré, sed per dilectionem.

' Fol. 153u : Aliter permansit Christus in apostolis et aliter permanserunt
apostoli in Christo. Christus permansit per gratiam, apostoli per fidem.

8 Zu Gal. 3, 20 (Cod. Paris. Nat. lat. 647 fol. 13).



in den frühen Paulinenkommentaren 379

sive corporis et sanguinis Christi, per quam fit incorporatio 1 ; während
Hugo a S. Charo schreibt : Fides enim de corpore Christi facit esse de

corpore mistico. Vel aliter : corpus Christi sumptum äuget caritatem,
qua compaginatur corpus misticum 2.

Gilbert de la Porrée weiß davon, daß alle in der Einheit des
Glaubensbekenntnisses an Christus einer werden3, durch den Glauben in Christus
zu subsistieren beginnen und der göttlichen Substanz teilhaftig sind 4.

Aber nur die Glieder, die durch die Einheit der Liebe und die Liebe
der Einheit, die im Band des Friedens ist, zusammengefügt werden,
belebt der eine Geist 5. In seinem Psalmenkommentar sagt er sogar, daß
die Caritas de pnro corde, durch die einer den Menschen, entsprechend
Gott, in gutem Gewissen und nicht vorgetäuschtem Glauben liebt, es ist,
die den einen Menschen, Christus, Haupt und Glieder macht und zwar
so —r- dies ist sehr aufschlußreich — wie die Zunge, die dem Haupt
gehört, die Rolle aller Glieder übernimmt, indem sie für den Fuß sagt :

du trittst mich, und für die Hand : du hast mich verletzt6. An einer
andern Stelle seines Paulinenkommentars wieder lehrt Gilbert, daß die
Einheit des Hauptes und der Glieder, welche die heilige Kirche in den

Prädestinierten und zu Verherrlichenden ist, durch Glaube, Hoffnung
und Liebe bewirkt und durch den Genuß des Leibes und Blutes
aufgezeigt wird 7. Dem schließt sich auch der porretanische Kommentar

1 Paulinenkommentar, zu 1 Tim. 2 (Salzburg, Bibliothek des Erzstiftes St.
Peter, Cod. a X 19, Seite 180).

2 In 4 Sent. (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 573 fol. 227»).
8 Paulinenkommentar, zu Eph. 4 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat.

427 fol. 84») : Primum namque est, ut omnes credamus et in hac fidei unitate
Dei Filium agnoscamus et per hoc omnes facti unus Spiritu Sancto faciente simul
« in » unum « virum perfectum » proficiamus excrescentes « in » illam « mensuram »,

que est plenitudinis Christi.
4 Zu Hebr. 3 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 120) : « Sumus

enim facti participes Christi », id est nos tanquam membra illi tanquam capiti
per gratiam quodammodo uniti ; « si tarnen retineamus usque in finem » vite « fir-
mum initium substantie eius », id est fidem, per quam subsistere in eo incipimus
et divine substantie participamus.

6 Zu Rom. 8, 9 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 16a»),
8 Zu Ps. 140 (Cod. Paris. Nat. lat. 12004 fol. 187) : Est autem Caritas de

puro corde, quando aliquis diligit hominem secundum Deum in conscientia bona
et fide non ficta. Hec est igitur, qua clamat in hoc psalmo. Ipsa enim est, que
unum hominem facit Christum caput et membra adeo, ut sicut lingua, que est
capitis, suscipit omnium membrorum personam dicens pro pede : calcas me, et
pro manu : vulnerasti me.

7 Zu 1 Kor. 10, 17 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 45») :

Tarnen « sumus unum corpus ». Hanc sive communicationem sive participationem,
que in evangelio dicitur cibus et potus, societatem sive unitatem quandam vult



380 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

zum 1. Korintherbrief des Cod. Paris. Arsenal, lat. 1116 an : Wir sind
Glieder Christi, vom Leib Christi, ein Leib mit Christus, vereinigt dem

Haupt Christus durch Glaube, Hoffnung und Liebe und durch das gute
Werk. Darum heiße es auch, daß wir in Christus Weisheit seien, d. h.
durch die Weisheit, die uns zu dem Gebrauch gegeben worden ist, daß

wir glauben h Auf eine Mehrheit von Bändern verweisen dann auch die

späteren Porretaner : Simon von Tournai auf zwei, Glaube und Liebe s,

denen Alanus von Lille noch die obedientia hinzufügt, alles dem

gegenübergestellt, was diese Bänder sprengt : Häresie das Band des Glaubens,
Schisma das Band der Liebe, Widerspenstigkeit das Band des Gehorsams3.

Helinand von Froidmont, um dies gleich zu sagen, sollte dann neben der
Einheit des Glaubens und der Liebe auch noch diejenige der Gemeinschaft

der Sakramente und der Belebung im Heiligen Geist aufführen 4.

Robertas Pullus wieder bezeichnet in einer gelegentlichen Bemerkung
die Liebe als das Band, das uns mit dem Haupt und den Gliedern
verbindet 5. Im Psalmenkommentar des Petrus Lombardiis erscheint die

intelligi capitis et membrorum, quod est ecclesia sancta in predestinatis et glorifi-
candis, quorum vocatio atque iustificatio processu temporis secundum diverses
et facta est et fit et fiet. Hanc unitatem una fides, una spes, una Caritas facit.
In his enim constat vinculum pacis illius, de qua in evangelio Dominus : Pacem
relinquo vobis, pacem meam do vobis ; et alibi : Manete in me et ego in vobis.
Et carnem suam manducare et sanguinem suam bibere, hanc unitatem esse ostendit,
cum tanquam illum cybum et potum interpretans ait : Qui manducat carnem meam
et bibit sanguinem meum, in me manet et ego in eo.

1 Zu 1 Kor. 1, 30 (fol. 59u) : Nos enim sumus membra Christi, de corpore
Christi, unum corpus cum Christo, uniti capiti Christo fide scilicet, spe et caritate
et opere bono Unde dictum est nos esse « in Christo sapientia », id est per sapien-
tiam, que nobis ad hunc usum data est, ut credamus

2 Expositio super simbolum. J. Warichez, Les disputationes de Simon de
Tournai. [Spicilegium Sacrum Lovaniense. Fase. 12], Louvain (1932) 299 : Rum-
pitur autem quandoque unitas fidei, ut quando aliquis fidel is tantum nomine et
non re ecclesiastice fidei contrarium credit, et hec divisio dicitur heresis. Scinditur
et quandoque unitas dilectionis per fratrum discordiam, et hec divisio vocatur
scisma. — Summe (Cod. Paris. Arsenal, lat. 519 fol. 60) : Duo enim sunt, quibus
conpaginatur ecclesia : unitas fidei, unitas dilectionis.

3 Liber in distinetionibus dictionem theologicalium (SSL 120, 771) : Nota,
quod triplex est vinculum ecclesiae, unde Salomon : « Funiculus triplex difficile
rumpitur. » Primum est fidei, quod haeresis dissolvit, secundum caritatis, quod
schisma rumpit, tertium obedientie, quod contumacia dividit.

4 Sermo 27 (SSL 212, 707) ; Unitas autem ecclesiae quadripartita est : in fide
contra haereses, in caritate adversus schismata, in sacramentorum communione,
in Spiritus Sancti vegetatione.

6 Sententiae. Lib. 8 c. 4 (SSL 186, 965) : Mensa ergo Domini non solum ipsius
passionem, imo et conformitatem et, ut dictum est, ecclesiae désignât unitatem ;

habe caritatem et eris hoc vinculo tarn capiti constrictus quam membris.



in den frühen Paulinenkommentaren 381

Kirche als die Einheit von Glaube, Hoffnung und Liebe 1. Dann aber
wieder liest man in seinem Psalmenkommentar : Durch die Caritas sind
die vielen ein Mensch ; durch sie werden wir Christus verbunden, so

daß wir mit ihm gleichsam ein Christus sind 2. Auch in seinem Paulinen-
kommentar legt er das Gewicht auf die Caritas als das, durch was wir
dem Haupt verbunden werden3, oder als das, was die Einheit des

Körpers bewirkt 4. Hierin scheint sich ihm auch Martin von Leon
anzuschließen 5. Dazu kommt, daß der Lombarde in Anlehnung an Augustinus

c bei Gelegenheit der Eucharistielehre darauf hinweist, daß, wie

ein Brot aus vielen Körnern und ein Leib aus vielen Gliedern zusammengesetzt

ist, so die Kirche aus vielen Gläubigen caritate copulante
verknüpft ist7. Außerdem spricht er davon, daß, wie der Leib Christi aus

vielen völlig reinen und unbefleckten Gliedern, so die kirchliche Gesellschaft

aus vielen Personen besteht, die von schwerer Makel frei sind 8.

Noch bei Magister Gandulphus soll man lesen : Est ergo sensus horum
verborum : « Credo in Deum Patrem omnipotentem » etc., id est : cre-
dendo et diligendo in ipsum tendo, ut per hoc in ecclesia catholica

conversans immortalitatem carnis, quae futura est, recipiam 9. Vielleicht
steht damit im Zusammenhang, daß Gandulph mit den Worten des

1 Commentarium in psalmos. Zu Ps. 32, 8 (SSL 191, 330) : « Congregans

aquas maris sicut in utre », id est congregat et consolidât fluctuantes populos in
unitate fidei, spei et caritatis, id est in ecclesia, in qua est caro mortua.

2 Zu Ps. 122, 1 (SSL 191, 1145) : Per caritatem namque multi unus homo
sunt, qui a finibus terrae clamat, et per eamdem Christo unimur, ut cum ipso
quasi unus Christus simus

3 Collectanea in epistolas D. Pauli. In ep. ad Philipp, c. 3 (SSL 192, 244) :

Et hic « inveniar » rationabiliter attendenti membrum « in illo capite », id est sim
membrum illius ei caritate copulatus.

4 In ep. ad Col. c. 3 (SSL 192, 284) : Pax enim necessaria est ad unitatem
corporis, quam facit Caritas. — Man vgl. In ep. ad Rom. c. 8 (SSL 191, 1440).

6 Sermo 3. In natale Domini (SSL 208, 81) : Quamvis quisque bonis operibus
insistât, tarnen si ilium vera fides non confirmât, Caritas, quae omnes colligit
fideles et consociat, in membris ecclesiae eum non computat.

3 In Joh. 6, 25, tr. 26 n. 17 (SSL 35, 1614).
7 Sententiae. Lib. 4 dist. 8 c. 7 n. 91. Quaracchi (1916) 792.
8 Ebenda. — Noch im 13. Jahrhundert findet man z.B. in dem zum

Bereich des Odo Rigaldi gehörigen Kommentar zum 4. Sentenzenbuch des Cod.
Paris. Nat. lat. 16406 fol. 196w : Preterea unitas caritatis, qua unitur corpus misti-
cum, iuvat ad remissionem sive indulgentiam peccati a Deo. Et ita, licet possit
remitti, non tarnen de facili preter supplicationes sacerdotum virtute veritatis
ecclesie.

0 Sententiae. Lib. 4 § 75. — J. de Walter, Magistri Gandulphi Bononiensis
Sententiarum libri quatuor. Wien-Breslau (1924) 429.

Divus Thomas 26



382 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Lombarden erklärt, daß die kirchliche Gemeinschaft aus vielen Personen

besteht, die von schwerer Sünde rein sind 1.

Bisher ist aber nirgends reinlich zwischen der Aufgabe des Glaubens
und derjenigen der Liebe geschieden, ob beide gleich notwendig sind
oder das eine lediglich als Vorbedingung für das andere, welches allein
entscheidende Bedeutung besitzt, verlangt wird. Dies war eben noch
nicht zum Problem geworden. Daher kommt es denn, daß, ohne die

Absicht, dem einen vor dem andern den Vorzug zu geben, bloß der
Glaube oder bloß die Liebe oder beides zusammen genannt wird und
daß obendrein, wo vom Glauben die Rede ist, der durch die Liebe sich

betätigende Glaube gemeint sein kann.

Hugo von St. Viktor unterscheidet nun die Aufgaben der beiden :

Durch den Glauben werden wir Glieder, durch die Liebe werden wir
belebt ; durch den Glauben erhalten wir die Vereinigung, durch die

Liebe erhalten wir die Belebung 2.

Und Ps. Bruno weiß die Aufgaben von Glaube und Liebe in die

Darstellung von 1 Kor. 12, Eph. 4 und vor allem Kol. 2 einzubauen.

Er lehrt, daß Glaube 3 und Liebe 4 zum Glied des Leibes Christi machen.

1 Sententiae. Lib. 4 § 103. — J. de Walter, a. a. O. 443. — Unter Berufung
auf Augustinus (wohl In Joh. 6, 55 tr. 26 n. 17 (SSL 35, 1614) schreibt Gandulph
mit dem Wortlaut des Lombarden : Unus panis et unum corpus dicitur ecclesia

pro eo, quod sicut unus panis ex multis granis et unum corpus ex multis membris
componitur, sie ecclesia ex multis fidelibus caritate copulante connectitur.
(Sententiae. Lib. 4 § 102. — J. de. Walter, a. a. O. 443.) Dem Sinn nach finden wir
dieses Letzte auch in der zum Bereich des Simon von Tournai gehörigen Summe
des Cod. Vat. lat. 10754 fol. 36». — Weitere Stellen gibt F. Holböck, Der eucha-
ristische und der mystische Leib Christi in ihren Beziehungen zueinander nach
der Lehre der Frühscholastik. Rom (1941).

2 De sacramentis christianae fidei. Lib. 2 p. 2 c. 1. Rouen (1648) 606 : Per
fidem membra effieimur, per dilectionem vivificamur. Per fidem aeeipimus unionem,
per caritatem vivificationem.

* Expositio in epistolas Pauli. In ep. ad Gal. c. 3 (SSL 153, 300) : « Omnes
enim vos unum » corpus « estis » per fidem « in Christo Jesu ». — In ep. ad Col.
c. 1 (SSL 153, 381) : Potuisset dixisse simpliciter pro ecclesia ; sed ubi ait : « Pro
corpore eius, quod est ecclesia », plurimum commendavit fidem, quae facit hominem
membrum huius corporis, cuius caput est Christus.

1 In ep. ad Rom. c. 12 (SSL 153, 103) : ut his modis alter alterius membrum

fiat, sit in vobis « dilectio », et hoc « sine simulatione », ut et foris se ostendat
et intus ardeat dilectio. — In ep. 1 ad Cor. c. 10 (SSL 153, 176) : « Quoniam multi
sumus unus panis », id est sicut in pane diversa grana in unitatem panis transeunt,
ita et nos unimur fide, spe et caritate. « Sumus » etiam « multi unum corpus »

secundum diversitatem membrorum sibi invicem in unitate dilectionis subser-
vientium In ep. 1 ad Tim. c. 2 (SSL 153, 438) : Qui enim odit proximum,
ab unitate ecclesiae se discerpit.



in den frühen Paulinenkommentaren 383

Der Glaube fügt die Glieder zusammen, so daß die einzelnen beisammen

sind. Damit ist aber noch nicht gegeben, daß sie den ihnen zugehörigen
Platz einnehmen, zusammenhängen, einander folgen und einander
dienen. Dies bewirkt erst die Liebe, die, den Sehnen entsprechend,
der Nagel ist, der die einzelnen Glieder miteinander verbindet1.

Während nun die zum Bereich des Ps. Bruno gehörigen Glosule

Glosularum 2 und der Paulinenkommentar des Cod. Paris. Nat. lat. 2543 3,

sowie Wilhelm von St. Thierry 4 bloß darauf hinweisen, daß die Ver-

1 In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 153, 338 und Cod. Bamberg. Bibl. 128 fol. 83) :

« Ex quo » capite Christo « totum corpus » ecclesiae « compactum est » per fidem.
Et quia nondum sufficit — possint enim compingi in eamdem fidem et se invicem
non sequi, sicut ligna solummodo compacta, si trahatur unum, non sequitur
alterum, et hoc malum esset, si membra caput non sequeretur — ideo addit :

corpus ecclesiae compactum per fidem « et connexum » per caritatem. Dilectio
enim clavus est, quo sine divisione ligantur. Compactum, dico, et connexum « per
omnem iuncturam » fidei, caritatis et omnium virtutum. Diese Stelle findet sich
auch im Cod. Paris. Nat. lat. 2543 fol. 42». — Man vgl. auch den anonymen
Paulinenkommentar des Cod. Bamberg. Bibl. 129 fol. 78 (zu Eph. 4, 16) : « Ex quo », id
est quia per illud « totum corpus », id est [Ms. hat in] ecclesia, « compactum » per
fidem et « connexum » vinculis caritatis « per omnem iuncturam subministrationis »,

id est per fidem et caritatem etc. — Der zweite Anonymus des Cod. Bamberg.
Bibl. 130 fol. 36» schreibt zu Eph. 4 : « Ex quo », id est per quem Christum totum
corpus ecclesie est compactum per caritatem et connexum per fidem et per omnem
iuncturam, quia unusquisque omnibus iunctus est. — Ferner Ps. Bruno In ep.
ad Col. c. 2 (SSL 153, 388) : Ex «quo» capite «totum corpus» ecclesiae « con-
structum per coniunctiones » fidei et ceterarum virtutum, et « subministratum »,

quod alteri subministretur ab altero « per nexus », id est per caritatem, quae clavus
est et nervus connectens membrum membro. Sicut enim in humano corpore membra

prius constructa, id est simul congregata, si non coniungerentur, id est unum-
quodque loco suo aptaretur, sine nervis adhuc alterum membrum non sequeretur
alterum — et ideo oportet, ut coniuncta membra nervis connectantur et tunc
tandem alterum alteri subministrat — sie in corpore ecclesiae nos diversa membra
in unum construimur et congregata secundum discretionem virtutum coniungimur
per fidem etc. Sed quia nondum alterum colligatum est alteri, necessaria est dilectio,

quo clavo connexa membrorum diversitas sibi invicem coherendo subserviat.
2 Zu 1 Kor. 12 (Pommersfelden, Schloßbibliothek, Cod. 199/2817 fol. 57») :

Ideo Spiritus non unum, sed diversa charismata contulit singulis, quoniam Christus,
id est corpus Christi, videlicet ecclesia, cum sit unum corpus, habet multa membra
idem donum habentia, que multa non fierent unum per caritatem, si alterum
alterius officio non indigeret, cum omnes idem haberent ; et, ut alterum indigeat
altero et glutino caritatis fiant unum, diversis diversa dedit ; et ita corpus Christi
cum sit unum, habet multa membra.

3 Zu 1 Kor. (fol. 17) : Sed quia partes panis non subministrant sibi invicem,
et addit : et unum corpus, quia in corpore multa membra nervis compacta, sic

per caritatem multi coniuncti et invicem sibi ministrantes unum corpus efficiuntur.
4 De corpore et sanguine Domini. Cap. 9 (SSL 180, 357) : Quod enim est in

corpore diversitas, hoc in ecclesia diversitas gratiarum ; illamque et istam diversi-
tatem Caritas redigit in unitatem. Sicut enim diversa in corpore membra subser-



384 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

teilung der verschiedenen Gnadengaben deshalb notwendig sei, damit in
der Kirche als Körper die Glieder, die einander wegen der Verschiedenheit

der Gaben und Aufgaben nötig haben, durch die Caritas geeint würden,

betont der fälschlich dem Petrus Comestor zugeschriebene Paulinen-
kommentar des Cod. Paris. Nat. lat. 651, daß der Glaube den Körper in
sich und mit dem Haupt eint, daß aber die Liebe als Fundament der
einheitlichen Betätigung notwendig ist und so auch als Band in Betracht
kommt h Besonders interessant sind aber hier die Ausführungen des

zum gleichen Bereich des Radulph von Laon gehörigen Paulinenkommen-
tares des Cod. Paris. Nat. lat. 657. Er erklärt zu Kol. 2, 19 : « Aus dem »,

Christus dem Haupt, « der ganze Leib », d. i. die ganze Kirche zusammengefügt

und aufgestellt ist, d. i. ein Glied neben das andere gestellt und
zusammengefügt. Und dies « durch Bänder », d. i. durch den gleichen
Glauben und die gleichen Werke, wenn die Gläubigen in der gleichen
Kirche dasselbe glauben und ähnlich wirken. Und weil einer den Glauben,
die Keuschheit und die Schamhaftigkeit ohne die Verbindung der Caritas

in hinfälligem Zustand, d. i. bloß auf eine Stunde haben könnte, fügt
er hinzu : und dieser Leib ist unterbedient (subministratum), d. i. weil
der eine dem andern das Nötige zureichend (subministrando) dient. Und
dies « durch Bänder », d. i. durch die Caritas, welche alle die verschiedenen
Glieder verbindet, so daß jedes das andere wie sich selber liebt. Vieles
ist zusammengestellt und miteinander verbunden, was durch ein Band

verknüpft ist. Die Bänder der Glieder sind die Muskeln und Gelenke,
ohne die ein Glied dem andern nicht zu Hilfe kommen kann. In gleicher
Weise sind die Gläubigen in der Kirche gleichsam tot und ohne eine

Kraft, wenn sie die Caritas nicht haben, mögen sie auch durch das

Geheimnis des Glaubens Christus verbunden sein, aus dessen Gnade und
Wirken der Glaube und die Liebe hervorgeht, woraus das Zuhilfekommen
in seinem Leib geschieht, daß das Auge der Hand oder die Hand dem

viendo et subministrando et cohaerendo sibi invicem unitatem corporis efficiunt,
sie et ecclesiae membra capiti suo et sub ipso invicem cohaerentia pulcherrimam
sui corporis efficiunt unitatem.

1 Zu Eph. (Cod. Paris. Nat. lat. 651 fol. 48;;) : Ad hoc, ut sicut sunt omnes
simul in unius fidei observatione, sie per illam sunt instrueti ad virtutum per-
fectionem habendam. Et per quid sit subministratum et constructum, ostendit :

scilicet subministratum est per nexum, id est per caritatem, que est nexus ecclesie
et vinculum. Nisi enim fideles Caritas copularet, nec subditi suis prelatis servitium
exhibèrent nec maiores utilitati minorum condescenderent. Cum ergo sie utrosque
Caritas coniungat, merito ipsa Caritas nexus est vocata. Et etiam constructum est

corpus illud per coniunctionem, id est per fidem, que est coniunctio, id est que
perfecte iungit illud corpus et unit Christo capiti suo.



in den frühen Paulinenkommentaren 385

Fuß das zum Unterhalt Nötige nicht zureichte, wenn Christus in ihren
Herzen nicht das Feuer der Caritas entzündet hätte L — Noch der späte

Radulph von Flaix bezeichnet Glaube und Liebe als iunctura submini-
strationis, id est que coniungit totum corpus, facientes inter se membra
ad invicem subministrare que necessaria sunt in doctrina et bona insti-
tutione et consilio et temporalibus bonis et aliis huiusmodi 2

Ohne dies weiter zu erklären, sagt Hervaeus von Bourg-Dieu in
seiner Exegese von Eph. 4, 16 : Aus dem Haupt Christus geschieht es,

daß der ganze Leib, d. i. die ganze Kirche in allem zusammengefügt ist,
d. i. verbunden durch die Einmütigkeit des Glaubens und verknüpft ist
durch die Bande der Caritas. Somit sei sie aus dem Glauben zusammengefügt

und durch die Caritas verknüpft 3. Er vergißt aber auch das

Weitere nicht : Wie im wirklichen Körper alle Glieder mittelbar oder
unmittelbar unter einander verbunden sind, so auch die Glieder des

mystischen Leibes durch Hilfeleistung und zwar nach Maßgabe der jedem
möglichen Betätigung 4. Dazu sind sie ja in der Kirche durch Glaube

1 Cod. Paris. Nat. lat. 657 fol. 135u : « Ex quo » Christo capite « totum corpus

», id est tota ecclesia, « constructum et positum », id est alterum membrum
iuxta alterum positum et constructum. Et hoc « per coniunctiones », id est per
similem fidem et similia [fol. 136] opera, quando fideles in eadem ecclesia idem
credunt et similiter operantur. Et quia aliquis posset fidem habere, castitatem,
pudicitiam, quasi caducas, scilicet ad horam sine caritatis connexione, addit : et
illud corpus « subministratum », id est, quod alteri alter necessaria subministrando
servit. Et hoc « per nexus », id est per caritatem, que omnia alia membra diversa
conectit, ut unumquodque aliud sicut se ipsum diligat. Multa sunt simul posita
et coniuncta ad invicem, que tamen sunt aliquo vinculo nexa. Nexus membrorum
sunt nervi vel iuncture, sine quibus membrum membro subservire non potest.
Eodem modo fideles in ecclesia quasi mortui sunt et sine virtute aliqua, si non
habent caritatem, licet sint quodammodo coniuncti Christo per fidei sacramentum,
ex cuius gratia et operatione procedit fides et dilectio, unde subministratio fit in
corpore suo, non quod oculus manui vel manus pedi illud, quod ad sustentationem
est, ministraret, nisi Christus ignem caritatis accendisset in cordibus eorum.

2 Zu Eph. 4, 14 (Cod. Paris. Nat. lat. 647 fol. S5v).
3 Commentaria in epistolas Divi Pauli. In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 181, 1249) :

« Ex quo » capite Christo fit, quod « totum corpus », id est tota ecclesia, secundum
omnia est « compactum », id est coniunctum unanimitate fidei, « et connexum »

vinculis caritatis. Et ita est ex fide compactum et caritate connexum.
4 In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 181, 1249) : Quodsi eamus « per omnem iuncturam »

membrorum, inveniemus ibi esse omne, scilicet quia pes coniunctus est non solum
cruri, sed etiam manui et capiti et ceteris omnibus membris. Et sic invenitur
ibi omnis iunctura, quia et iunctura pedis ad crus et cruris ad manum et caput et
ita in ceteris. Quae iunctura est « subministrationis », quia praecedentibus electis
subministrantur atque sibi subiunguntur per officia sacerdotum ii, qui fiunt eccle-
siae membra. Subministrationis, dico, digne existentis « secundum operationem »,

quia ille digne subnexus est praecedentibus ecclesiae membris, qui bona, quae



386 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

und Liebe verbunden, daß einer dem andern nach Maßgabe seiner

Fähigkeiten Hilfe leiste h
Wo Gilbert de la Porree bei Gelegenheit der Erklärung von Col. 2, 19

von den Gelenken und Bändern spricht, durch die der ganze Leib
zusammengehalten wird, bringt er die Ausführungen : « Von dem Haupt, »

d. i. von dessen Fülle empfangend der ganze Leib der Kirche «

ausgestattet und zusammengehalten », d. i. durch die Ausstattung der Glieder

mit den Verschiedenheiten der verschiedenen Gnaden zu einer Einheit

gefügt ist « durch die Gelenke », welche die Liebe stark wie der
Tod und das Band des Friedens macht, und « durch die Bänder », welche
in einer so großen Verschiedenheit der Glieder die Einheit der Geheimnisse,

d. i. der eine Glaube, die eine Taufe usw. macht2. — Damit ist die

Definition des Hauptes als dessen, was die Fülle der Sinne besitzt und

von dem die Glieder empfangen, als konstruktives Element in die

Darstellung der Einheit des mystischen Leibes eingebaut. Man findet dies

auch in der Erläuterung von Eph. 4,16, wo Gilbert das Hauptsein Christi
damit erklärt, daß Christus so erfüllt ist mit Wahrheit und Weisheit,
wie das Haupt die Fülle aller Sinne besitzt, und wo er dann schreibt :

« Christus », nämlich, « aus » dem, d. i. von dessen Fülle empfangend « der

ganze Leib der Kirche » zusammengefügt ist durch die besagte Einheit
des Glaubens und der Taufe und verbunden im Band des festen Friedens
« mittels jeden Anschlusses der Hilfeleistung », d. h. wenn die Glieder,

wegen der Verschiedenheit der Gnaden untereinander verschieden,
dennoch durch die Einheit des Glaubens und der Geheimnisse verbunden,
einander Hilfe leisten « nach der Wirksamkeit, die geschieht in », d. h.

potest, operatur. Et haec operatio est « in mensuram uniuscuiusque membri »,

quia unusquisque iuxta modum suum operatur bona et per haec crescit usque ad
mensuram quantitatis suae. — Man vgl. auch In ep. ad Col. c. 2 (SSL 181, 1336) ;

In ep. 1 ad Cor. c. 12 (SSL 181, 950), wo jeweils von der unmittelbaren und mittelbaren

Verbindung mit dem Haupt die Rede ist.
1 Zu Eph. 4 (SSL 181, 1250) : Ad hoc enim sunt iuncti in ecclesia fide et

caritate, ut sicut in nostro corpore oculi provident pedibus, sic illi qui in ecclesiae

corpore sunt oculi, provideant illis, qui sunt pedes et sie cetera membra vicissim
faciant. Quae subministratio secundum operationem fit, ut ministret alius alii
secundum ea, quae operari potest, id est intantum subserviat, inquantum valet
operari.

2 Paulinenkommentar (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 96) :

« Ex quo », id est de cuius plenitudine accipiendo totum corpus ecclesiae « sub-
ministratum et constructum », id est subministratione membrorum gratiarum,
divisionibus diversorum in quandam unitatem redactum « per nexus », quos dilectio
fortis ut mors et pacis vinculum facit, et « per coniunctiones », quas in tanta diver-
sitate membrorum sacramentorum unitas facit, id est una fides, unum baptisma etc.



in den frühen Paulinenkommentaren 387

entsprechend « dem Maß eines jeden Teiles », d. h. nach der Gnade, die
einem jeden gegeben ist, « macht das Wachstum des » ganzen « Körpers ».

Und schau, wie richtig gesagt ist : der zusammengefügte und zusammengebundene

Körper macht das Wachstum des Körpers. Denn diese Einheit

macht nicht bloß, daß in ihr, aus der jeder Glied ist, die Gnade

zunehme, sondern daß auch der Körper selber zunehme «zur Erbauung
seiner selber », nämlich zu der Fülle, in der man vom Körper sagt, daß

er sowohl ein nach dem Maß des Alters vollkommener Mann, als auch
der volle Christus sei. « In Liebe », in der diese Erbauung nicht bloß

gründet, sondern auch fortschreitet und vollendet wird 1.

Der porretanische Paulinenkommentar des Cod. Paris. Nat. lat. 686

betont aber wieder die Bedeutung der Liebe : die Einheit der Liebe
bewirkt, daß alle Gläubigen einander dienen nach Art von Gliedern, und
darum werden sie analog Glieder Christi genannt2. So einigt die Caritas,

soweit sie sich auf den Nächsten erstreckt, die Gläubigen, auf daß sie

ein Körper seien ; insoweit sie aber auf Gott geht, verbindet sie den

Leib mit dem Haupt Christus, auf daß der unversehrte Christus sei3. —
Dies wird dann konsequent in der Weise ausgebaut : Weil uns der

Heilige Geist zu jedem Gebrauch von Gnaden gegeben worden ist, mit
denen wir uns gegenseitig Dienste leistend, ein Leib heißen, nennt er

[wohl Gilbert] den Heiligen Geist die Wurzel, aus der die Caritas als

1 Zu Eph. 4, 15 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 84») :

« Crescamus in illo », id est in predicta unitate ipso hoc faciente, « qui est caput
nostrum », scilicet ita veritate et gratia sicut caput omnibus sensibus plenum.
« Christus » scilicet, « ex quo », id est de plenitudine cuius accipiendo « totum corpus

» ecclesiae « compactum » predicte fidei et baptismatis unitate, « et connexum »

in vinculo pacis firme « per omnem iuncturam subministrationis », id est, si membra
propter divisiones gratiarum diversa fidei tarnen et sacramentorum unitate coniuncti
sibi invicem subministrent « secundum operationem factam in », hoc est iuxta
« mensuram uniuscuiusque membri », id est secundum earn, que unicuique data
est gratiam, « facit augmentum » totius « corporis ». Vide, quam recte dictum sit :

corpus compactum et con[fol. 85]nexum facit augmentum corporis. Hec namque
unitas non modo facit, ut in ea ex qua membrum unusquisque, proficiat gratia,
sed ut etiam corpus ipsum augescat « in edificatione sui ipsius », id est in illam
plenitudinem, qua dicitur corpus et secundum mensuram etatis vir perfectus et
plenus Christus « in caritate », in qua edificatio hec non solum fundatur, sed et
proficit atque perficitur.

2 Zu 1 Kor. (Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 56) : Item [membrum Christi] et
caritatis unitate, que facit, ut omnes fideles invicem sibi sicut membra subserviunt
et inde Christi dicantur membra quadam proportione.

3 Zu Rom. (Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 42») : Hec autem Caritas ea parte
qua est in proximum, fideles unit, ut sint unum corpus ; ea vero parte, qua est in
Deum, corpus capiti Christo compaginat, ut sit integer Christus.



388 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

vermittelnder Stamm zwischen der einen Wurzel und den vielen Zweigen
hervorgeht. Hier sind alle Gnaden eingepfropft, wie die Zweige in einem

Stamm, in der einen Caritas. Aus der Caritas nämlich, die den Nächsten

angeht, ergibt sich die Wechselseitigkeit, mit der durch die Gnaden alle
einander dienen. Aus dieser Wechselseitigkeit folgert er die Einheit des

kirchlichen Friedens. Mit Rücksicht auf dieses Hervorgehen des einen

aus dem andern nennt er den Heiligen Geist Wurzel der Einheit h

Auch Radulphus Ardens nimmt dort, wo er von der Caritas spricht,
die uns zu Gliedern des Leibes des Herrn macht, die Rede von der Liebe

zu Gott und zum Nächsten, welche Quelle aller Tugenden ist, auf Grund
deren allein wir leben und Früchte bringen, und begründet seine Aui-
stellung mit der Parabel vom Weinstock und den Reben 2. Doch sei

darauf hingewiesen, daß Radulph auch die Eigenschaften des Überragens
und Weitergebens und Leitens miteinander im Wesen des Hauptes zu
verankern versteht und daraus die Realisierung der Einheit dartut. Die
Kirche heißt Leib Christi, weil Christus Haupt der Kirche auf Grund
einer Ähnlichkeit genannt wird. Obwohl nämlich Haupt und Glieder

1 Zu 1 Kor. (Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 62u) : « Radix ». Quomodo Christus
caput et membra dicantur unum corpus similitudine transsumpta ab humano
corpore, et quomodo hoc corpus non sit exanime, quod vivificat Spiritus Sanctus,
sicut anima creata vivificat corpus humanum, ostendere intendit. Quod quoniam
inde est, quia Spiritus Sanctus datus est nobis ad omnes usus gratiarum, quibus
nos invicem nobis subservientes dicimur unum corpus, vocat Spiritum Sanctum
radicem, a qua procedit Caritas tamquam medius truncus inter radicem unam et
multos ramos. Cui quidem sunt omnes gratie insite velut rami in uno trunco in
una caritate. Ex caritate enim, que est ad proximum, sequitur vicissitudo, qua
per gratias omnes invicem subserviunt. Ex qua vicissitudine sequitur unitas
ecclesiastice pacis. Quem processum attendens vocat Spiritum Sanctum radicem
unitatis. — Man vgl. auch zu Rom. (Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 37) : Eucaristia
etiam bene dicitur sacramentum caritatis, quia illam figurât unionem membrorum
inter se et caput suum, quam virtus caritatis edificat compaginando [IWs. hat
compaginando] diversa membra intra se et ea uniendo cum suo capite, quod habet
ramorum diversitate efficere.

2 Homiliae in epist. et evang. dominie. II Horn. 6 (SSL 155, 1967) : Sequitur
pars secunda, in qua ostendit eos, qui caritatem habent, vivere, illos, qui non
habent, mori, cum subdit : « Nos autem scimus, quia translati sumus de morte
ad vitam, quoniam diligimus fratres. » Acsi dicat : Quandiu fuimus sine dilectione
Dei et proximi, in morte peccatorum eramus. At postquam coepimus Deum et
proximum düigere, coepimus vivere, vita scilicet virtutum. Sicut enim odium
et contemptus est fons omnium vitiorum, ita econtrario Caritas Dei et proximi
est fons omnium virtutum. Per dilectionem quippe connectimur Deo et proximo,
ut simus membra corporis Christi, quod est ecclesia. Et si dilectione caremus,
iam nec membra Christi nec de integritate eius corporis sumus, nihil fructus facien-
tes, sed mortui et damnationi deputati. Quod Dominus in evangelio per simili-
tudinem vitis et palmitum ostendit dicens : « Ego sum vitis et vos palmites »



in den frühen Paulinenkommentaren 389

einer Natur sind, so hat doch das Haupt den Vorrang, die Bewachung
und die Leitung hinsichtlich aller Glieder, indem es vom geheimen
Raum des Gehirnes aus, wo der Sitz der Sinne, der Weisheit und der
Kraft ist, durch das Mark die wohltätigen Kräfte des Wachstums und
der Sinne auf die untergeordneten Glieder ausströmt, die mit ihm durch
Muskeln und Adern verknüpft sind. Die Glieder des ganzen Körpers
folgen aber ihrem Haupt und dienen ihm, in gleicher Weise mit dem

Haupt und miteinander verbunden, sich gegenseitig helfend und
einander Dienst leistend. So, meine Brüder, so wurde Christus, um unser
Haupt zu sein, Mensch, einer Natur mit uns und überragt so, bewacht
und leitet alle Glieder der Kirche. Und von seinen Schätzen der Weisheit,
der Tugend und aller Gnaden gießt er den untergeordneten, mit ihm
durch Glaube und Liebe zusammengefügten Gliedern ein 1.

Auch Alanus von Lille ist die Lehre vertraut, daß durch die Liebe

zum Nächsten die Gläubigen so miteinander vereinigt werden, daß sie

als miteinander verbundene Glieder ein Leib genannt werden, und daß

dieser Leib durch die Liebe zu Gott mit Christus vereinigt wird. Eine

Vereinigung, die, wenn auch hier schon bestehend, erst in der Zukunft
vollkommen sein wird 2.

In der Abaelardschule nimmt es Magister Hermannus als eine

Selbstverständlichkeit, daß die Glieder deshalb mit dem Haupt vereinigt sind,

um sich gegenseitig zu unterstützen und einander an die Hand zu

gehen 3. Robert von Melun betont, daß die Gaben des Heiligen Geistes

1 Homiliae in epist. et evang. dominie. I. Horn. 66 (SSL 155, 1910) : Dicitur
autera ecclesia corpus Christi, quoniam Christus caput ecclesiae est quadam simili-
tudine dictus. Cum enim caput et membra unius sint naturae, tarnen caput prae-
sidet, excubat et regit omnia corporis membra a secretario cerebri sui, ubi est
sedes sensuum, sapientiae et vigoris, diffundens per medullas bénéficia vegetationis
et sensus ad inferiora membra sibi nervis et venis compaginata. Membra vero
corporis totius suo capiti parent et famulantur capiti pariter et sibi invicem colli-
gata sese coadiuvantia et subministrantia sibi. Sic, fratres mei, sie Christus, ut
esset caput nostrum, factus homo unius naturae nobiscum praesidet, excubat et
regit omnia membra ecclesiae. Et de thesauris sapientiae et veritatis gratiarumque
suarum infundit in inferiora membra sua sibi fide et dilectione compaginata.

2 Theologicae Regulae. Reg. 113 (SSL 210, 680) : Eucharistia vero dicitur
sacramentum caritatis, quoniam per assumptionem eius unitas ecclesiae et capitis
Christi designatur, quae ex caritate est in praesenti. Caritas enim in Deum et in
proximum. Ex caritate vero proximi sie fideles sibi uniuntur, ut tanquam membra
sibi coniuncta unum corpus dicantur : quod corpus ex caritate Dei Christo capiti
unitur. Quae unio etsi hie sit aliqua, in futuro erit perfecta.

3 Sententiae. Cap. 29 (SSL 178, 1741) : Hoc [verum] corpus [Christi]
sacramentum est illius corporis Christi, quod est ecclesia ; quia sicut hoc corpus, quod



390 Die Lehre vom. geheimnisvollen Leib Christi

vom Haupt auf die Glieder herabsteigen und daß aus der geordneten
Verteilung dieser Gaben die Kirche zum Leib Christi gemacht wird,
welcher Leib aus der Verschiedenheit der Glieder zusammengefügt wird,
indem das eine die Gabe der Weissagung, das andere die Gnade der

Heilung, ein anderes die Sprachengabe und wieder andere andere Gaben

haben, durch welche die Glieder geeignet gemacht werden, den Leib
Christi, der die Kirche ist, zusammzusetzen 1.

Bei Petrus Lombardus sollen wir dann so ziemlich alle bisher
vermerkten Elemente der Einigung aufgezählt finden. Vor allem das Haupt
als Sitz der Fülle, von der aus die Glieder empfangen, und die Aufgabe
der Zusammenarbeit. Er gibt für Kol. 2, 19 : et non tenens caput, ex

quo totum corpus per nexus et coniunctiones subministratum et con-
structum crescit in augmentum Dei die Erklärung : « Aus dem », aus
dem Haupt, d. i. empfangend von seiner Fülle, « der ganze Leib », d. i.
die Kirche, « durch die Verknüpfungen » der Caritas « und » durch « die

Verbindungen » des Glaubens, der Hoffnung und der Werke, in denen

die Gläubigen verbunden sind, und ähnliches « ausgestattet ist und

gebaut ». Unterscheide und weise dem einzelnen seine Aufgabe zu : Zu

ipse assumpsit de virgine, habet membra diversa, quorum alia aliis mutuo neces-
saria erant, sic hoc corpus, quod est ecclesia. Unde et apostolus ecclesiam quasi
quoddam animal describit habens caput suum ipsum scilicet Christum, oculos
spiritales praelatos, qui aliis praevident, manus ipsos operatores, pedes ipsos
minores, qui ad corpus portandum necessarii sunt. Sic enim alterno indigent
adiumento, ut et maiores minoribus et minores maioribus vicissim suppeditare
oporteat. — Die Erklärung, die der Cambridger Paulinenkommentar für Eph. 4,
16 gibt, geht dahin, daß der Leib Christi zusammengefügt ist mittels jeden
Anschlusses der Hilfeleistung, d. i. durch Glaube, Hoffnung und Liebe, die unsere
Bande sind, die uns nämlich von Gott dargeboten werden. Man vgl. A. Landgraf,
Commentarius Cantabrigiensis in epistolas Pauli ex schola Petri Abaelardi. 2. In
epistolam ad Corinthios Iam et Ilam, ad Galatas et ad Ephesos. [Publication in
Mediaeval Studies. 2] Notre-Dame, Indiana (1939) 419 : Et per quod fiat ista
connexio, supponit « per omnem iuneturam Subministration« », id est per fidem,
spem, caritatem, quae sunt vineula nostra, quae videlicet a Deo nobis submini-
strantur.

1 Summe (St. Omer, Cod. lat. 121 fol. 52) : ita Christus, secundum quod est
homo, omnia habet dona Spiritus Sancti, quibus ecclesiam regit et consecrat,
que eius est corpus et ab ipso ipsa dona in ecclesiam descendunt, ex quorum ordi-
nata distributione ipsa ecclesia corpus Christi efficitur, quod ex diversitate mem-
brorum conficitur, cum alius donum prophétie habeat et alius gratiam curationum,
alius vero genera linguarum et alii alia habent dona, per que membra idonea
fiunt ad corpus Christi componendum, quod est ecclesia. Man vgl. auch die
Abbreviation der Summe bei F. Anders, Die Christologie des Robert von Melun.
[Forschungen zur christlichen Literatur- und Dogmengeschichte. Band XV, Heft 5],
Paderborn (1927) 38.



in den frühen Paulinenkommentaren 391

einem gebaut, durch die Verbindungen nämlich, weil sie dasselbe glauben
und dasselbe wirken, und ausgestattet im Hilfeleisten durch die

Verknüpfungen, d. i. durch die Caritas, ohne welche die Glieder nicht
zusammenhängen, noch auch einander dienen, noch leben b — Zur
Erklärung von 1 Kor. 10, 17 schreibt wieder der Lombarde : Und wir sind
« ein Leib » jenes Hauptes, das Christus ist, durch die Handreichung der
Werke der Caritas, d. h. wir sind Eins, eine Kirche, d. h. geeinigt durch
die Bande des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe und die

Darbringung vieler Werke Gottes 2. Noch eindeutiger ist er in der Exege-
sierung von Eph. 4, 16 : ex quo totum corpus compactum et connexum

per omnem iuncturam subministrationis secundum operationem in men-
suram uniuscuiusque membri : « Aus dem », d. i. durch den « der ganze
Leib », d. i. die Kirche, « zusammengefügt ist » durch den Glauben « und
verbunden » durch das Band der Liebe. Darum fügt er hinzu « mittels
jeden Anschlusses », als wolle er sagen : Zusammengefügt und verbunden
und dies mittels jeden Anschlusses der Hilfeleistung, d. i. durch den
Glauben und die Liebe, welche die Glieder verbinden und sie einander
dienen machen sollen. Der Hilfeleistung, sage ich, nicht bloß dem

Wollen nach, sondern auch « nach der Betätigung », die geschieht « im »,

d. i. nach dem « Maß eines jeden Gliedes », nämlich nach dem, was jedes
Glied wirken kann durch die ihm gegebene Gnade3. In der Kommen-

tieiung von 1 Kor. 6, 15 sagt er sogar, daß unsere Körper, nicht bloß

1 Collectanea in epistolas D. Pauli. In ep. ad Col. c. 2 (SSL 192, 277) : « Ex
quo » capite, id est de cuius plenitudine accipiendo « totum corpus », id est ecclesia,
« per nexus » caritatis « et » per « coniunctiones » fidei, spei et operum, in quibus
fideles coniuncti sunt, et similes « subministratum » est « et constructum ». Distingue

et redde singula singulis. Constructum in unum per coniunctiones scilicet,
quia idem credunt et eadem operantur, et subministratum in subserviendo per
nexus, id est per caritatem, sine qua membra non cohaerent nec invicem serviunt
nec vivunt.

2 In ep. 1 ad Cor. c. 10 (SSL 191, 1624) : « Et unum corpus » illius capitis,
quod est Christus, sumus per subministrationem operum caritatis, id est unum
sumus, una ecclesia, id est uniti vinculo fidei, spei et caritatis et multa operum
Dei exhibitione.

3 In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 192, 203) : « Ex quo », id est per quam, « totum
corpus », id est ecclesia, est « compactum » per fidem « et connexum » vinculo
caritatis. Unde subdit « per omnem iuncturam », quasi dicat : compactum est
et connexum, et hoc « per omnem iuncturam subministrationis », id est per fidem
et caritatem, quae coniungant et faciant sibi invicem membra ministrare.
Subministrationis, dico, exhibitae non solum voluntate, sed etiam « secundum
operationem », factae « in », id est iuxta « mensuram uniuscuiusque membri », scilicet
quod unumquodque membrum potest operari per gratiam sibi datam.



392 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

die Seelen, Glieder Christi sind, damit wir ihn nachahmen 1. Schließlich

gibt er zu 1 Kor. 12 die Erklärung : und auch dadurch sind wir ein

Leib, weil wir alle getränkt sind im Empfang der verschiedenen Gaben
des Geistes und dies im mitarbeitenden Heiligen Geist, der alle Gaben

zu einer Wirkung leitet2. Der Heilige Geist ist der Geist der
Sohnesadoption, er ist die Liebe und Verbindung des Vaters und des Sohnes.

Ihm gehört die Gesellschaft zu, durch die wir ein Leib des einzigen
Sohnes Gottes werden. Wie nämlich der eine Leib des Menschen aus
vielen Gliedern besteht und alle Glieder mit einer Seele belebt, indem

er im Auge macht, daß er sieht, im Ohr, daß er hört und so in den

übrigen, so enthält und belebt der Heilige Geist die Glieder des Leibes

Christi, der die Kirche ist3. Ja, es gehört zum Wesen des Leibes, daß

er aus vielen Gliedern besteht, die sich das Nötige gegenseitig geben *,

und wir stehen gerade deswegen zueinander im Verhältnis von Gliedern,
weil wir verschiedene Gnadengaben haben 6. Umgekehrt aber sind die
Gaben zum Nutzen nicht des einzelnen, sondern der zu erbauenden
Kirche gegeben 6.

1 In ep. 1 ad Cor. c. 6 (SSL 191, 1582) : « Nescitis, quoniam ». Quasi dicat :

Corpus non debetur fornicationi, sed Domino, « quoniam corpora nostra », non
solum animae, « sunt membra Christi », ut eum imitemur.

2 In ep. 1 ad Cor. c. 12 (SSL 191, 1654) : « Et » id est quia « omnes sumus
potati » in acceptione diversorum donorum Spiritus, et hoc « in Spiritu » Sancto
coopérante, qui omnia dona ad unum efficiendum dirigit.

3 In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 192, 197) : [Idem, nämlich Augustinus, In serm.
de Pentecoste] Ipse est enim Spiritus adoptionis filiorum, ipse Patris et Filii amor
et connexio. Ad ipsum ergo pertinet societas, qua eflicimur unum corpus unici
Filii Dei. Sicut enim unum corpus hominis ex multis constat membris et vegetat
omnia membra una anima, faciens in oculo, ut videat, in aure, ut audiat, et sic
in ceteris, ita Spiritus Sanctus membra corporis Christi, quod est ecclesia, continet
et vegetat. — Man vgl. auch In ep. ad Eph. c. 4 (SSL 192, 199).

4 In ep. 1 ad Cor. c. 12 (SSL 191, 1655) : Ostendit per similitudinem humani
corporis unitatem corporis Christi, id est ecclesiae, habere varietatem officiorum
et diversitatem hanc non tollere unitatem, sicut humani corporis unitas non in
singularitate consistit, sed in multis membris, ut invicem sibi praestent, quod
debent.

6 In ep. ad Rom. c. 12 (SSL 191, 1499) : Vel ita lege, quasi dicat : Singuli
sumus membra. Igitur in differentibus donis hoc agatur. Et hoc est, quod ait,
quia omnes sumus membra. Igitur habentes donationes secundum gratiam, quae
data est nobis, scilicet simus membra alter alterius. Quae autem illae sint gratiae,
ex quarum diversitate dicuntur membra, et qualiter in illis nobis invicem subser-
vire debeamus, aperit dicens : « sive » habentes « prophetiam »...

6 In ep. 1 ad Cor. c. 12 (SSL 191, 1652) : « Unicuique autem». [Ambrosius]
Quasi dicat : Diversa sunt dona et non ad meritum alicuius hominis singulariter
dantur, sed ad utilitatem ecclesiae aedificandae.



in den frühen Paulinenkommentaren 393

In seiner Erklärung von Kol. 2, 19 ergreift auch Petrus Cantor die

Gelegenheit, darzutun, daß aus dem Haupt, d. h. dadurch, daß der Leib
aus seiner Fülle empfängt, der ganze Leib seine Einheit bekommt durch
die Bänder der Liebe und durch die Verbindung des Glaubens und der

Hoffnung und durch die gegenseitige Hilfeleistung. Mit Rücksicht auf
dieses letzte ist der Caritas ihre Aufgabe zugewiesen, da ohne sie die
Glieder nicht zusammenhängen, noch einander dienen noch leben. So

daß also derjenige, der den Ruf des andern herabzieht, zeige, daß er
nicht Glied der Kirche ist h Dazu komme, daß man das Haupt nicht
lieben könne, ohne zugleich die Glieder zu lieben 2. Und es wohnten
diejenigen nicht in Eintracht, in denen die Caritas nicht vollkommen
sei, ohne die, auch wenn sie an einem Ort weilten, die Gehässigen die

übrigen störten 3.

Diese durchaus psychologische Einstellung zeigt sich auch noch

später. So z. B. bei Guerricus de S. Quintino, der in der Erklärung von
Eph. 4,16 betont, daß ein Zusammengefügtes (compactum) mehrerer sich

dort findet, wo diese betreff einer und derselben Sache einer Meinung
sind. Der Glaube aber bewirke diese Übereinstimmung, die Caritas

mache die Einheit der Willensrichtung4.

1 Paulinenkommentar (Cod. Paris. Nat. lat. 176, fol. 21 lu) : « Ex quo » capite,
id est de eius plenitudine accipiendo, « totum corpus », ecclesia, « per nexus »

caritatis et « per coniunctionem » fidei et spei et mutuam operum exibitionem,
in quibus coniuncti esse debent omnes fideles. « Subministratum » in subveniendo
alius alii mutuo « per nexus », per caritatem, sine qua membra non coherent, non
sibi invicem serviunt nec vivunt. Ergo detractor, qui alii detrahit et illum detegit,
se huius corporis ostendit membrum non esse. Pes enim manum detegere non
debet. Nec econverso, si in pede vel in manu macule fiunt. Qui ergo maculam
alicuius membri detexerit ut detractor, vel sigillum fame eius incrustaverit, membrum

ecclesie non esse se ostendit.
2 Kommentar zu den kanonischen Briefen. Zu 1 Joh. 4. 21 (Cod. Paris.

Mazarin. lat. 176 fol. 282u) : «Et hoc mandatum » etc., et « fratrem », quia si
fratrem non diligit, nec Deum, cuius natos nos dicimus, non diligit. Si enim diligis
Deum generantem in fide et generatos in fide diligis, saltern ideo diligas fratrem,
quia membrum est capitis, cuius et tu, et per eandem gratiam. Caput autem sine
membris non diligitur.

3 Psalmenkommentar. Zu Ps. 132, 3 (Cod. Paris. Mazarin. lat. 176 fol. 111t») :

Non enim habitant in unum, nisi in quibus perfecta est Caritas, sine qua etiam,
cum in uno sint loco, odiosi ceteros turbant.

1 Cod. Paris. Nat. lat. 15603 fol. 120u : «Corpus compactum», unde glosa
dicit : per fidem. Compactum enim aliquorum est, qui in idem consentiunt. Fides
autem facit consentire Caritas ad unitatem aflectus. Unde sequitur « et con-
nexum », glosa : vinculis caritatis. — Man vgl. auch den zum Bereich des Odo

Rigaldi gehörigen Kommentar zum 4. Sentenzenbuch des Cod. Paris. Nat. lat. 16406
fol. 169u : Item, questio est, quare potius dicitur : crede et manducasti, quam



394 Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi

Erst relativ spät hat man sich um die Terminologie der Einheit
zwischen Christus und der Kirche bemüht. In einer Quästion des Cod.

British Museum Harley, lat. 3855 wird nun darauf hingewiesen, daß

etwas auf dreifache Art als geeint oder eins bezeichnet werden kann :

ratione unionis vel collectionis, so eine Herde und so auch die Kirche ;

ratione compositionis nennt man etwas einen Körper und ratione simili-
tudinis heißt es, diese und jene Pflanze sind eine x. Die unio, auf Grund
deren nun die Kirche mit Christus vereinigt ist, besteht in einer geistigen
Einheit — wir werden durch die Tugenden geistiger Weise mit Christus
vereinigt —, in einer sozialen Einheit — denn Christus ist unser Kamerad
und Bruder —, und in einer natürlichen Einheit — weil Christus mit
sich unsere Natur vereinigte 2.

Auch hier haben wir das typische Bild einer Frage, die in der Zeit,
für die wir ihre Geschichte verfolgen, nicht zum Problem geworden ist.
Die einzige Abwechslung, die wir feststellen konnten, besteht darin, daß

von den verschiedenen die Einheit des Leibes garantierenden Elementen
bald die einen und bald die anderen hervorgehoben werden. Dazu
kommen Ansätze für eine psychologische Vertiefung, die sich aber fast
auf die Porretanerschule beschränken. Metaphysische Dinge, wie die

Gruppierung nach den verschiedenen Arten der Kausalität, lagen dieser

Zeit noch fern. Wichtig für die dogmatische Lage dürfte aber die

Feststellung sein, daß man neben den inneren Bändern von Glaube und Liebe
und auch der zusammenschweißenden, allen Gliedern gemeinsamen
Aufgabe der Zusammenarbeit auch nicht auf die Bedeutung des

hierarchischen Momentes vergaß.
(Fortsetzung folgt.)

dilige, cum Caritas sit primum uniens nos Deo. Dicendum, quod loquitur de fide
opérante per dilectionem. Fides autem ista dupliciter nos unit capiti, turn secundum

intellectum, tum secundum affectum. Unio per intellectum est in fide per se,
et hec est prima unio. Unio per affectum est ab amore. Et propter hoc, quod in
credere imperatur utraque, ideo dicitur : crede etc. — Man vgl. auch fol. 179t».

1 Frage 29 (fol. 15f) : Ad huius rei intelligentiam sciendum est, quod unitum
vel unum tribus modis dicitur : ratione unionis vel collectionis, ut totus grex
dicitur unus ratione unionis, ecclesia [wohl statt Christus] cum membris dicitur una
ecclesia ; ratione compositionis dicitur unum corpus aliquid ; ratione similitudinis
dicitur una herba hec et illa.

2 Frage 29 (fol. I5v) : Dicimus igitur, quod ecclesia ratione unionis Christo
est unita. Sed unio in tribus perficitur : in unione spirituali, in unione sociali, in
unione naturali. Per virtutes spiritualiter Christo unimur. Socialiter enim dicitur
socius noster et frater noster. Naturaliter, quia nostram sibi univit naturam.


	Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi in den frühen Paulinenkommentaren und in der Frühscholastik [Fortsetzung]

