
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)

Heft: 3

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Apologetik

Zu einer Besinnung über die « klassische Apologetik ».

Ein ansehnlicher Teil der heute erscheinenden Literatur ist
Gewissenserforschung. Das Vergangene wird überprüft und vor allem gerichtet. Es
gibt allerdings auch Gewissenserforschung, die nur da ist, um zu erziehen,
zu heilen, aufzubauen : zugleich mit dem Gericht über das Vergangene
bietet sie auch Vorsätze, Anleitung, Pläne für die Zukunft. So eine
Gewissenserforschung will das Buch Levies : « Sous les Yeux de l'Incroyant »

sein l. Es überprüft das Verhältnis zwischen Denken und Glauben im
Leben des Christen, der sich « unter den Augen des Ungläubigen » sieht.

Das Buch hat drei Teile. Obwohl seine Einheit vielmehr im Wollen,
in der beharrlichen Zielrichtung als im straff wissenschaftlichen
Gedankenzusammenhang besteht — was fast immer der Fall ist bei Büchern, die wie
dieses aus Vorträgen und Artikeln entstanden sind —, so ist doch im ersten
Teil alles Grundlegende gesagt. Levie steht hier für zwei Wahrheiten ein :

Gründliches Denken führt zum Glauben (bien penser pour croire) und :

Glauben führt zum gründlichen Denken (croire pour bien penser).
Auf dem Wege des Denkens zum Glauben werden zuerst die objektiven

Beweggründe der Glaubwürdigkeit überprüft (1. Kap.) und sodann der
eigentliche Gang des suchenden Denkens zum Glauben hin beschrieben
(2. Kap.). Es ist ein Hauptfehler der « klassischen Apologetik », daß sie die
objektiven Beweggründe für die Annahme der Offenbarung nicht in der
ganzen Fülle und Einheit, also nicht den ganzen apologetischen Wert des

personhaften Christus und seiner Kirche, nicht die « Ganzheit der christlichen
Tatsache » (20) auf den glaubensuchenden Geist wirken läßt, sondern sie
ihm nur beschränkt, zu analytisch und vereinzelt darbietet.

Zum bessern Verständnis dieser These sei eine ihrer besten Stützen
erwähnt: der Wunderbeweis in der Apologetik (40-49). Wenn man die
physischen Wunder Jesu nicht im konkreten Lebenskreis, nicht in der
Fülle der Umstände sieht, in der sie gewirkt wurden, wenn man sie
nicht als einen Teil des absoluten Wunders betrachtet, das Jesus Christus
selbst ist, wenn man sie nicht auch in ihrem religiösen Sinn, in ihren
Motiven der barmherzigen Liebe Gottes und in Verbindung mit dem
moralischen Wunder der Verbreitung des Glaubens erwägt, sondern aus
unbewußtem Positivismus aus dem Zusammenhang herausreißt, sie nur in ihrer
phänomenologischen Seite als Ausnahmefall im physischen Naturgeschehen
betrachtet und sie allein als « den wahren, sichern, unwiderstehlichen

1 /. Levie S. J., Sous les Yeux de l'Incroyant (Museum Lessianum, Section
théologique, N° 40), 2e edition. Paris-Bruxelles, Déclée de Brouwer. 1946, 302 pag



Literarische Besprechungen 339

Beweis », als die hauptsächliche Grundlage der ganzen Apologetik gelten
läßt (42), dann kann sich der ungläubige Denker angesichts dieses
apologetischen Vorgehens ein falsches Postulat folgender Art stellen : « Da einerseits

das physische Wunder der grundlegenden Beweis des Christentums
und anderseits die Annahme des Christentums eine letztentscheidende Tat
des Menschen ist, die ihn ganz in Anspruch nimmt, so muß die Größe und
Evidenz des Wunders im strengen Verhältnis zu dieser letztentscheidenden

Tat sein. Ich habe also das Recht, die erstaunlichsten Wunder zu
erwarten. Doch ich ärgere mich darüber, daß ich gewisse Wunder nie im
Christentum finde. Nie sehe ich z. B. abgeschnittene Beine, die wieder ganz
werden ; nie sehe ich materielle Gegenstände, die in meiner Gegenwart
geschaffen werden. Ich kann folgerichtig (wie E. Renan) verlangen, daß
das physische Wunder von einem Ausschuß wissenschaftlicher Kritiker
untersucht und daß Ort, Zeit, Gegenstand und Art des Wunders von ihnen
vorgeschrieben werde. So lange sich diese Forderungen nicht erfüllen,
solange stehe ich dem christlichen Glauben vollkommen frei gegenüber. »

Damit soll aber nicht gesagt sein, daß die Apologetik nicht mit
wissenschaftlicher Strenge vorgehen soll. Das verlangt die Ehrfurcht vor den
göttlichen Dingen. « Keine der oben erwähnten Erwägungen will irgendwie
die gewissenhafteste Sorge um unerbittlichste Objektivität vermindern »

(44, Anm. 2). Es heißt in einer andern Fußnote — die Fußnoten sind in
dieser zweiten Auflage des Buches oft wichtiger als der Text — : « Wir sind
persönlich überzeugt, daß die Argumente der klassischen Apologetik recht,
stichhaltig und berechtigt (justes, solides, légitimes) sind. Unseres Erachtens

aber irren sich gewisse Apologeten, wenn sie diese isolieren, vom
religiösen, lehrinhaltlichen und theologischen Gesichtspunkt trennen, der doch
wesentlich zu ihrer Beweiskraft beiträgt» (23). Levie tadelt nicht die
Beweise der klassischen Apologetik, « die doch alle eine Rolle im Gesamtbeweis

des Christentums zu spielen haben », er tadelt die « unbewußten
Postulate », die ihr zugrunde liegen und die Auffassung der Glaubwürdigkeit
bei den Studierenden verfälschen (19). Es ist ein falsches Postulat, für
die Überprüfung des apologetischen Gegenstandes nur eine wesentliche
Eigenschaft : die wissenschaftliche Objektivität zu verlangen und den

Einfluß der moralischen und religiösen Verfassung des suchenden Geistes
auf den apologetischen Beweis auszuschließen x.

1 Vgl. zum bisher dargelegten Grundgedanken auch S. 31, 54, 20 und ihren
klarsten zusammenfassenden Ausdruck S. 21 : « Le christianisme est formidablement

un, unifié, cohérent ; il ne devient pleinement intelligible qu'à condition
d'atteindre le centre : « Le Christ total dans son Eglise », et si nous voulons que
l'incroyant comprenne quelque chose de la moindre de nos preuves, il faut l'orienter
dès d'abord vers ce terme, envisagé par lui au moins comme hypothèse de travail.

La preuve de la vérité du christianisme ne s'achève pas dans une sorte
d'introduction, de préambule qui l'étudierait du dehors, par ce qui est étranger à sa
doctrine et à sa vie intime. Elle se dégage de toute la synthèse chrétienne, de ce
fait unique et transcendant dans l'histoire de l'humanité qu'est le miracle du
Christ dans le miracle de son Eglise. Or, ce miracle forme un tout, admirablement

Divus Thomas 23



340 Literarische Besprechungen

Nach den Ausführungen über die objektive « Rechtfertigung des Glaubens

» wird im zweiten Kapitel des Buches gezeigt, welche subjektive Haltung
der denkende Mensch haben muß, um sich zum Glauben durchzuringen.
Auch hier sollen wir uns den Ungläubigen gegenwärtig denken. Seine
Einstellung dem Katholiken gegenüber äußert sich gewöhnlich so : « Weil ihr
Katholiken glaubt, habt ihr das freie Denken aufgegeben und auf die
menschliche Vernunft verzichtet. Eure Kirche bietet euch viel ; aber eure
Vernunft hat Selbstmord begangen. » Hierzu möge man auch die Ansicht
erwägen, die man seit Nietzsche besonders bei der denkenden Jugend
trifft : « Ich stehe vor folgender Entscheidung : wenn du den Seelenfrieden,
die Ruhe, das Glück willst, dann glaube ; wenn du aber ein Jünger der
Wahrheit sein willst, dann suche, kämpfe 1 »

Dieser Einstellung gegenüber ist zu betonen, daß man sich
grundsätzlich einer « kühnen Aufrichtigkeit » befleiße (75). Die beste Methode
besteht nicht immer darin, gewisse Fragen, die sich im Geiste vordrängen,
gewaltsam zurückzudrängen. Der Mensch ist ein Wesen, das nicht
vergewaltigt, sondern erleuchtet und gebildet werden will. « Die beste Methode
— die freilich tausend Formen annehmen kann — wird immer die
großmütige Aufrichtigkeit sein : sich zu bemühen, in seiner Seele klar zu sehen
und den nötigen Mut aufzubringen, um mehr Licht zu suchen » (71).

Diese Aufrichtigkeit verlangt freilich viel ; aber sie ist auf jeden Fall
etwas Erhabenes und Erhebendes. Sie stützt sich auf die kirchliche Lehre,
daß das Christentum, der Glaube, die Rechte der Vernunft durchaus
voraussetzt und nachdrücklich fordert (68). Die Kirche heißt uns glauben,
weil wir sehen, daß wir glauben sollen (68-69). Der Glaube fordert eine
höchst persönliche Haltung : Meine persönliche Verantwortung kann mir
niemand abnehmen. Ich soll nicht glauben, weil man immer geglaubt hat —
aus Gewohnheit. Ich soll nicht glauben, weil andere glauben — aus
Gemeinschaftstrieb. Ich soll nicht glauben, weil ich eine gewisse beglückende
Lebenserfahrung habe — aus Gefühlserlebnis. Ich soll glauben, auch wenn
ich mit gewissen starken Traditionen und persönlichen Gewohnheiten, ja
mit meiner ganzen Vergangenheit brechen, einen billigen Seelenfrieden
stören, heftig kämpfen und seelisch leiden muß. Es gibt eine Aufrichtigkeit
des Denkens, die sich nur der wahrgenommenen Wahrheit (vérité perçue)
unterwirft, eine Aufrichtigkeit, die nie eine Zustimmung durch minder-

homogène, dont toutes les parties sont solidaires et ne se comprennent parfaitement

que dans la lumière de l'ensemble.
Dire cela, c'est dire qu'il n'y a pas d'arguments apologétiques séparés, qui

soient décisifs, la synthèse seule faisant preuve définitive ; c'est dire qu'il n'y a pas
d'apologétique entièrement distincte de la doctrine révélée, de la théologie, qu'il
n'y a pas d'examen extérieur des faits historiques chrétiens totalement indépendants

de l'étude de leur signification religieuse ; c'est dire enfin qu'il n'y a pas,
dans la marche vers la foi, une part du chemin, l'apologétique, qu'on doit faire
en rationaliste, en historien profane, décidé à n'accepter l'hypothèse chrétienne
que si toutes les autres explications naturelles, vraissemblables ou simplement
possibles, connues ou seulement pressenties, ont été préalablement et définitivement
écartées. »



Literarische Besprechungen 341

wertige Beweggründe bestimmen läßt, die aber Unruhe, Angst und Leiden
einer ungerechtfertigten Zustimmung vorzieht (78). « Ich muß mir immer
sagen können : Gott will aus der ganzen Aufrichtigkeit der Seele geglaubt
werden» (76).

Levie weist im einzelnen auf drei Etappen hin, die der aufrichtig
denkende Mensch in seinem « Gang zum Glauben » zurücklegt : zuerst
überwindet er den Zweifel ; sodann befreit er sich von den Krankheiten des
Denkens : Dilletantismus, unbedingter Liberalismus und Agnostizismus usw.;
endlich kommt er durch den Einfluß der Gnade in das Reich des
Übernatürlichen hinein und sieht ein, daß es eine Wahrheit gibt, die über seiner
natürlichen Erkenntnismöglichkeit steht. Überhaupt wird hier mit der
Aufrichtigkeit die sittlich-religiöse Einstellung nachdrücklich verlangt. Ja,
« diese Aufrichtigkeit des Denkens ist gar nicht wahr und recht, wenn sie
nicht in einer dreifachen Haltung wurzelt : im innigen Gebetsleben, im
starken Wollen des sittlich Guten, in der tiefen Demut des Geistes » (76,
Anm. 2). Aufrichtigkeit und organische Ganzheit des apologetischen
Beweises sind die Grundideen der ersten zwei Kapitel ; sie beherrschen auch
mehr oder weniger das ganze Buch.

Bisher ging es um die Wahrheit : Gründliches Denken führt zum
Glauben. Das dritte Kapitel fügt nun hinzu : Glauben führt zum gründlichen

Denken. Es ist eine verständliche Versuchung für den Glaubenden,
einer irdischen Aufgabe sich zu entziehen, auf mühsame Denkarbeit zu
verzichten, um ausschließlich die « Ruhe des Glaubens » zu genießen.

« Gott läßt das nicht zu. Das Christentum ist ein Sauerteig, der —
freilich durch unsere persönliche Anstrengung — den menschlichen und
irdischen Teig ganz durchdringen soll. Wenn das Glaubenslicht den Menschen

ganz durchleuchten soll, so muß dieser mit dem vollen Einsatz seiner
Erkenntniskraft mitwirken. Die Religion des Erlösers verneint nichts von
dem, was der Schöpfer geschaffen hat. Das intellektuelle und moralische
Gleichgewicht, das uns Christus mitgeteilt hat, ist nicht ein Gleichgewicht,
das unterdrückt und vernichtet, sondern ein Gleichgewicht, das vereinigt
und bereichert. Als Christen haben wir die Pflicht menschlicher, im tiefern
Sinne menschlich zu sein als die andern ; als Gläubige haben wir die
Aufgabe, mehr zu denken, besser zu denken als jene, die nicht glauben » (107).

Der zweite Teil behandelt das Verhältnis zwischen dem christlichen
und dem ungläubigen Denken. Es will zeigen, wie die Wahrheit christlich
zu verstehen sei und daß man den Gegner achten solle, aber auch wie alles
Denken, auch das der protestantischen liberalen Exegese dadurch irrt, daß
es einzelne Teilansichten als die volle Wahrheit ausgibt.

Göttliche Wahrheit und menschliche Engstirnigkeit ist das Thema des
letzten Teiles. Er will dartun, wie Lehrautorität und forschende Denkarbeit,
Achtung vor der Tradition und Segen des Fortschrittes, Primat der religiösen
Pflicht mit weltlichen Aufgaben, Unterwerfung unter die kirchliche Autorität,

und persönliches Gewissen im Christenleben fruchtbar zusammenwirken

sollen und können.
Ein langer Epilog : ein gedankenvolles, schönes Bekenntnis, das vieles

vorher Gesagte zusammenfaßt, schließt das Buch.



342 Literarische Besprechungen

Die erste Auflage dieses wohltuenden Buches (1944), von der sich die
zweite Auflage nicht wesentlich unterscheidet, wurde viel besprochen, durchwegs

gut beurteilt und von einigen mit Begeisterung aufgenommen. Nur
eine Kritik (in den « Collationes Brugenses » 41 (1945) 227-241, 372-388 hat
das Buch scharf angegriffen und will in ihm verderbliche Thesen von
verheerendem Einfluß (thèses pernicieuses — influence désastreuse) entdeckt
haben. Levie vermenge u. a. Erkennen mit Lieben, Natur mit Gnade. Sein
Buch gehöre überhaupt nicht unter die Augen der Gläubigen und
Ungläubigen.

Das Buch Levies bietet so viel Vorzügliches, daß man ob der Freude
hierüber die Kritik seiner Schwächen leicht vergessen könnte. Man kann
sein unanalytisches Vorgehen, den Mangel an wissenschaftlicher Genauigkeit

im Ausdruck da und dort tadelnswert finden und über einige seiner
Fragen tatsächlich anderer Ansicht sein. Aber so weit gehen wie die
soeben genannte Brügger Kritik, kann man nur, wenn man die Schreibweise
und den Sinn des Verfassers nicht ganz erfaßt. Es ist freilich etwas Schwieriges,

ein Buch richtig zu verstehen, das so manche vom (unlogischen)
Leben her gestellte Fragen, die eine gründliche, allseitige, wissenschaftliche
Lösung erst erwarten, einfach durch gedankliche Fassung des Erlebten
zu lösen versuchtl. Aber ein Buch ist auf jeden Fall so zu lesen wie es

geschrieben ist. Levies Buch nun ist >— wie so viele Bücher unserer Tage —
mehr in synthetischer als in analytischer Art geschrieben. Die einzelnen
Gedanken sind, bildlich gesprochen, nicht so sehr geradlinig weiter
entwickelt als vielmehr kreisförmig mehr oder weniger nahe an ein Gedankenzentrum

angeordnet, von dem sie zusammengehalten werden und auf das
sie bezogen sind. Manche dieser Gedanken haben eine zu extreme, zu
freie Fassung, wenn diese in sich betrachtet werden. Wenn man nun diese

peripherischen Sätze nicht nur in sich abgesondert ins Auge faßt, wenn
man überdies auch dort, wo sie verschiedene Deutungen zulassen, die dem
Gedankenzentrum weniger entsprechende Deutung wählt und die so
verstandenen Sätze scharf analytisch untersucht und folgerichtig in tangentialer

Richtung zu Ende denkt, dann kann man leicht verheerende und
häretische Thesen entdecken.

Uns scheint der Grundgedanke Levies, daß man im Denken und
Glauben objektiv auf das eine Ganze sehe und subjektiv aufrichtig sein soll
im wesentlichen richtig zu sein. Wie er diesen Grundgedanken im einzelnen
ausdeutet, auf gewisse Gebiete anwendet, damit sind wir nicht immer
einverstanden. Wir möchten hier nur einiges bemerken, das die Anwendung
seiner Ganzheitseinstellung auf die Apologetik : deren Beweismittel und
Wesen betrifft.

Es ist zunächst durchaus zu begrüßen, daß Levie jene Auffassung über
die falsche, einseitige Einschätzung der apologetischen Beweismittel bekämpft,
die er der « klassischen Apologetik » zuschreibt. Diese Apologetik, so eng
verstanden wie hier, gab es indessen nicht so allgemein wie man nach Levie

1 « Ce n'est donc pas un ouvrage systématique, technique, que l'on présente
ici au lecteur, mais le simple exposé d'idées que l'on a vécues. »



Literarische Besprechungen 343

glauben möchte 1. Es ist wahr, « daß nicht nur gewisse äußere Zeichen,
sondern das ganze Christentum einen apologetischen Wert » hata, daß man
sich nicht nur auf gewisse, isolierte Beweismittel beschränken soll, die vom
« religiösen, lehrinhaltlichen und theologischen Gesichtspunkt » absehen,
sondern daß man die « Ganzheit der christlichen Tatsache » sprechen lassen
soll (vgl. 20-21, 23, 48). Wenn aber Levie sagen will, daß es überhaupt keine
einzelnen entscheidenden apologetischen Beweise geben kann 8, daß diese
erst auf der « ganzen christlichen Synthese, bzw. aus den auf ihr beruhenden
endgültigen Gesamtbeweis seine eigentliche Beweiskraft erhalten muß ; und
wenn er den Satz : « ein lebendiges Licht kommt vom Innern des
Glaubengegenstandes her, um die äußern Beweise zu beleuchten » (48-49), so
versteht, daß der Glaube oder die Gnade nicht nur tatsächlich im Leben oft
oder gar gewöhnlich die Einsicht in die Beweise erleichtert, sondern daß
die Gnadenhilfe für sie grundsätzlich, in jedem Fall erforderlich ist, so geht
er unseres Erachtens zu weit mit seiner Einstellung zur Synthese. Wir
setzen hier freilich die allgemein angenommene Wahrheit voraus, daß
der apologetische Beweis nicht das Glauben selbst zu schaffen, sondern nur
die Einsicht in die Glaubwürdigkeit des Glaubensgegenstandes zu
verschaffen hat.

Es ist möglich, daß ein denkender Mensch, dem der Glaubensinhalt
mehr oder weniger deutlich erklärt wird, durch den einen und andern
starken Einzelbeweis zur Glaubenswürdigkeit gelangt und dann durch die
Gnade Gottes glaubt. Dafür sprechen deutlich manche Tatsachen im
Leben und im Evangelium, auf die wir hier nicht eingehen können. Auch
die Analogie mit der Psychologie des Erkennens legt uns das nahe. Um
einen Menschen zu erkennen,brauche ich nicht alle seine Wesenseigenschaften,
die ihn über das Tier erheben, zu erkennen. Wenn ich mich nach einem nächtlichen

Bombenangriff auf die Unglücksstätte begebe und im Dunkeln auf
ein Lebewesen stoße, von dem ich wirklich nicht sagen kann, ob es ein
Tier oder ein Mensch sei und ich dann anfange zu reden, worauf ich von
diesem Lebewesen Antwort und gute Auskunft über das soeben Geschehene
bekomme, so bin ich sicher, daß ich vor einem Menschen stehe. Die Tat-

1 A. Gardeil O. P., an den Levie hier wohl auch denkt, hat zwar eine von
der Theologie geschiedene, selbständige Apologetik als Wissenschaft mit eigenem
Gegenstand, Prinzip und Methode befürwortet. Aber nach Gardeil gibt es auch
noch eine Apologetik von der Theologie aus und er betont nicht einseitig die
physischen Wunder, sondern auch nachdrücklich andere Beweismittel, z. B. das
Leben der Kirche : « La vie de l'Eglise déborde en efficacité apologétique toutes
les apologies ; elle n'est attachée à aucune ; elle opère par elle-même sans
prédicateurs ni écrivains. Chaque jour, ici ou là nous apprenons des conversions
nouvelles souvent d'esprits d'élite, produites par l'examen de cette vie merveilleuse,
Crédibilité et apologétique (1928) 191. Das erinnert ja an die apologetische
Auffassung von Cardinal Dechamps, dessen Einfluß auf Levie deutlich wahrnehmbar
ist

2 In einer Antwort auf eine Kritik : Collationes Brugenses 4 (1945) 363.
8 Oft heißt es, daß es einzelne Beweise nicht gibt (21, 48) und doch wird an

einer Stelle erklärt, die Argumente der klassischen Apologetik seien stichhaltig (23).



344 Literarische Besprechungen

sache, daß es so spricht, genügt mir als Beweis hierfür. Ich brauche nicht
mehr weiter zu untersuchen, ob dieses Lebewesen frei und verantwortlich
sei, ob der physiologische Aufbau seines Körpers der eines menschlichen
Leibes sei usw., was doch alles dem Menschen wesentlich ist und zum
synthetischen Gesamtbeweis unbedingt notwendig wäre. So kann auch, um
den Nachweis für die Transzendenz des christlichen « Christentums » über
andere Religionen und dessen Glaubwürdigkeit zu führen, die eine oder
andere seiner « Zeichen » und Auswirkungen genügen.

Unter diesen « Zeichen » sind vor allem die Wunder zu verstehen. Man
hat gewiß die Bedeutung des physischen Wunders gegenüber den andern
apologetischen Beweismitteln öfters übertrieben. Aber man darf nicht aus
Reaktion gegen diese Übertreibung es unterlassen, die besondere Bedeutung
der physischen Wunder anzuerkennen. Sie sind insofern weniger bedeutend
als gewisse andere apologetische Beweismittel, daß sie entweder weit in
der Geschichte zurückliegen (und somit ihre Gewißheit nicht sicherer
erscheint als die Gewißheit der Geschichte) oder daß sie in der Gegenwart
nur von wenigen erfahren werden. Die moralischen Wunder im Leben der
Kirche wirken überall und immer zahlreich auf die Menschen ein. Aber
daß das physische Wunder an und für sich eine besondere apologetische
Beweiskraft auf den Menschengeist ausübt, bezeugt uns ihre Wirkung auf
jene, die sie persönlich erleben oder feststellen können. Zu wissen, was
alles in Lourdes in dieser Hinsicht geschieht, wäre aufschlußreich l.

Das physische Wunder ist nicht der allein ausschlaggebende
apologetische Beweis ; die andern « göttlichen Tatsachen », wie z. B. die Lehre
und das Leben Jesu und seiner Kirche, gehören wesentlich und nicht nur
« zur Vollständigkeit », bloß als « pars integrans » zu den apologetischen
Beweismitteln. Wenn aber Levie für die Notwendigkeit der « ganzen christlichen

Synthese » so einsteht, daß er nur dem auf ihr beruhenden Gesamtbeweis

entscheidende, eigentliche Beweiskraft zuerkennt, so scheint er
tatsächlich die Bedeutung des Wunderbeweises nicht genügend einzuschätzen.
Und wenn er so streng den synthetischen Gesamtbeweis fordert, so muß
man sich überhaupt fragen, ob die Apologetik dann auch außerhalb einer
kleinen Elite ihre Aufgabe erfüllen könne. Denn die Einsicht in diesen
Beweis verlangt sehr viel 2.

Um diese kritischen Bemerkungen nicht einseitig und überhaupt alle
Fragen, die von der Apologetik her an das Buch gestellt werden, richtig
zu verstehen, dürfen wir nicht vergessen, welche Auffassung über das
Wesen der Apologetik es voraussetzt. Apologetik ist hier durchwegs
verstanden als Funktion oder Aufgabe der Theologie, den Glauben zu recht-

1 Man erinnere sich vergleichsweise z. B. auch daran, welch außerordentlichen
Einfluß jenes sichtbare Wunder auf das Denken Pascals ausübte, das er an seiner
Nichte Margot feststellen konnte. L. Brunschvicg sagt in einer Anmerkung zum
Bericht des Wunders im « Leben Bl. Pascals » von Mme G. Perrier : « Voici le récit
du miracle qui a joué un rôle capital dans la vie spirituelle de Pascal ...» Biaise
Pascal, Pensées et opuscules, p. 17.

i Vgl. hiezu Denziger, N. 1790.



Literarische Besprechungen 345

fertigen, den Menschen zum Glauben zu führen. Immer wieder ist die Rede
vom « Gang zum Glauben », von der « Rechtfertigung des Glaubens » (marche
vers la foi, justification de la foi).

Die Apologetik gehört zur Theologie. Das ist eine wichtige These
Levies, die er mit Recht gegen die Vertreter der « klassischen Apologetik »

verteidigt, die eine von der Theologie getrennte Wissenschaft mit wesentlich

und ausschließlich natürlichem Gegenstand, Prinzip und Methode sein
soll. Levie weist mit Recht auf die Tradition, auf die großen Apologeten,
auch auf den hl. Thomas (« Summa contra Gentiles ») hin. Er hätte vielleicht
den Irrtum der Gegenthese noch schärfer nachweisen können, besonders
von seiner Beweisbasis aus, daß es die Apologetik nicht nur mit Ungläubigen
im strengen Sinne des Wortes zu tun habe. Sie ist tatsächlich auch da
wesentlich Apologetik, wo sie sich mit Juden, Protestanten und allen
möglichen Häretikern, auch mit den in guter Absicht fernstehenden
Häretikern (haeretici materiales) befaßt. Weder der Gegenstand noch das Prinzip

ist in der Apologetik ausschließlich « von unten », von der Vernunft
her zu verstehen. Zu natürlichen Beweismitteln soll man nach der
ausdrücklichen Lehre des hl. Thomas nur Zuflucht nehmen, wenn der Gesprächspartner

jede Autorität zurückweist \
Nach Levie ist aber Apologetik die Theologie, insofern sie den Glauben

rechtfertigt und vorallem zum Glauben hinführt. Man merke sich dies wohl,
wenn man sein Buch beurteilen will. Man ist noch heute nicht im klaren
über das Wesen der Apologetik. Sie wird, seit einiger Zeit, immer mehr
zweideutig verstanden. Die Zweideutigkeit, die wir vor Augen haben,
besteht nicht so sehr darin, daß der eine unter Apologetik eine theoretische,
wissenschaftliche und der andere eine praktische, angewandte Angelegenheit
versteht, sondern darin, daß die einen die Apologetik auffassen als Theorie —
oder auch als ihre Anwendung —, wie man die Menschen zum Glauben,
zu Christus hinführen kann und die andern als theoretische oder auch
praktische Anleitung, wie man den Glauben gegenüber den Ungläubigen
oder Nicht-recht-Gläubigen (bzw. gar vor seinen eigenen Zweifeln
verteidigen, bzw. rechtfertigen kann. Man gibt sich nicht genug Rechenschaft
über diese Begriffsverwirrung 2. Man kann oft beim gleichen Verfasser
feststellen, wie er, wie es scheint, unbewußt Apologetik bald so, bald
anders versteht. Ob eine Apologetik als theoretisch-wissenschaftlich oder als

praktisch-angewandte Angelegenheit verstanden wird, das reißt das Wesen

der Apologetik nicht auseinander. Es handelt sich nur um zwei Aspekte

1 Quodlibetum IV, q. 9 a. 18 : si cum Judaeis disputatur, oportet inducere
auctoritatem veteris Testamenti Si autem nullam auctoritatem recipiunt,
oportet ad eos convincendos ad rationens naturales confugere. »

2 Vgl. als Beispiel hierzu : « Recherche d'une Apologétique » im 6. Heft der
Jeunesse de l'Eglise : L'incroyance des Croyants, s. 37, Anm. 1 : « Il y a deux
apologétiques : l'une, scientifique — celle des ouvrages et des traités — qui
présente les arguments objectifs sur lesquels s'appuie, en soi, la révélation chrétienne ;

l'autre, pratique, qui, éclairée par la première, s'applique, effectivement, à conduire
des hommes au Christ et à Dieu. »



346 Literarische Besprechungen

des einen Ganzen, die man nicht gegeneinander ausspielen soll. Es ist
freilich selbstverständlich, daß man in der angewandten Apologetik genauer
und eingehender sich mit den subjektiven Einstellungen, Dispositionen
befassen muß. Aber die zwei Begriffe : den « Glauben verteidigen » und « zum
Glauben hinführen » — das « Rechtfertigen des Glaubens » kann man, je
nach dessen verschiedener Sinndeutung, unter den ersten oder auch den
zweiten Begriff einordnen — diese verwandten, scheinbar gleichgerichteten
Begriffe bestimmen das Wesen der Apologetik verschiedenartig. Die von
ihnen geschaffene Zweideutigkeit verwirrt vielleicht mehr als man auf den
ersten Blick hin annehmen mag. Es wäre für die Klarheit und Wahrheit
gewiß von Vorteil, zwei diesen beiden Begriffen entsprechende Aufgaben der
Theologie ausdrücklich auseinanderzuhalten und mit dem Wort Apologetik
nur die Aufgabe der Glaubensverteidigung (bzw. Glaubensrechtfertigung)
zu bezeichnen, für die andere Aufgabe des Hinführens zum Glauben aber
einen andern Ausdruck zu gebrauchen. Apologetik entspricht denn auch
seinem ursprünglich, meistgebrauchten und etymologischen Sinn dem ersten
Begriff, nicht aber dem zweiten. So hätten wir in der Theologie neben der
Apologetik eine Art Bekehrungslehre : gleichsam eine Lehre von der heiligen
Kunst, Menschen zum Empfang des Glaubens vorzubereiten und zu führen.

In der alten kirchlichen und theologischen Tradition ging man mehr
darauf aus, den Glauben gegen Außenstehende zu verteidigen als sie zum
Glauben zu führen l. In der neuern und vor allem in der neuesten Zeit
macht sich nicht zuletzt wegen dem engern Zusammenleben und dem
etwas veränderten Verhältnis zu den Andersgläubigen und Ungläubigen,
eine andere Einstellung immer stärker bemerkbar. Man will den Gegner
des katholischen Glaubens nicht nur bekämpfen, sondern vielmehr bekehren ;
man will ihn nicht besiegen, sondern für den Glauben gewinnen. Diese

Einstellung hat den neuen, besprochenen Sinn in das Wort Apologetik
hineingelegt.

Diese Einstellung hat auch das wohltuende Buch Levies. Sie macht
manches Mißverständnis und einiges hier Gesagte verständlich. Und nur
der bewertet das Buch als Ganzes richtig, der noch eine andere Einstellung
hinzudenkt ; es ist der Zug nach gedanklicher Vertiefung des eigenen
Glaubens : « Die Glaubenshaltung ist tief, außerordentlich vielfältig und
stark einheitlich geschlossen. Das Hauptziel dieses Buches besteht nun
darin, jenem, der nicht glaubt, eine Ahnung von dieser Tiefe der Glaubenshaltung

aufleuchten zu lassen, dem Christen zu einer innigeren Schau
in sie hinein zu verhelfen. Man hat nicht Apologetik im engern Sinne des
Wortes treiben wollen ; man hat vielmehr versucht, eine Gewissenserforschung

anzustellen : eine positive Gewissenserforschung, die in uns den
Stolz und das Vertrauen auf unsern Glauben wecken soll ; aber auch eine

1 Augustinus scheint beide Gesichtspunkte ins Auge gefaßt zu haben. Vgl.
z. B. De Trinitate, liber XIV, C. I (Migne, P. L. 42, 1037) «... huic scientiae
tribuens, sed illud tantummodo quo fides saluberrima, quae ad veram beatidu-
dinem ducit, gignitur, nutritur, defenditur, roboratur : qua scientia non pollent
fideles plurimi, quamvis polleant ipsa fide plurimum ».



Literarische Besprechungen 347

negative Gewissenserforschung, die uns vor gewissen Einstellungen hüten
soll, die nur schlecht mit unserm Glauben übereinstimmen und ihn in den
Augen des Ungläubigen, entstellen könnten »(7).

Diese ernste, aufrüttelnde und wohlgemeinte « Gewissenserforschung »

wird als Ganzes durchweg aufklärend, erfrischend und stärkend auf den
Leser wirken. Sie wird dem Theoretiker der Apologetik insofern nützlich
sein, als sie ihn an seine große Verantwortung vor dem denkenden, suchenden

Menschen erinnert und ihn zur Strenge und Umsicht in seinem
Beweisverfahren mahnt. Sie wird aber vor allem dem praktischen Apologeten
im Leben, überhaupt all denen viel bieten, die mit Ungläubigen oder
Andersgläubigen in Berührung kommen oder zusammenleben. Diese «

Gewissenserforschung », in der der offene, aufrichtige Geist Newmans weht und die
christliche Sorge um die vielen Menschen brennt, die E. Leseur ihre « lieben
Ungläubigen » nannte — hat uns allen etwas zu sagen, weil wir alle mehr
denn je « unter den Augen des Ungläubigen » leben und wir alle immer mehr
das so heilsame Bedürfnis fühlen sollen : gründlicher und gläubiger zu denken.

Tournai (Belgien). L. Volken M. S.

J. De Wolf, S. J.: La justification de la foi chez saint Thomas d'Aquin
et le Père Rousselot (Museum Lessianum. Section théologique, N° 42). —
Bruxelles, édition Universelle. — Paris, Desclée De Brouwer. 1946, 122 pp.

Ce petit livre est ordonné à la solution d'une question précise : la
théorie naguère proposée des Yeux de la foi peut-elle se réclamer du patronage

de saint Thomas d'Aquin Les contributions antérieures laissaient
place à une recherche de ce genre. L'auteur procède selon les trois étapes
que commande son dessein : la doctrine du Père Rousselot, la doctrine
de saint Thomas d'Aquin, leur comparaison. Il valait la peine de reproduire

modestement et attentivement dans les deux premières parties la
pensée des autres, à l'aide de textes commentés selon l'intention de leurs
auteurs, pour aboutir au jugement sagace et décidé que nous lisons dans
la troisième. La réponse est négative. Et le point capital, est que le Père
Rousselot s'écarte de saint Thomas d'Aquin en ce qui concerne le motif
formel de la foi. Aucun dissentiment ne pouvait être plus grave. Il est
étrange, certes, comme l'écrit le P. De W., « qu'un connaisseur de la
pensée de saint Thomas aussi averti que le Père Rousselot n'ait pas été

frappé par cette insistance de l'Aquinate à rattacher en dernier ressort
nos adhésions de foi à la suprême et immédiate garantie de la Vérité
première » (p. 98). On ne peut hésiter cependant sur le déplacement initial
que subit, en passant du théologien scolastique au théologien moderne,
le problème de la justification de la foi. Au fond, le Père Rousselot est
resté sous l'influence des conceptions contre lesquelles il entreprend de
réagir. Il ne laisse pas de rechercher du côté des motifs de crédibilité la
spécification de la foi. Et entreprenant de restaurer le caractère surnaturel

et libre de cette vertu à l'encontre des apologétiques rationalisantes,
il ne découvre d'autre issue que de soumettre au lumen fidei la perception
des signes. Saint Thomas met en rapport essentiel la foi avec la Vérité



348 Literarische Besprechungen

première, lui assurant de ce chef une structure théologale et se donnant
toute la facilité de soumettre les motifs de crédibilité à la connaissance
rationnelle. Le mérite du P. De W. est d'avoir rendu manifeste ce
dissentiment fondamental. Pour qui s'est une fois accordé avec la thèse thomiste
établie dès l'entrée du traité dans la Somme théologique, l'essai du P. Rous-
selot, si louable soit-il en son intention, si ingénieux en sa réalisation,
apparaîtra inévitablement comme manquant le but. Selon que le remarque
le P. De W., la foi théologale de saint Thomas « contient déjà en germe
toute la vie mystique et y tend comme à son épanouissement normal »

(p. 100) ; à suivre le Père Rousselot au contraire, « notre nouvelle faculté
de voir apparaît beaucoup moins comme une participation dans notre
intelligence de la lumière incréée et le germe de la vision béatifique, que
comme une puissance surnaturelle de discerner et d'interpréter des signes »

(p. 101). La distinction du naturel et du surnaturel en matière de foi est
bien plus franche chez le premier que chez le second. De même
souscrivons-nous sans réserve à des conclusions comme celle-ci : pour saint Thomas,
le problème de la certitude légitime de nos adhésions surnaturelles se pose
« en dehors et au delà des motifs externes de crédibilité » ; il se pose pour
le Père Rousselot « tout entier à partir de ces motifs mêmes » (p. 110).
Pour saint Thomas encore, « les motifs de crédibilité ne fondent en rien
notre foi dans ce qu'elle a de proprement théologal ; ils ne sauraient lui
ajouter aucune fermeté intrinsèque. Leur unique rôle est d'appuyer le
jugement qui doit nous amener tôt ou tard devant l'obligation décisive
de nous livrer sans retour au Père qui nous attire » (p. 112). Ce dernier
passage est accompagné d'une note excellente. Le tout décidément est de
s'élever à une conception où la foi dépende en ce qu'elle a d'essentiel non
des signes accréditant la révélation divine mais de la science de Dieu dont
la révélation constitue la communication aux esprits créés. En rendant
les motifs de crédibilité à leur nature rationnelle, on ne nie pas d'autre part
que la foi du sujet n'exerce une influence sur la perception de crédibilité.
L'usage de la raison, en effet, comme l'évaluation de l'efficacité des motifs
sont liés chez l'homme aux dispositions où il se trouve par rapport à la
foi même ; en quoi il échappe au régime contraignant qui est celui des
démons. Et quelque chose est retenu par là des insistances du Père Rousselot,

selon que l'auteur Ta justement remarqué (p. 115 et n. 1).
Une méthode moins attachée à la matérialité des textes eût épargné

au P. De W. quelques embarras ou complications dans l'exposé de la
doctrine de saint Thomas (2e partie). L'identification de Vinterior instinctus
avec le lumen fidei (p. 70) ainsi que la conception affective du lumen fidei
(p. 60, p. 73) appelleraient des mises au point. Il n'y a pas lieu non plus
d'être gêné par la volonté qu'introduit saint Thomas dans la foi des

démons (pp. 76-77). Suffciens dans le texte repris p. 72 (lia Ilae, q. 2,

a. 9, ad 3m) doit s'entendre au sens fort ; de même le suspicione carent
allégué p. 78 (De ver., q. 14, a. 10, ad 11m). Nous n'avons trouvé ni chez
Bânez ni chez Cano (auxquels renvoie la référence imprécise de p. 55, n. 3)

l'identification de l'objet formel de la foi avec le lumen fidei ; elle eût été
surprenante, à la vérité. Une mauvaise ponctuation trouble la lecture du



Literarische Besprechungen 349

texte cité p. 48, 1. 1 (In Boet. de Trin., q. 3, a. 1, ad 4m) ; la même faute
se retrouve curieusement p. 116. On a imprimé p. 48, n. 1, hominum pour
hominem; un chiffre enfin est tombé p. 53, n. 1, dans la référence à
Aristote, où il faut lire : 1114 a 32. Mais répétons que dans les limites du
problème qu'il s'est imposé, l'auteur nous offre un travail probe et dont
les conclusions emportent l'assentiment. En même temps qu'elle situe l'Un
des brillants essais de la théologie contemporaine par rapport à la théologie

thomiste, son étude contribuera, nous le souhaitons, à rectifier certains
débats en cours, au principe desquels fait défaut la nette appréhension
de l'objet formel de la foi.

Fribourg. Th. Deman, O. P.

O. Karrer : Kardinal Newman. Die Kirche. 2 Bände. — Einsiedeln-
Köln, Benziger. 1945-46. 424 ; 433 SS.

Das Werk erschien als 6. und 7. Band in der großen Buchreihe :

Menschen der Kirche in Zeugnis und Urkunde, die Hans Urs von Balthasar
im Benziger-Verlag herausgibt. Daß es ihm dabei ein Bedürfnis sein mußte,
gerade Karrer für die vorliegende Neuerscheinung zu gewinnen, ist klar ;

hat sich letzterer doch schon lange als bedeutender Newmanforscher
ausgewiesen. So nimmt man die beiden stattlichen, technisch klassisch
wirkenden Bücher mit Spannung zur Hand. Werden sie halten, was Namen
und Aufmachung versprechen? Apologetik steht ja heute, im Zeitalter der
« pneumatischen » Bewegungen, scheinbar nicht allzuhoch im Kurs. Und
diese beiden Bücher sind Apologetik zu Gunsten der Kirche, das ist keine
Frage. Zwar hat man schon etwa den 2. Band gegen den ersten ausgespielt
und behauptet, nur dieser erste trage apologetischen Charakter, der zweite
sei wesentlich mystisch ausgerichtet. Doch dies stimmt nicht. Die
Grundtendenz ist beiderorts dieselbe. Zwar unterscheiden sich die Bücher nach
der inhaltlichen Seite stark. Aber das ist durch die verschiedenen Ideenkreise

bedingt, die Karrer in gewisser systematischer Folge — im Gegensatz

zu Newman, dem nach Karrer Systematik nicht liegt — vor uns
abrollt. Es ist ja selbstverständlich, daß Ton und Färbung ändern müssen,
wenn im 1. Bande beispielshalber Fragen der kirchlich-hierarchischen
Ordnung zur Diskussion stehen, im 2. aber Fragen der religiösen Innerlichkeit,
der Gotteskindschaft, der Liebe. Das hindert aber nicht, daß von Anfang
bis Schluß die eine große Leidenschaft durchglüht, das Ansehen der
Catholica nach außen zu schützen.

Doch dies ist kein Mangel. Im Gegenteil : es ist die eigentliche,
faszinierende Stärke dieses Werkes ; denn Karrer stellt hier einen Genius
ins Blickfeld, dessen imponierende Gestalt auch außerhalb der eigenen
Reihen zum Aufmerken zwingt. Der Herausgeber hat eine überaus glückliche

Begabung. Schon die Übertragung ist gut. Sie läßt uns nicht nur
nachfühlen, wie sehr Newman Theologe war (wobei man wohltuend
empfindet, daß auch das unvollkommene dieses Genies nicht wegretouschiert
wird : Begriffliche Unklarheiten da und dort und die eine oder andere
Behauptung, die ins Kühne, ja Bedenkliche greift). Sie macht auch deutlich,



350 Literarische Besprechungen

daß in diesem Theologen ein gottbegnadeter Künstler von seltener Sprachkraft

am Werke war. — Doch dies ist alles mehr formaler Natur. Der
entscheidende Wert dieser Neuerscheinung liegt m. E. in der inhaltlichen
Führung. Karrer zwingt den Leser, Schritt für Schritt die innere Entwicklung

Newmans mitzuerleben. Er schickt den beiden Büchern biographische
Notizen voraus. Er schreibt theologische Einleitungen zu den einzelnen
Kapiteln. Er stellt klassische Kurzkommentare zwischen die verschiedenen
Abschnitte. Und dann ordnet er die Themen so, daß man in ständiger
Steigerung aus den Räumen der Vernunft in die Räume der Liebe
emporgezwungen wird bis zu jenem Ruhepunkt am Ende des 2. Bandes, wo die
Kirche die Welt nicht mehr durch Philosophie, sondern durch apokalyptische

Sehnsucht überwindet.
Vielleicht darf man behaupten, daß der Herausgeber eine zweifache

apologetische Linie im Leben Newmans nachgewiesen hat. Die erste läuft
mehr sachlich, die zweite mehr persönlich.

Sachlich neigt Newman stark zum Immanentismus, nicht, wie ihn
Blondel versteht, dessen Positionen zu einem gewissen Agnostizismus führen,
sondern im durchaus traditionellen Sinne, wonach objektive und subjektive
Motive der Glaubwürdigkeit unterschieden werden und Newman eben mehr
aus den subjektiven Motiven heraus argumentiert. Das soll aber nicht
heißen, daß nun die Dinge ins Sentimentale oder Verschwommene hinaus
verflüchtigt würden. Nichts lag Newman ferner Karrer hat es glänzend
verstanden, seinen Helden wider solche Verdächtigungen zu immunisieren,
indem er ihn ganz einfach als Theologen und Kirchenhistoriker von
außerordentlichem Format auswies. Auf den ersten Blick scheinen einem die
diesbezüglichen Epitheta ornantia vom Genius des 19. Jahrhunderts, vom
säkularen Visionär, vom Pionier der Dogmengeschichte etc., die der Herausgeber

in der verschwenderischen Begeisterung eines Liebenden an die
Adresse des greisen Kardinals von Birmingham verstreut, etwas gar hoch
gegriffen. Je mehr man sich aber der Lektüre überläßt, desto mehr gibt
man dem Liebenden recht. Ja, es wäre eine Arbeit von geradezu
aufreizendem Interesse, gewisse Einzelfragen von Newman weg in die
theologische Gegenwart hineinzuverfolgen, das z. B., was Bd. I im 2. Kapitel
über die analysis fidei gesagt wird, etwa bei Kösters nachzuprüfen, oder
was im gleichen Band, Kapitel 4 Grundsätzliches über Idee und Möglichkeit

einer Dogmenentwicklung steht, mit Schultes, dem anerkannten Fachmann

auf diesem Gebiete, in Paralelle zu setzen. Man würde dann zur
Feststellung kommen, daß Newman schon auf der theologischen Linie der
Heutigen wandert. — Und kirchenhistorisch gilt dasselbe. Was z. B. in
der Gegenwart an geschichtlichem Beweismaterial wider die « pneumatische
Demokratie » der Liberalen kursiert, ist bei Newman bereits den
Grundelementen nach formuliert. Und wenn Lortz in seiner Geschichte der
Kirche die Idee des geistigen Raumes mit dem Namen Mandonnet in
ursächlichen Zusammenhang bringt, dann dürfte es ihn sicher interessieren,
von Karrer dahin orientiert zu werden, daß Newman schon vor Mandonnet
in ähnlicher Richtung dachte.

Aber all dies stößt die obige Behauptung von der Immanenzapologetik



Literarische Besprechungen 351

— immer verstanden in der angegebenen Deutung — nicht um. Es sind
wirklich die raisons du coeur, die in diesem Werke in beherrschender Strahlung

aufleuchten. Daß ein Genie sie erfand, schwächt ihr Licht und ihre
Schönheit nicht ab. Im Gegenteil : mir will scheinen, sie erreichten gerade
von dorther einen Intensitätsgrad, den man im Alltag vergeblich sucht.

Die andere apologetische Linie, die Karrer im Leben Newmans
aufzeigt, verläuft mehr persönlich. Etwas Erschütterndes tut sich hier auf :

Wir begegnen einem Manne, der auszieht, die Catholica,zu besiegen. Es
ist sein ausgesprochenes, intellektuelles Bedürfnis, sich in der Geschichte
der Urkirche genauer umzusehen, um den Nachweis führen zu können, daß
die Kirche Roms mit dieser Urkirche nicht identisch sei. Statt dessen
entdeckt er das Gegenteil. Mit steigender Wucht fordert die Wahrheit seinen
Geist. Und schließlich gibt er sich gefangen. Es geschieht mit bedrücktem
Gemüt ; denn menschlich stößt ihn drüben so vieles ab. Und er wittert
mit dem Witterungsgefühl der Begnadeten, daß nun ein Meer von Bitterkeit

über ihm zusammenschlagen wird. Trotzdem : er geht. Bezwungen
von jener Wahrheit, die immer die große Leidenschaft seines Lebens war.
Von jener Wahrheit, die nicht bloß eine akademische Angelegenheit ist, wo
der Kopf brennen und das Herz kalt sein kann, sondern die überspringt und
den ganzen Menschen füllt. Schon immer hat Newman die Kirche geliebt.
Jetzt liebt er bis zum letzten Pulsschlag seines großen Herzens die katholische
Kirche, und zwar so, wie sie ist, nicht so, wie Fanatiker sie gerne hätten.

Man kann Karrer zu dieser Leistung nur beglückwünschen. Und man
reagiert im Blick aufs Große gerne gewisse ressentiments ab, die sich
vereinzelt etwa zu Worte melden möchten, so wenn manchmal etwas
a priori katalogisiert wird, ohne daß durchscheint, wie die betreffenden
Abschnitte unter den Generalnenner der Titelschrift einzuordnen sind
(vgl. etwa Bd. I, S. 92-127 : Dispositionen des Herzens), oder wenn
verschiedentlich Attaken gegen Scholastik oder scholastische Systematik
gestartet werden, die die nötige Objektivität etwas vermissen lassen (Bd. I,
S. 218 So sind auch Scholastiker gegen die Scholastik). Auch hätte
man es dankbar empfunden, wenn bei der schon eingangs erwähnten, einen
oder andern gewagten theologischen Formulierung Newman noch schärfer
interpretiert und vielleicht vom Standpunkt der heutigen Theologie aus

korrigiert worden wäre. Und wenn der Verfasser sich gar entschließen
könnte, der kommenden 2. Auflage einen Sachindex beizugeben, dann
dürfte man wohl sagen : jetzt ist die Sache perfekt.

Fribourg. Luzias M. Simeon O. P.



352 Literarische Besprechungen

Dogmatik

B. Kelly C. S. Sp. : The Seven Gifts of the Holy Ghost. — London,
Sheed & Ward, 1941. xi-134 SS.

B. Kelly C. S. Sp. : Thy Kingdom Come. A synthesis of the principles
and practices of the spiritual life. — London, Burns, Oates and Wash-
bourne, 1943. 2^8 SS.

B. Kelly C. S. Sp. : The Sacraments in daily Life. — London, Burns,
Oates and Washbourne, 1945. vm-218 SS.

Die drei vorliegenden Bücher aus der Feder des jungen Freiburger
Doktors P. Kelly wollen keineswegs spekulative Traktate sein, sondern in
lesbarer und leicht verständlicher Sprache die Lehre des hl. Thomas, vor
allem in bezug auf das geistliche Leben, der englischsprechenden Welt
zugänglich machen. Sie sind mehr aszetische Studien, ohne der sogenannten

« frommen » Literatur anzugehören. Der Verfasser will zeigen, daß das

ganze geistliche christliche Leben auf fester dogmatischer Basis aufgebaut
ist. Und dies gelingt ihm im großen und ganzen. Die Bücher werden sicher
vielen für das geistliche Leben von großem Nutzen sein.

Im ersten Buch, The Seven Gifts, gibt der Verf. die ganze Lehre
des hl. Thomas über die Gaben des Heiligen Geistes wieder. Er nimmt
ohne Zögern alle traditionellen Thesen an : die Gaben seien spezifisch
verschieden von den Tugenden ; sie seien selbständige operative Gehaben
(habitus). Im ersten Teil betont er diese allgemeine Lehre über die Gaben
und sucht besonders die Notwendigkeit und die Existenz der Gaben klar
zu machen. Im zweiten Teil erklärt er die einzelnen Gaben und bringt
zum Schluß ein Wort über die Seligkeiten. Nur eines möchte ich betonen,
daß nämlich alle Gaben affektiv sind, nicht allein die Gabe der Weisheit,
und engstens verbunden sind mit der übernatürlichen Liebe, von ihr
abhangen ; sie lassen sich von ihr nicht trennen ; sie finden alle in ihr ihre
letzte Erklärung. Dies scheint der Verf. zu vergessen.

Das zweite Buch, Thy Kingdom Come, will zeigen, wie das christliche
Leben ein Leben im Reiche Gottes ist, ein neues Leben, dem Menschen
durch Christus mitgeteilt. Der Verf. will die Konstitution dieses Reiches
aufzeigen und dazu bringt er fast die ganze Theologie zur Sprache : die
Schöpfung, die Engel, die Menschwerdung Christi und die Rettung der
Menschen. Viel Schönes wird da über das Königtum Christi ausgeführt.
Vieles aber hätte kürzer gefaßt werden können, und damit hätte das

ganze Buch an Klarheit gewonnen. Die äußere Aufmachung hat unter
den Kriegsverhältnissen und dem Papiermangel natürlich gelitten.

Das dritte Buch, The Sacraments in daily Life, ist bei weitem das
beste aus der Feder des Verfassers. Darin bringt er die ganze Theologie
von den Sakramenten. Er zeigt zuerst, wie die Sakramente bestimmt sind,
uns mit Gott zu vereinigen, und dann woher sie diese übernatürliche Kraft



Literarische Besprechungen 353

haben. Man findet darin die großen thomistischen Thesen vorausgesetzt
und vertreten. Im zweiten Teil erklärt er den Sinn der einzelnen Sakramente
und gibt jedem Sakramente seinen bestimmten Platz im täglichen Leben
des Christen. Ein Kapitel bringt Schönes über die heilige Jungfrau als
Königin derSakramente, d. h. als Mittlerin aller Gnaden. Die äußere
Aufmachung des Buches ist vorzüglich.

Tallaght. C. Williams 0. P.

Heilige Schrift

M. Schumpp O. P. : Das Buch Ezechiel, übersetzt und erklärt (Herders
Bibelkommentar : Die Heilige Schrift für's Leben erklärt, Band X, 1). —
Freiburg i. Br., Herder. 1942. vin-236 SS.

Dieser in friedensmäßiger Ausstattung erschienene Band bedeutet
einen wertvollen Beitrag zu Herders Bibelkommentar, der in dieser Zeit
doppelt freudig begrüßt werden wird. Meinrad Schumpp, der die
Übersetzung und Erklärung geliefert hat, zeigt von der ersten bis zur letzten
Zeile, daß er seiner Aufgabe nicht nur gewachsen war, sondern sie auch
mit großer Liebe und tiefer Versenkung in die Gedankenwelt und Eigenart
des Propheten gelöst hat. Wie viele andere hl. Schriftsteller, hat auch
Ezechiel in neuerer Zeit herbe Kritik erfahren. Radikale scheuten sich
nicht, ihn als einen anormalen, psychisch kranken Menschen hinzustellen.
Er sei, so heißt es, der Katalepsie unterworfen gewesen und habe
zeitweise an Alalie und anderen Lähmungserscheinungen gelitten. Man stempelte

ihn zu einer hesteropathischen Persönlichkeit und wollte parapsychologische

Tatsachen bei ihm feststellen. Gemäßigtere hielten sich berechtigt,
ihm eine Vorliebe für das Groteske und Bizarre zuzuschreiben und ihn
einer Sucht, alles ins Maßlose zu übersteigern, zu beschuldigen. Dem
gegenüber stellt Verf. fest, daß Ezechiel kein Mensch mit zwei Seelen in
der Brust gewesen, daß er vielmehr eine einheitlich klare, eigengestaltete
Persönlichkeit war. Er tritt uns entgegen als ein körperlich und seelisch

gesunder Mensch, freilich als ein Verstandesmensch, der sich nicht von
Gefühlen und Stimmungen des Augenblickes leiten läßt, sondern alles
nüchtern abwägt und die Ereignisse in Ruhe überdenkt, der seine
Mitmenschen mehr überzeugen als begeistern will, der sich ergeht in schematischen

Darlegungen und die Herrlichkeit des neuen Jerusalem durch
genaueste Maßangaben verständlich zu machen trachtet. Aber in dem
kühlen Verstandesmenschen wohnt eine starke Seele, in deren Grund
gewaltige Leidenschaften brennen. Wenn diese emporsteigen, dann wirkt
seine Erscheinung überwältigend, und seine Rede steigt zu den höchsten
Höhen auf. Die Leidenschaft aller Leidenschaften in ihm aber ist sein
Eifer für Gottes Größe und Heiligkeit, und infolgedessen für die Reinheit
und Bundestreue des auserwählten Volkes. Von diesem Eifer erfaßt, wird
der sonst so ruhige Mann lebendig, ja feurig, er schilt und droht und zürnt ;

aber er kann auch trösten und mit Hoffnung erfüllen ; er ist ein wahrer
Prophet des Herrn. Durch eine der großartigsten Gotteserscheinungen,



354 Literarische Besprechungen

den Gotteswagen, zum Prophetenamt berufen und wiederholt durch
dieselbe Erscheinung darin bestärkt, vermochte Ezechiel seine schwere
Aufgabe meisterhaft zu lösen. Er sollte dem in der Gefangenschaft lebenden
Volke Buße predigen und es so sittlich umgestalten, und zwar vor der
Zerstörung Jerusalems, als sie in Stolz und eitlen Hoffnungen dahinlebten,
durch Drohungen, die er ausführte in symbolischen Handlungen :

Darstellung der Belagerung Jerusalems, Abscheeren und Zerstreuen der Haare,
und durch kraftvolle Reden : Das Ende kommt ; nachher durch Tröstungen
und Verheißungen, deren er sich in ähnlicher Weise : Zweistäbe, Hirt und
Herde, Tempelquelle, entledigt. Mehr als 20 Jahre hat Ezechiel unter den
Gefangenen gearbeitet und nicht ohne Erfolg.

Verf. zeigt, daß die Drohreden, von denen man neuestens annahm,
sie seien in Palästina gehalten, wohl an den Fluß Kebar passen. Er versteht
es auch vorzüglich, manche der uns befremdend anmutenden symbolischen
Handlungen so zu erklären, daß der Leser ihnen Verständnis abgewinnt.
Er steht in der Frage, ob Ezechiel selbst das Buch zusammengestellt habe,
was neuestens arg in Zweifel gezogen wird, zur traditionellen Ansicht.
Desgleichen behandelt er den überlieferten Text mit größter Schonung
und zeigt, daß, wenige Stellen ausgenommen, eine Korrektur nicht nötig
ist. Ein Meisterwerk schonender Kritik stellt der Kommentar zu Kap. 10
dar. Vielleicht hätte zu v. 7 noch kräftiger unterstrichen werden können,
daß die Wirkung, die der Leser vom Brande Jerusalems erhält, größer
ist, wo er nur den Engel die Kohlen nehmen sieht, die ausgestreut werden
sollen, als wenn der Prophet über den Brand selbst viele Worte gemacht
hätte. Zudem war dieser Verlust für ihn, den Eifer für die Ehre Gottes,
klein im Verhältnis dazu, daß Jahwe fortging. Das Buch wirkt wie eine
lebendige Glaubenserneuerung ; es gibt eine große seelische Beruhigung
und bietet eine frohe Ausschau in eine glückliche Zukunft.

Trills. H. Wilms O. P.

O. Hophan : Die Apostel. — Luzern, Räber. 1946. 432 SS.

Gesamtdarstellungen über die zwölf Apostel besitzen wir nur sehr
wenige. Die kanonische « Apostelgeschichte » berichtet bekanntlich nicht
über die Taten und Schicksale der Apostel, sondern bloß einiges von der
Wirksamkeit einiger Apostel : der bestbezeugte Titel dieses Buches ist denn
auch nicht « AI xpdcijst; rùiv 'AtcostoXiov », sondern « üpa^st« 'AxostoXiov ».

Im ersten Teil steht der Apostelfürst Petrus entschieden im Vordergrund,
der zweite Teil beschäftigt sich so ziemlich ausschließlich mit der
überragenden Figur des großen Heidenapostels Paulus, was freilich um so
begreiflicher erscheint, wenn man bedenkt, daß der hl. Lukas, der Verfasser
des Buches, den hl. Paulus auf mehreren seiner Reisen begleitet hat. Dazu
kommt noch, daß wir über die Persönlichkeit und die Tätigkeit des hl. Paulus
manches aus seinen auf uns gekommenen Briefen erfahren. So ist es nicht
zu verwundern, daß unter den Aposteln des Heilandes gerade dieser « Imperialist

Gottes », obwohl er nicht zu den ursprünglichen Jüngern des Herrn
gehört hat, doch in der Literatur von alters her einen Platz behauptet, wie



Literarische Besprechungen 355

kein sonstiger Apostel. Bis auf den heutigen Tag erscheinen immer wieder
neue Paulusbiographien und es werden wohl immer wieder neue erscheinen
bis ans Ende der Zeiten. Demgegenüber muß sich der hl. Petrus in der
Literatur mit einem zweiten Platz begnügen. Immerhin ist auch er
verhältnismäßig noch gut gestellt. Und zwar nicht nur seines Primates wegen,
das ihm beim katholischen Schriftsteller von vornherein eine privilegierte
Stellung sichert, sondern auch, weil seine etwas derbe und doch so
treuherzige Persönlichkeit uns aus den vier Evangelien schärfer umrissen
entgegentritt als die der anderen Mitglieder des Zwölferkollegiums. Weiter auch,
weil er als Inhaber des « leeren Stuhles » die Hauptperson im ersten Teil der
kanonischen Apostelgeschichte ist. Und schließlich noch wegen seiner beiden

Sendschreiben, die unter die kanonischen Schriften des Neuen
Testamentes Aufnahme gefunden haben. In diesem Zusammenhang möchten wir
hinweisen auf eine großartige, zweibändige Petrusbiographie von der Hand
des Konvertiten Peter Schindler. Bisher liegt sie nur in dänischer Sprache
vor, aber hoffentlich wird sie in nicht allzulanger Zeit in deutscher
Übersetzung für weitere Leserkreise zugänglich gemacht werden können. Die
dritte Stelle in der Literatur dürfte vom Apostel Johannes eingenommen
werden. Er hat den Vorteil, zugleich zu den Evangelisten zu gehören. Und
wenn er diesen Vorzug auch mit dem hl. Matthäus teilen muß, so hat ihm
doch die anerkannte Sonderstellung seines Evangeliums unter den kanonischen

Evangelien von altersher ein ganz eigenes Interesse gesichert. In der
Evangeliengeschichte gehört Johannes mit seinem Bruder Jakobus (dem
« Älteren ») und dem hl. Petrus zu den « Großen Drei », die im engeren
Jüngerkreise des Herrn noch eigens hervorragen. Und sogar unter diesen
drei ist Johannes im besonderen der Jünger, « den der Herr lieb hatte ».

In der Sammlung der apostolischen Sendschreiben ist er mit drei
kanonischen Briefen vertreten. Und schließlich gibt es noch das unendlich
geheimnisvolle Buch der Apokalypse, das nunmehr schon fast während
zwei Jahrtausenden die Geister immer wieder beschäftigt hat Diese
drei also, Paulus, Petrus und Johannes, liefern für einen Biographen nicht
nur anziehenden, sondern auch hinreichenden Stoff.

Von den übrigen Mitgliedern des Apostelkollegiums ist aber
enttäuschend wenig mit Sicherheit bekannt. Am besten steht es noch mit
Jakobus dem « Jüngeren », dem « Bruder des Herrn », und mit Judas Thaddäus,

von denen je ein Sendschreiben in die neutestamentliche Sammlung

der Apostelbriefe aufgenommen wurde. Was wissen wir aber Sicheres

von den andern Es ist so wenig, daß man schon früh das Bedürfnis
gespürt hat, der Geschichte mit Legenden nachzuhelfen.

Wo es mit unseren historischen Kenntnissen um die Apostel so dürftig
bestellt ist, erscheint es als ein Wagnis, das heilige Zwölferkollegium zum
Gegenstand eines Buches zu wählen, das gut 400 Seiten umfaßt, auch
wenn man die eigentliche Apostelgeschichte einrahmt mit einem Kapitel
über Christus, den « Meister », und über die heiüge Jungfrau Maria, die
« Königin der Apostel », und den Stoff dadurch noch etwas zu strecken
versucht, daß man außer Mathias und Paulus die Evangelisten Markus
und Lukas noch mit hineinnimmt. Pater Hophan hat aber dieses Kunst-
Divus Thomas 24



356 Literarische Besprechungen

stück in sehr befriedigender Weise fertig gebracht, hauptsächlich indem er
für jeden einzelnen Apostel zunächst jede einzelne Stelle aus den
kanonischen Schriften des Neuen Testamentes, die für seine Person oder sein
Wirken nur irgendwie in Betracht kommt, auf das sorgfältigste auswertet.
Nichts ist ihm entgangen, weder aus den vier Evangelien noch aus der
Apostelgeschichte noch aus den Apostelbriefen. Von überall her hat er
seine Goldkörner — auch kleine und allerkleinste — gesammelt. Er bemüht
sich, jedes noch so kleine Scherflein der kanonischen Überlieferung ins
rechte Licht zu rücken und beleuchtet es mit anschaulichem Erzählerstil.
Da gibt es gar köstliche Einzelheiten. So z. B. schon im Vorwort, wo der
Verfasser sich Rechenschaft gibt von seiner « schönen, wichtigen, aber auch
etwas schwierigen Aufgabe ». Woher kommt es eigentlich, daß wir von
den Aposteln des Herrn verhältnismäßig so wenig gesichertes Wissen
besitzen Und P. Hophan antwortet : Die Apostel kündeten Christus,
nicht sich selber! Von ihnen ist darum in den Heiligen Schriften nur wie
nebenbei, oft, aber immer im Zusammenhang mit Christus die Rede
Solche feinsinnige Bemerkungen, die dem aufmerksamen Leser reichlich
Stoff zum Nachdenken bieten, finden sich hier und dort und überall in diesem
Buche verstreut. Man findet sie sogar in der Lebensbeschreibung des Judas
Iskarioth : Keiner wird auf einmal weder ein Vertrauter noch ein Verräter
Jesu (S. 260). Lukas bemerkt ausdrücklich : « Judas ging voraus. » Einem
Apostel, der zum Apostaten geworden ist, genügt es ja nicht, nur im H,aufen
mitzulaufen (S. 267).

Von seiner Arbeitsweise sagt der Verfasser selbst folgendes : Sein Buch
will die Persönlichkeit eines jeden dieser so verschiedenen, uns in ihrer
Mehrheit unbekannten Apostel lebendig und plastisch aufbauen, vorab aus
den mehr oder weniger zahlreichen Mosaiksteinchen der Heiligen Schrift
selber. Bei aller Verhaltenheit der biblischen Berichte fallen doch über
die meisten von ihnen wohl einige Worte, die bei genauem Hinhorchen oft
mehr aussagen, als beim ersten Hören vermutet wurde. Auch bieten der
ganze Raum des Neuen Testamentes, die Umwelt der Apostel und die
Tradition einen Rahmen auch für das bescheidenste Apostelbild. Die
Lücken, die bei einzelnen Aposteln trotzdem verblieben, suchte der
Verfasser auszufüllen, vom literarischen Recht Gebrauch machend, hier dem
eigenen Ahnen folgen zu dürfen. Doch hielten sich auch solche Schilderungen

gewissenhaft in der Hörweite der geschichtlichen, vor allem der
heiligen Urkunden. Die Apokryphen wurden im Interesse der Vollständigkeit

zwar angeführt, aber nicht ausgeführt. Das Werk möchte über bloße
Belehrung hinaus zur Erbauung emporführen. Darum werden sowohl die
Persönlichkeit wie die Predigt der Apostel auch in ihrer unmittelbaren
Bedeutung für das praktische Christentum aufgezeigt, nicht in langatmiger
Moral, sondern in kurzgefaßten Hinweisen auf unsere Zeit und unser Leben.

Wir haben allen Grund anzunehmen, daß das Apostelbuch des P. Hophan
diesen Zweck auch wirklich erreichen wird.

Freiburg. M. A. v. d. Oudenrijn O. P.



Literarische Besprechungen 357

H. Höpfl O. S. B. : Introductio specialis in Vetus Testamentum. Editio
quinta ex integro retractata, quam curaverunt A. Miller et A. Metzinger
0. S. B. — Romae, Ed. Comm. A. Arnodo. 1946.

Das seit vielen Jahren beim Unterricht bewährte « Compendium » des
österreichischen Benediktiners P. Hildebrand Höpfl, der seinerzeit in Rom
als Professor der Bibelexegese am Anselmianum und als Konsultor der
päpstlichen Bibelkommission tätig war, hat mit dieser Neuausgabe seine
fünfte Auflage erreicht. Anfangs bestand es aus drei recht bescheidenen
Bändchen, aber mit der Zeit ist es so sehr in die Breite gewachsen, daß der
vorliegende Band, der sich mit den Büchern des Alten Testamentes befaßt,
für sich allein schon fast 600 Seiten aufweist. Der bekannte Alttestamentier
des Anselmianums P. Athanasius Miller und sein jüngerer Kollege P. Adalbert

Metzinger haben keine Mühe gescheut, das ganze Buch für die neue
Auflage sorgfältig durchzuarbeiten.

Es ist ja selbstverständlich, daß das Compendium dem Laufe der Zeit
wiederholt angepaßt werden mußte. Wurden doch seit der Erstausgabe
mehrere wichtige archäologische Entdeckungen gemacht und neue Weisungen
für das Bibelstudium in der katholischen Kirche von Seiten des kirchlichen
Lehramtes ausgegeben. Auch hat die Forschungsarbeit der Bibelgelehrten
zu neuen Einsichten oder doch zu neuen Hypothesen auf verschiedenen
Einzelgebieten geführt. Und das alles mußte natürlich in den neueren
Auflagen des Compendiums seinen Niederschlag oder doch seinen Widerhall
finden. Man vergleiche z. B. die Abschnitte über das Hohe Lied und über
das Buch Tobias in den verschiedenen Ausgaben des Compendiums, und
man wird sehen, daß die Neubearbeiter den Fortschritt der Forschung
gewissenhaft verbucht haben.

Namentlich auch in der Bibliographie war bei jeder neuen Ausgabe
manches nachzutragen. Die Bearbeiter dieser Ausgabe haben auch in dieser
Hinsicht das Mögliche getan unter den sehr schwierigen Verhältnissen,
welche Kriegszeit und Nachkriegszeit unvermeidlich mit sich brachten. Um
ihre Literaturangaben gerecht zu beurteilen, muß man in Betracht ziehen,
daß ein Teil des Manuskriptes schon im Jahre 1942 abgeschlossen vorlag.
Nachträglich wurde dann die Literatur bis zum Jahre 1944 einschließlich
noch verzeichnet. Aber der Krieg ging erst 1945 zu Ende und das eine
oder andere dürfte wohl mit zuviel Verspätung zur Kenntnis der Bearbeiter
gelangt sein, als daß es noch Aufnahme hätte finden können. So sind nun
z. B. die Literaturangaben über die Lakischbriefe wohl etwas dürftig
ausgefallen. Beim Abschnitt über die Psalmen war wohl keine Gelegenheit
mehr, etwas über die erst 1945 erschienene neue römische Übersetzung
einzuschalten. Übrigens könnte eine einigermaßen eingehende Würdigung
dieser Übersetzung mit den nötigen Literaturangaben vielleicht auch wohl
besser im Bande der « Introductio Generalis », im Abschnitte über die
Bibelübersetzungen, untergebracht werden.

Sonst sind die Literaturangaben im allgemeinen reichhaltig ; einige
werden wohl meinen : fast zu reichhaltig. Für die meisten Benützer des

Compendiums wäre vielleicht eine geschickte Auswahl vorzuziehen. Für



358 Literarische Besprechungen

eine möglichst vollständige Liste der Kommentatoren zu einem Buche, wie
etwa die Klagelieder oder den Propheten Sophonias, haben unsere Theologiestudenten

weder Verständnis noch Verwendung, und der Spezialist wird,
im gegebenen Falle, von eigenen bibliographischen Nachforschungen doch
wohl nicht Abstand nehmen können. Hält man aber auf Vollständigkeit,
dann ist wiederum nicht gut einzusehen, weshalb man hier die jüdischen
Kommentatoren des Mittelalters prinzipiell ausgeschaltet hat. Die
christlichorientalischen werden, wie mir scheinen will, etwas ungleichmäßig
berücksichtigt. So fanden wir von den Armeniern den Kommentar des Nersês
Lambronaçi zum Prediger und zu den Zwölf Propheten angeführt, nicht
aber die von N. Akinean herausgegebenen Fragen und Antworten zur
Genesis des Eliâê Vardapet, noch den Kommentar des Vardan Arewelçi zu
den Psalmen, noch den des Grigor Narekaçi zum Hohen Lied.

Die Bearbeiter heben in ihrer Vorrede mit vollstem Recht hervor, daß
sie sich bestrebt haben, dem Geiste des ursprünglichen Verfassers treu zu
bleiben, nicht zuletzt auch darin, daß sie der Kirchenlehre und den vom
kirchlichen Lehramte gegebenen Weisungen getreueste Folgschaft leisteten.
Die einschlägigen Dokumente und die Entscheidungen der Bibelkommission
werden gewissenhaft angeführt. Es ist schade, daß die Herausgeber offenbar
keine Gelegenheit mehr gefunden haben, die wichtige Enzyklika « Divino
afflante Spiritu » (30. September 1943) zu erwähnen, was aber in der nächsten
Ausgabe der « Introductio Generalis » leicht nachzuholen ist.

Eine glückliche Neuerung, welche zudem auch dem Geiste dieser Enzyklika

völlig entspricht, besteht darin, daß die Bearbeiter sich bemüht haben,
dem religiösen Inhalte und dem Lehrgehalte der einzelnen Bücher mehr
Aufmerksamkeit zu widmen, als dies in den bisherigen Ausgaben geschehen war.

Am Schlüsse des Bandes haben auch die chronologischen Übersichtstabellen

eine Revision und eine Erweiterung erfahren. König Hammurapi
wird dabei nach W. F. Albright auf 1800-1760 vor Christus angesetzt. Nach
den neuesten Berechnungen wird man aber wohl noch tiefer hinuntergehen
müssen. Zwar sind die Mari-Urkunden noch nicht alle veröffentlicht und
für die Chronologie des alten Orients erst zum Teil ausgewertet. Aber nach
unseren jetzigen Kenntnissen dürfte doch die Berechnung von Cornelius
und Weidner, nach denen Hammurapis Regierungszeit auf 1728-1686 vor
Christi Geburt angesetzt wird, bereits die größere Wahrscheinlichkeit für
sich in Anspruch nehmen. Nach vorläufigen Berechnungen über die
Regierungsperiode der Monarchen des hetthitischen Mittelreiches, wurde der het-
thitische König Tudhaliaä I neulich von F. M. Th. Böhl1 um etwa 1720-1690

vor Chr. angesetzt. Sollte er der biblische Tid'al, « König der Völker »

gewesen sein, dann war er nach Genesis XIV ein Zeitgenosse des daselbst
erwähnten Königs Amraphel von Sin'ar und damit auch des Aryok von
Ellasar Rim-Sin von Larsa Freilich, ob der biblische Amraphel
letzten Endes wirklich identisch ist mit Hammurapi, ist und bleibt bisher
noch immer etwas unsicher. Neuerdings hat man auch gegen die
Identifikation seines Landes Sin'ar mit Babylonien Zweifel erhoben 2. Sollte es

1 Vgl. Bibliotheca Orientalis, 1945 (II), S. 55-56. a Böhl, 1. c.



Literarische Besprechungen 359

sich aber eines Tages doch einwandfrei feststellen lassen, daß der Erzvater
Abraham ein Zeitgenosse gewesen ist mehrerer Könige, die um 1700 vor Chr.
regiert haben, dann ergäbe das interessante Folgerungen für die Chronologie
nicht nur der Patriarchenzeit, sondern auch des Aufenthaltes der Hebräer
in Ägypten, des Auszuges, der Richterzeit, kurzum für die der gesamten
vormonarchischen Periode der biblischen Geschichte.

Wir sind überzeugt, daß auch diese Neubearbeitung des Compendiums
seinen Weg finden und seinen Nutzen stiften wird, und daß auch diese fünfte
Auflage des alttestamentüchen Bandes das Ihrige dazu beitragen wird, die
Liebe unserer Jungtheologen für das Studium der heiligen Bücher zu
vertiefen, ihre Kenntnisse vom Alten Testament zu vergrößern, und wir hoffen,

daß es sie dazu anleiten wird, bei ihrer künftigen priesterlichen Tätigkeit

die Bücher des Alten Bundes mehr und gründlicher zu verwerten bei der
Predigt und im Unterricht M. A. v. d. Oudenrijn O. P.

Soziologie

J. Haesaert : Essai de Sociologie et Notes doctrinales conjointes. —
Bruxelles, Les Editions Lumière, s. d. 420 pp.

Wie jede Realität, so kann auch die Gesellschaft Gegenstand einer rein
beschreibenden und vergleichenden Wissenschaft sein. Doch da die Gesellschaft

ein vom Menschen ins Dasein zu Setzendes ist, ist eine so geartete
Erkenntnis derselben sehr unvollkommen und verlangt gewissermaßen durch
eine philosophische, d. h. praktisch-normative Betrachtung vervollständigt
und ergänzt zu werden. Da diese Weiterführung des positiv empirischen
Wissens durch ein normatives so natürlich ist und vom Gegenstande selbst
gefordert wird, besteht die Gefahr, daß ein sich Beschränken auf den rein
positiven Teil sehr leicht in eine oberflächliche, nicht ungefährliche Spielerei
ausartet. Dieser Gefahr ist H. nicht entgangen. Sein Buch ist ein Versuch,
der als solcher gewiß allen Lobes würdig ist, die zahlreichen von der
empirischen Soziologie gesammelten Erkenntnisse zusammenzufassen und neu
zu ordnen. In der Einteilung des Stoffes hält er sich an das in der physikalischen

Schule gebräuchliche Schema einer gesellschaftlichen Statik, Dynamik

und Mechanik.
Daß die Ausarbeitung der einzelnen Teile unzuverlässig ist, haben wir

bereits angedeutet und möchten es durch ein bezeichnendes Beispiel bekräftigen

: S. 66-67 handelt der Autor über das Schamgefühl. Dieses wird als
eine Vernunft- und naturwidrige Erscheinung abgetan (un sentiment si
contraire à la nature comme à la raison) ; Römern und Griechen sowie
den Naturvölkern unbekannt, soll es in Europa eigentlich erst seit dem
18. Jahrhundert als Frucht der Städtekultur sich eingebürgert haben (la
plupart des sauvages n'en ont cure. La Grèce, Rome et le moyen âge, du
moins pour ce qui est de la foule, l'ignorèrent La pudeur ne se développe,
en Europe, qu'au XVIII siècle et ne s'y épanouit pleinement qu'avec la
culture urbaine).

Hätte H. bei Ottmar Dittrich, Geschichte der Ethik, I-II, nachgese-



360 Literarische Besprechungen

hen, würde er über das Schamgefühl bei Römern und Griechen eines
Besseren belehrt worden sein. Was insbesondere die Römer anbetrifft, so werden

sie von L. Friedlaender, Darstellungen aus der Sittengeschichte Roms,
9. Aufl., 1919-1921, wenn er auch manch Unerbauliches über sie berichten
muß, doch keineswegs als eine schamlose Gesellschaft geschildert. Über
den angeblichen Mangel des Schamgefühls bei den Naturvölkern schreibt
Buschan in A. Moll, Handbuch der Sexualwissenschaften, 1926, S. 303-304 :

« Von ihnen wird die Nacktheit als etwas ganz Natürliches angesehen, deren
sie sich nicht zu schämen oder die sie nicht zu verbergen brauchen ; in
einem Unverhülltsein des Körpers liegt für sie nichts sinnlich Erregendes,
nichts Anstößiges. Daher treffen wir bei vielen Stämmen, trotz ihrer Nacktheit,

geradezu ein übertriebenes Schamgefühl an ; H. Ellis (Das Geschlechtsgefühl.

Eine biologische Studie, 2. Aufl., Würzburg 1909) führt zum Beweise
dessen zahlreiche Beispiele aus dem Altertum wie auch aus der Neuzeit an. »

Ähnliche Urteile finden sich bei anderen Berufsethnologen wie Ratzel F.,
Völkerkunde, 2. Aufl., 1894-1895 ; Peschel O., Völkerkunde, 7. Aufl., 1897.
Diese Autoren hätten den von H. zitierten Deniker sehr vorteilhaft ergänzen
können und dürfen wohl nicht angeklagt werden, ihr wissenschaftliches
Arbeiten sei durch apologetische Voreingenommenheit getrübt, ein Vorwurf,
der gegen die Wiener Schule von P. W. Schmidt S. V. D. in einem anderen
Zusammenhang erhoben wird (S. 82). Was die Naturwidrigkeit des Schamgefühls

anbetrifft, darüber hat Muncker, Die psychologischen Grundlagen
der katholischen Sittenlehre, 1934, S. 290-299, ein aufschlußreiches Kapitel,
das H. unbedingt hätte beherzigen müssen.

In demselben Passus stellt H. fest, daß, seitdem sich dieses unselige
Gefühl eingebürgert hat, die Gesellschaft streng gegen die öffentlichen
Beleidigungen des Schamgefühls reagiert, obschon sie ja dadurch gar keinen
Schaden erleide (Depuis, la société réagit avec force contre les atteintes
qui y sont portées, bien qu'elle n'en éprouve aucun dommage). Es gehört
eine gewisse Dreistigkeit dazu, zu behaupten, die Gesellschaft erleide durch
das Schwinden des Schamgefühls keinen Schaden, nachdem feststeht, um
nur ein Beispiel anzuführen, daß sexuelle Schamlosigkeiten ein Anzeichen
sind für Degeneration und Geisteskrankheit.

Doch lassen wir diese Polemik mit der Bemerkung, daß ein Kapitel
wie das von uns besprochene schon gar nichts Wissenschaftliches mehr an
sich hat. Leider muß ich hinzufügen, daß das ganze Buch mit demselben
unverantwortlichen Leichtsinn geschrieben ist. Ab und zu werden auch
Böcke kleineren Formates geschossen, wie z. B. S. 18, Fußnote 2, wo Rassen
und Völkerschaften miteinander verwechselt werden. Einem Buche, das
über ein so weites Wissensgebiet sich verbreitet und eine so reiche Literatur,
wenngleich auf eine etwas tendenziöse Art und Weise, heranzieht, hätte
unbedingt ein Namen- und Sachregister beigegeben werden müssen.

Über solche Mängel kann natürlich auch eine schöne, fließende, ja
fast blendende Sprache nicht hinwegtäuschen. Im Gegenteil, man wäre
ihretwegen fast versucht, das Buch kurzerhand dem Bereich der schönen
Literatur zuzuweisen.

Rom, S. Anselmo. L. Thiry O. S. B.



Literarische Besprechungen 361

Geschichte des Thomismus

J. P. Mullally A. M. : The Summulae Logicales of Peter of Spain
(Publications in Medieval Studies, The University of Notre Dame, ed. Philip
S. Moore, C. S. C.). — Notre Dame, Indiana. 1945. civ-172 SS.

Das vorliegende Werk ist nicht eine Ausgabe der Summulae, sondern
eine eingehende Monographie über Petrus Hispanus und sein berühmtes
Handbuch (S. ix-civ), nebst einem « praktischen » Neudruck des « De pro-
prietatibus Terminorum » (S. 1-129), samt Ubersetzung. Es folgt eine
reiche Bibliographie der Wiegen- und Frühdrucke der Summulae (S. 132-158),
der Literatur über Petrus (S. 159-164) und vollständige Indices.

Die einleitende Monographie behandelt in fünf Abschnitten die Frage
der Autorschaft, die Person des Petrus, den Inhalt und die Quellen der
Logica antiqua, den Inhalt und die Vorgeschichte der Logica moderna,
endlich die Nachgeschichte der letzteren. Dieser Teil des Werkes des
Verfassers darf als musterhaft und sehr wertvoll bezeichnet werden : es ist die
beste Monographie über Petrus, die wir bis jetzt haben, die eingehend alle
Probleme auf diesem Gebiete behandelt. Eine andere anerkennenswerte
Leistung des Verf. ist die englische Übersetzung des sehr schwierigen Textes,
wohl die erste Übersetzung des Petrus in eine moderne Sprache ; sie scheint
vollständig gelungen zu sein.

Hingegen dürfte der Neudruck des Textes, namentlich für «

praktische » Zwecke, unzulänglich erscheinen. Der Verf. hat sich leider auf
zwei Drucke (einen aus 1494 und einen anderen aus 1500) als Grundlage
beschränkt, ohne irgend eine Handschrift einzubeziehen, was doch bei dem
Reichtum der Petrus-Handschriften nur zu leicht gewesen wäre. Nun ist
es wohl bekannt, daß die Summulae vielfach verbessert und vervollständigt
wurden, besonders gerade in der Lehre de proprietatibus terminorum.
Tatsächlich scheint uns, daß der vom Verf. herausgegebene Text teilweise
unecht und stark « verbessert » ist.

1. Wir finden im hier gedruckten Text einen « Tractatus exponibilium »,

der entschieden den Summulae nicht angehört, da die besten Handschriften
ihn entweder gar nicht enthalten, oder aber steht er in ihnen unter dem
Titel « Syncategoremata petri hyspani ». In keinem Falle habe ich wenigstens

diesen Tractatus in den älteren Handschriften als einen Teil der
Summulae gefunden.

Reg. Lat. 1205 (2. Hälfte d. XIII. Jh.) f. 23vb : De restrictionibus,
f. 25rb : De distributionibus, f. 29rb : explicit (Ende der Hs.) ; dies ist
eine besonders wertvolle Hs. — Vat. Lat. 4537 (ca. 1350) f. 29rb : Et de
distributionibus dicta sufficiant. Expliciunt tractatus magistri petri hispani.
Deo gratias Amen. f. 29va : Incipiunt fallaciae sancti thomae. — Ambros.
H 64 Inf (XIII-XIV. Jh.) f. 29va : de distributionibus dicta sufficiunt
Incipiunt Syncategoremata

Es ist auch zu bedenken, daß der Tractatus Exponibilium der 13. Traktat
der Summulae wäre. Nicht nur Kildwarby weiß bloß von 12 Traktaten



362 Literarische Besprechungen

und Dante spricht (Paradiso c. XII) vom « Pietro Ispano lo quai giù luce
in dodici libelli », sondern auch zahlreiche, vom Verf. selbst angeführte
Wiegendrucke und Kommentare geben in ihren Titeln die Zahl 12 an
(NN. 8, 9, 11, 12, 13, 14, 18, 20-28, 48, 49, 50, 52). Angesichts dieser
Tatsachen, die übrigens von M. Grabmann (Handschriftliche Forschungen und
Funde zu den philosophischen Schriften des Petrus Hispanus Sitzb. d.
Bayer. Ak. d. Wiss., Phil.-hist. Abt., Jg. 1936, H. 9) längst festgestellt
sind, scheint mir ziemlich sicher zu sein, daß der Tractatus exponibilium
den Summulae nicht angehört. Ob er überhaupt von Petrus stammt, ist
eine andere Frage. Persönlich bin ich geneigt, es zu bezweifeln : es scheint
ein späteres Produkt zu sein und die Zusammenhänge, die der Verf. selbst
zwischen diesem Tractatus und der Grammatica Speculativa des Thomas
von Erfurt aufweist, können es nur bestätigen.

2. Die vom Verf. vorgefundene und beibehaltene Anordnung der Traktate

dürfte eine irrige sein. Im eben zitierten Werk hat Prälat Grabmann
gezeigt, daß der Tractatus suppositionum ursprünglich nicht nach, sondern
vor dem Tractatus fallaciarum stand. Dafür spricht nicht nur Kildwarby,
sondern auch die Anordnung der zwei besten Hss., die wir besitzen, nämlich
Reg. Lat. 1205 und Ambras. H 64 Inf.

3. Der Mangel einer handschriftlichen Grundlage hat also den Verf.
diesbezüglich in Irrtum gebracht. Es ist aber noch nicht alles. Der Text,
den er gibt, scheint ein « verbesserter » Petrus Hispanus zu sein, nämlich
ein im Lichte der späteren, terministischen Scholastik scharf formulierter
Petrus. Wie bekannt, ist seine Ausdrucksweise noch ziemlich lose ; er steht
ungefähr auf dem technischen Niveau des Albertus Magnus. Im hier
gedruckten Text nun hat der Kopist eine schön und scharf gefaßte Unterlage
gebraucht ; dabei ist auch manches verloren gegangen und manches wurde
abgeändert.

Hier einige Stichproben, zum Vergleich mit dem Text der Hs. Reg.
Lat. 1205 : v. 2 homo : add. currit Hs. ; 8 per partes relationis : om ; 10 nullus :

add et similia ; 11 qualis : qualiscumque ; quantus : quantuscumque ; (hier
handelt es sich also um einen groben Fehler, cf. v. 18) ; 12 substantiae :

add est quod ; 12/3 ens quod est quid : quid, sive per modum substantiae ;

14 substantiae autem : unde substantiae ; 16 Signum : add autem ; alia sunt :

add autem ; nullus : add » uterque » ; 24 neuter : add : et consimilia ; 25 similia

: consimilia ; 29 sciendum : add autem ; 30 uno modo : quandoque sumi-
tur ; 31 de : ex ; alio modo : aliquando ; 33 naturaliter : natura ; 38 vel :

aut ; 38/9 nullam rem : omnis nihil ; 40 ad idem : om ; 41 neque : vel ;

ergo nec : ergo non ; 42 sic : ita ; 44 propter : per ; 45 oppositionem : add
eius ; 50 dubium : primum ; dicitur : dicendum ; 51 facit : significat ;

54 subicibilis : quae subicitur ; 54/4 praedicabilis : praedicatur.
Es ist auch bedauernswert, daß der Verf. keine mathematisch-logische

Schulung hat. J. Lukasiewicz (Zur Gesch. d. Aussagenlogik, Erkenntnis 5,

1934, 112 ff.), H. Scholz (Gesch. d. Logik, 1931) und ich selbst (Notes hist,
sur les prop, modales. Rev. Sc. Phil, et Theol. 31, 1937, 673 ff.) haben an
Hand zahlreicher Beispiele ausdrücklich darauf aufmerksam gemacht, daß
man die scholastischen Logiker ohne eine gute Kenntnis der Logistik über-



Literarische Besprechungen 363

haupt nicht verstehen kann, da erst die Logistik die alten Einsichten
wiederentdeckt hat. Nun zitiert der Verf. zwar zwei mathematisch-logische Werke
von W. Quine (richtig W. van Orman Quine) ; es ist aber in seiner Abhandlung

nichts von deren Benützung zu merken. So wird z. B. S. xvi ein Text
zitiert, wo es heißt : « ista : 'Caesar est Caesar' ipso non existente non est
vera » ; dieser Text wird nach Geyer literargeschichtlich ausgenützt, ohne
daß der Verf. ahnt, daß es sich hier um eine interessante logische Einsicht
des Petrus handelt.

Freiburg. I. M. Bochetiski O. P.

A. Landgraf : Commentarius Cantabrigiensis in epistolas Pauli e schola
Petri Abaelardi : 1. In epistolam ad Romanos. S. xlii-223. 1937. 2. In
epistolam ad Corinthios Im et IIm, ad Galatas et ad Ephesios. S. 224-446.
1939. 3. In epistolam ad Philippenses, ad Colossenses, Im et IIm ad Thes-
salonicenses, Im et IIm ad Timotheum, ad Titum et ad Philemonem. S. 447-
651. 1944. 4. In epistolam ad Hebraeos. S. 653-864. 1945. (Publications
in Mediaeval Studies, II.) — Notre-Dame (Indiana), The University of
Notre Dame.

Mit dem kürzlich erschienenen 4. Teil ist diese für die Abaelardus-
forschung wichtige Textveröffentlichung abgeschlossen. Landgraf weist in
der Einleitung nach, daß dieser Kommentar zu allen Paulusbriefen aus der
Schule Abaelards stammt : außer Textähnlichkeiten mit Abaelards gedruckten

Pauluskommentaren sind stilistische Eigenarten und theologische Ideen
des Abaelardus durch das ganze Werk hindurch zu finden. Häufig wird ein
« Philosophus » zitiert, der niemand anders als Abaelard selbst ist. Die Zeit
der Abfassung des Kommentars setzt L. fest zwischen 1141 (Abaelards
Verurteilung in Sens) und 1146/47 (letztes mögliches Datum einer erwähnten
Hungersnot in Frankreich [1139-46] und Hilfsaktion eines Grafen Theobald,
d. i. Theobalds des Großen von Champagne [1125-52], der auf der Synode
von Sens 1141 zugegen war). Der Name des Verfassers konnte nicht
ermittelt werden. Jedenfalls hat eine und dieselbe Person den ganzen
Kommentar verfaßt. L. nimmt aus guten Gründen an, daß dieser unbekannte
Verfasser sich auf einen nur mündlich von Abaelard vorgetragenen
Pauluskommentar beruft, da viele Zitate des « Philosophus » in den gedruckten
Abaelardschriften nicht aufzufinden sind.

Die Textedition ist in mustergültiger Weise besorgt und mit drei
Apparaten versehen. Der erste enthält die Schreibarten der einzigen bekannten

Hs., der zweite die Zitate aus der Heiligen Schrift, den Kirchenvätern
usw., der dritte Verweise auf zeitgenössische theologische Literatur, vor
allem auf die Schriften Abaelards. Ein ausführliches Namen- und
Sachregister findet sich am Schluß eines jeden Bandes.

Rom, S. Anselmo. J Müller O. S. B.



364 Literarische Besprechungen

Ph. Böhner 0. F. M. : The Tractatus De Successivis Attributed to
William Ockham. Edited with a Study on the Life and Works of Ockham.
(Franciscan Institute Publications. N. 1.) — St. Bonaventure N. Y., St. Bona-
venture College. 1944. xiv-122 pp.

Das vorliegende Bändchen bietet einen ganz hervorragenden Beitrag
zum Ockham-Studium. In einer gehaltvollen, kritischen Einleitung über
das Leben (S. 1-15) und die Werke (S. 16-23) Ockhams legt B. zum Teil
neue Ergebnisse aus persönlicher Handschriftenforschung vor. So macht er
zum mindesten sehr wahrscheinlich, daß das Geburtsjahr Ockhams früher
als bisher angenommen wurde, vielleicht um 1280 anzusetzen ist. Der
größte Teil der philosophischen und theologischen Schriften des Venerabiiis
Inceptor werden in die Oxforder Periode (bis 1324) seines Lebens verlegt.
Was den akademischen Grad Ockhams angeht, so erklärt B. die Bezeichnung
« Inceptor » aus handschriftlichen Angaben dahin, daß er allen Bedingungen
zur Erlangung des Doktorats in der Theologie genügt hatte, daß er also
auch Magister war, nur nicht Magister actu regens.

B. stellt sodann die philosophischen und theologischen Werke Ockhams
(für die politischen verweist er auf die im Erscheinen begriffene neue
Ausgabe von J. G,. Sikes, Bd. I, Manchester 1940) übersichtlich zusammen mit
kurzen Angaben über Hss., Ausgaben, Abfassungszeit und Echtheit
derselben. Diese Liste bietet einen bedeutenden Fortschritt allem andern gegenüber,

was über denselben Gegenstand bisher veröffentlicht wurde.
Die Edition des Tractus de successivis ist von großer Wichtigkeit für

das Studium der naturphilosophischen Einstellung, speziell der Lehre
Ockhams von der Bewegung. Der Traktat gliedert sich in drei Teile : De
motu, de loco, de tempore. Alle drei Teile finden sich auch, mit längeren
Ausführungen, in der noch ungedruckten Expositio super II. Physicorum,
der zweite Teil (de loco) ist obendrein in mehreren Hss. und in allen
Druckausgaben der Summulae in II. Physicorum wortwörtlich enthalten. In
Bezug auf die Echtheit der Schrift folgert B., daß dieselbe als eigener
Traktat aller Wahrscheinlichkeit nach nicht von Ockham verfaßt wurde.
Das Werk ist jedoch echt in dem Sinn, daß jeder Satz des Traktats aus der
Feder Ockhams stammt. Der anonyme Compilator beschränkte sich lediglich

darauf, die entsprechenden Kapitel der Expositio zu kürzen, einleitende
Formeln einzufügen usw. Da mindestens zwei Hss., die den Traktat
enthalten, vor 1350 geschrieben wurden, wurde dieser, ähnlich wie der Tractatus

de principiis theologiae (ed. L. Baudry, Paris 1936), noch zu Lebzeiten
Ockham zusammengestellt.

Die Edition ist aus den vier bekannten, den ganzen Traktat enthaltenden

Hss. mit Sorgfalt gemacht. Hinzugezogen wurden zwei Hss. der
Expositio super II. Physicorum, zur Feststellung der Eigenarbeit des Compi-
lators, und eine Ausgabe (Venedig 1506) der Summulae.

Der neuen Sammlung, die mit einer so vorzüglichen Veröffentlichung
beginnt, wünschen wir den besten Erfolg.

Rom, S. Anselmo. J. Müller O. S. B.


	Literarische Besprechungen

