Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 25 (1947)
Heft: 3
Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Apologetik

Zu einer Besinnung iiber die « klassische Apologetik ».

Ein ansehnlicher Teil der heute erscheinenden Literatur ist Gewissens-
erforschung. Das Vergangene wird iiberpriift und vor allem gerichtet. Es
gibt allerdings auch Gewissenserforschung, die nur da ist, um zu erziehen,
zu heilen, aufzubauen : zugleich mit dem Gericht iiber das Vergangene
bietet sie auch Vorsitze, Anleitung, Pline fiir die Zukunft. So eine Gewis-
senserforschung will das Buch Levies : « Sous les Yeux de I’Incroyant»
sein . Es iiberpriift das Verhiltnis zwischen Denken und Glauben im
Leben des Christen, der sich « unter den Augen des Ungldubigen » sieht.

Das Buch hat drei Teile. Obwohl seine Einheit vielmehr im Wollen,
in der beharrlichen Zielrichtung als im straff wissenschaftlichen Gedanken-
zusammenhang besteht — was fast immer der Fall ist bei Biichern, die wie
dieses aus Vortragen und Artikeln entstanden sind —, so ist doch im ersten
Teil alles Grundlegende gesagt. Levie steht hier fiir zwei Wahrheiten ein :
Griindliches Denken fiihrt zum Glauben (bien penser pour croire) und :
Glauben fiihvt zum griindlichen Denken (croire pour bien penser).

Auf dem Wege des Denkens zum Glauben werden zuerst die objektiven
Beweggriinde der Glaubwiirdigkeit iiberpriift (1. Kap.) und sodann der
eigentliche Gang des suchenden Denkens zum Glauben hin beschrieben
(2. Kap.). Es ist ein Hauptfehler der « klassischen Apologetik », da8 sie die
objektiven Beweggriinde fiir die Annahme der Offenbarung nicht in der
ganzen Friille und Einheit, also nicht den ganzen apologetischen Wert des
personhaften Christus und seiner Kirche, nicht die « Ganzheit der christlichen
Tatsache » (20) auf den glaubensuchenden Geist wirken liBt, sondern sie
ihm nur beschrinkt, zu analytisch und vereinzelt darbietet.

Zum bessern Verstindnis dieser These sei eine ihrer besten Stiitzen
erwihnt : der Wunderbeweis in der Apologetik (40-49). Wenn man die
physischen Wunder Jesu nicht im konkreten Lebenskreis, nicht in der
Fiillle der Umstiande sieht, in der sie gewirkt wurden, wenn man sie
nicht als einen Teil des absoluten Wunders betrachtet, das Jesus Christus
selbst ist, wenn man sie nicht auch in ihrem religiésen Sinn, in ihren
Motiven der barmherzigen Liebe Gottes und in Verbindung mit dem mora-
lischen Wunder der Verbreitung des Glaubens erwigt, sondern aus unbe-
wuBtem Positivismus aus dem Zusammenhang herausreiB3t, sie nur in ihrer
phdnomenologischen Seite als Ausnahmefall im physischen Naturgeschehen
betrachtet und sie allein als « den wahren, sichern, unwiderstehlichen

1 J. Levie S. J., Sous les Yeux de I'Incroyant (Museum Lessianum, Section
théologique, N° 40), 2¢ edition. Paris-Bruxelles, Déclée de Brouwer. 1946, 302 pag



Literarische Besprechungen 339

Beweis », als die hauptsichliche Grundlage der ganzen Apologetik gelten
laBt (42), dann kann sich der ungldubige Denker angesichts dieses apolo-
getischen Vorgehens ein falsches Postulat folgender Art stellen : « Da einer-
seits das physische Wunder der grundlegenden Beweis des Christentums
und anderseits die Annahme des Christentums eine letztentscheidende Tat
des Menschen ist, die ihn ganz in Anspruch nimmt, so muB8 die Gréfe und
Evidenz des Wunders im strengen Verhiltnis zu dieser letztentscheiden-
den Tat sein. Ich habe also das Recht, die erstaunlichsten Wunder zu
erwarten. Doch ich drgere mich dariiber, daB ich gewisse Wunder nie im
Christentum finde. Nie sehe ich z. B. abgeschnittene Beine, die wieder ganz
werden ; nie sehe ich materielle Gegenstinde, die in meiner Gegenwart
geschaffen werden. Ich kann folgerichtig (wie E. Renan) verlangen, daB
das physische Wunder von einem AusschuB wissenschaftlicher Kritiker
untersucht und daB Ort, Zeit, Gegenstand und Art des Wunders von ihnen
vorgeschrieben werde. So lange sich diese Forderungen nicht erfiillen, so-
lange stehe ich dem christlichen Glauben vollkommen frei gegeniiber. »

Damit soll aber nicht gesagt sein, daB die Apologetik nicht mit wissen-
schaftlicher Strenge vorgehen soll. Das verlangt die Ehrfurcht vor den gétt-
lichen Dingen. « Keine der oben erwdhnten Erwigungen will irgendwie
die gewissenhafteste Sorge um unerbittlichste Objektivitit vermindern »
(44, Anm. 2). Es heiBt in einer andern FuBnote — die FuBnoten sind in
dieser zweiten Auflage des Buches oft wichtiger als der Text — : « Wir sind
personlich iiberzeugt, daB die Argumente der klassischen Apologetik recht,
stichhaltig und berechtigt (justes, solides, légitimes) sind. Unseres Erach-
tens aber irren sich gewisse Apologeten, wenn sie diese isolieren, vom reli-
giésen, lehrinhaltlichen und theologischen Gesichtspunkt trennen, der doch
wesentlich zu ihrer Beweiskraft beitrigt» (23). Levie tadelt nicht die
Beweise der klassischen Apologetik, « die doch alle eine Rolle im Gesamt-
beweis des Christentums zu spielen haben », er tadelt die « unbewuften
Postulate », die ihr zugrunde liegen und die Auffassung der Glaubwirdigkeit
bei den Studierenden verfilschen (19). Es ist ein falsches Postulat, fiir
die Uberpriifung des apologetischen Gegenstandes nur eine wesentliche
Eigenschaft : die wissenschaftliche Objektivitit zu verlangen und den
EinfluB der moralischen und religiosen Verfassung des suchenden Geistes
auf den apologetischen Beweis auszuschlieBen %,

1 Vgl. zum bisher dargelegten Grundgedanken auch S. 31, 54, 20 und ihren
klarsten zusammenfassenden Ausdruck S. 21: « Le christianisme est formidable-
ment un, unifié, cohérent; il ne devient pleinement intelligible qu’a condition
d’atteindre le centre: « Le Christ total dans son Eglise», et si nous voulons que
I'incroyant comprenne quelque chose de la moindre de nos preuves, il faut I’orienter
dés d’abord vers ce terme, envisagé par lui au moins comme hypothése de travail.

La preuve de la vérité du christianisme ne s’achéve pas dans une sorte d’intro-
duction, de préambule qui I'étudierait dw dehors, par ce qui est étranger a sa
doctrine et 4 sa vie intime. Elle se dégage de foute la synthése chrétienne, de ce
fait unique et transcendant dans I'histoire de 'humanité qu’est le miracle du
Christ dans le miracle de son Eglise. Or, ce miracle forme un tout, admirablement

Diyus Thomas 23



340 Literarische Besprechungen

Nach den Ausfithrungen iiber die objektive « Rechtfertigung des Glau-
bens » wird im zweiten Kapitel des Buches gezeigt, welche subjektive Haltung
der denkende Mensch haben muB, um sich zum Glauben durchzuringen.
Auch hier sollen wir uns den Ungliubigen gegenwiértig denken. Seine Ein-
stellung dem Katholiken gegeniiber duBert sich gewdhnlich so : « Weil ihr
Katholiken glaubt, habt ihr das freie Denken aufgegeben und auf die
menschliche Vernunft verzichtet. Eure Kirche bietet euch viel ; aber eure
Vernunft hat Selbstmord begangen.» Hierzu mége man auch die Ansicht
erwigen, die man seit Nietzsche besonders bei der denkenden Jugend
trifft : « Ich stehe vor folgender Entscheidung : wenn du den Seelenfrieden,
die Ruhe, das Glick willst, dann glaube ; wenn du aber ein Jiinger der
Wahrheit sein willst, dann suche, kimpfe ! »

Dieser Einstellung gegeniiber ist zu betonen, daf man sich grund-
sitzlich einer « kiihnen Aufrichtigkeit» befleiBe (75). Die beste Methode
besteht nicht immer darin, gewisse Fragen, die sich im Geiste vordringen,
gewaltsam zuriickzudringen. Der Mensch ist ein Wesen, das nicht verge-
waltigt, sondern erleuchtet und gebildet werden will. « Die beste Methode
— die freilich tausend Formen annehmen kann — wird immer die grofB-
miitige Aufrichtigkeit sein : sich zu bemiihen, in seiner Seele klar zu sehen
und den nétigen Mut aufzubringen, um mehr Licht zu suchen » (71).

Diese Aufrichtigkeit verlangt freilich viel ; aber sie ist auf jeden Fall
etwas Erhabenes und Erhebendes. Sie stiitzt sich auf die kirchliche Lehre,
daB das Christentum, der Glaube, die Rechte der Vernunft durchaus vor-
aussetzt und nachdriicklich fordert (68). Die Kirche heit uns glauben,
weil wir sehen, daB wir glauben sollen (68-69). Der Glaube fordert eine
héchst persénliche Haltung : Meine persénliche Verantwortung kann mir
niemand abnehmen. Ich soll nicht glauben, weil man immer geglaubt hat —
aus Gewohnheit. Ich soll nicht glauben, weil andere glauben — aus Gemein-
schaftstrieb. Ich soll nicht glauben, weil ich eine gewisse begliickende
Lebenserfahrung habe — aus Gefiihlserlebnis. Ich soll glauben, auch wenn
ich mit gewissen starken Traditionen und persénlichen Gewohnheiten, ja
mit meiner ganzen Vergangenheit brechen, einen billigen Seelenfrieden
stéren, heftig kimpfen und seelisch leiden muB. Es gibt eine Aufrichtigkeit
des Denkens, die sich nur der wahrgenommenen Wahrheit (vérité pergue)
unterwirft, eine Aufrichtigkeit, die nie eine Zustimmung durch minder-

homogéne, dont toutes les parties sont solidaires et ne se comprennent parfaite-
ment que dans la lumiére de I'ensemble.

Dire cela, c’est dire qu'il n’y a pas d’arguments apologétiques séparés, qui
soient décisifs, la synthése seule faisant preuve définitive ; c’est dire qu'il n'y a pas
d’apologétique entiérement distincte de la doctrine révélée, de la théologie, qu'il
n'y a pas d'examen extérieur des faits historiques chrétiens totalement indépen-
dants de I'étude de leur signification religieuse ; c’est dire enfin qu'il n'y a pas,
dans la marche vers la foi, une part du chemin, 1’apologétique, qu’on doit faire
en rationaliste, en historien profane, décidé a n’accepter 'hypothése chrétienne
que si toutes les autres explications naturelles, vraissemblables ou simplement
possibles, connues ou seulement pressenties, ont été préalablement et définitivement
écartées. »



Literarische Besprechungen 341

wertige Beweggriinde bestimmen 1aB8t, die aber Unruhe, Angst und Leiden
einer ungerechtfertigien Zustimmung vorzieht (78). « Ich muB mir immer
sagen konnen : Gott will aus der ganzen Aufrichtigkeit der Seele geglaubt
werden » (76).

Levie weist im einzelnen auf drei Etappen hin, die der aufrichtig
denkende Mensch in seinem « Gang zum Glauben » zuriicklegt : zuerst iiber-
windet er den Zweifel ; sodann befreit er sich von den Krankheiten des
Denkens : Dilletantismus, unbedingter Liberalismus und Agnostizismus usw.;
endlich kommt er durch den EinfluB der Gnade in das Reich des Uber-
natiirlichen hinein und sieht ein, daB es eine Wahrheit gibt, die iiber seiner
natiirlichen Erkenntnisméglichkeit steht, Uberhaupt wird hier mit der Auf-
richtigkeit die sittlich-religiése Einstellung nachdriicklich verlangt. Ja,
« diese Aufrichtigkeit des Denkens ist gar nicht wahr und recht, wenn sie
nicht in einer dreifachen Haltung wurzelt : im innigen Gebetsleben, im
starken Wollen des sittlich Guten, in der tiefen Demut des Geistes » (76,
Anm. 2). Aufrichtigkeit und organische Ganzheit des apologetischen Be-
weises sind die Grundideen der ersten zwei Kapitel ; sie beherrschen auch
mehr oder weniger das ganze Buch. -

Bisher ging es um die Wahrheit: Griindliches Denken fithrt zum
Glauben. Das dritte Kapitel fiigt nun hinzu : Glauben fihrt zum grind-
lichen Denken. Es ist eine verstindliche Versuchung fiir den Glaubenden,
einer irdischen Aufgabe sich zu entziehen, auf miihsame Denkarbeit zu
verzichten, um ausschlieBlich die « Ruhe des Glaubens » zu genieBen.

« Gott 148t das nicht zu. Das Christentum ist ein Sauerteig, der —
freilich durch unsere personliche Anstrengung — den menschlichen und irdi-
schen Teig ganz durchdringen soll. Wenn das Glaubenslicht den Menschen
ganz durchleuchten soll, so mufl dieser mit dem vollen Einsatz seiner Er-
kenntniskraft mitwirken. Die Religion des Erldsers verneint nichts von
dem, was der Schiopfer geschaffen hat. Das intellektuelle und moralische
Gleichgewicht, das uns Christus mitgeteilt hat, ist nicht ein Gleichgewicht,
das unterdriickt und vernichtet, sondern ein Gleichgewicht, das vereinigt
und bereichert. Als Christen haben wir die Pflicht menschlicher, im tiefern
Sinne menschlich zu sein als die andern ; als Gliubige haben wir die Auf-
gabe, mehr zu denken, besser zu denken als jene, die nicht glauben » (107).

Der zweite Teil behandelt das Verhiltnis zwischen dem christlichen
und dem ungldubigen Denken. Es will zeigen, wie die Wahrheit christlich
zu verstehen sei und daB man den Gegner achten solle, aber auch wie alles
Denken, auch das der protestantischen liberalen Exegese dadurch irrt, dag
es einzelne Teilansichten als die volle Wahrheit ausgibt.

Gottliche Wahrheit und menschliche Engstirnigheit ist das Thema des
letzten Teiles. Er will dartun, wie Lehrautoritit und forschende Denkarbeit,
Achtung vor der Tradition und Segen des Fortschrittes, Primat der religisen
Pflicht mit weltlichen Aufgaben, Unterwerfung unter die kirchliche Auto-
ritit, und personliches Gewissen im Christenleben fruchtbar zusammen-
wirken sollen und koénnen.

Ein langer Epilog : ein gedankenvolles, schones Bekenntms das vieles
vorher Gesagte zusammenfaBt, schlieBt das Buch.



342 Literarische Besprechungen

Die erste Auflage dieses wohltuenden Buches (1944), von der sich die
zweite Auflage nicht wesentlich unterscheidet, wurde viel besprochen, durch-
wegs gut beurteilt und von einigen mit Begeisterung aufgenommen. Nur
eine Kritik (in den « Collationes Brugenses » 41 (1945) 227-241, 372-388 hat
das Buch scharf angegriffen und will in ihm verderbliche Thesen von ver-
heerendem EinfluB (théses pernicieuses — influence désastreuse) entdeckt
haben. Levie vermenge u. a. Erkennen mit Lieben, Natur mit Gnade. Sein
Buch gehore iiberhaupt nicht unter die Augen der Gliubigen und
Ungldubigen.

Das Buch Levies bietet so viel Vorziigliches, da man ob der Freude
hieriiber die Kritik seiner Schwachen leicht vergessen kénnte. Man kann
sein unanalytisches Vorgehen, den Mangel an wissenschaftlicher Genauig-
keit im Ausdruck da und dort tadelnswert finden und iiber einige seiner
Fragen tatsichlich anderer Ansicht sein. Aber so weit gehen wie die so-
eben genannte Briigger Kritik, kann man nur, wenn man die Schreibweise
und den Sinn des Verfassers nicht ganz erfaBt. Es ist freilich etwas Schwie-
riges, ein Buch richtig zu verstehen, das so manche vom (unlogischen)
Leben her gestellte Fragen, die eine griindliche, allseitige, wissenschaftliche
Losung erst erwarten, einfach durch gedankliche Fassung des Erlebten
zu lésen versucht !, Aber ein Buch ist auf jeden Fall so zu lesen wie es
geschrieben ist. Levies Buch nun ist — wie so viele Biicher unserer Tage —
mehr in synthetischer als in analytischer Art geschrieben. Die einzelnen
Gedanken sind, bildlich gesprochen, nicht so sehr geradlinig weiter ent-
wickelt als vielmehr kreisférmig mehr oder weniger nahe an ein Gedanken-
zentrum angeordnet, von dem sie zusammengehalten werden und auf das
sie bezogen sind. Manche dieser Gedanken haben eine zu extreme, zu
freie Fassung, wenn diese in sich betrachtet werden. Wenn man nun diese
peripherischen Sitze nicht nur in sich abgesondert ins Auge faB3t, wenn
man iiberdies auch dort, wo sie verschiedene Deutungen zulassen, die dem
Gedankenzentrum weniger entsprechende Deutung wihlt und die so ver-
standenen Sitze scharf analytisch untersucht und folgerichtig in tangen-
tialer Richtung zu Ende denkt, dann kann man leicht verheerende und
héaretische Thesen entdecken.

Uns scheint der Grundgedanke Levies, da man im Denken und
Glauben objektiv auf das eine Ganze sehe und subjektiv aufrichtig sein soll
im wesentlichen richtig zu sein. Wie er diesen Grundgedanken im einzelnen
ausdeutet, auf gewisse Gebiete anwendet, damit sind wir nicht immer
einverstanden. Wir méchten hier nur einiges bemerken, das die Anwendung
seiner Ganzheitseinstellung auf die Apologetik : deren Beweismittel und
Wesen betrifft.

Es ist zunichst durchaus zu begriiBen, daB Levie jene Auffassung iiber
die falsche, einseitige Einschdtzung der apologetischen Beweismittel bekimpft,
die er der « klassischen Apologetik » zuschreibt. Diese Apologetik, so eng
verstanden wie hier, gab es indessen nicht so allgemein wie man nach Levie

1 « Ce n'est donc pas un ouvrage systématique, technique, que 1’'on présente
ici au lecteur, mais le simple exposé d’idées que 1'on a vécues. »



Literarische Besprechungen 343

glauben méchte *. Es ist wahr, « daB nicht nur gewisse duBere Zeichen,
sondern das ganze Christentum einen apologetischen Wert » hat ?, daB man
sich nicht nur auf gewisse, isolierte Beweismittel beschrinken soll, die vom
« religiosen, lehrinhaltlichen und theologischen Gesichtspunkt» absehen,
sondern daB man die « Ganzheit der christlichen Tatsache » sprechen lassen
soll (vgl. 20-21, 23, 48). Wenn aber Levie sagen will, daB es iiberhaupt keine
einzelnen entscheidenden apologetischen Beweise geben kann 2, daB diese
erst auf der « ganzen christlichen Synthese, bzw. aus den auf ihr beruhenden
endgiiltigen Gesamtbeweis seine eigentliche Beweiskraft erhalten muB ; und
wenn er den Satz : « ein lebendiges Licht kommt vom Innern des Glauben-
gegenstandes her, um die duBern Beweise zu beleuchten » (48-49), so ver-
steht, daB der Glaube oder die Gnade nicht nur tatsichlich im Leben oft
oder gar gewohnlich die Einsicht in die Beweise erleichtert, sondern daB
die Gnadenhilfe fiir sie grundsétzlich, in jedem Fall erforderlich ist, so geht
er unseres Erachtens zu weit mit seiner Einstellung zur Synthese. Wir
setzen hier freilich die allgemein angenommene Wahrheit voraus, daB
der apologetische Beweis nicht das Glauben selbst zu schaffen, sondern nur
die Einsicht in die Glaubwiirdigkeit des Glaubensgegenstandes zu ver-
schaffen hat.

Es ist méglich, daB ein denkender Mensch, dem der Glaubensinhalt
mehr oder weniger deutlich erkliart wird, durch den einen und andern
starken Einzelbeweis zur Glaubenswiirdigkeit gelangt und dann durch die
Gnade Gottes glaubt. Dafir sprechen deutlich manche Tatsachen im
Leben und im Evangelium, auf die wir hier nicht eingehen kénnen. Auch
die Analogie mit der Psychologie des Erkennens legt uns das nahe. Um
einen Menschen zu erkennen,brauche ich nicht alle seine Wesenseigenschaften,
die ihn iiber das Tier erheben, zu erkennen. Wenn ich mich nach einem nicht-
lichen Bombenangriff auf die Ungliicksstitte begebe und im Dunkeln auf
ein Lebewesen stoBe, von dem ich wirklich nicht sagen kann, ob es ein
Tier oder ein Mensch sei und ich dann anfange zu reden, worauf ich von
diesem Lebewesen Antwort und gute Auskunft iiber das soeben Geschehene
bekomme, so bin ich sicher, daB ich vor einem Menschen stehe. Die Tat-

1 A. Gardeil O.P., an den Levie hier wohl auch denkt, hat zwar eine von
der Theologie geschiedene, selbstindige Apologetik als Wissenschaft mit eigenem
Gegenstand, Prinzip und Methode befiirwortet. Aber nach Gardeil gibt es auch
noch eine Apologetik von der Theologie aus und er betont nicht einseitig die
physischen Wunder, sondern auch nachdriicklich andere Beweismittel, z. B. das
Leben der Kirche: « La vie de I'Eglise déborde en efficacité apologétique toutes
les apologies ; elle n'est attachée 4 aucune; elle opére par elle-méme sans prédi-
cateurs ni écrivains. Chaque jour, ici ou 1a nous apprenons des conversions nou-
velles souvent d’esprits d’élite, produites par I’examen de cette vie merveilleuse,
Crédibilité et apologétique (1928) 191. Das erinnert ja an die apologetische Auf-
fassung von Cardinal Dechamps, dessen EinfluB auf Levie deutlich wahrnehmbar
ist !

2 In einer Antwort auf eine Kritik : Collationes Brugenses 4 (1945) 363.

3 Oft heiBt es, daB es einzelne Beweise nicht gibt (21, 48) und doch wird an
einer Stelle erklirt, die Argumente der klassischen Apologetik seien stichhaltig (23).



344 Literarische Besprechungen

sache, daB es so spricht, geniigt mir als Beweis hierfiir. Ich brauche nicht
mehr weiter zu untersuchen, ob dieses LLebewesen frei und verantwortlich
sei, ob der physiologische Aufbau seines Korpers der eines menschlichen
Leibes sei usw., was doch alles dem Menschen wesentlich ist und zum
synthetischen Gesamtbeweis unbedingt notwendig wére. So kann auch, um
den Nachweis fiir die Transzendenz des christlichen « Christentums » iiber
andere Religionen und dessen Glaubwiirdigkeit zu fiithren, die eine oder
andere seiner « Zeichen » und Auswirkungen geniigen.

Unter diesen « Zeichen » sind vor allem die Wunder zu verstehen. Man
hat gewiB die Bedeutung des physischen Wunders gegeniiber den andern
apologetischen Beweismitteln &fters iibertrieben. Aber man darf nicht aus
Reaktion gegen diese Ubertreibung es unterlassen, die besondere Bedeutung
der physischen Wunder anzuerkennen. Sie sind insofern weniger bedeutend
als gewisse andere apologetische Beweismittel, daB sie entweder weit in
der Geschichte zuriickliegen (und somit ihre GewiBheit nicht sicherer er-
scheint als die GewiBheit der Geschichte) oder daB sie in der Gegenwart
nur von wenigen erfahren werden. Die moralischen Wunder im Leben der
Kirche wirken iiberall und immer zahlreich auf die Menschen ein. Aber
daB das physische Wunder an und fiir sich eine besondere apologetische
Beweiskraft auf den Menschengeist ausiibt, bezeugt uns ihre Wirkung auf
jene, die sie personlich erleben oder feststellen kénnen. Zu wissen, was
alles in Lourdes in dieser Hinsicht geschieht, wire aufschluBreich *.

Das physische Wunder ist nicht der allein ausschlaggebende apolo-
getische Beweis ; die andern « géttlichen Tatsachen », wie z. B. die Lehre
und das Leben Jesu und seiner Kirche, gehéren wesentlich und nicht nur
« zur Vollstindigkeit », blo8 als « pars integrans» zu den apologetischen
Beweismitteln. Wenn aber Levie fiir die Notwendigkeit der « ganzen christ-
lichen Synthese » so einsteht, daB er nur dem auf ihr beruhenden Gesamt-
beweis entscheidende, eigentliche Beweiskraft zuerkennt, so scheint er tat-
sichlich die Bedeutung des Wunderbeweises nicht geniigend einzuschitzen.
Und wenn er so streng den synthetischen Gesamtbeweis fordert, so muf
man sich iiberhaupt fragen, ob die Apologetik dann auch auBerhalb einer
kleinen Elite ihre Aufgabe erfiilllen kénne. Denn die Einsicht in diesen
Beweis verlangt sehr viel *.

Um diese kritischen Bemerkungen nicht einseitig und iiberhaupt alle
Fragen, die von der Apologetik her an das Buch gestellt werden, richtig
zu verstehen, diirfen wir nicht vergessen, welche Auffassung iiber das
Wesen der Apologetik es voraussetzt. Apologetik ist hier durchwegs ver-
standen als Funktion oder Awufgabe der Theologie, den Glauben zu vecht-

1 Man erinnere sich vergleichsweise z. B, auch daran, welch auBerordentlichen
EinfluB jenes sichtbare Wunder auf das Denken Pascals ausiibte, das er an seiner
Nichte Margot feststellen konnte. L. Brumschvicg sagt in einer Anmerkung zum
Bericht des Wunders im « Leben Bl. Pascals » von Mme G, Perrier : « Voici le récit
du miracle qui a joué un rdle capital dans la vie spirituelle de Pascal ... » Blaise
Pascal, Pensées et opuscules, p. 17.

? Vgl. hiezu Denziger, N. 1790.



Literarische Besprechungen 345

fertigen, den Menschen zum Glauben zu fiihven. Immer wieder ist die Rede
vom « Gang zum Glauben », von der « Rechtfertigung des Glaubens » (marche
vers la.foi, justification de la foi).

Die Apologetik gehért zur Theologie. Das ist eine wichtige These
Levies, die er mit Recht gegen die Vertreter der « klassischen Apologetik »
verteidigt, die eine von der Theologie getrennte Wissenschaft mit wesent-
lich und ausschlieBlich natiirlichem Gegenstand, Prinzip und Methode sein
soll. Levie weist mit Recht auf die Tradition, auf die groBen Apologeten,
auch auf den hl. Thomas (« Summa contra Gentiles ») hin. Er hétte vielleicht
den Irrtum der Gegenthese noch schirfer nachweisen kénnen, besonders
von seiner Beweisbasis aus, daB3 es die Apologetik nicht nur mit Ungldubigen
im strengen Sinne des Wortes zu tun habe. Sie ist tatsdchlich auch da
wesentlich Apologetik, wo sie sich mit Juden, Protestanten und allen
moglichen Hiretikern, auch mit den in guter Absicht fernstehenden Hire-
tikern (haeretici materiales) befaBt. Weder der Gegenstand noch das Prin-
zip ist in der Apologetik ausschlieBlich « von unten», von der Vernunft
her zu verstehen. Zu natiirlichen Beweismitteln soll man nach der aus-
driicklichen Lehre des hl. Thomas nur Zuflucht nehmen, wenn der Gespréchs-
partner jede Autoritit zuriickweist %,

Nach Levie ist aber Apologetik die Theologie, insofern sie den Glauben
rvechifertigt und vorallem zum Glauben hinfihrt. Man merke sich dies wohl,
wenn man sein Buch beurteilen will. Man ist noch heute nicht im klaren
iiber das Wesen der Apologetik. Sie wird, seit einiger Zeit, immer mehr
zweideutig verstanden. Die Zweideutigkeit, die wir vor Augen haben,
besteht nicht so sehr darin, dal der eine unter Apologetik eine theoretische,
wissenschaftliche und der andere eine praktische, angewandte Angelegenheit
versteht, sondern darin, daB die einen die Apologetik auffassen als Theorie —
oder auch als ihre Anwendung —, wie man die Menschen zum Glauben,
zu Christus hinfiihven kann und die andern als theoretische oder auch
praktische Anleitung, wie man den Glauben gegeniiber den Unglaubigen
oder Nicht-recht-Glaubigen (bzw. gar vor seinen eigenen Zweifeln !) ver-
teidigen, bzw. rechtfertigen kann. Man gibt sich nicht genug Rechenschaft
iiber diese Begriffsverwirrung . Man kann oft beim gleichen Verfasser
feststellen, wie er, wie es scheint, unbewuBt Apologetik bald so, bald an-
ders versteht. Ob eine Apologetik als theoretisch-wissenschaftlich oder als
praktisch-angewandte Angelegenheit verstanden wird, das reiBt das Wesen
der Apologetik nicht auseinander. Es handelt sich nur um zwei Aspekte

1 Quodlibetum IV, q. 9 a. 18 : si cum Judaeis disputatur, oportet inducere
auctoritatem veteris Testamenti ... Si autem nullam auctoritatem recipiunt,
oportet ad eos convincendos ad rationens naturales confugere. »

2 Vgl. als Beispiel hierzu : « Recherche d’'une Apologétique» im 6. Heft der
Jeunesse de I’Eglise : L’incroyance des Croyants, s. 37, Anm. 1: «Il y a deux
apologétiques : 'une, scientifique — celle des ouvrages et des traités — qui pré-
sente les arguments objectifs sur lesquels s’appuie, en soi, la revélation chrétienne ;
I'autre, pratique, qui, éclairée par la premiére, s’applique, effectivement, & conduire
des hommes au Christ et 4 Dieu.»



346 Literarische Besprechungen

des einen Ganzen, die man nicht gegeneinander ausspielen soll. Es ist
freilich selbstverstindlich, da8 man in der angewandten Apologetik genauer
und eingehender sich mit den subjektiven Einstellungen, Dispositionen be-
fassen muBl. Aber die zwei Begriffe : den « Glauben verteidigen » und « zum
Glauben hinfiihren » — das « Rechtfertigen des Glaubens » kann man, je
nach dessen verschiedener Sinndeutung, unter den ersten oder auch den
zweiten Begriff einordnen — diese verwandten, scheinbar gleichgerichteten
Begriffe bestimmen das Wesen der Apologetik verschiedenartig. Die von
ihnen geschaffene Zweideutigkeit verwirrt vielleicht mehr als man auf den
ersten Blick hin annehmen mag. Es wire fiir die Klarheit und Wahrheit
gewiB von Vorteil, zwei diesen beiden Begriffen entsprechende Aufgaben der
Theologie ausdriicklich auseinanderzuhalten und mit dem Wort Apologetik
nur die Aufgabe der Glaubensverteidigung (bzw. Glaubensrechtfertigung)
zu bezeichnen, fiir die andere Aufgabe des Hinfithrens zum Glauben aber
einen andern Ausdruck zu gebrauchen. Apologetik entspricht denn auch
seinem urspriinglich, meistgebrauchten und etymologischen Sinn dem ersten
Begriff, nicht aber dem zweiten. So hdtten wir in der Theologie neben der
Apologetik eine Art Bekehrungslehre : gleichsam eine Lehre von der heiligen
Kunst, Menschen zum Empfang des Glaubens vorzubereiten und zu fithren.

In der alten kirchlichen und theologischen Tradition ging man mehr
darauf aus, den Glauben gegen AuBlenstehende zu verteidigen als sie zum
Glauben zu fithren !, In der neuern und vor allem in der neuesten Zeit
macht sich nicht zuletzt wegen dem engern Zusammenleben und dem
etwas verdnderten Verhiltnis zu den Andersgliubigen und Ungliubigen,
eine andere Einstellung immer stirker bemerkbar. Man will den Gegner
des katholischen Glaubens nicht nur bekdmpfen, sondern vielmehr bekehren ;
man will ihn nicht besiegen, sondern fiir den Glauben gewimmen. Diese
Einstellung hat den neuen, besprochenen Sinn in das Wort Apologetik
hineingelegt.

Diese Einstellung hat auch das wohltuende Buch Levies. Sie macht
manches MiBverstindnis und einiges hier Gesagte verstindlich. Und nur
der bewertet das Buch als Ganzes richtig, der noch eine andere Einstellung
hinzudenkt ; es ist der Zug nach gedanklicher Vertiefung des eigenen
Glaubens : « Die Glaubenshaltung ist tief, auBerordentlich vielfiltig und
stark einheitlich geschlossen. Das Hauptziel dieses Buches besteht nun
darin, jenem, der nicht glaubt, eine Ahnung von dieser Tiefe der Glaubens-
haltung aufleuchten zu lassen, dem Christen zu einer innigeren Schau
in sie hinein zu verhelfen. Man hat nicht Apologetik im engern Sinne des
Wortes treiben wollen ; man hat vielmehr versucht, eine Gewissenserfor-
schung anzustellen : eine positive Gewissenserforschung, die in uns den
Stolz und das Vertrauen auf unsern Glauben wecken soll ; aber auch eine

1 Augustinus scheint beide Gesichtspunkte ins Auge gefaBt zu haben. Vgl
z. B. De Trinitate, liber XIV, C. I (Migne, P, L. 42, 1087) « ... huic scientiae
tribuens, sed illud tantummodo quo fides saluberrima, quae ad veram beatidu-
dinem ducit, gignitur, nutritur, defenditur, roboratur : qua scientia non pollent
fideles plurimi, quamvis polleant ipsa fide plurimum ».



Literarische Besprechungen 347

negative Gewissenserforschung, die uns vor gewissen Einstellungen hiiten
soll, die nur schlecht mit unserm Glauben iibereinstimmen und ihn in den
Augen des Unglaubigen, entstellen kénnten » (7).

Diese ernste, aufriittelnde und wohlgemeinte « Gewissenserforschung »
wird als Ganzes durchweg aufkliarend, erfrischend und stirkend auf den
Leser wirken. Sie wird dem Theoretiker der Apologetik insofern niitzlich
sein, als sie ihn an seine groBe Verantwortung vor dem denkenden, suchen-
den Menschen erinnert und ihn zur Strenge und Umsicht in seinem Beweis-
verfahren mahnt. Sie wird aber vor allem dem praktischen Apologeten
im Leben, iiberhaupt all denen viel bieten, die mit Unglaubigen oder Anders-
glaubigen in Beriihrung kommen oder zusammenleben. Diese « Gewissens-
erforschung », in der der offene, aufrichtige Geist Newmans weht und die
christliche Sorge um die vielen Menschen brennt, die E. Leseur ihre « lieben
Unglaubigen » nannte — hat uns allen etwas zu sagen, weil wir alle mehr
denn je « unter den Augen des Ungliubigen » leben und wir alle immer mehr
das so heilsame Bediirfnis fithlen sollen : griindlicher und glaubiger zu denken.

Tournai (Belgien). L. Volken M. S.

J. De Wolf, S.J.: La justification de la foi chez saint Thomas d’Aquin
et le Pére Rousselot (Museum Lessianum. Section théologique, N° 42). —
Bruxelles, édition Universelle. — Paris, Desclée De Brouwer. 1946, 122 pp.

Ce petit livre est ordonné a la solution d'une question précise : la
théorie naguére proposée des Yeux de la foi peut-elle se réclamer du patro-
nage de saint Thomas d’Aquin ? Les contributions antérieures laissaient
place & une recherche de ce genre. L’auteur procéde selon les trois étapes
que commande son dessein : la doctrine du Pére Rousselot, la doctrine
de saint Thomas d’Aquin, leur comparaison. Il valait la peine de repro-
duire modestement et attentivement dans les deux premiéres parties la
pensée des autres, & l'aide de textes commentés selon l'intention de leurs
auteurs, pour aboutir au jugement sagace et décidé que nous lisons dans
la troisiétme. La réponse est négative. Et le point capital est que le Pére
Rousselot s’écarte de saint Thomas d’Aquin en ce qui concerne le motif
formel de la foi. Aucun dissentiment ne pouvait étre plus grave. Il est
étrange, certes, comme l’écrit le P. De W., « qu'un connaisseur de la
pensée de saint Thomas aussi averti que le Pére Rousselot n’ait pas été
frappé par cette insistance de 1’Aquinate A rattacher en dernier ressort
nos adhésions de foi & la supréme et immédiate garantie de la Vérité
premiére » (p. 98). On ne peut hésiter cependant sur le déplacement initial
que subit, en passant du théologien scolastique au théologien moderne,
le probléme de la justification de la foi. Au fond, le Pére Rousselot est
resté sous l'influence des conceptions contre lesquelles il entreprend de
réagir. Il ne laisse pas de rechercher du cdté des motifs de crédibilité la
spécification de la foi. Et entreprenant de restaurer le caractére surna-
turel et libre de cette vertu & l’encontre des apologétiques rationalisantes,
il ne découvre d’autre issue que de soumettre au lumen fidei la perception
des signes. Saint Thomas met en rapport essentiel la foi avec la Vérité



348 Literarische Besprechungen

premiére, lui assurant de ce chef une structure théologale et se donnant
toute la facilité de soumettre les motifs de crédibilité & la connaissance
rationnelle. Le mérite du P. De W. est d’avoir rendu manifeste ce dissen-
timent fondamental. Pour qui s’est une fois accordé avec la thése thomiste
établie dés l'entrée du traité dans la Somme théologique, 1'essai du P. Rous-
selot, si louable soit-il en son intention, si ingénieux en sa réalisation,
apparaitra inévitablement comme manquant le but. Selon que le remarque
le P. De W,, la foi théologale de saint Thomas « contient déja en germe
toute la vie mystique et y tend comme a son épanouissement normal »
(p. 100) ; & suivre le Pére Rousselot au contraire, « notre nouvelle faculté
de voir apparait beaucoup moins comme une participation dans notre
intelligence de la lumiére incréée et le germe de la vision béatifique, que
comme une puissance surnaturelle de discerner et d’interpréter des signes »
(p. 101). La distinction du naturel et du surnaturel en matiére de foi est
bien plus franche chez le premier que chez le second. De méme souscri-
vons-nous sans réserve a des conclusions comme celle-ci : pour saint Thomas,
le probléme de la certitude légitime de nos adhésions surnaturelles se pose
« en dehors et au deld des motifs externes de crédibilité » ; il se pose pour
le Pére Rousselot « tout entier a partir de ces motifs mémes » (p. 110).
Pour saint Thomas encore, « les motifs de crédibilité ne fondent en rien
notre foi dans ce qu’elle a de proprement théologal ; ils ne sauraient lui
ajouter aucune fermeté intrinséque. Leur unique role est d’appuyer le
jugement qui doit nous amener té6t ou tard devant l’obligation décisive
de nous livrer sans retour au Pére qui nous attire » (p. 112). Ce dernier
passage est accompagné d’une note excellente. Le tout décidément est de
s’élever & une conception ol la foi dépende en ce qu’elle a d’essentiel non
des signes accréditant la révélation divine mais de la science de Dieu dont
la révélation constitue la communication aux esprits créés. En rendant
les motifs de crédibilité A leur nature rationnelle, on ne nie pas d’autre part
que la foi du sujet n’exerce une influence sur la perception de crédibilité.
L’usage de la raison, en effet, comme 1’évaluation de l'efficacité des motifs
sont liés chez ’'homme aux dispositions ou il se trouve par rapport a la
foi méme ; en quoi il échappe au régime contraignant qui est celui des
démons. Et quelque chose est retenu par la des insistances du Pére Rous-
selot, selon que l'auteur l'a justement remarqué (p. 115 et n. 1).

Une méthode moins attachée a la matérialité des textes et épargné
au P. De W. quelques embarras ou complications dans l’exposé de la
doctrine de saint Thomas (2¢ partie). L’identification de 'inferior instinctus
avec le lumen fidei (p. 70) ainsi que la conception affective du lumen fidei
(p. 60, p. 73) appelleraient des mises au point. Il n’y a pas lieu non plus
d’étre géné par la volonté qu’introduit saint Thomas dans la foi des
démons (pp. 76-77). Sufficiens dans le texte repris p. 72 (IIa Ilae, q. 2,
a. 9, ad 3m) doit s’entendre au sens fort ; de méme le suspicione carent
allégué p. 78 (De ver., q. 14, a. 10, ad 11m). Nous n’avons trouvé ni chez
Béiez ni chez Cano (auxquels renvoie la référence imprécise de p. 55, n. 3)
I'identification de 1'objet formel de la foi avec le lumen fidei; elle elit été
surprenante, a4 la vérité. Une mauvaise ponctuation trouble la lecture du



Literarische Besprechungen 349

texte cité p. 48, 1. 1 (In Boet. de Trin., q. 3, a. 1, ad 4m) ; la méme faute
se retrouve curieusement p. 116. On a imprimé p. 48, n. 1, hominum pour
hominem ; un chiffre enfin est tombé p. 53, n. 1, dans la référence a
Aristote, ou il faut lire : 1114 a 32. Mais répétons que dans les limites du
probléme qu’il s’est imposé, 1'auteur nous offre un travail probe et dont
les conclusions emportent ’assentiment. En méme temps qu’elle situe 1'un
des brillants essais de la théologie contemporaine par rapport a la théo-
logie thomiste, son étude contribuera, nous le souhaitons, a rectifier certains
débats en cours, au principe desquels fait défaut la nette appréhension
de l'objet formel de la foi.

Fribourg. Th. Deman, O. P.

0. Karrer : Kardinal Newman. Die Kirche. 2 Binde. — Einsiedeln-
Koln, Benziger. 1945-46. 424 ; 433 SS.

Das Werk erschien als 6. und 7. Band in der groBen Buchreihe :
Menschen der Kirche in Zeugnis und Urkunde, die Hans Urs von Balthasar
im Benziger-Verlag herausgibt. DaB es ihm dabei ein Bediirfnis sein muBte,
gerade Karrer fiir die vorliegende Neuerscheinung zu gewinnen, ist klar ;
hat sich letzterer doch schon lange als bedeutender Newmanforscher aus-
gewiesen. So nimmt man die beiden stattlichen, technisch klassisch wir-
kenden Biicher mit Spannung zur Hand. Werden sie halten, was Namen
und Aufmachung versprechen? Apologetik steht ja heute, im Zeitalter der
« pneumatischen » Bewegungen, scheinbar nicht allzuhoch im Kurs. Und
diese beiden Biicher sind Apologetik zu Gunsten der Kirche, das ist keine
Frage. Zwar hat man schon etwa den 2. Band gegen den ersten ausgespielt
und behauptet, nur dieser erste trage apologetischen Charakter, der zweite
sei wesentlich mystisch ausgerichtet. Doch dies stimmt nicht. Die Grund-
tendenz ist beiderorts dieselbe. Zwar unterscheiden sich die Biicher nach
der inhaltlichen Seite stark. Aber das ist durch die verschiedenen Ideen-
kreise bedingt, die Karrer in gewisser systematischer Folge — im Gegen-
satz zu Newman, dem nach Karrer Systematik nicht liegt — vor uns ab-
rollt. Es ist ja selbstverstindlich, daB Ton und Farbung dndern miissen,
wenn im 1. Bande beispielshalber Fragen der kirchlich-hierarchischen Ord-
nung zur Diskussion stehen, im 2. aber Fragen der religidsen Innerlichkeit,
der Gotteskindschaft, der Liebe. Das hindert aber nicht, da8 von Anfang
bis SchluB die eine groBe Leidenschaft durchgliiht, das Ansehen der
Catholica nach auBen zu schiitzen.

Doch dies ist kein Mangel. Im Gegenteil: es ist die eigentliche,
faszinierende Stirke dieses Werkes ; denn Karrer stellt hier einen Genius
ins Blickfeld, dessen imponierende Gestalt auch auBerhalb der eigenen
Reihen zum Aufmerken zwingt. Der Herausgeber hat eine iiberaus gliick-
liche Begabung. Schon die Ubertragung ist gut. Sie liBt uns nicht nur
nachfiihlen, wie sehr Newman Theologe war (wobei man wohltuend emp-
findet, daB auch das unvollkommene dieses Genies nicht wegretouschiert
wird : Begriffliche Unklarheiten da und dort und die eine oder andere
Behauptung, die ins Kiihne, ja Bedenkliche greift). Sie macht auch deutlich,



350 Literarische Besprechungen

daB in diesem Theologen ein gottbegnadeter Kiinstler von seltener Sprach-
kraft am Werke war. — Doch dies ist alles mehr formaler Natur. Der
entscheidende Wert dieser Neuerscheinung liegt m. E. in der inhaltlichen
Fiihrung. Karrer zwingt den Leser, Schritt fiir Schritt die innere Entwick-
lung Newmans mitzuerleben. Er schickt den beiden Biichern biographische
Notizen voraus. Er schreibt theologische Einleitungen zu den einzelnen
Kapiteln. Er stellt klassische Kurzkommentare zwischen die verschiedenen
Abschnitte. Und dann ordnet er die Themen so, daB man in stindiger
Steigerung aus den Riaumen der Vernunft in die Riaume der Liebe empor-
gezwungen wird bis zu jenem Ruhepunkt am Ende des 2. Bandes, wo die
Kirche die Welt nicht mehr durch Philosophie, sondern durch apokalyp-
tische Sehnsucht iiberwindet.

Vielleicht darf man behaupten, daB der Herausgeber eine zweifache
apologetische Linie im Leben Newmans nachgewiesen hat. Die erste liuft
mehr sachlich, die zweite mehr personlich.

Sachlich neigt Newman stark zum Immanentismus, nicht, wie ihn
Blondel versteht, dessen Positionen zu einem gewissen Agnostizismus fiihren,
sondern im durchaus traditionellen Sinne, wonach objektive und subjektive
Motive der Glaubwiirdigkeit unterschieden werden und Newman eben mehr
aus den subjektiven Motiven heraus argumentiert. Das soll aber nicht
heiBen, daB nun die Dinge ins Sentimentale oder Verschwommene hinaus
verfliichtigt wiirden. Nichts lag Newman ferner ! Karrer hat es glinzend
verstanden, seinen Helden wider solche Verdichtigungen zu immunisieren,
indem er ihn ganz einfach als Theologen und Kirchenhistoriker von aufBer-
ordentlichem Format auswies. Auf den ersten Blick scheinen einem die
diesbeziiglichen Epitheta ornantia vom Genius des 19. Jahrhunderts, vom
sikularen Visiondr, vom Pionier der Dogmengeschichte etc., die der Heraus-
geber in der verschwenderischen Begeisterung eines Liebenden an die
Adresse des greisen Kardinals von Birmingham verstreut, etwas gar hoch
gegriffen. Je mehr man sich aber der Lektiire iiberliBt, desto mehr gibt
man dem Liebenden recht. Ja, es wire eine Arbeit von geradezu auf-
reizendem Interesse, gewisse Einzelfragen von Newman weg in die theo-
logische Gegenwart hineinzuverfolgen, das z. B., was Bd. I im 2. Kapitel
iiber die analysis fidei gesagt wird, etwa bei Kosters nachzupriifen, oder
was im gleichen Band, Kapitel 4 Grundsitzliches iiber Idee und Méglich-
keit einer Dogmenentwicklung steht, mit Schultes, dem anerkannten Fach-
mann auf diesem Gebiete, in Paralelle zu setzen, Man wiirde dann zur
Feststellung kommen, daf Newman schon auf der theologischen Linie der
Heutigen wandert. — Und kirchenhistorisch gilt dasselbe. Was z. B. in
der Gegenwart an geschichtlichem Beweismaterial wider die « pneumatische
Demokratie » der Liberalen kursiert, ist bei Newman bereits den Grund-
elementen nach formuliert. Und wenn Lortz in seiner Geschichte der
Kirche die Idee des geistigen Raumes mit dem Namen Mandonnet in ur-
sichlichen Zusammenhang bringt, dann diirfte es ihn sicher interessieren,
von Karrer dahin orientiert zu werden, daB Newman schon vor Mandonnet
in dhnlicher Richtung dachte.

Aber all dies stoBt die obige Behauptung von der Immanenzapologetik



Literarische Besprechungen 351

— immer verstanden in der angegebenen Deutung — nicht um. Es sind
wirklich die raisons du coeur, die in diesem Werke in beherrschender Strah-
lung aufleuchten. DaB ein Genie sie erfand, schwicht ihr Licht und ihre
Schonheit nicht ab. Im Gegenteil : mir will scheinen, sie erreichten gerade
von dorther einen Intensititsgrad, den man im Alltag vergeblich sucht.

Die andere apologetische Linie, die Karrer im Leben Newmans auf-
zeigt, verliuft mehr personlich. Etwas Erschiitterndes tut sich hier auf:
Wir begegnen einem Manne, der auszieht, die Catholica,zu besiegen. Es
ist sein ausgesprochenes, intellektuelles Bediirfnis, sich in der Geschichte
der Urkirche genauer umzusehen, um den Nachweis fithren zu kénnen, daf3
die Kirche Roms mit dieser Urkirche nicht identisch sei. Statt dessen ent-
deckt er das Gegenteil. Mit steigender Wucht fordert die Wahrheit seinen
Geist. Und schlieBlich gibt er sich gefangen. Es geschieht mit bedriicktem
Gemiit ; denn menschlich sté68t ihn driiben so vieles ab. Und er wittert
mit dem Witterungsgefiihl der Begnadeten, daB3 nun ein Meer von Bitter-
keit iiber ihm zusammenschlagen wird. Trotzdem : er geht. Bezwungen
von jener Wahrheit, die immer die groBe Leidenschaft seines Lebens war.
Von jener Wahrheit, die nicht bloB eine akademische Angelegenheit ist, wo
der Kopf brennen und das Herz kalt sein kann, sondern die iiberspringt und
den ganzen Menschen fiillt. Schon immer hat Newman die Kirche geliebt.
Jetzt liebt er bis zum letzten Pulsschlag seines groBen Herzens die katholische
Kirche, und zwar so, wie sie ist, nicht so, wie Fanatiker sie gerne hatten.

Man kann Karrer zu dieser Leistung nur begliickwiinschen. Und man
reagiert im Blick aufs GroBe gerne gewisse ressentiments ab, die sich
vereinzelt etwa zu Worte melden mochten, so wenn manchmal etwas
a priori katalogisiert wird, ohne daB durchscheint, wie die betreffenden
Abschnitte unter den Generalnenner der Titelschrift einzuordnen sind
(vgl. etwa Bd. I, S. 92-127 : Dispositionen des Herzens), oder wenn wver-
schiedentlich Attaken gegen Scholastik oder scholastische Systematik ge-
startet werden, die die notige Objektivitit etwas vermissen lassen (Bd. I,
S. 218!! So sind auch Scholastiker gegen die Scholastik). Auch hitte
man es dankbar empfunden, wenn bei der schon eingangs erwahnten, einen
oder andern gewagten theologischen Formulierung Newman noch schéirfer
interpretiert und vielleicht vom Standpunkt der heutigen Theologie aus
korrigiert worden wire. Und wenn der Verfasser sich gar entschlieBen
koénnte, der kommenden 2. Auflage einen Sachindex beizugeben, dann
diirfte man wohl sagen : jetzt ist die Sache perfekt.

Fribourg. Luzius M. Simeon O. P.



352 Literarische Besprechungen

Dogmatik

B. Kelly C. S. Sp. : The Seven Gifts of the Holy Ghost. — London,
Sheed & Ward, 1941. x1-134 SS.

B. Kelly C. S. Sp. : Thy Kingdom Come. A synthesis of the principles
and practices of the spiritual life. — London, Burns, Oates and Wash-
bourne, 1943. 248 SS.

B. Kelly C. S. Sp.: The Sacraments in daily Life. — London, Burns,
Oates and Washbourne, 1945. viii-218 SS,

Die drei vorliegenden Biicher aus der Feder des jungen Freiburger
Doktors P. Kelly wollen keineswegs spekulative Traktate sein, sondern in
lesbarer und leicht verstindlicher Sprache die Lehre des hl. Thomas, vor
allem in bezug auf das geistliche Leben, der englischsprechenden Welt
zuginglich machen. Sie sind mehr aszetische Studien, ohne der sogenann-
ten « frommen » Literatur anzugehéren. Der Verfasser will zeigen, daB das
ganze geistliche christliche Leben auf fester dogmatischer Basis aufgebaut
ist. Und dies gelingt ihm im groB8en und ganzen. Die Biicher werden sicher
vielen fiir das geistliche Leben von groem Nutzen sein.

Im ersten Buch, The Seven Gifts, gibt der Verf. die ganze Lehre
des hl. Thomas iiber die Gaben des Heiligen Geistes wieder. Er nimmt
ohne Zogern alle traditionellen Thesen an : die Gaben seien spezifisch ver-
schieden von den Tugenden; sie seien selbstindige operative Gehaben
(habitus). Im ersten Teil betont er diese allgemeine Lehre iiber die Gaben
und sucht besonders die Notwendigkeit und die Existenz der Gaben klar
zu machen. Im zweiten Teil erklirt er die einzelnen Gaben und bringt
zum SchluB ein Wort iiber die Seligkeiten. Nur eines mochte ich betonen,
daB ndmlich alle Gaben affektiv sind, nicht allein die Gabe der Weisheit,
und engstens verbunden sind mit der iibernatiirlichen Liebe, von ihr ab-
hangen ; sie lassen sich von ihr nicht trennen ; sie finden alle in ihr ihre
letzte Erklirung. Dies scheint der Verf. zu vergessen.

Das zweite Buch, Thy Kingdom Come, will zeigen, wie das christliche
Leben ein Leben im Reiche Gottes ist, ein neues Leben, dem Menschen
durch Christus mitgeteilt. Der Verf. will die Konstitution dieses Reiches
aufzeigen und dazu bringt er fast die ganze Theologie zur Sprache: die
Schépfung, die Engel, die Menschwerdung Christi und die Rettung der
Menschen. Viel Schones wird da iiber das Koénigtum Christi ausgefiihrt.
Vieles aber hitte kiirzer gefaBt werden kénnen, und damit hitte das
ganze Buch an Klarheit gewonnen. Die duBere Aufmachung hat unter
den Kriegsverhédltnissen und dem Papiermangel natiirlich gelitten.

Das dritte Buch, The Sacraments in daily Life, ist bei weitem das
beste aus der Feder des Verfassers. Darin bringt er die ganze Theologie
von den Sakramenten. Er zeigt zuerst, wie die Sakramente bestimmt sind,
uns mit Gott zu vereinigen, und dann woher sie diese iibernatiirliche Kraft



Literarische Besprechungen 353

haben. Man findet darin die groBen thomistischen Thesen vorausgesetzt
und vertreten. Im zweiten Teil erklirt er den Sinn der einzelnen Sakramente
und gibt jedem Sakramente seinen bestimmten Platz im tdglichen Leben
des Christen. Ein Kapitel bringt Schones iiber die heilige Jungfrau als
Konigin derSakramente, d. h. als Mittlerin aller Gnaden. Die dulBere Auf-
machung des Buches ist vorziiglich.

Tallaght. C. Williams O. P,

Heilige Schrift

M. Schumpp O. P.: Das Buch Ezechiel, iibersetzt und erklirt (Herders
Bibelkommentar : Die Heilige Schrift fiir's Leben erklart, Band X, 1). —
Freiburg i. Br,, Herde1l'. 1942. viIr-236 SS.

Dieser in friedensméBiger Ausstattung erschienene Band bedeutet
einen wertvollen Beitrag zu Herders Bibelkommentar, der in dieser Zeit
doppelt freudig begriiBt werden wird. Meinrad Schumpp, der die Uber-
setzung und Erklirung geliefert hat, zeigt von der ersten bis zur letzten
Zeile, daB er seiner Aufgabe nicht nur gewachsen war, sondern sie auch
mit groBer Liebe und tiefer Versenkung in die Gedankenwelt und Eigenart
des Propheten gelost hat. Wie viele andere hl. Schriftsteller, hat auch
Ezechiel in neuerer Zeit herbe Kritik erfahren. Radikale scheuten sich
nicht, ihn als einen anormalen, psychisch kranken Menschen hinzustellen,
Er sei, so heit es, der Katalepsie unterworfen gewesen und habe zeit-
weise an Alalie und anderen Lihmungserscheinungen gelitten. Man stem-
pelte ihn zu einer hesteropathischen Personlichkeit und wollte parapsycho-
logische Tatsachen bei ihm feststellen. GemaBigtere hielten sich berechtigt,
ihm eine Vorliebe fiir das Groteske und Bizarre zuzuschreiben und ihn
einer Sucht, alles ins MaBlose zu iibersteigern, zu beschuldigen. Dem
gegeniiber stellt Verf. fest, daB Ezechiel kein Mensch mit zwei Seelen in
der Brust gewesen, daB er vielmehr eine einheitlich klare, eigengestaltete
Personlichkeit war. Er tritt uns entgegen als ein korperlich und seelisch
gesunder Mensch, freilich als ein Verstandesmensch, der sich nicht von
Gefithlen und Stimmungen des Augenblickes leiten liBt, sondern alles
niichtern abwigt und die Ereignisse in Ruhe iiberdenkt, der seine Mit-
menschen mehr iiberzeugen als begeistern will, der sich ergeht in schema-
tischen Darlegungen und die Herrlichkeit des neuen Jerusalem durch
genaueste MaBangaben verstindlich zu machen trachtet. Aber in dem
kiihlen Verstandesmenschen wohnt eine starke Seele, in deren Grund
gewaltige Leidenschaften brennen. Wenn diese emporsteigen, dann wirkt
seine Erscheinung iiberwiltigend, und seine Rede steigt zu den héchsten
Héhen auf. Die Leidenschaft aller Leidenschaften in ihm aber ist sein
Eifer fiir Gottes GréBe und Heiligkeit, und infolgedessen fiir die Reinheit
und Bundestreue des auserwidhlten Volkes. Von diesem Eifer erfaBt, wird
der sonst so ruhige Mann lebendig, ja feurig, er schilt und droht und ziirnt;
aber er kann auch trésten und mit Hoffnung erfiillen ; er ist ein wahrer
Prophet des Herrn. Durch eine der groBartigsten Gotteserscheinungen,



354 Literarische Besprechungen

den Gotteswagen, zum Prophetenamt berufen und wiederholt durch die-
selbe Erscheinung darin bestirkt, vermochte Ezechiel seine schwere Auf-
gabe meisterhaft zu lésen. Er sollte dem in der Gefangenschaft lebenden
Volke BuBe predigen und es so sittlich umgestalten, und zwar vor der
Zerstorung Jerusalems, als sie in Stolz und eitlen Hoffnungen dahinlebten,
durch Drohungen, die er ausfiihrte in symbolischen Handlungen : Dar-
stellung der Belagerung Jerusalems, Abscheeren und Zerstrepen der Haare,
und durch kraftvolle Reden : Das Ende kommt ; nachher durch Tréstungen
und VerheiBungen, deren er sich in dhnlicher Weise : Zweistabe, Hirt und
Herde, Tempelquelle, entledigt. Mehr als 20 Jahre hat Ezechiel unter den
Gefangenen gearbeitet und nicht ohne Erfolg.

Verf. zeigt, daB die Drohreden, von denen man neuestens annahm,
sie seien in Paldstina gehalten, wohl an den FluB Kebar passen. Er versteht
es auch vorziiglich, manche der uns befremdend anmutenden symbolischen
Handlungen so zu erkliren, da8 der Leser ihnen Verstindnis abgewinnt.
Er steht in der Frage, ob Ezechiel selbst das Buch zusammengestellt habe,
was neuestens arg in Zweifel gezogen wird, zur traditionellen Ansicht.
Desgleichen behandelt er den iiberlieferten Text mit groBter Schonung
und zeigt, daB, wenige Stellen ausgenommen, eine Korrektur nicht nétig
ist. Ein Meisterwerk schonender Kritik stellt der Kommentar zu Kap. 10
dar. Vielleicht hiatte zu v. 7 noch kriftiger unterstrichen werden kénnen,
daB die Wirkung, die der Leser vom Brande Jerusalems erhalt, gréBer
ist, wo er nur den Engel die Kohlen nehmen sieht, die ausgestreut werden
sollen, als wenn der Prophet iiber den Brand selbst viele Worte gemacht
hitte. Zudem war dieser Verlust fiir ihn, den Eifer fiir die Ehre Gottes,
klein im Verhaltnis dazu, daB Jahwe fortging. Das Buch wirkt wie eine
lebendige Glaubenserneuerung ; es gibt eine groBe seelische Beruhigung
und bietet eine frohe Ausschau in eine gliickliche Zukunft.

Trills. ' H. Wilms O. P.

O. Hophan : Die Apostel. — Luzern, Riber. 1946. 432 SS,

Gesamtdarstellungen iiber die zwolf Apostel besitzen wir nur sehr
wenige. Die kanonische « Apostelgeschichte » berichtet bekanntlich nicht
iiber die Taten und Schicksale der Apostel, sondern bloB einiges von der
Wirksamkeit einiger Apostel : der bestbezeugte Titel dieses Buches ist denn
auch nicht « At mpafes t@v 'Amostédwy », sondern « [paters 'Amostélwy »,
Im ersten Teil steht der Apostelfiirst Petrus entschieden im Vordergrund,
der zweite Teil beschiftigt sich so ziemlich ausschlieBlich mit der iiber-
ragenden Figur des groBen Heidenapostels Paulus, was freilich um so
begreiflicher erscheint, wenn man bedenkt, daB der hl. Lukas, der Verfasser
des Buches, den hl. Paulus auf mehreren seiner Reisen begleitet hat. Dazu
kommt noch, daB wir iiber die Personlichkeit und die Titigkeit des hl. Paulus
manches aus seinen auf uns gekommenen Briefen erfahren. So ist es nicht
zu verwundern, da8 unter den Aposteln des Heilandes gerade dieser « Impe-
rialist Gottes », obwohl er nicht zu den urspriinglichen Jiingern des Herrn
gehort hat, doch in der Liferatur von alters her einen Platz behauptet, wie



Literarische Besprechungen 355

kein sonstiger Apostel. Bis auf den heutigen Tag erscheinen immer wieder
neue Paulusbiographien und es werden wohl immer wieder neue erscheinen
bis ans Ende der Zeiten. Demgegeniiber mufl sich der hl. Petrus in der
Literatur mit einem zweiten Platz begniigen. Immerhin ist auch er ver-
hiltnismaBig noch gut gestellt. Und zwar nicht nur seines Primates wegen,
das ihm beim katholischen Schriftsteller von vornherein eine privilegierte
Stellung sichert, sondern auch, weil seine etwas derbe und doch so treu-
herzige Personlichkeit uns aus den vier Evangelien schiarfer umrissen ent-
gegentritt als die der anderen Mitglieder des Zwdlferkollegiums. Weiter auch,
weil er als Inhaber des « leeren Stuhles » die Hauptperson im ersten Teil der
kanonischen Apostelgeschichte ist. Und schlieBlich noch wegen seiner bei-
den Sendschreiben, die unter die kanonischen Schriften des Neuen Testa-
mentes Aufnahme gefunden haben. In diesem Zusammenhang méchten wir
hinweisen auf eine groBartige, zweibiandige Petrusbiographie von der Hand
des Konvertiten Peter Schindler. Bisher liegt sie nur in danischer Sprache
vor, aber hoffentlich wird sie in nicht allzulanger Zeit in deutscher Uber-
setzung fiir weitere Leserkreise zuganglich gemacht werden konnen. Die
dritte Stelle in der Literatur diirfte vom Apostel Johannes eingenommen
werden. Er hat den Vorteil, zugleich zu den Evangelisten zu gehéren. Und
wenn er diesen Vorzug auch mit dem hl. Matthédus teilen muB, so hat ihm
doch die anerkannte Sonderstellung seines Evangeliums unter den kanoni-
schen Evangelien von altersher ein ganz eigenes Interesse gesichert. In der
Evangeliengeschichte gehért Johannes mit seinem Bruder Jakobus (dem
« Alteren ») und dem hl. Petrus zu den « GroBen Drei» die im engeren
Jiingerkreise des Herrn noch eigens hervorragen. Und sogar unter diesen
drei ist Johannes im besonderen der Jiinger, « den der Herr lieb hatte ».
In der Sammlung der apostolischen Sendschreiben ist er mit drei kano-
nischen Briefen vertreten. Und schlieBlich gibt es noch das unendlich
geheimnisvolle Buch der Apokalypse, das nunmehr schon fast wihrend
zwei Jahrtausenden die Geister immer wieder beschiftigt hat ... Diese
drei also, Paulus, Petrus und Johannes, liefern fiir einen Biographen nicht
nur anziehenden, sondern auch hinreichenden Stoff.

Von den iibrigen Mitgliedern des Apostelkollegiums ist aber ent-
tiuschend wenig mit Sicherheit bekannt. Am besten steht es noch mit
Jakobus dem « Jiingeren », dem « Bruder des Herrn », und mit Judas Thad-
ddus, von denen je ein Sendschreiben in die neutestamentliche Samm-
lung der Apostelbriefe aufgenommen wurde. Was wissen wir aber Sicheres
von den andern ? Es ist so wenig, daB man schon friih das Bediirfnis
gespiirt hat, der Geschichte mit Legenden nachzuhelfen.

Wo es mit unseren historischen Kenntnissen um die Apostel so durftlg
bestellt ist, erscheint es als ein Wagnis, das heilige Zwolferkollegium zum
Gegenstand eines Buches zu wihlen, das gut 400 Seiten umfaBt, auch
wenn man die eigentliche Apostelgeschichte einrahmt mit einem Kapitel
iiber Christus, den « Meister », und iiber die heilige Jungfrau Maria, die
« Konigin der Apostel », und den Stoff dadurch noch etwas zu strecken
versucht, daB man auBer Mathias und Paulus die Evangelisten Markus
und Lukas noch mit hineinnimmt., Pater Hophan hat aber dieses Kunst-

Divus Thomas A



356 Literarische Besprechungen

stiick in sehr befriedigender Weise fertig gebracht, hauptsichlich indem er
fiir jeden einzelnen Apostel zunichst jede einzelne Stelle aus den kano-
nischen Schriften des Neuen Testamentes, die fiir seine Person oder sein
Wirken nur irgendwie in Betracht kommt, auf das sorgfiltigste auswertet.
Nichts ist ihm entgangen, weder aus den vier Evangelien noch aus der
Apostelgeschichte noch aus den Apostelbriefen. Von iiberall her hat er
seine Goldkérner — auch kleine und allerkleinste — gesammelt. Er bemiiht
sich, jedes noch so kleine Scherflein der kanonischen Uberlieferung ins
rechte Licht zu riicken und beleuchtet es mit anschaulichem Erzédhlerstil.
Da gibt es gar kostliche Einzelheiten. So z. B. schon im Vorwort, wo der
Verfasser sich Rechenschaft gibt von seiner « schonen, wichtigen, aber auch
etwas schwierigen Aufgabe ». Woher kommt es eigentlich, daB8 wir von
den Aposteln des Herrn verhdltnismiBig so wenig gesichertes Wissen
besitzen ? Und P. Hophan antwortet: Die Apostel kiindeten Christus,
nicht sich selber! Von ihnen ist darum in den Heiligen Schriften nur wie
nebenbei, oft, aber immer im Zusammenhang mit Christus die Rede ...
Solche feinsinnige Bemerkungen, die dem aufmerksamen Leser reichlich
Stoff zum Nachdenken bieten, finden sich hier und dort und iiberall in diesem
Buche verstreut. Man findet sie sogar in der Lebensbeschreibung des Judas
Iskarioth : Keiner wird auf einmal weder ein Vertrauter noch ein Verrvdter
Jesu (S. 260). Lukas bemerkt ausdriicklich : « Judas ging voraus. » Einem
Apostel, der zum Apostaten geworden ist, geniigt es ja nicht, nur im Haufen
mitzulaufen (S. 267).

Von seiner Arbeitsweise sagt der Verfasser selbst folgendes : Sein Buch
will die Personlichkeit eines jeden dieser so verschiedenen, uns in ihrer
Mehrheit unbekannten Apostel lebendig und plastisch aufbauen, vorab aus
den mehr oder weniger zahlreichen Mosaiksteinchen der Heiligen Schrift
selber. Bei aller Verhaltenheit der biblischen Berichte fallen doch iiber
die meisten von ihnen wohl einige Worte, die bei genauem Hinhorchen oft
mehr aussagen, als beim ersten Héren vermutet wurde. Auch bieten der
ganze Raum des Neuen Testamentes, die Umwelt der Apostel und die
Tradition einen Rahmen auch fiir das bescheidenste Apostelbild. Die
Liicken, die bei einzelnen Aposteln trotzdem verblieben, suchte der Ver-
fasser auszufiillen, vom literarischen Recht Gebrauch machend, hier dem
eigenen Ahnen folgen zu diirfen. Doch hielten sich auch solche Schilde-
rungen gewissenhaft in der Horweite der geschichtlichen, vor allem der
heiligen Urkunden. Die Apokryphen wurden im Interesse der Vollstindig-
keit zwar angefiihvt, aber nicht ausgefithrt. Das Werk méchte iiber bloBe
Belehrung hinaus zur Erbauung emporfithren. Darum werden sowohl die
Personlichkeit wie die Predigt der Apostel auch in ihrer unmittelbaren
Bedeutung fiir das praktische Christentum aufgezeigt, nicht in langatmiger
Moral, sondern in kurzgefaBten Hinweisen auf unsere Zeit und unser Leben.

Wir haben allen Grund anzunehmen, daB das Apostelbuch des P. Hophan
diesen Zweck auch wirklich erreichen wird.

Freiburg. M. A. v. d. Oudenrijn O. P.



Literarische Besprechungen 357

H. Hopfl O. S. B. : Introductio specialis in Vetus Testamentum. Editio
quinta ex integro retractata, quam curaverunt A. Miller et A. Metzinger
0. S. B. — Romae, Ed. Comm. A. Arnodo. 1946.

Das seit vielen Jahren beim Unterricht bewdhrte « Compendium » des
Osterreichischen Benediktiners P. Hildebrand Hopfl, der seinerzeit in Rom
als Professor der Bibelexegese am Anselmianum und als Konsultor der
pipstlichen Bibelkommission tatig war, hat mit dieser Neuausgabe seine
fiinfte Auflage erreicht. Anfangs bestand es aus drei recht bescheidenen
Béindchen, aber mit der Zeit ist es so sehr in die Breite gewachsen, daB der
vorliegende Band, der sich mit den Biichern des Alten Testamentes befaft,
fiir sich allein schon fast 600 Seiten aufweist. Der bekannte Alttestamentler
des Anselmianums P. Athanasius Miller und sein jiingerer Kollege P. Adal-
bert Metzinger haben keine Miihe gescheut, das ganze Buch fiir die neue
Auflage sorgfiltig durchzuarbeiten.

Es ist ja selbstverstindlich, daB das Compendium dem Laufe der Zeit
wiederholt angepafit werden muBte. Wurden doch seit der Erstausgabe
mehrere wichtige archéiologische Entdeckungen gemacht und neue Weisungen
fiir das Bibelstudium in der katholischen Kirche von seiten des kirchlichen
Lehramtes ausgegeben. Auch hat die Forschungsarbeit der Bibelgelehrten
zu neuen Einsichten oder doch zu neuen Hypothesen auf verschiedenen
Einzelgebieten gefiihrt. Und das alles muB3te natiirlich in den neueren Auf-
lagen des Compendiums seinen Niederschlag oder doch seinen Widerhall
finden. Man vergleiche z. B. die Abschnitte {iber das Hohe Lied und iiber
das Buch Tobias in den verschiedenen Ausgaben des Compendiums, und
man wird sehen, daB die Neubearbeiter den Fortschritt der Forschung
gewissenhaft verbucht haben.

Namentlich auch in der Bibliographie war bei jeder neuen Ausgabe
manches nachzutragen. Die Bearbeiter dieser Ausgabe haben auch in dieser
Hinsicht das Mogliche getan unter den sehr schwierigen Verhiltnissen,
welche Kriegszeit und Nachkriegszeit unvermeidlich mit sich brachten. Um
ihre Literaturangaben gerecht zu beurteilen, mu3 man in Betracht ziehen,
daB ein Teil des Manuskriptes schon im Jahre 1942 abgeschlossen vorlag.
Nachtraglich wurde dann die Literatur bis zum Jahre 1944 einschlieBlich
noch verzeichnet. Aber der Krieg ging erst 1945 zu Ende und das eine
oder andere diirfte wohl mit zuviel Verspiatung zur Kenntnis der Bearbeiter
gelangt sein, als daB es noch Aufnahme hitte finden kénnen. So sind nun
z. B. die Literaturangaben iiber die Lakischbriefe wohl etwas diirftig aus-
gefallen. Beim Abschnitt iiber die Psalmen war wohl keine Gelegenheit
mehr, etwas iiber die erst 1945 erschienene neue rémische Ubersetzung ein-
zuschalten. Ubrigens kénnte eine einigermafBen eingehende Wiirdigung
dieser Ubersetzung mit den nétigen Literaturangaben vielleicht auch wohl
besser im Bande der « Introductio Generalis» im Abschnitte iiber die
Bibeliibersetzungen, untergebracht werden.

Sonst sind die Literaturangaben im allgemeinen reichhaltig; einige
werden wohl meinen : fast zu reichhaltig. Fiir die meisten Beniitzer des
Compendiums wire vielleicht eine geschickte Auswahl vorzuziehen. Fiir



358 Literarische Besprechungen

eine moglichst vollstindige Liste der Kommentatoren zu einem Buche, wie
etwa die Klagelieder oder den Propheten Sophonias, haben unsere Theologie-
studenten weder Verstindnis noch Verwendung, und der Spezialist wird,
im gegebenen Falle, von eigenen bibliographischen Nachforschungen doch
wohl nicht Abstand nehmen kénnen. Hilt man aber auf Vollstindigkeit,
dann ist wiederum nicht gut einzusehen, weshalb man hier die jiidischen
Kommentatoren des Mittelalters prinzipiell ausgeschaltet hat. Die christlich-
orientalischen werden, wie mir scheinen will, etwas ungleichmiafBig beriick-
sichtigt. So fanden wir von den Armeniern den Kommentar des Nersés
Lambronagi zum Prediger und zu den Zwolf Propheten angefiihrt, nicht
aber die von N. Akinean herausgegebenen Fragen und Antworten zur
Genesis des Elié Vardapet, noch den Kommentar des Vardan Arewelgi zu
den Psalmen, noch den des Grigor Nareka¢i zum Hohen Lied.

Die Bearbeiter heben in ihrer Vorrede mit vollstem Recht hervor, da3
sie sich bestrebt haben, dem Geiste des urspriinglichen Verfassers treu zu
bleiben, nicht zuletzt auch darin, daB sie der Kirchenlehre und den vom
kirchlichen Lehramte gegebenen Weisungen getreueste Folgschaft leisteten.
Die einschligigen Dokumente und die Entscheidungen der Bibelkommission
werden gewissenhaft angefiihrt. Es ist schade, daB die Herausgeber offenbar
keine Gelegenheit mehr gefunden haben, die wichtige Enzyklika « Divino
afflante Spiritu » (30. September 1943) zu erwihnen, was aber in der nichsten
Ausgabe der « Introductio Generalis » leicht nachzuholen ist.

Eine gliickliche Neuerung, welche zudem auch dem Geiste dieser Enzyk-
lika vollig entspricht, besteht darin, daB8 die Bearbeiter sich bemiiht haben,
dem religiésen Inhalte und dem Lehrgehalte der einzelnen Biicher mehr Auf-
merksamkeit zu widmen, als dies in den bisherigen Ausgaben geschehen war.

Am Schlusse des Bandes haben auch die chronologischen Ubersichts-
tabellen eine Revision und eine Erweiterung erfahren. Koénig Hammurapi
wird dabei nach W. F. Albright auf 1800-1760 vor Christus angesetzt. Nach
den neuesten Berechnungen wird man aber wohl noch tiefer hinuntergehen
miissen. Zwar sind die Mari-Urkunden noch nicht alle veréffentlicht und
fiir die Chronologie des alten Orients erst zum Teil ausgewertet. Aber nach
unseren jetzigen Kenntnissen diirfte doch die Berechnung von Cornelius
und Weidner, nach denen Hammurapis Regierungszeit auf 1728-1686 vor
Christi Geburt angesetzt wird, bereits die groBere Wahrscheinlichkeit fiir
sich in Anspruch nehmen. Nach vorliufigen Berechnungen iiber die Regie-
rungsperiode der Monarchen des hetthitischen Mittelreiches, wurde der het-
thitische Kénig Tudbalia$ I neulich von F. M. Th. Béhl * um etwa 1720-1690
vor Chr., angesetzt. Sollte er der biblische Tid’al, « Kénig der Vélker »
gewesen sein, dann war er nach Genesis XIV ein Zeitgenosse des daselbst
erwihnten Konigs Amraphel von Sin’ar und damit auch des Aryok von
Ellasar (= Rim-Sin von Larsa?). Freilich, ob der biblische Amraphel
letzten Endes wirklich identisch ist mit Hammurapi, ist und bleibt bisher
noch immer etwas unsicher. Neuerdings hat man auch gegen die Identi-
fikation seines Landes Sin’ar mit Babylonien Zweifel erhoben ®. Sollte es

1 Vgl. Bibliotheca Orientalis, 1945 (II), S. 55-56. * Béhl, 1. c.



Literarische Besprechungen 359

sich aber eines Tages doch einwandfrei feststellen lassen, daB der Erzvater
Abraham ein Zeitgenosse gewesen ist mehrerer Konige, die um 1700 vor Chr.
regiert haben, dann ergibe das interessante Folgerungen fiir die Chronologie
nicht nur der Patriarchenzeit, sondern auch des Aufenthaltes der Hebrier
in Agypten, des Auszuges, der Richterzeit, kurzum fiir die der gesamten
vormonarchischen Periode der biblischen Geschichte.

Wir sind iiberzeugt, daB auch diese Neubearbeitung des Compendiums
seinen Weg finden und seinen Nutzen stiften wird, und daB auch diese fiinfte
Auflage des alttestamentlichen Bandes das Ihrige dazu beitragen wird, die
Liebe unserer Jungtheologen fiir das Studium der heiligen Biicher zu ver-
tiefen, ihre Kenntnisse vom Alten Testament zu vergréBern, und wir hof-
fen, daB es sie dazu anleiten wird, bei ihrer kiinftigen priesterlichen Tatig-
keit die Biicher des Alten Bundes mehr und griindlicher zu verwerten bei der
Predigt und im Unterricht ! M. A. v. d. Oudenrijn O. P,

Soziologie

J. Haesaert : Essai de Sociologie et Notes doctrinales conjointes. —
Bruxelles, Les Editions Lumiére, s. d. 420 pp.

Wie jede Realitat, so kann auch die Gesellschaft Gegenstand einer rein
beschreibenden und vergleichenden Wissenschaft sein. Doch da die Gesell-
schaft ein vom Menschen ins Dasein zu Setzendes ist, ist eine so geartete
Erkenntnis derselben sehr unvollkommen und verlangt gewissermaBen durch
eine philosophische, d. h. praktisch-normative Betrachtung vervollstindigt
und erginzt zu werden. Da diese Weiterfiihrung des positiv empirischen
Wissens durch ein normatives so natiirlich ist und vom Gegenstande selbst
gefordert wird, besteht die Gefahr, daB ein sich Beschrinken auf den rein
positiven Teil sehr leicht in eine oberflichliche, nicht ungefahrliche Spielerei
ausartet. Dieser Gefahr ist H. nicht entgangen. Sein Buch ist ein Versuch,
der als solcher gewill allen Lobes wiirdig ist, die zahlreichen von der empi-
rischen Soziologie gesammelten Erkenntnisse zusammenzufassen und neu
zu ordnen. In der Einteilung des Stoffes hilt er sich an das in der physika-
lischen Schule gebriauchliche Schema einer gesellschaftlichen Statik, Dyna-
mik und Mechanik,

DaB die Ausarbeitung der einzelnen Teile unzuverlissig ist, haben wir
bereits angedeutet und méchten es durch ein bezeichnendes Beispiel bekréf-
tigen : S. 66-67 handelt der Autor iiber das Schamgefiihl. Dieses wird als
eine vernunft- und naturwidrige Erscheinung abgetan (un sentiment si
contraire & la nature comme A la raison) ; Romern und Griechen sowie
den Naturvélkern unbekannt, soll es in Europa eigentlich erst seit dem
18. Jahrhundert als Frucht der Stiddtekultur sich eingebiirgert haben (la
plupart des sauvages n’en ont cure. La Gréce, Rome et le moyen age, du
moins pour ce qui est de la foule, I'ignorérent . .. La pudeur ne se développe,
en Europe, qu'au XVIII siécle et ne s’y épanouit pleinement qu’avec la
culture urbaine). '

Hitte H. bei Ottmar Dittrich, Geschichte der Ethik, I-II, nachgese-



360 ’ Literarische Besprechungen

hen, wiirde er iiber das Schamgefiihl bei Rémern und Griechen eines Bes-
seren belehrt worden sein. Was insbesondere die Romer anbetrifft, so wer-
den sie von L. Friedlaender, Darstellungen aus der Sittengeschichte Roms,
9, Aufl.,, 1919-1921, wenn er auch manch Unerbauliches iiber sie berichten
muB, doch keineswegs als eine schamlose Gesellschaft geschildert. Uber
den angeblichen Mangel des Schamgefiihls bei den Naturvélkern schreibt
Buschan in A. Moll, Handbuch der Sexualwissenschaften, 1926, S. 303-304 :
« Von ihnen wird die Nacktheit als etwas ganz Natiirliches angesehen, deren
sie sich nicht zu schimen oder die sie nicht zu verbergen brauchen ; in
einem Unverhiilltsein des Korpers liegt fiir sie nichts sinnlich Erregendes,
nichts AnstoéBiges. Daher treffen wir bei vielen Stimmen, trotz ihrer Nackt-
heit, geradezu ein iibertriebenes Schamgefiihl an ; H. Ellis (Das Geschlechts-
gefiihl. Eine biologische Studie, 2. Aufl.,, Wiirzburg 1909) fithrt zum Beweise
dessen zahlreiche Beispiele aus dem Altertum wie auch aus der Neuzeit an. »
Ahnliche Urteile finden sich bei anderen Berufsethnologen wie Ratzel F.,
Volkerkunde, 2. Aufl., 1894-1895 ; Peschel O., Vélkerkunde, 7. Aufl., 1897.
Diese Autoren hitten den von H. zitierten Deniker sehr vorteilhaft erginzen
konnen und diirfen wohl nicht angeklagt werden, ihr wissenschaftliches
Arbeiten sei durch apologetische Voreingenommenheit getriibt, ein Vorwurf,
der gegen die Wiener Schule von P. W. Schmidt S. V. D. in einem anderen
Zusammenhang erhoben wird (S. 82). Was die Naturwidrigkeit des Scham-
gefithls anbetrifft, dariiber hat Muncker, Die psychologischen Grundlagen
der katholischen Sittenlehre, 1934, S. 290-299, ein aufschluBreiches Kapitel,
das H. unbedingt hitte beherzigen miissen.

In demselben Passus stellt H. fest, daB, seitdem sich dieses unselige
Gefiihl eingebiirgert hat, die Gesellschaft streng gegen die &ffentlichen Be-
leidigungen des Schamgefiihls reagiert, obschon sie ja dadurch gar keinen
Schaden erleide (Depuis, la société réagit avec force contre les atteintes
qui y sont portées, bien qu’elle n’en éprouve aucun dommage). Es gehort
eine gewisse Dreistigkeit dazu, zu behaupten, die Gesellschaft erleide durch
das Schwinden des Schamgefiihls keinen Schaden, nachdem feststeht, um
nur ein Beispiel anzufiihren, daB sexuelle Schamlosigkeiten ein Anzeichen
sind fiir Degeneration und Geisteskrankheit.

Doch lassen wir diese Polemik mit der Bemerkung, daB ein Kapitel
wie das von uns besprochene schon gar nichts Wissenschaftliches mehr an
sich hat. Leider muB ich hinzufiigen, daB das ganze Buch mit demselben
unverantwortlichen Leichtsinn geschrieben ist. Ab und zu werden auch
Bécke kleineren Formates geschossen, wie z. B. S. 18, FuBnote 2, wo Rassen
und Vélkerschaften miteinander verwechselt werden. Einem Buche, das
iiber ein so weites Wissensgebiet sich verbreitet und eine so reiche Literatur,
wenngleich auf eine etwas tendenzise Art und Weise, heranzieht, hitte
unbedingt ein Namen- und Sachregister beigegeben werden miissen.

Uber solche Mingel kann natiirlich auch eine schéne, flieBende, ja
fast blendende Sprache nicht hinwegtiuschen. Im Gegenteil, man wire
ihretwegen fast versucht, das Buch kurzerhand dem Bereich der schénen
Literatur zuzuweisen.

Rom, S. Anselmo. s L. Thiry O. S. B.



Literarische Besprechungen 361

Geschichte des Thomismus

J. P. Mullally A. M. : The Summulae Logicales of Peter of Spain
(Publications in Medieval Studies, The University of Notre Dame, ed. Philip
S. Moore, C. S.C.). — Notre Dame, Indiana. 1945. civ-172 SS.

Das vorliegende Werk ist nicht eine Ausgabe der Summulae, sondern
eine eingehende Monographie iiber Petrus Hispanus und sein beriihmtes
Handbuch (S. 1x-c1v), nebst einem « praktischen » Neudruck des « De pro-
prietatibus Terminorum » (S. 1-129), samt Ubersetzung. Es folgt eine
reiche Bibliographie der Wiegen- und Friihdrucke der Summulae (S. 132-158),
der Literatur iiber Petrus (S. 159-164) und vollstindige Indices.

Die einleitende Monographie behandelt in fiinf Abschnitten die Frage
der Autorschaft, die Person des Petrus, den Inhalt und die Quellen der
Logica antiqua, den Inhalt und die Vorgeschichte der Logica moderna,
endlich die Nachgeschichte der letzteren. Dieser Teil des Werkes des Ver-
fassers darf als musterhaft und sehr wertvoll bezeichnet werden : es ist die
beste Monographie iiber Petrus, die wir bis jetzt haben, die eingehend alle
Probleme auf diesem Gebiete behandelt. Eine andere anerkennenswerte
Leistung des Verf. ist die englische Ubersetzung des sehr schwierigen Textes,
wohl die erste Ubersetzung des Petrus in eine moderne Sprache ; sie scheint
vollstindig gelungen zu sein.

Hingegen diirfte der Neudruck des Textes, namentlich fiir « prak-
tische » Zwecke, unzulianglich erscheinen. Der Verf. hat sich leider auf
zwei Drucke (einen aus 1494 und einen anderen aus 1500) als Grundlage
beschrinkt, ohne irgend eine Handschrift einzubeziehen, was doch bei dem
Reichtum der Petrus-Handschriften nur zu leicht gewesen wéare. Nun ist
es wohl bekannt, daB die Summulae vielfach verbessert und vervollstindigt
wurden, besonders gerade in der Lehre de proprietatibus terminorum. Tat-
sachlich scheint uns, daB der vom Verf. herausgegebene Text teilweise
unecht und stark « verbessert » ist.

1. Wir finden im hier gedruckten Text einen « Tractatus exponibilium »,
der entschieden den Summulae nicht angehért, da die besten Handschriften
ihn entweder gar nicht enthalten, oder aber steht er in ihnen unter dem
Titel « Syncategoremata petri hyspani». In keinem Falle habe ich wenig-
stens diesen Tractatus in den alteren Handschriften als einen Teil der
Summulae gefunden.

Reg. Lat. 1205 (2. Halfte d. XIII. Jh.) f. 28vb: De restrictionibus,
f. 25rb: De distributionibus, f. 29rb: explicit (Ende der Hs.); dies ist
eine besonders wertvolle Hs, — Vat. Lat. 4537 (ca. 1350) f. 29rb: Et de
distributionibus dicta sufficiant. Expliciunt tractatus magistri petri hispani.
Deo gratias Amen. f. 29va : Incipiunt fallaciae sancti thomae. — Ambros.
H 64 Inf (XIII-XIV. Jh.) f. 29va : de distributionibus dicta sufficiunt
Incipiunt Syncategoremata ...

Es ist auch zu bedenken, daB der Tractatus Exponibilium der 13. Traktat
der Summulae wire. Nicht nur Kildwarby weil bloB von 12 Traktaten



362 Literarische Besprechungen

und Dante spricht (Paradiso ¢. XII) vom « Pietro Ispano lo qual gil luce
in dodici libelli », sondern auch zahlreiche, vom Verf. selbst angefiihrte
Wiegendrucke und Kommentare geben in ihren Titeln die Zahl 12 an
(NN. 8, 9, 11, 12, 13, 14, 18, 20-28, 48, 49, 50, 52). Angesichts dieser Tat-
sachen, die iibrigens von M. Grabmann (Handschriftliche Forschungen und
Funde zu den philosophischen Schriften des Petrus Hispanus ... Sitzb. d.
Bayer. Ak. d. Wiss., Phil.-hist. Abt., Jg. 1936, H. 9) lidngst festgestellt
sind, scheint mir ziemlich sicher zu sein, daB der Tractatus exponibilium
den Summulae nicht angehort. Ob er iiberhaupt von Petrus stammt, ist
eine andere Frage. Personlich bin ich geneigt, es zu bezweifeln : es scheint
ein spdteres Produkt zu sein und die Zusammenhinge, die der Verf. selbst
zwischen diesem Tractatus und der Grammatica Speculativa des Thomas
von Erfurt aufweist, kénnen es nur bestitigen.

2. Die vom Verf. vorgefundene und beibehaltene Anordnung der Trak-
tate diirfte eine irrige sein. Im eben zitierten Werk hat Prédlat Grabmann
gezeigt, daB der Tractatus suppositionum urspriinglich nicht nach, sondern
vor dem Tractatus fallaciarum stand. Dafiir spricht nicht nur Kildwarby,
sondern auch die Anordnung der zwei besten Hss., die wir besitzen, ndmlich
Reg. Lat. 1205 und Ambros. H 64 Inf.

3. Der Mangel einer handschriftlichen Grundlage hat also den Verf.
diesbeziiglich in Irrtum gebracht. Es ist aber noch nicht alles. Der Text,
den er gibt, scheint ein « verbesserter » Petrus Hispanus zu sein, ndmlich
ein im Lichte der spidteren, terministischen Scholastik scharf formulierter
Petrus. Wie bekannt, ist seine Ausdrucksweise noch ziemlich lose ; er steht
ungefihr auf dem technischen Niveau des Albertus Magnus. Im hier ge-
druckten Text nun hat der Kopist eine schon und scharf gefaBte Unterlage
gebraucht ; dabei ist auch manches verloren gegangen und manches wurde
abgedndert.

Hier einige Stichproben, zum Vergleich mit dem Text der Hs. Reg.
Lat. 1205 : v. 2 homo : add. currit Hs. ; 8 per partes relationis : om ; 10 nullus :
add et similia ; 11 qualis : qualiscumque ; quantus : quantuscumque ; (hier
handelt es sich also um einen groben Fehler, cf. v. 18); 12 substantiae :
add est quod ; 12/3 ens quod est quid : quid, sive per modum substantiae ;
14 substantiae autem : unde substantiae ; 16 signum : add autem ; alia sunt :
add autem ; nullus : add » uterque » ; 24 neuter : add : et consimilia ; 25 simi-
lia : consimilia ; 29 sciendum : add autem ; 30 uno modo : quandoque sumi-
tur ; 31 de: ex; alio modo : aliquando; 33 naturaliter : natura; 38 vel:
aut ; 38/9 nullam rem : omnis nihil; 40 ad idem: om, 41 neque: vel;
ergo nec : ergo non ; 42 sic: ita; 44 propter: per; 45 oppositionem : add
eius; 50 dubium : primum ; dicitur: dicendum ; 51 facit: significat ;
54 subicibilis : quae subicitur ; 54/4 praedicabilis : praedicatur.

Es ist auch bedauernswert, daB der Verf. keine mathematisch-logische
Schulung hat. J. Lukasiewicz (Zur Gesch. d. Aussagenlogik, Erkenntnis 5,
1934, 112 ff.), H. Scholz (Gesch. d. Logik, 1931) und ich selbst (Notes hist.
sur les prop. modales, Rev. Sc. Phil. et Theol. 31, 1937, 673 ff.) haben an
Hand zahlreicher Beispiele ausdriicklich darauf aufmerksam gemacht, da8
man die scholastischen Logiker ohne eine gute Kenntnis der Logistik iiber-



Literarische Besprechungen 363

haupt nicht verstehen kann, da erst die Logistik die alten Einsichten wieder-
entdeckt hat. Nun zitiert der Verf. zwar zwei mathematisch-logische Werke
von W. Quine (richtig W. van Orman Quine) ; es ist aber in seiner Abhand-
lung nichts von deren Beniitzung zu merken. So wird z. B. S. XvI ein Text
zitiert, wo es heil3t : «ista : ‘Caesar est Caesar’ ipso non existente non est
vera » ; dieser Text wird nach Geyer literargeschichtlich ausgeniitzt, ohne
daB der Verf. ahnt, daB es sich hier um eine interessante logische Einsicht
des Petrus handelt.

Freiburg. I. M. Bochenski O. P.

A. Landgraf : Commentarius Cantabrigiensis in epistolas Pauli e schola
Petri Abaelardi : 1. In epistolam ad Romanos. S. xr1-223. 1937. 2. In
epistolam ad Corinthios I™ et IIm, ad Galatas et ad Ephesios. S. 224-446.
1939. 3. In epistolam ad Philippenses, ad Colossenses, Im et II™ ad Thes-
salonicenses, Im et IIm ad Timotheum, ad Titum et ad Philemonem. S. 447-
651. 1944. 4. In epistolam ad Hebraeos. S. 653-864. 1945. (Publications
in Mediaeval Studies, I1I.) — Notre-Dame (Indiana), The University of
Notre Dame.

Mit dem kiirzlich erschienenen 4. Teil ist diese fiir die Abaelardus-
forschung wichtige Textverdffentlichung abgeschlossen. Landgraf weist in
der Einleitung nach, daBl dieser Kommentar zu allen Paulusbriefen aus der
Schule Abaelards stammt : auBer Textiahnlichkeiten mit Abaelards gedruck-
ten Pauluskommentaren sind stilistische Eigenarten und theologische Ideen
des Abaelardus durch das ganze Werk hindurch zu finden. Hiufig wird ein
« Philosophus » zitiert, der niemand anders als Abaelard selbst ist. Die Zeit
der Abfassung des Kommentars setzt L. fest zwischen 1141 (Abaelards
Verurteilung in Sens) und 1146/47 (letztes mogliches Datum einer erwdhnten
Hungersnot in Frankreich [1139-46] und Hilfsaktion eines Grafen Theobald,
d. i. Theobalds des GroSen von Champagne [1125-52], der auf der Synode
von Sens 1141 zugegen war). Der Name des Verfassers konnte nicht er-
mittelt werden. Jedenfalls hat eine und dieselbe Person den ganzen Kom-
mentar verfaBt. L. nimmt aus guten Griinden an, daB dieser unbekannte
Verfasser sich auf einen nur miindlich von Abaelard vorgetragenen Paulus-
kommentar beruft, da viele Zitate des « Philosophus» in den gedruckten
Abaelardschriften nicht aufzufinden sind.

Die Textedition ist in mustergiiltiger Weise besorgt und mit drei
Apparaten versehen. Der erste enthilt die Schreibarten der einzigen bekann-
ten Hs., der zweite die Zitate aus der Heiligen Schrift, den Kirchenvatern
usw., der dritte Verweise auf zeitgenossische theologische Literatur, vor
allem auf die Schriften Abaelards. Ein ausfiihrliches Namen- und Sach-
register findet sich am SchluB eines jeden Bandes.

Rom, S. Anselmo. J. Miiller O. S. B.



364 Literarische Besprechungen

Ph. Bohner O.F.M. : The Tractatus De Successivis Attributed to
William Ockham. Edited with a Study on the Life and Works of Ockham.,
(Franciscan Institute Publications, N. 1.) — St. Bonaventure N. Y., St. Bona-
venture College. 1944. x1v-122 pp.

Das vorliegende Bandchen bietet einen ganz hervorragenden Beitrag
zum Ockham-Studium. In einer gehaltvollen, kritischen Einleitung iiber
das Leben (S. 1-15) und die Werke (S. 16-23) Ockhams legt B. zum Teil
neue Ergebnisse aus personlicher Handschriftenforschung vor. So macht er
zum mindesten sehr wahrscheinlich, daB das Geburtsjahr Ockhams friiher
als bisher angenommen wurde, vielleicht um 1280 anzusetzen ist. Der
groBte Teil der philosophischen und theologischen Schriften des Venerabilis
Inceptor werden in die Oxforder Periode (bis 1324) seines Lebens verlegt.
Was den akademischen Grad Ockhams angeht, so erklirt B. die Bezeichnung
« Inceptor » aus handschriftlichen Angaben dahin, daB er allen Bedingungen
zur Erlangung des Doktorats in der Theologie geniigt hatte, daB er also
auch Magister war, nur nicht Magister actu regens.

B. stellt sodann die philosophischen und theologischen Werke Ockhams
(fiir die politischen verweist er auf die im Erscheinen begriffene neue Aus-
gabe von J. G, Sikes, Bd. I, Manchester 1940) iibersichtlich zusammen mit
kurzen Angaben iiber Hss., Ausgaben, Abfassungszeit und Echtheit der-
selben. Diese Liste bietet einen bedeutenden Fortschritt allem andern gegen-
iiber, was iiber denselben Gegenstand bisher verdffentlicht wurde.

Die Edition des Tractus de successivis ist von groBer Wichtigkeit fiir
das Studium der naturphilosophischen Einstellung, speziell der Lehre
Ockhams von der Bewegung. Der Traktat gliedert sich in drei Teile : De
motu, de loco, de tempore. Alle drei Teile finden sich auch, mit lingeren
Ausfiihrungen, in der noch ungedruckten Expositio super II. Physicorum,
der zweite Teil (de loco) ist obendrein in mehreren Hss. und in allen Druck-
ausgaben der Summulae in II. Physicorum wortwdrtlich enthalten. In
Bezug auf die Echtheit der Schrift folgert B., daB dieselbe als eigener
Traktat aller Wahrscheinlichkeit nach nicht von Ockham verfaBt wurde.
Das Werk ist jedoch echt in dem Sinn, daBl jeder Satz des Traktats aus der
Feder Ockhams stammt. Der anonyme Compilator beschrinkte sich ledig-
lich darauf, die entsprechenden Kapitel der Expositio zu kiirzen, einleitende
Formeln einzufiigen usw. Da mindestens zwei Hss., die den Traktat ent-
halten, vor 1350 geschrieben wurden, wurde dieser, dhnlich wie der Tracta-
tus de principiis theologiae (ed. L. Baudry, Paris 1936), noch zu Lebzeiten
Ockham zusammengestellt.

Die Edition ist aus den vier bekannten, den ganzen Traktat entha.lten-
den Hss. mit Sorgfalt gemacht. Hinzugezogen wurden zwei Hss. der Ex-
positio super II. Physicorum, zur Feststellung der Eigenarbeit des Compi-
lators, und eine Ausgabe (Venedig 1506) der Summulae.

Der neuen Sammlung, die mit einer so vorziiglichen Verdffentlichung
beginnt, wiinschen wir den besten Erfolg.

Rom, S. Anselmo. J. Miiller O. S. B.



	Literarische Besprechungen

